
 

Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas (CFCH) 

Programa de Pós-graduação em Antropologia (PPGA) 

Núcleo de Estudos e Pesquisa sobre Etnicidade (NEPE) 

 

 

 

 

 

 

 

 

XAMANISMO SURUWAHA E O ESPÍRITO DO VENENO.  

Uma interpretação do suicídio, pós-morte e concepções de 

saúde e Bem Viver. Amazonas, Brasil. 
 

 

 

Palloma Cavalcanti Rezende Braga 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife, 18 de julho de 2025.                                



2 

 

 

 

 

 

 

Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas (CFCH) 

Programa de Pós-graduação em Antropologia (PPGA) 

Núcleo de Estudos e Pesquisa sobre Etnicidade (NEPE) 

 

 

 

 

 

 

XAMANISMO SURUWAHA E O ESPÍRITO DO VENENO.  

Uma interpretação do suicídio, pós-morte e concepções de 

saúde e Bem Viver. Amazonas, Brasil. 
 

 

 

Palloma Cavalcanti Rezende Braga 

 

 

 

Tese de doutorado submetida à 

banca de defesa, 2025.1, sob a 

orientação do Doutor, Renato 

Monteiro Athias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                     Recife, 18 de julho de 2025 
  



3 

 

 

 

 

 

  

  Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central 

Braga, Palloma Cavalcanti Rezende.  
      Xamanismo Suruwaha e o espírito do veneno. Uma interpretação  
do suicídio, pós-morte e concepções de saúde e bem viver.  

Amazonas, Brasil / Palloma Cavalcanti Rezende Braga. - Recife, 2025.  
       205f.: il. 
 
      Tese (Doutorado)- Universidade Federal de Pernambuco, Centro  
de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-graduação em  
Antropologia, 2025.  
      Orientação: Renato Monteiro Athias.  
 

 
     1. Etnicidade; 2. Povos indígenas; 3. Suruwaha; 4. Suicídio; 
 5. Bem viver. I. Athias, Renato Monteiro. II. Título.  
 
UFPE-Biblioteca Central 
 
 

 

 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                        Esta tese é dedicada em memória ao meu grande amigo, 

Bruno da Cunha Araújo Pereira. 

 



6 

 

 

 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À Deus sob(re) todas as coisas. 

À minha família. 

Ao professor orientador desta tese, o antropólogo, indigenista, professor, Renato 

Monteiro Athias, por ter me inspirado e por sempre conceder seu tempo, amizade e 

disponibilidade desde dos meus 23 anos de idade. Minha profunda admiração e estima 

por suas análises, delicadeza e ponto de vista. Este trabalho não seria possível sem sua 

atenção e orientação. Sem dúvidas, poder ter sua confiança instiga antropólogos 

brasileiros a continuidade. 

Ao corpo docente do PPGA- UFPE que utiliza do acesso científico que possui 

para formar antropólogos capazes de estudar e priorizar o campo de estudo do qual 

estamos inseridos.  

A minha tese revela a trajetória da minha formação acadêmica como antropóloga 

que foi exclusiva do corpo de docente do PPGA-UFPE. Devo afirmar que em nenhum 

outro local onde estive presente investigando antropologicamente alguma questão pode 

se comparar ao que foi apreendido em reflexão e com base nas leituras dirigidas por este 

corpo docente.  

Agradeço imensamente ao Núcleo de Estudo e Pesquisa sobre Etnicidade (NEPE-

PPGA/UFPE) por todas as possibilidades de estar em parceria com suas realizações e por 

ser um local de acolhimento às reflexões do mundo intercultural que colocamos como 

prioridade em nossas vidas. Muito orgulho de ser há duas décadas pesquisadora do NEPE. 

Agradeço ao Núcleo de Família Gênero e Sexualidade (FAGES-PPGA/UFPE) por 

todos os acessos às leituras antropológicas extraordinárias que nos concede sua imensa 

biblioteca, especialmente aos conteúdos que orientaram as disciplinas ministradas pelos 

professores Perry Scott e Marion Quadros (na graduação, no mestrado e no doutorado), 

responsáveis pela orientação direta e indireta cognitiva da metade dos meus escritos aqui 

apresentados. Fiz muita questão da participação do professor Perry Scott nas minhas 

bancas de qualificação e defesa para completar minha segurança e as lacunas que ele 



7 

 

 

 

 

 

enxerga e ilumina, preenchendo qualquer quesito com muita sabedoria na totalidade do 

seu conhecimento. Eu agradeço o carinho e também o carinho da querida esposa dele 

comigo. 

Ao professor Antônio Mota pelas inúmeras conversas e todo carinho que me 

fizeram mais rica na curiosidade investigativa. Agradeço a equipe de mulheres e 

professoras que seguiram caminho antropológico de forma parceira: July Salima Cure, 

Ana Claudia Rodrigues, Michele Couto, Juliana Rosalen, Liliane Cunha e Juliana Zzui.  

Agradecimento em especial a professora, Fabiana Maizza, por conduzir meu olhar para 

partes significativas desta tese. Sua participação no meu estudo constatou minhas certezas 

em torno da região do Médio Purus e me trouxe significativas intuições quanto as minhas 

escolhas. Todo meu respeito e carinho por essa atenção.  

Ao meu amigo e antropólogo, Sirley Vieira, pela parceria, pelas conversas e por 

toda ajuda em vários campos da vida. Muito obrigada!  

A Maurílio Truká, antropólogo indígena, por essa presença confortável e amiga 

no meu caminho. Também agradeço a outros amigos antropólogos e colegas do PPGA.  

Agradeço aos amigos que a vida me deu e me dá: Marina Soriano Macedo (minha best); 

Roberta Soriano Macedo; Talma Penaforte, Mônia de Almeida Barros; Allan Lyra, 

Samantha Alencar. Ao meu companheiro, Lúcio Vasconcelos. Aos amigos da trajetória da 

vida, Catarina Flávia Vilaça, Marcelo Acosta, José Batista, Luciana Souto Maior, 

Christiano Novelino e tantos outros amigos queridos que eu poderia esgotar meia página. 

Agradeço as pessoas que me acolheram em campo, aos indígenas e indigenistas. 

Especialmente, a indígena, Ugunja (in memorian), (eu não imaginava que eu fosse 

escrever isso aqui para ela: “in memorian”), por sua enorme paciência em me explicar 

detalhadamente algumas coisas no Jokihi. Ao indígena, Xwei, um grande informante e 

produtor intercultural Suruwaha. A proteção e os cuidados dos filhos de Kakwei (Ariaku, 

em especial). Também a sua mãe Muru, por me receber em sua maloca e me colocar pra 

saber mais da natureza. Aos indígenas que produziram peças artesanais e realizaram troca 

comigo, por toda dedicação, gentileza e perfeição. Ao indígena Bambuha que me 

encontrou perdida no território aberto da floresta e me ajudou com seu enorme coração a 

me conduzir de voltar ao posto no Jokihi. Entre tantos indígenas Suruwaha cuja amizade 

foi crescendo ao longo das minhas entradas no Jokihi. Ao pedido do Kakwei para que eu 



8 

 

 

 

 

 

voltasse pois seria muito bem recebida. À alguns indígenas Suruwaha que admiro 

bastante ser nem ter conhecido. A pesquisa qualitativa e seus afetos!  

Também agradeço a equipe de campo que esteve comigo na Terra Indígena 

Suruwaha. As enfermeiras e as técnicas de campo, em especial, a enfermeira, Sheila 

Melo, minha amiga de Juazeiro- CE, por ter tornada essa jornada mais leve e reflexiva. 

Também por haver nesse laço algo singelamente “conterrâneo”. Ao meu chefe do Distrito 

Sanitário Especial Indígena (DSEI-Médio Purus), Cidcley Mendes, chefe do 

Departamento de Endemia, (era quem realmente mandava em mim), pelo norte acolhido 

da observação participante e apresentada nas análises desta tese.  

Ao corpo técnico da frente de proteção aos isolados da Fundação Nacional dos 

Povos Indígenas (FUNAI), no município de Lábrea, especialmente, a Marlen Apurinã, 

por toda proteção e amizade. Obrigada! Ao capitão do barco Candango, senhor Capial, 

por todo carinho, proteção e conversas proveitosas sobre o meio ambiente que tanto 

conhece. Obrigada! Agradeço a proteção do coordenador geral do Norte do Brasil da 

Funai enquanto estive em Lábrea, Bruno da Cunha Araújo Pereira, meu grande amigo (in 

memoriam). Ao coordenador da Frente de Proteção dos Isolados em Lábrea, Daniel 

Canguçú, por toda e sempre disponibilidade e delicadeza comigo, obrigada! A equipe da 

OPAN e do CIMI em Lábrea. 

Também agradeço aos indígenas de outras etnias da região do Médio Purus que se 

deslocavam até o município de Lábrea, especialmente até ambiente do DSEI, para 

resolver alguma questão, e eram gentis em me conceder informações quando eu os 

encontrava.  

Agradeço a todos os lugares indígenas que passei e as pessoas com quem 

conversei, visto que toda essa experiência cabe no conjunto das reflexões levantadas nessa 

tese. Assim também agradeço a pessoas que encontrei em outros campos de estudo, de 

produtores rurais, detentores culturais e quilombolas. 

Em especial eu agradeço a minha avó, Maria Suely de Vasconcelos Cavalcanti, 97 

anos. Aos meus filhos, Mariana Cavalcanti e Marcelo Cavalcanti.  

 

 

 



9 

 

 

 

 

 

RESUMO 

 

Esta tese antropológica concede atenção ao universo dos Suruwaha, povo 

indígena isolado de recente contato habitante da região do Médio Purus na Amazônia 

brasileira, para investigar suas relações com a saúde, doença, suicídio e pós-morte 

procurando refletir essas relações nos significados de termos da língua Zuruaha 

atribuídos por eles mesmos (os Suruwaha) e que designam aspectos conceituais da 

filosofia do Bem Viver do grupo. Assim aqui é evidenciado uma produção descolonial que 

visa a interpretação de ontologia ameríndia, atendendo as preocupações da perspectiva 

decolonial, que busca desconstruir a visão hegemônica ocidental sobre a saúde, sendo 

uma contribuição a mais no diálogo condizente para uma melhor adequação dos serviços 

oferecidos e geridos pelo Estado.  

Vem a apresentar uma contextualização histórica e política fundamental para 

entender as estruturas de poder envolvidas no contexto do atendimento à saúde indígena 

e apresenta críticas aos modelos biomédicos hegemônicos e suas invisibilidades aos 

sistemas xamânicos tradicionais, questionando a eficácia de programas padronizados de 

saúde e destacando a necessidade de modelos que respeitem a diversidade étnica e cultural 

e as epistemologias indígenas. Ressaltando nas impressões de campo a importância da 

interculturalidade na saúde, os resultados apontados nesse estudo são de interesse do 

campo de estudo da Etnicidade e Antropologia da Saúde e no diálogo com as Ciências da 

Saúde Coletiva. 

 

Palavras-chave: Etnicidade, Povos Indígenas, Suruwaha, Suicídio, Bem Viver. 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

 

This anthropological thesis focuses on the universe of the Suruwaha, an isolated 

indigenous people of recent contact inhabiting the Middle Purus region in the Brazilian 

Amazon, to investigate their relationships with health, illness, suicide, and the afterlife, 

seeking to reflect these relationships in the meanings of terms in the Zuruaha language 

attributed by themselves (the Suruwaha) and which designate conceptual aspects of the 

group's philosophy of Good Living. Thus, this study highlights a decolonial production 

that aims to interpret Amerindian ontology, addressing the concerns of the decolonial 

perspective, which seeks to deconstruct the hegemonic Western view of health, 

contributing to the dialogue for a better adaptation of the services offered and managed 

by the State.  

It presents a historical and political contextualization that is fundamental to 

understanding the power structures involved in the context of indigenous health care and 

offers criticism of hegemonic biomedical models and their invisibility to traditional 

shamanic systems, questioning the effectiveness of standardized health programs and 

highlighting the need for models that respect ethnic and cultural diversity and indigenous 

epistemologies. Emphasizing the importance of interculturality in health in the field 

impressions, the results presented in this study are of interest to the field of Ethnicity and 

Health Anthropology and in dialogue with Collective Health Sciences. 

 

Keywords: Ethnicity, Indigenous Peoples, Suruwaha, Suicide, Good Living. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

 

 

 

 

LISTA DE SIGLAS 

 

 

Casa de Saúde Indígena (CASAI) 

Classificação Internacional de Doenças (CID) 

Conselhos Distritais de Saúde Indígena (CONDISI) 

Conselho Indigenista Missionário (CIMI) 

Coordenação-Geral de Indígenas Isolados e de Recente Contato (CGIIRC- FUNAI) 

Distrito Sanitário Especial Indígena (DSEI) 

Fundação Nacional de Saúde (FUNASA) 

Fundação Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI) 

Fundação Osvaldo Cruz (FIOCRUZ) 

Jovens para uma Missão (JOCUM)  

Operação da Amazonia Nativa (OPAN) 

Secretaria Especial de Saúde Indígena (SESAI) 

Sistema de Atenção à Saúde Indígena (SIASI) 

Sistema Único de Saúde (SUS) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

 

 

 

 

 

LISTA DE FOTOGRAFIA 

 

Foto 1: Moças Suruwaha pescando no igarapé Jokihi. ................................................. 35 

Foto 2: Pesca com linha, moças Suruwaha. ................................................................. 36 

Foto 3: Jovens solteiras na pesca de piau no Jokihi ...................................................... 37 

Foto 4: Xwei maneja o arco e a flecha. ........................................................................ 78 

Foto 5: A zarabatana é um dos mais valiosos artefatos Suruwaha. ............................. 119 

Foto 6: Partida do Jokihi rumo a Base Suruwaha no Riozinho. .................................. 123 

Foto 7: Pousando em descampado do Jokihi. ............................................................. 135 

Foto 8: Movimentação para a remoção de Niaxuru. ................................................... 136 

Foto 9: A chegada do helicóptero. ............................................................................. 136 

Foto 10: Locomoção do paciente até o helicóptero. ................................................... 137 

Foto 11: Embarque do paciente. ................................................................................ 137 

Foto 12: Locomoção de Niaxuru no helicóptero. ....................................................... 138 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

 

 

 

 

 

 

LISTA DE MAPAS 

 

 

Mapa 1: O mapa de Curt Nimuendajú na região do Médio Purus, 1944. ...................... 48 

Mapa 2: Croqui adaptado: descrição do território Suruwaha por Jabu, 2016. Os círculos 

sem cores representam as malocas. .............................................................................. 49 

Mapa 3: Região do Médio Purus. Imagem extraída da Web, 2024. .............................. 61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 

 

 

 

 

 

 

LISTA DE QUADROS 

 

 

Quadro 1: Quantidade de vacinas aplicadas. .............................................................. 129 

Quadro 2: Ocorrências de suicídio entre os Suruwaha (2008-2018) ........................... 144 

Quadro 3: Proporção do suicídio no Jokihi. ............................................................... 146 

Quadro 4: Suicídio por luto (1980 e 1995). João Dal Poz (2000) ............................... 159 

Quadro 5: Suicídio e sexualidade. ............................................................................. 160 

Quadro 6: Causas das mortes em 2016. SIASI/SESAI. .............................................. 161 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

 

 

 

 

 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

 

Figura 1: Primeira família Suruwaha - Mito de Origem dos povos Dawa. ................... 75 

Figura 2: Árvore genealógica da família Suruwaha. .................................................... 82 

Figura 3: Continuidade da árvore genealógica. ............................................................ 83 

Figura 4: Continuidade da árvore genealógica. ............................................................ 84 

Figura 5: Genealogia de casamentos no Jokihi. ........................................................... 90 

Figura 6: Árvore genealógica das relações de parentesco de Xwei ............................... 93 

Figura 7: Interpretação geográfica do mundo Suruwaha. ........................................... 170 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO ___________________________________________________ 17 

1.1 Metodologia ______________________________________________________ 30 

1.1.1 Com base na produção Etnológica Suruwaha ___________________________ 38 

2. EPISTEMOLOGIA SURUWAHA ____________________________________ 48 

2.1 Os Grupos ancestrais Dawa __________________________________________ 63 

2.2 Identidade, Etnicidade e dualismo sociocosmológica ______________________ 68 

2.3 Aspecto da sociocosmologia _________________________________________ 73 

2.4 Genealogia do grupo em 2018 ________________________________________ 82 

3. O CONTEXTO DO ATENDIMENTO DE SAÚDE NO JOKIHI ___________ 94 

3.1 Os preparativos da expedição de saúde ________________________________ 100 

3.2 Assistência integral, quarentena e tratamento assistido ____________________ 105 

3.3 A entrada da equipe no igarapé Jokihi _________________________________ 109 

3.4 Atendimento primário no Jokihi ______________________________________ 114 

3.5 O atendimento secundário no Jokihi __________________________________ 124 

3.6 O atendimento odontológico ________________________________________ 126 

3.7 Vacina __________________________________________________________ 129 

3.8 Remoção de paciente ______________________________________________ 133 

3.9 A persistência da doença ___________________________________________ 138 

4. SUICÍDIO E ETNICIDADE ________________________________________ 143 

4.1 Motivações (des)coloniais do suicídio _________________________________ 148 

4.2 Da repressão à (des) condição Jadawa _________________________________ 155 

4.3 O luto, o gênero, a sexualidade e a idade _______________________________ 159 

4.4 O planejamento e a epidemia ________________________________________ 162 

5. TERMOS, CONCEITOS E FENÔMENOS ___________________________ 167 

5.1 Giyzoboni _______________________________________________________ 167 

5.2 Iniwa (ter outro olho) ______________________________________________ 176 

5.3 Kunaha-Madi ____________________________________________________ 179 

6. CONCLUSÃO ____________________________________________________ 186 

7. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ________________________________ 194 
 



17 

 

 

 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

O objetivo central desta tese é a representação descolonial de conceitos 

particulares e concepções que abrange o universo dos indígenas isolados de recente 

contato, Suruwaha, numa complicada tarefa de refletir mais sobre domínios e fenômenos 

desconhecidos que se apresentaram ao longo de uma experiência com o grupo no Médio 

Purus Amazônico. Falar de termos, conceitos, palavras que são ditas pelos indígenas 

isolados na língua Zuruaha, do tronco linguístico Arawa, os significados e as cognições 

desses significados, não é tentar desmembrar constitutivamente uma linguagem, mas um 

exercício de perceber uma história étnico-filosófica dotadas de símbolos que gerencia a 

cosmovisão do Bem Viver Suruwaha. De acordo com Ailton Krenak (2022), o Bem Viver 

se relaciona com uma maneira apropriada de estar no mundo. Aqui os resultados vêm a 

demonstrar que determinados termos e palavras Suruwaha, quando confrontados, 

induzem a determinantes fenomenais que aludem para a maneira apropriada do grupo 

Suruwaha viver no mundo – o Bem Viver Suruwaha.  

As minhas reflexões procuram (interpretativamente) algum ponto “explicativo” 

que possa não traduzir, mas descolonizar comparações e imposições culturais, seguindo 

a tradição antropológica vigente desde o período pós-contemporâneo. O meu local de 

observação, enquanto descolonial subalterna, utilizando o termo em atenção de 

Chakravorty Spivak (2010), e enquanto antropóloga no Distrito Sanitário Especial 

Indígena (DSEI - Médio Purus), não poderia jamais substituir as concepções Suruwaha 

representadas por eles mesmos, conforme estaria previsto numa perspectiva decolonial 

mais radical (Mignolo, 1998, 2002), mas tende para uma impossibilidade de deixar a 

revelia a violência epistêmica colonial (ainda exercida no contexto global).  

A partir da interpretação descolonial da lógica Suruwaha analisada no contexto 

intercultural da saúde nacional, conhecemos termos específicos que exercem significados 

amplos capazes de aludir a sociocosmológica de um grupo da floresta. A tese vem a tentar 

relacionar a imensidão assumida pelas palavras, Giyzoboni, Jadawa, Iniwa, Zawa, 

Kunaha-Madi no conjunto Suruwaha em suas relações endógenas e exógenas. Para tal, é 

observado o ambiente da assistência de saúde integral direcionado para os indígenas 



18 

 

 

 

 

 

Suruwaha e os diagnósticos que verificam a saúde e o suicídio na Terra Indígena 

Suruwaha; em contrapartida a uma interpretação validada na experiência etnográfica e 

em análise das perspectivas apresentadas no estudo etnológico clássico e pós-

contemporânea de atenção aos indígenas Suruwaha. 

Valter Mignolo (2008, p. 304), considerado o maior crítico da condição colonial, 

integrante do Grupo Modernidade/Colonialidade1, propõe um conceito de descolonização 

sugestivo para os objetivos desta tese: “Descolonial significa pensar a partir da 

exterioridade e em uma posição epistêmica subalterna vis-à-vis à hegemonia epistêmica 

que cria, constrói, erege um exterior a fim de assegurar sua interioridade”. Apesar da 

subalternia do pesquisador (e da maioria das pessoas) em sua relação com o Estado, a 

procura por um “paradigma outro” (Mignolo, 2008) em caminhos analíticos desalinhados 

com as terminologias eurocêntricas e geocomopolíticas (o que Mignolo absorve por 

“desobediência epistêmica”), segue o intuito de somar contribuição epistemológica para 

as ciências antropológicas sem abandonar a própria trajetória antropológica de busca do 

pensamento fronteirístico, que teria sido negado pela modernidade, de esquerda ou de 

direita (Mignolo, 2002, p. 51). De acordo com Bezerra Oliveira e Carmesin Gomes (2021, 

p. 652): 

não se pode pensar colonialidade e decolonialidade como fenômenos isoláveis, 

ao contrário, devem ser compreendidos nas suas interrelações. Desse modo, é 

da situação de colonialidade, por um processo de diferenciação afirmativa, que 

emerge o pensamento de fronteira; por consequência, pode-se dizer que é na 

casa da ferida colonial que reside a Epistemologia de Fronteiras2. 

 

           Dentro da conjuntura Suruwaha, a busca das influências das fronteiras vem a ser 

mais que justificada. Os contrastes percebidos durante os atendimentos de saúde 

ocorridos nos anos de 2016 e 2017, assim como nos anos anteriores (e alguns posteriores) 

por verificação etnográfica, qualitativa e etnológica, nos obriga a resgatar os processos 

                                                             
1 Luciana Bellestrin (2013, p. 89) apresenta análises sobre este grupo, que, segundo afirma, foi formado por 

intelectuais latino-americanos situados em diversas universidades das Américas no final dos anos 1990. O 
grupo tem por objetivo “a renovação crítica e utópica das ciências sociais na América Latina no século 

XXI: a radicalização do argumento pós-colonial no continente por meio da noção de “giro decolonial”. 
2 Os mesmos autores definem a temática em questão: “Há diversas expressões para fazer referência ao 

esforço de “superação” onto-epistemológica da colonialidade, como: Pensamento Crítico de Fronteira, 

Pensamento Fronteiriço, Pensamento Liminar, Epistemes de Fronteira, Epistemologia das Margens, Gnose 

Liminar, Gnose Marginal". Eles utilizam a categoria desenvolvida por Walter Mignolo de “Epistemologia 

de Fronteiras” (Oliveira; Gomes, 2021, p. 652). 



19 

 

 

 

 

 

históricos coloniais vividos pelos Suruwaha porque esses processos não são ignorados 

por eles e, principalmente, na situação de isolamento em que se encontram. Torna-se 

indispensável perceber os ruídos das fronteiras e os motivos do isolamento, assim como 

os motivos para se manter no isolamento.  

Cabe chamar atenção para a relação de contato dos indígenas Suruwaha com o 

Estado Nacional, que assume formas categóricas de relação que, ironicamente, parece se 

distanciar das premissas para uma atenção de saúde diferenciada. Primeiro, para cumprir 

os elementos estipulados nas diferentes relações que julgam ser devidas para com 

indígenas de contato; indígenas isolados; e os isolados de recente contato. Segundo, por 

se tratar do contato com um grupo isolado onde são verificados altos índices de suicídio 

por envenenamento com raiz de Timbó3, posto que coincide ser este um fenômeno 

constante ao longo da trajetória do isolamento no Jokihi (igarapé pretão) dos grupos (ou 

subgrupos) ancestrais dos Suruwaha, os Dawa, desde meados de 1929. Os diagnósticos 

do suicídio oferecido pelo Estado provocam a própria inconfiabilidade do Estado para 

com as relações interculturais com os Suruwaha, de modo que não há incentivos para o 

realce das expectativas Suruwaha com uma voz direta e ontológica de representação 

indígena. Além do mais, não encontramos entre eles indígenas letrados ou que venha a se 

comunicar em Português fluente ou mesmo intermediário. A condição Suruwaha de 

sujeitos silenciados indica não ser “possível ato de resistência sem que esse ato seja 

imbricado no discurso hegemônico” (Ballestrin, 2013).  

A categorização dos grupos indígenas imposta nacionalmente está sujeita à duras 

críticas mediante o fluxo histórico e intercultural no Brasil. Numa delas, Onesimo Castro 

                                                             
3 O princípio ativo do sumo do Timbó (leguminosa da família das fabaceae, do gênero lonchocarpus; o 

nome da espécie é lonchocarpus nicou ou utilis) é a rotenona (C23H22O6) (Heber, 2012, p. 19). Trata-se 

de uma raiz que causa os “efeitos ictiotóxico” (Miguel Aparício et al., 2023, p. 71). Entre os Suruwaha, a 

raíz de Timbó é utilizada para capturar e temperar caçados e pescados, assim como vem sendo ingerido 

pelos indígenas em doses menos ofensivas para prática xamânica e em doses maiores para vir a morrer 

(doses letais). É oportuno informar que o conhecimento Suruwaha a respeito do manejo dos venenos foi 

melhor detalhado no livro “Alquimia da floresta” (Aparício et al., 2023), dando especial atenção para a 
prática da alquimia: temperos e combinações dos venenos. A partir do acompanhamento dos Suruwaha na 

floresta, os autores do livro trazem a descrição a respeito do Timbó, tanto em seu aspecto material e 

sustentável, quanto informações originais. Os autores sustentam que “a alquimia Suruwaha se funda num 

sistema de conhecimento estável, num acervo ordenado de espécie classificadas, numa coleção de 

subsistência fitoquímicas organizada para ser transmitida. Ao contrário, os Suruwaha fazem parte de seus 

experimentos vegetais” (Aparício et al., 2023, p. 16). O decorrer da tese dispõe análises que versam sobre 

os aspectos espirituais e da corporalidade Suruwaha por intermédio do Timbó – o espírito Kunaha.  



20 

 

 

 

 

 

(2012, p. 87), afirmou ser imperioso a categorização que posiciona noções puramente 

endógenas da realidade: seria uma “postura predominantemente isolacionista e 

reducionista da liberdade dos povos considerados isolados. Inclusive as etnias já 

contatadas há vários anos, continuaram sendo consideradas isoladas, como é o caso dos 

Suruahá, Matis, Guajá, Zo’é, Korubo, entre outro” (Castro, 2012, p. 83). O mesmo autor 

classifica como fatal divulgar que isolamento protege das doenças, da descaracterização 

cultural e das influências socioeconômicas (Castro, 2012, p. 93). Veremos que tal 

afirmativa encontra coerência com parte do que aqui será apresentado. 

Em vista da extrema proteção aos Suruwaha por motivos supracitados, pontuo que 

é demasiadamente burocrático e difícil participar de uma expedição até a Terra Indígena 

Suruwaha, circundada pelas águas do Jokihi, local demarcado em 29 de outubro de 1991, 

através do decreto 266, em extensão de 239.070 ha4. Poucas instituições possuem acesso 

ao local, são autorizados especialmente a fiscalização da Frente de Proteção aos Isolados, 

com a Fundação Nacional dos Povos Indígenas; para o atendimento de saúde, com o 

DSEI-Médio Purus; e pesquisadores de poucas instituições, como a Fundação Osvaldo 

Cruz (FIOCRUZ). Apenas um pesquisador obteve acesso às terras Suruwaha por três 

vezes, o antropólogo, Miguel Aparício, professor da Universidade Federal do Oeste do 

Pará (UFOPA). A maioria dos pesquisadores desistem dessa empreitada por conta da 

burocracia para obter este acesso.  

A minha entrada na Terra Indígenas dos Suruwaha foi possível mediante um CLT 

que selecionou um antropólogo para acompanhar as ações de saúde indígena no Médio 

Purus por determinação do Ministério Público após denúncias que especulava abandono 

da instituição com a atenção da saúde dos Suruwaha e o agravamento do suicídio no 

território. Fazendo parte da equipe de saúde como monitora das ações, o meu olhar 

naquele ambiente se voltava para as preocupações teóricas- epistemológicas das ciências 

antropológicas.  

No Jokihi, uma espécie de Conselho interno é mediada, onde os participantes são 

o chefe do posto da FUNAI no Jokihi e um indígena que ele escolheu para articular a 

comunicação. Na época das minhas visitas, entre os anos de 2016 e 2017, Ania era o 

                                                             
4 Povos Indígenas do Brasil 2001/2005. Instituto Socioambiental, p. 461. 



21 

 

 

 

 

 

responsável Suruwaha do Conselho, primeiro porque entendia algumas palavras na língua 

portuguesa, segundo, porque argumentavam que ele teria “simpatia” por coisa de Jara, 

tendo construído, inclusive, a maloca muito próxima ao posto de saúde no Jokihi. Ania 

dialogava bem com os Jaras, tendo me repassado alguns ensinamentos bons e úteis, mas 

teimava minhas impressões em não confirmar uma força de decisão junto aos chefes das 

malocas no Jokihi. Anteriormente a construção da “nova” maloca do Ania, a maloca de 

Kakwei vinha sendo registrada na Etnologia Suruwaha como a mais próxima de onde 

construíram o posto de saúde, onde há um pequeno porto de desembarque na beira do 

igarapé Jokihi, conforme podemos reconhecer ao longo das produções dos etnógrafos no 

ambiente Suruwaha. 

Durante a segunda expedição da qual participei até as terras Suruwaha, a equipe 

de saúde que esteve comigo e atendia pela primeira vez no polo Suruwaha, obteve 

facilidade na vacinação com a ajuda de um jovem rapaz Suruwaha, Xwei, na época com 

23 anos. Xwei mostrava que conhecia muito sobre nós, inclusive, era curioso e esforçado 

para aprender a língua portuguesa. Visivelmente ele melhorava a comunicação conosco 

a cada dia, tanto em sua fala em Português, quanto pelos ensinamentos que nos concedia 

da língua nativa. Na segunda quarentena da Base, Xwei esteve conosco, pois 

acompanhava o irmão que precisava receber doses de remédio controlado para tratar de 

uma infecção. Foi uma quarentena muito rica, Xwei falava dos antepassados, dos 

territórios e também queria saber muito sobre a gente. Com poucos dias, a enfermeira e a 

técnica de enfermagem não pareciam “calouras” em Suruwaha, isso fez com que o 

atendimento fosse mais preciso no sentido de entender no primeiro momento sintomas de 

enfermidades.  

Em vista do protagonismo de Xwei, a equipe chegou a sugerir que ele pudesse 

ocupar um local que não havia chegado em Suruwaha - o de agente de saúde indígena. 

“deciframos” para ele como funcionava o sistema de saúde e o local que ele poderia 

ocupar nesse sistema. Ele se mostrou disposto a contribuir com a equipe, mas, 

obviamente, aquela positividade na participação tem a ver com a relação criada entre ele 

e aquela equipe em questão.  

Certa vez, ao voltarmos ao Jokihi, a família de Xwei começou a indagar o 

comportamento do rapaz. Era dito que ele voltou da Base tixuanaju (sem prestar). A tia 



22 

 

 

 

 

 

direcionava palavras traduzidas como se dissesse que “ele voltou diferente”; “voltou com 

um ar errado de superioridade”. Passaram a não permitir que ele ficasse tanto tempo no 

posto de saúde junto as equipes e fizeram pressão para que voltasse à própria realidade. 

Este caso me remeteu a pensar sobre a forma como os Suruwaha nos vêm para determinar 

advertência a um deles que os Jaras querem muito bem. Qual o tipo de comportamento 

Jara adquirido por Xwei que incomodaram os Suruwaha? Porque Xwei teria apresentado 

alguma “superioridade” errada perante o ponto de vista dos familiares? 

A versão aqui interpretada pretende a um “paradigma outro”, nos termos de 

Walter Mignolo, por não aludir o dualismo no ponto de vista ocidental dos termos e 

conceitos indígenas, mas por indicar nestes termos e conceitos “os contrastes 

apresentados na cosmologia indígenas” (Viveiros de Castro, 1996, p. 116). Analisando as 

palavras e seus significados e o modo como esses significados complementam-se, 

singularizam-se ou se apresentam antagonicamente, permitimos não só a descolonização 

da linguagem, mas a descolonização do pensamento e do pensamento que se coloca como 

hegemonicamente correto e única detentora exclusiva da lógica dualista. Os conceitos 

Suruwaha são decoloniais, sejam eles citados por qualquer pessoa no mundo moderno. 

De acordo com Sérgio Costa (2006, p. 89), o combate ao colonialismo teria se 

dado no marco epistemológico colonial. Tal aspecto pode ser verificado nos estudos de 

Clifford Geertz (2008), ao dar atenção a epistemologia metodológica dos estudos da 

religião, sugerindo que algo importante de ser investigado teria ficado até aquele 

momento aquém da realidade: “Uma vez que a concepção é sua função característica (ao 

Homem) e seu predicado mais importante, seu medo maior é encontrar algo que não possa 

construir - o “sobrenatural” (Geertz, 2008, p. 73).  

Geertz chamava atenção ainda para o descarte de outros saberes na atenção 

antropológica, fato que teria permitido o princípio da estagnação teórica-epistemológica 

da Antropologia. Segundo afirmou, o período clássico teria fundamentado a ciência 

antropológica a partir das contribuições cientificas de outros campos do saber, 

principalmente da Linguística, Filosofia, Geografia e da Biologia. Mas a Antropologia 

seguiu a experiência apoiando-se no mesmo modelo criado no período clássicos, 

orientado por termos e pensamentos ocidentais. Segundo Geertz (2008, p. 66), quatro 

contribuições dominaram o pensamento ao ponto de paroquializá-lo: Durkheim, com a 



23 

 

 

 

 

 

natureza do sagrado; Weber, com a metodologia Verstehenden; Freud, paralelo entre 

rituais pessoais e coletivos; Malinowski, com a diferença entre religião e senso comum. 

De certo, o problema da concepção e seus fundamentos num dado sistema social 

encontrou teoricamente causalidade no modelo que fundamenta outro sistema social (o 

ocidental).  

As versões decoloniais não desestabilizam as Ciências Sociais, mas as enriquece 

(Costa, 2006, p. 850), assim tem demostrado o conhecimento filosófico indígena que vão 

confirmando as constatações antropológicas, como diria Eduardo Viveiros de Castro, em 

outras palavras, na introdução do livro de Albert e Kopenawa (2015). A respeito disto, a 

orientação dos indígenas Guarani-Mbya, Carlos Papá e Saulo Kuaray (2023), sobre a 

lógica não dual na estrutura do pensamento Guarani-Mbya, visibilizado no Ciclo 

Selvagem de Estudo, demonstra as formas de linguagem como uma ferramenta analítica 

fundamental para a ciência antropológica e chave para situar a compreensão dos 

diferentes mundos. “Desenhos da fala” situa as palavras como “partículas no interior de 

outras” e “pilares do pensamento”, de maneira a transmitir o mundo entendido pelos 

Guarani-Mbya através da linguagem: yy - água; yvy – terra; yvyra – árvore; yvytu – 

vento. A exposição dos indígenas acompanha explicações sobre o som das palavras, 

formando uma analogia entre palavra e som e da completude das “coisas” do mundo: as 

palavras teriam barulho, é preciso compreender o que está se tocando.  

Por organizar o ensino da linguagem Guarani-Mbya em modelo que compreende 

como os ocidentais estruturam os elementos da natureza, Carlos Papá e Saulo Kuaray 

assumem em suas análises elementos fronteirísticos, ao propor diálogo intercultural, mas 

dentro da dinâmica de uma lógica decolonial de pensamento social atenta aos processos 

naturais. Nesse exercício, o professor indígena justifica (com gentileza): “O nosso modo 

de ver o mundo e se expressar é difícil de explicar em Português, a gente tenta explicar, 

meio atrapalhado, mas a gente chega lá”. Tal afirmativa confirma uma disposição 

indígena para o diálogo intercultural, o que nos leva a refletir sobre os processos 

interétnicos vividos e as influências das fronteiras com os brancos.  

De igual forma, Orlindo Ramos Marques, do grupo indígena Yaí uhtiã Yaiwa põrã, 

ao analisar o processo formativo do seu povo - a passagem do yaiase – justifica as 



24 

 

 

 

 

 

dificuldades no repasse do conhecimento tradicional para os não indígenas, segundo 

afirma: 

Quando falo de indescritível não estou falando que ninguém pode escrever, 

estou falando que os nossos conhecimentos são além dos que nós escrevemos 
ou que os outros escreveram, pois nós não estamos escrevendo somente para 

os professores universitários lerem, estamos escrevendo o que os nossos sábios 

sabem, conhecem e conversam. Por terem domínio dessas realidades, dessas 

práticas e conhecimentos ancestrais que eles aplicam nas suas cerimônias 

rituais. Os nossos conhecimentos não são como parecem ser e como são vistos 

de longe. Para quem vive com esses conhecimentos, eles são muito além do 

que pensamos e imaginamos, isso se chama, para a ciência hegemônica, 

conhecimento tradicional, saberes, etc. Para nós, são nossos kahtise (vidas), 

tuoñase (pensamentos) e tuhtuase (forças). 

                                                                                       (Marques, 2025, p. 38) 

 

A crítica de Marques dirigida à colonização e suas influências negativas na 

cosmologia indígena é um pressuposto utilizado pelo autor para justificar a contribuição 

indígena com a produção do conhecimento dos brancos. Segundo ele (idem, ibidem, p. 

28), “quem não tem uma visão mais crítica sobre o conhecimento (bahsesé) possui 

dificuldade em afirmar o seu valor cultural, fundamentos, sistemas, regras ou leis 

tradicionais, tecnologias e conceitos próprios”. Tal noção revela caminhos de lacunas 

epistemológicas das ciências Antropológicas e o enfraquecimento de características 

culturais milenares quando o que se procura (ou que se impõe) é mais que a tradução, mas 

também um certo “encaixamento” de concepções onde as ferramentas conceituais 

oferecidas não são encaixáveis. As palavras de Orlindo Marques induzem pensarmos na 

desobrigação indígena para arranjar o sentido da própria vida em favor do entendimento 

do outro, pois há camadas de mundos que impõe dificuldades na comunicação 

intercultural: “O homem ‘moderno’ precisa compreender que a vida está em todas as 

dimensões do mundo na água, terra, ar e floresta”. 

A análise de termos/conceitos e suas implicações com o Bem Viver foi percebida 

na interpretação de Esther Langdon (2001) ao sistema médico tradicional e a forma de 

entender saúde e doença do grupo indígena Siona. Segundo demonstra a autora, a 

importância do termo “dau” é sugerida em situações distintas da vida Siona, alcançado 

significado de substância concreta e de poder (idem, ibidem, p. 246). Tal verificação 

etnográfica através das palavras abrangentes - classificada por Langdon de “símbolos 

multivocais”, apresenta noções singulares aos identificados entre indígenas dos diferentes 



25 

 

 

 

 

 

troncos linguísticos da América do Sul. Isto quer dizer que os símbolos multivocais são 

elementos de estudo etno-histórico que comportam condições para análise transversal e 

mudanças cronológicas das populações.  

A visão de mundo e de saúde (Siona)pode ser resumida no aprofundamento de 

quatro conceitos chaves: wahï, hun’i, ‘ïko e dau. A interpretação destes 

conceitos não é uma tarefa fácil, porque são símbolos multivocais e não se 

reduzem facilmente a uma só palavra em português. Eles aparecem tanto nos 
discursos cotidianos quanto nos rituais. São palavras, são coisas, são atributos 

e são, portanto, símbolos que carregam os princípios fundamentais da visão de 

mundo dos Siona. 

                                                                                  (Langdon, 2001, p. 244) 

 

Atualmente a Antropologia é um campo denso do conhecimento de símbolos 

multivocais. Entre os habitantes do rio Negro, São Gabriel da Cachoeira, Estado do 

Amazonas, o professor Renato Athias (2020) nos apresenta concepções de corporalidade 

dos indígenas, Hupd’ah, admitidas através do termo hãwag, A manifestação da doença - 

aliás, a manifestação de um estado contraditório de saúde, conforme nos alerta o professor 

a respeito das concepções da etnicidade ameríndia (e o Bem Viver) (Athias, 2023a, 2023b) 

- e nas condições de fraqueza é considerado o estado hãwag da pessoa. Ter o “hãwag 

ruim” (Idem, Ibidem) se interliga muito mais aos fatores de saúde e doença do que aos 

fatores apresentados nos diagnósticos e prognósticos dos paradigmas da Biomedicina.  

Como se verá nessa tese, os desajustes do sistema de saúde nacional com o 

pensamento Suruwaha de saúde e Bem Viver infere num desarranjo da comunicação 

intercultural. É possível pensar que a incompreensão Jara ao sistema xamânico Suruwaha 

ocasiona uma obscuridade em torno da sanidade mental dos indígenas ou acusações de 

práticas “exóticas” entre eles. Não menos importante é considerar ainda o tabu do 

suicídio, segundo Silvia Monnerat (2018), há um confronto com a temática: o de não 

trazer ‘isto’ para a própria vida (“como a gente significa a própria vida?”), indicando que 

a resistência em discutir o assunto limita como se deve lhe dar com a problemática e como 

analisá-la numa questão epidemiológica5. De acordo com o professor Miguel Aparício: 

                                                             
5Seguindo as perspectivas de Durkheim (2003), Monnerat preconiza que a incidência do suicídio seria 

maior à medida em que o indivíduo estivesse menos integrado a grupos sociais. Apesar de tratar das 

questões dos diagnósticos se apropriando do domínio médico cientifico ocidental, na maneira em que 

manteve o termo “saúde mental” nas suas verificações e impressões etnográficas, a autora traz uma 

importante questão: a observação do fenômeno em sua forma coletiva. 



26 

 

 

 

 

 

“o feito cria um sentimento de estupor e perplexidade que desafia algumas das convicções 

que temos construídos a respeito do estilo de vida ameríndia” (Aparício, 2017).  

A incongruência na compreensão entre os sistemas sociais levou Miguel Aparício 

(2015, p. 316) a refletir, nos termos de Viveiros de Castro (2004)6, sobre a desafiadora 

operação de “equivocação controlada” “se admitimos que a lógica da morte Suruwaha 

por envenenamento se sustenta na ação xamânica”. A partir de tal lógica, podemos 

entender que o suicídio entre os Suruwaha atende a uma imensa complexidade, mas 

estando ele relacionado a outro sistema social que não seja o ocidental (e por via de algo 

que atenderia ao “sobrenatural”), para os ocidentais, a causalidade parece ilógica.    

Esther Langdon (1996) esboça caracterizações de constatações indiscutíveis sobre 

o xamanismo, entre elas, a ideia de um universo de múltiplos níveis; de um princípio geral 

indivisível; da relação com o poder; o uso do tabaco e outros elementos mediadores, como 

o sonho; e a condição transformacional das entidades do universo: “as coisas nunca são 

o que parece” (Langdon, 1996, p. 6). As conceitualização de Langdon a respeito do 

xamanismo parece comandar uma especificação de um domínio do conhecimento 

sistemático que existiu distanciado nas verificações clássicas ocidentais, segunda afirma, 

tal como esteve presente a magia e a religião nos estudos. Spensy Pimentel (2017, p. 294) 

afirma, pautado na análise de Langdon, que as mais recentes propostas que discutem o 

xamanismo “procuram compreendê-lo como um complexo sociocultural (...), um sistema 

social, no sentido de que gera papéis, grupos e atividades sociais, nas quais o xamã é o 

ator principal, mas não o único” (Pimentel, 2017, p. 294 apud Langdon, 1996, p. 26). 

As conversas dos indígenas (frente suas performances) sobre o consumo de 

veneno que se voltam para as transformações conceptuais da escatologia refletem mais a 

relação intensa xamânica com os espíritos (e dos venenos) e menos com a obrigação de 

refletir sobre o suicídio como parte ou não de suas especificidades étnicas culturais.  

As impressões sobre uma invisibilidade xamânica no conjunto das experiências 

intercultural dos Jaras junto aos Suruwaha, principalmente nas questões que envolvem o 

suicídio, parte do pressuposto de uma realidade encarada como absurda (Dal Poz, 2000), 

                                                             
6 Apud Miguel Aparício. Em: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectival Anthropology and the 

Method of Controlled Equivocation. Tipití: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland 

South America, v. 6, n. 1, 2004. 



27 

 

 

 

 

 

da negação de um aspecto vital simbólico ancestral (“não existe mais xamã7”) tanto no 

bojo do conjunto de relação intercultural no Jokihi, quanto nas estruturas estatais de 

interculturalidade e também da mentalidade ocidental que nos acompanha. 

Na análise dos registros dos prontuários de saúde do DSEI-Médio Purus, 

resultados das coletas de dados dos atendimentos e acompanhamentos dos pacientes 

indígenas Suruwaha, melhor analisado no decorrer dos escritos, podemos confirmar as 

impressões da incoerência institucional a respeito do suicídio entre os Suruwaha. Os 

questionamentos tabelados dos prontuários partem de um padrão biomédico para o 

diagnóstico de saúde do paciente e/ou do óbito com resultados que parecem não dialogar 

com um mundo particular racional ou sugerem identificar uma realidade dotada de pouco 

equilíbrio emocional. Certamente os diagnósticos institucionais são alienações da real 

lógica indígena dos acontecimentos. No mesmo sentido, a persistência de determinados 

sintomas de doenças no Jokihi confronta a presunção estatal da eficácia advinda da ideia 

da suficiência do atendimento integral e isto como ação diferenciada de saúde para grupos 

indígenas. 

É importante ainda chamar atenção para a rápida mudança de geração verificada 

entre os Suruwaha por consequência do suicídio. Numa análise etnológica da genealogia 

construída por Gunter Kroemer (1994), reconhecemos que menos da metade das pessoas 

no Jokihi ainda estão vivas. Muitos jovens nasceram após o contato e morreram há alguns 

anos. Os resultados tendem a manifestar impressões de que a epidemia do suicídio 

acarreta sindemia na etnicidade Suruwaha. A sindemia é a constatação de que alguma 

problemática ocasionada epidemicamente (ou pandemicamente, como foi o caso da 

Covid 19) veio a acarretar uma série de outros problemas que interferem na saúde. Por 

exemplo, no mundo ocidental, tem-se a ideia de que as pessoas afetadas pela Covid 19 

adquiriram outros sintomas de doença (cegueira, dores no corpo, esquecimento). Entre os 

Suruwaha, a epidemia do fenômeno do suicídio tem ocasionado problemas sindêmicos 

no coletivo: destrói características culturais do sistema dravianato amazônico, como o 

                                                             
7 Os Xamãs teriam desaparecido nos conflitos interétnicos no Vale do Purus antes do isolamento no Jokihi. 

Essa afirmativa enfraquece o sistema de conhecimento ancestral Suruwaha, como se tivesse existido um 

bloqueio na passagem dos ensinamentos; ou como se esses ensinamentos existissem a par do ecossistema 

onde estão inseridos. 



28 

 

 

 

 

 

casamento entre primos cruzados bilaterais, filha da irmã do pai e filha do irmão da mãe; 

gera indisponibilidade entre os jovens para o casamento (juntar as redes) devido as 

condições de responsabilidades que lhes são impostas na infância e enquanto órfãs – o 

suicídio no Jokihi gera uma grande quantidade de órfãos; e provoca desconfiança sobre 

alguém que teria “ocasionado” o suicídio de alguém, interferindo nas relações de 

reciprocidade do grupo. Os fatores no Jokihi são mediados pelo fenômeno do suicídio 

assim como os resultados desses fatores.  

É oportuno aqui comentar as falas presentes na mesa de discussão da IV Reunião 

da Antropologia da Saúde (RAS)8, em 2021, onde Sofia Mendonça (UNIFESP) fez a 

seguinte observação sobre o surgimento de uma Sindemia pós-covid. 

A Pandemia veio a dar vulnerabilidade a várias outras questões, tanto as 
doenças que já existem nos territórios, mas também todas as vulnerabilidades 

dos povos indígenas, questões que estão enfrentando. Então a soma disso não 

é só Pandemia, eles chamam de uma Sindemia. É mais uma coisa que 

multiplica a Pandemia, que faz a pessoa ficar mais vulnerável ainda. Então 

falar da vulnerabilidade é falar de como as invasões de todas as questões dos 

conflitos, da invasão de garimpeiros, do desmatamento, da política pública 

recente deste governo que é anti-indígena. Todas essas questões acrescentam 

vulnerabilidade aos povos indígenas. Um sistema de saúde distante, como 

Domingos (liderança Tukano) falou, essa distância entre a rede do sistema de 

saúde indígena e do próprio SUS em todas as áreas e, particularmente, no 

Norte, no Centro Oeste, ela é muito evidente e existem lacunas. Então essa 
Pandemia jogou luz nessas desigualdades todas, tanto na área urbana como na 

zona rural. Ela amplificou, ela iluminou essas desigualdades. (...) Então, 

preciso garantir comida, eu preciso garantir linha, anzol, eu preciso segurança 

alimentar, garantir condições para eles estarem no acampamento. Por exemplo, 

lona, prego. Então, essa percepção deste equipamento para além da saúde eu 

preciso também, é importante. 

 

As falas de Sofia Mendonça sobre as necessidades da população em isolamento 

vêm a oferecer uma reflexão sobre as desigualdades e sugere o surgimento de outras 

formas de cuidados que se tornam necessárias no decorrer dos acontecimentos.  

O título dessa tese referencia o “espírito do veneno” - o Kunaha (Timbó) - e o 

Xamanismo Suruwaha como elementos relacionados dentro de um contexto cultural. A 

interpretação experimenta os contrastes dos significados do veneno e dos espíritos, 

                                                             
8 A IV RAS foi organizada em Recife, com atividades que ocorreram entre os dias 22 a 24 de setembro de 

2021. A Mesa 22, “Os Povos Indígenas e o Novo Coronavírus – Impactos, Estratégias de Enfrentamento e 

Lições Aprendidas”, foi coordenada pelo professor Renato Athias (UFPE/NEPE/SSL) e por Danilo Ramos 

(ETNOLINSI-UFBA), com palestras de Domingos Barreto (liderança indígena do povo Tukano/FOIRN). 

Luciana Benevides (UniCEUB/SSL) e Sofia Mendonça (UNIFESP). 



29 

 

 

 

 

 

principalmente, do espírito Kunaha – o depredador dos seres Suruwaha vulneráveis em 

determinadas condições - com a prática do suicídio no Jokihi. Esse arranjo nos permite 

observar a participação do veneno e dos espíritos dentro do conjunto dos elementos aqui 

observados (termos e conceitos) que descrevem parte do que compõe o Bem Viver – ou 

seja, o jeito certo de estar no mundo - por isto, uma desvinculação dada a importância dos 

venenos com o suicídio na vida social indígena.  

Contudo, o que está proposto não resolve o problema do termo aqui utilizado para 

as mortes por Timbó entre Suruwaha: o suicídio, pois a utilização do termo ‘suicídio” não 

é coerente dentro de um debate que não assume o conceito psicológico ou sociológico do 

termo suicídio em coletividades étnicas, mas pode somar na produção de reflexões para 

uma melhor sistematização do assunto dentro da Antropologia. Como organizar as ideias, 

denominar e conceitualizar as mortes “autoprovacadas” nos coletivos ameríndios? A 

Sindemia vigente no coletivo Suruwaha constitui para mais do que sintomas de saúde e 

destruição de normas étnicas sociais, ela tem demonstrado as causalidades nas práticas 

coloniais de violência cultural da qual os indígenas foram submetidos.  

Por todo texto procuro uma escrita que transpareça uma análise interpretativa a 

partir da observação participante desmiuçadas nas linhas de cinco diferentes capítulos, 

divididos para atender o objetivo da alusão ao contraste entre o que se verifica no contexto 

da saúde nacional e na filosofia do Bem Viver indígena. Para tal, se faz necessário 

apresentar a epistemologia Suruwaha (capítulo 2), suas questões de ancestralidade, 

identidade, etnicidade e dualismo sociocosmológica; descrever o contexto do 

atendimento de saúde no Jokihi através da visibilidade à quarentena, tratamento assistido, 

atendimento primário, secundário e multimédico, a remoção de paciente, a persistência 

da doença (gagine) e o como os indígenas recebem e entendem a intervenção de saúde no 

território Suruwaha (capítulo 3). Também é fundamental o aprofundamento sobre as 

questões do suicídio, pois este tem se apresentado como um fenômeno de interferência 

em todos os elementos do conjunto (capítulo 4) para assim apresentar os resultados no 

confronto da interpretação dos aspectos do Bem Viver Suruwaha por intermédio da 

análise dos seus conceitos que atendem a significados próprios (capítulo 5). 

 



30 

 

 

 

 

 

1.1 Metodologia  

 

Para desenvolver esta tese contei com material etnográfico coletado no período 

em que integrei na equipe de saúde na função de antropóloga do DSEI- Médio Purus, 

Amazonas, quando participei de três expedições de saúde até a Terra Indígena Suruwaha, 

realizadas de 28 de outubro de 2016 até 12 de dezembro de 2016; de 21 de janeiro até a 

8 de fevereiro de 2017; e 6 de março de 2017 até 22 de abril de 2017, somando um total 

de 114 dias. Ou seja, participei de expedições de saúde com a mesma equipe duas vezes, 

e uma vez com outra equipe. Parte dessa jornada foi em estadia na Base da FUNAI do 

Riozinho, localizada nas terras demarcadas dos indígenas, isolados, sem contato, Hi-

Merimã, em períodos de quarentena. Este período é indicado pelo DSEI-Médio Purus 

como necessário para evitar o contágio de doenças, sendo uma estratégia de prevenção 

do DSEI exclusiva para a população Suruwaha. Em outros momentos entre uma 

expedição e outra, estive em trabalho nas dependências do DSEI, no município de Lábrea.  

No Jokihi, mantive inúmeras conversas com chefes de maloca, mulheres, homens, 

jovens e crianças indígenas; assim como nos períodos de quarentena na Base, pois por lá 

podemos conviver com indígenas Suruwaha em recuperação de doenças, já que a Base 

funciona também como uma casa de apoio de saúde. As expedições das quais integrei 

envolveram a participação de diferentes equipes de saúde do DSEI e pessoas da Fundação 

Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI), especialmente os trabalhadores submetidos a 

Coordenação Regional do Médio Purus, localizado no município de Lábrea, Amazonas. 

Assim, tive oportunidade de ouvir e observar as relações interculturais de enfermeiras, 

técnicas de enfermagem, analistas e técnicos indigenistas da fiscalização e apreender 

diferentes histórias e opiniões sobre fatos e situações.  

Acompanhar e conversar com profissionais da saúde que atendem aos Suruwaha 

no bojo da amplidão no atendimento primário do DSEI certamente trazem análises 

interessantes que definem versões próprias de corporalidade e sobre a forma que 

entendem e utilizam o serviço de saúde disponível no Estado. De igual forma, nos dias 

de atividades nas dependências do DSEI-Médio Purus em Lábrea, pude conversar com 

indígenas de diferentes etnias da região e conhecer um pouco da visão de outras 

populações étnicas sobre os Suruwaha.  



31 

 

 

 

 

 

 Na cidade de Lábrea, visitei duas entidades possuidoras de muito conhecimento 

sobre os Suruwaha: o Conselho Missionário Indigenista (CIMI - prelazia de Lábrea), 

onde conversei com o coordenador local, senhor Saulo, ocupando a mesma função que 

um dia ocupou o primeiro etnógrafo que esteve entre os Suruwaha, Gunter Kroemer (mais 

a frente trago mais informações sobre ele); e a Operação da Amazonia Nativa (OPAN), 

onde conversei com três funcionários, que me receberam muito bem e me concederam as 

principais bibliografias analisadas neste estudo.  

Em Lábrea, trabalhando com a saúde indígena, não são poucos os diálogos 

políticos que ouvimos envolvendo entidades e instituições, procurei manter o máximo de 

distância de uma posição, digamos, “ideológica” para que tais movimentos não 

atrapalhassem os resultados das minhas impressões. As narrativas aqui serão resumidas 

às impressões dessas relações. As duas entidades supracitadas reclamam do DSEI, 

principalmente, por não participar de uma periódica consulta nas decisões, se são elas 

mais experientes e antigas conhecedoras da população Suruwaha. Essas reclamações 

respingaram em mim (enquanto antropóloga do DSEI) logo quando cheguei nas entidades 

para uma visita, mas, com poucos minutos de diálogo, as entidades puderam conhecer 

uma outra versão do DSEI em sua atitude de envolver a investigação científica nas 

expedições. Ouvi tudo que eles falaram e concordo que não devo analisar o que foi escrito 

sobre os aspectos religiosos entre os Suruwaha. Posso garantir que, apesar de influências 

nos dados estatísticos do suicídio, que tendem para a época do convívio com entidades 

religiosas no Jokihi, não há sincretismo religioso algum no Jokihi. 

Sobre a ausência do CIMI e da OPAN nos diálogos periódicos de decisão, por sua 

vez, o DSEI alega a agilidade da operacionalidade institucional e que determinadas 

observações vindas das entidades são inoperantes, exageradas e tendem a interferir nos 

procedimentos que eles mantêm com o órgão de fiscalização. Que suas decisões são 

tomadas juntos aos Conselhos, como o Conselhos Distritais de Saúde Indígena 

(CONDISI). De maneira geral, a saúde indígena em Lábrea, nos anos de 2016 e 2017, 

abarcava uma grande atenção aos Suruwaha e um cuidado especial nessa atenção, mas 

em termos de conhecimento teórico ou antropológico sobre os Suruwaha, pouquíssimos 

conheciam alguns assuntos analisado sobre o grupo. Não havia nenhuma referência 

bibliográfica sobre os Suruwaha na instituição em Lábrea. Foi marcante essa primeira 



32 

 

 

 

 

 

impressão de uma distância entre o Estado e a produção científica na área da Saúde 

Indígena.   

Os momentos em que estive na FUNAI, em Lábrea, pude conversar com alguns 

dos técnicos e analistas do local, as impressões, ao final das expedições, foi a de haver 

uma grande distancia conceitual entre o pensamento destes e dos funcionários da FUNAI 

que nos acompanham nas expedições. Em ambos os casos, a posição de mediação é 

necessária, todos eles conhecem profundamente a região do Médio Purus, mas o 

diferenciado conhecimento apresentado torna muito diverso os resultados. 

Diferentemente do DSEI, a FUNAI em Lábrea guarda uma grande quantidade 

bibliográfica, especialmente produções em parceria com outras entidades, em grandes 

catálogos, por exemplo, as produções bibliográficas do Instituto socioambiental (ISA). 

Com eles adquiri algumas referências que aqui são apresentadas. 

Importante ressaltar que a segunda expedição, denominada pelo DSEI “expedição 

multimédica”, abarca menor tempo de duração por exigir a mobilização de número maior 

de pessoas no Jokihi, comportando o atendimento clínico, odontológica e ações de 

borrifação. Além de envolver mais profissionais auxiliares nas consultas, é preciso ainda 

garantir pessoas para carregar os maquinários de motores (a diesel ou gasolina) e fazê-los 

funcionar. A “expedição multimédica” é planejada para ocorrer trimestralmente, 

diferentemente das expedições do atendimento primário, que acontece de forma integral.  

Tal função de acompanhar as equipes de saúde na região do Jokihi e monitorar os 

procedimentos adotados nos atendimentos, bem como, avaliar a relação da saúde nacional 

com os indígenas Suruwaha, forneceu o acesso à documentos institucionais. Os 

prontuários mais antigos (escritos manualmente) de todos os indígenas, incluindo os 

falecidos, só foi possível de alcançar após futicar muito nas gavetas, mesas e outros 

armários da Base, pois ali estão guardados desde 2008, quando a saúde ainda era 

responsabilidade da Fundação Nacional de Saúde (FUNASA). O acesso as carteiras de 

vacinas, prontuários atualizados e fichas de procedimentos foi a mim disponibilizados 

pelas enfermeiras das expedições. 

O tratamento de dados confrontava com impressões etnográficas experimentadas 

em campo dentro da noção de economia da alteridade - o ponto de vista do sujeito 

deduzido (Viveiros de Castro, 1996, 2002). Após a saída de campo, quando pude me 



33 

 

 

 

 

 

debruçar nas produções etnográficas desenvolvidas com atenção aos Suruwaha ao longo 

das décadas, pude complementar reflexões de questões antropológicas levantadas a partir 

do confronto de dados institucionais e da experiência antropológica e indigenista. Ter 

entrado na região dos Suruwaha sem conhecer com propriedade a Etnologia sobre os 

Suruwaha contraria o trajeto das técnicas e métodos antropológicos, tendo sido uma 

determinação do chefe de endemia, responsável pela organização dos atendimentos, e que 

hoje julgo tal “desobediência epistêmica” como muito acertada. Assim que cheguei em 

Lábrea, mal tive tempo de estar no espaço do DSEI e conhecer o funcionamento da 

instituição, foi determinado que eu seguisse viagem junto a expedição de saúde que 

seguiria para o Jokihi em três dias.  

Entre as ferramentas de pesquisa utilizada na metodologia, inicialmente, um 

quadro sinótico (construído em software) colocou em conivência termos constantemente 

falados pelos Suruwaha e as situações que se relacionam a estes termos, o que veio a 

demarcar elementos interligastes e as relações caracterizantes ou resultantes. A 

metodologia estrutural ensinada pelo funcionalista, Bronislaw Malinowski, que, 

anteriormente, buscava as análises das nossas categorias dualistas do ocidente, foi 

sugestiva em organizar categorias do dualismo no sistema indígena. Estrutura e função 

dentro dos parâmetros dos estudos perspectivistas (e pós-colonial), considerando 

símbolos multivocais da cultura indígena, representa não o abandono da produção de um 

conhecimento, mas um alicerce descolonial de uma realidade analisada.  

A proposta dessa investigação envolve o desafio na interpretação de conceitos e 

terminologias próprias de outra sociedade sendo pertinente considerar a alegoria na 

análise, que nos incita a dizer, em relação a qualquer descrição cultural, não que “isso 

representa, ou simboliza, aquilo”, mas que isso é uma história (com forte carga moral) 

sobre aquilo” (Clifford, 2016, p. 155). Tal definição parte de pressuposto da análise 

antropológica pós-contemporânea na medida em que infere a ideia de uma não tradução. 

Clifford lembra que “a tarefa que orienta a obra é tornar o comportamento de um modo 

de vida diferente humanamente compreensível”, permitir essas implicações torna/fornece 

tipos de significados alegóricos (idem, ibidem). 

É pertinente verificar nas regras e normas do coletivo questões que indiquem 

estruturas de seus conceitos e concepções, a escolha de uma análise de parentesco 



34 

 

 

 

 

 

abarcando a construção de genealogia baseado nos dados de campo (prontuários de saúde 

e lista de acompanhamento das enfermeiras, técnicas e outros profissionais), assim como 

as genealogias da população Suruwaha produzidas em períodos anteriores e disponíveis 

na Etnologia, forneceram base de análise. Entendemos que as regras de parentesco foram 

modificadas a partir do suicídio, Kroemer observou, já em 1980, que os indígenas teriam 

substituído regras de matrimônio em vista de uma “baixa populacional” provocada pelas 

ocorrências do suicídio no Jokihi. Essa construção vem a buscar atualização sobre a 

população Suruwaha no Jokihi e salientar regras de organização social vigentes até 2018. 

O estudo viabiliza conhecer como acontece as ações de saúde para a população 

Suruwaha e como essas ações têm sido recebidas pelos indígenas. Interpretamos suas 

concepções a partir dos resultados observados na relação intermédica e sob a análise 

etnológica. As concepções/conceitos Suruwaha merecem a atenção que os coloquem no 

centro da perspectiva de observação. Para tal, dialogamos com produções antropológicas 

médicas, de suporte ambiental e, especialmente, com as narrativas e análise de 

especialistas, professores indígenas, conhecedores de uma filosofia socionatural tão 

essencial nos tempos de hoje. E quem sabe, instigue uma maior aproximação das ciências 

antropológicas com essas filosofias, nos termos de uma epistemologia descolonial, para 

a produção de um conhecimento “descolonial”, que confortem as lacunas das Ciências 

Antropológicas apontadas por Clifford Geertz (apesar de ele não ter pronunciado a 

palavra “descolonial” ou “decolonial”).  

O afunilamento na análise para mais de questões decoloniais partiu de situações 

verificadas que refletem o aspecto contraditório do entendimento com questões de saúde 

indígena, por exemplo, registrar a repressão sexual nos diagnósticos como motivo para o 

suicídio parece assumir “explicação em termos da noção transcendente de contexto 

(ecológico, econômico, político etc.)” (Viveiros de Castro, 2002, p. 124), e não “em favor 

da noção imanente de problema, de campo problemático onde as ideias estão implicadas” 

(idem, ibidem). Como diria Viveiros de Castro, “os conceitos que eles se dão, as 

‘descrições’ que eles produzem, são muito diferentes dos nossos - e, portanto, o mundo 

descrito por esses conceitos é muito diverso do nosso” (Viveiros de Castro, 2002, p. 124). 

As equipes que atendem aos Suruwaha mudam constantemente, assim como os 

chefes de posto da FUNAI, assim, podemos perder o contato que nos levam até a 



35 

 

 

 

 

 

informação, ou, até mesmo, à um telefonema inesperado vindo de algum indígena em 

recuperação na Base do Riozinho. Em vista disto, a análise da saúde Suruwaha disponível 

nesta tese segue até o ano que estive no Jokihi. Os acontecimentos referenciados após 

2018 são trazidos a título de complemento e não de análise antropológica. 

Gostaria de ter realizado uma observação participante no início da minha pesquisa, 

conforme me ensinaram os professores da UFPE (desde 2001), protegendo-me da 

identidade que pudesse interferir nas convicções indígenas para melhor coleta de 

impressões de campo. Entretanto, os Jaras da FUNAI espalharam no Jokihi que eu era 

uma espécie de policial/detetive, que estava ali para saber se o DSEI era Tijuanaxu ou 

Tijuá (ruim ou bom). Em vista disto, vários assuntos problemáticos eram reportados a 

mim como uma espécie de “denúncia”. Entre as “denúncias”, uma preocupação 

Suruwaha não estabelecida e sem identificação original ficou em evidência: uma espécie 

de “projeto escola no Jokihi”. Kakwei disse-me: “Paroma, papel não. Suruwaha caçar, 

pescar”.  

 

 
Foto 1: Moças Suruwaha pescando no igarapé Jokihi. 

 

 

 



36 

 

 

 

 

 

 
Foto 2: Pesca com linha, moças Suruwaha. 



37 

 

 

 

 

 

 
Foto 3: Jovens solteiras na pesca de piau no Jokihi 

 



38 

 

 

 

 

 

 

É permitido aqui introduzir que as impressões que expressam o estranhamento nas 

ações suicidas dos Suruwaha não estão pautadas nas versões da teoria do Bem Viver que 

vem ocupando espaço no protagonismo das análises dos indígenas indigenistas. Essa 

teoria reforça a relação entre o suicídio e as influências das fronteiras (a violência na 

fronteira étnica). As influências das fronteiras podem ser mensuradas e compreendidas 

na noção sobre as doenças trazidas pelo povo de fora, demonstrando que as motivações; 

os aspectos sindêmicos; e as transformações verificadas, encontram causalidade na 

“tentativa” da aculturação das sociedades indígenas ao longo das décadas.  

 

1.1.1 Com base na produção Etnológica Suruwaha 

 

Essa tese foi produzida considerando a análise das experiências etnográficas 

escritas por outras impressões e análises, de forma que o estudo etnológico se mostrou 

fundamental nos dados interpretativos trazidos no decorrer dos capítulos. Especialmente 

o principal livro de Gunter Kroemer, “Kunahã Madi. O povo do Veneno” (1994), que é 

também o resultado da primeira Etnografia sobre os Suruwaha. Kroemer, padre, 

etnógrafo, integrante do Conselho Indigenista Missionário (CIMI), esteve envolvido com 

o processo de relocalização dos povos indígenas na região da Amazônia Legal no final 

da década de 1970, obtendo primeiramente a experiência etnográfica entre os Suruwaha, 

oferecendo para os posteriores estudiosos do grupo uma base empírica e descritiva da 

organização social no Jokihi.  

Antes da principal obra por ele escrita, Kroemer produziu o livro “Cuxiuara. O 

Purus dos Indígenas” (1985), onde o leitor pode acompanhar a trajetória do etnográfico 

na floresta antes de encontrar o grupo que viria posteriormente a autodenominar-se 

Suruwaha. Ele descreve densamente a região do Rio Purus: as aldeias e os vilarejos por 

todo vale, como também revela as influências externas naquela região, vigentes desde a 

época dos conflitos territoriais e políticos entre portugueses e espanhóis na América do 

Sul. Nas descrições do autor, podemos identificar ancestralidade e relações interétnicas 

dos indígenas do Purus.  



39 

 

 

 

 

 

Posteriormente, Kroemer publicou outro escrito, intitulado: “O Caminho da 

Maloca Suruwaha” (1988), onde é possível observar como se deu o primeiro contato com 

o grupo Suruwaha e a atuação do autor com o grupo no território do Jokihi: “na planície 

do rio Purus, entre os rios Coxodoá e Riozinho, localizamos em outubro de 1978, malocas 

de um povo indígena desconhecido” (Kroemer, 1988, p. 15). As descrições fornecem 

informações da sobrevivência sustentável vivida por ele e pela equipe que o acompanhava 

na floresta, reportando aspectos profundamente indigenista da atuação. “Talvez seja 

possível sermos portadores de uma dupla identidade cultural: da nossa, que nos 

acompanha durante toda vida e de indígenas, como acréscimo” (Kroemer, 1988, p. 16). 

Neste livro, Kroemer aborda o trabalho dos seringueiros observando a modificação na 

paisagem devido a interferência direta dos homens que abriram caminhos para extração 

de borracha (Idem, ibidem, p. 42). “Da boca do Riozinho até o igarapé erdilha, dia e noite, 

levando homens e mercadorias. Os patrões colocavam as famílias em pontos estratégicos 

ao longo do rio para garantir sua exploração” (Kroemer, 1988, p. 26).  O autor registra 

condições climáticas e pluviais que, numa comparação com o Jokihi de 2016 e 2017, nos 

reporta reconhecer as mudanças climáticas e das estações.  

Para mim que esteve entre os Suruwaha, conhecer através dos escritos de Gunter 

Kroemer como foi o primeiro momento do (re)encontro dos Suruwaha com os Jaras é 

bem mais que conhecer na Etnologia Indígena as influências para um povo étnico diante 

do contato. Me interessava saber o que disse o pai de alguém ou o avô de alguém sobre 

determinado assunto. Eu queria saber dos mortos e dos vivos que ainda estavam ali. 

Interessava as abordagens que citavam os indígenas falecidos para conhecê-los através 

dos outros.  

Apesar dos acontecimentos conflituosos do início do contato com os Suruwaha, 

Gunter Kroemer não desistiu das relações com aquele povo desconhecido, como ele 

mesmo descreve. Os outros dois viajantes que o acompanhavam, uma mulher (Terê) e um 

homem, também passaram por inúmeras situações junto aos Suruwaha. Na análise de 

Kroemer, a diferença que os Suruwaha identificam entre ser Suruwaha e ser “os outros” 

não parte de um caráter racista, de exclusão ou de autoexclusão, mas porque a própria 

identidade é o patrimônio da vida, única diretriz de todas as práticas onde se pauta 

conteúdo único e verdadeiro (Kroemer, 1994, p. 74). O pesquisador conceitua a tessitura 



40 

 

 

 

 

 

Suruwaha a partir do etnocentrismo, identificado que este conceito concede imperativo 

moral que unifica a conduta dos indivíduos na prática social através da autoconsciência, 

desenvolvida no domínio da autoafirmação, autossuficiência e espirito competitivo 

(Kroemer, 1994, p. 74). O autor cita ainda o espirito de cooperação e afetividade como 

elementos complementares da estrutura etnocêntrica Suruwaha.  

O acompanhamento de saúde com os indígenas Suruwaha fornecem dados e 

impressões que devam ser aproveitados, em parte, para refletir um caminho de pensarmos 

sobre relações, dualidades, fronteiras, descolonização. Nesse sentido, no primeiro 

momento etnográfico, o etnocentrismo Suruwaha foi considerado na impressão, logo 

quando os critérios Suruwaha de superioridade Jadawa perante os outros (Jaras e outros 

povos indígenas da região) começaram a aparecer. Parecia etnocêntrico o local Jadawa, 

dos humanos superiores. Com o passar do tempo, em vista do profundo conhecimento 

sobre o ambiente em meio as relações sociocosmológica frente ao desenrolar desastrado 

do Jara na floresta, o local “etnocêntrico” Suruwaha cedeu lugar para o local de lógica, 

da razão, da experiência, portanto, da superioridade do conhecimento. Kroemer (1988, p. 

15) observou já nos primeiros contatos com o grupo Suruwaha: “são-lhes inatas 

qualidades como segurança técnica e psicológica nas práticas extrativistas, andando e 

acampando no mato, em desafio constante às feras e intempéries”. 

Mas as singularidades dualistas entre etnocentrismo e condição Jadawa nos levou 

a buscar na análise as relações de fronteiras. Fronteiras interétnicas, fronteiras do mundo 

cosmológico, fronteiras com o mundo ocidental. “A força de uma fronteira étnica pode 

continuar constante através dos tempos, apesar de - e as vezes mediante - transformações 

culturais internas ou mudanças na natureza exata da própria fronteira” [(Poutignat; Streiff 

– Fernart, 1995, p. 157), a respeito do pensamento de Frederic Barth]. 

Entretanto, no decorrer da convivência, passamos a conhecer uma versão de 

mundo que solidifica e justifica com lógica muitos dos estranhamentos dos Suruwaha 

para com os Jaras. Versão de mundo que traduz o Bem Viver Suruwaha e que são alheios 

às lógicas capitalistas. 

Kroemer encontrou um grupo “refugiado” totalmente “traumatizado com os 

brancos”, cuja a estratégia de comunicação dentro do território indígena não passava de 

rispidez da parte ameríndia. No entanto, no decorrer dos momentos de encontro, os 



41 

 

 

 

 

 

Suruwaha foram entendendo o “coração” do pesquisador, dando margem para 

convivência, inclusive, convidando a equipe para estadear nas malocas. Apesar da relação 

de boa convivência estabelecida, Kroemer afirma não entender a mudança no “estado de 

espírito” dos indígenas, pois, em algumas ocasiões, era expulso da maloca juntamente 

com seus companheiros e pertences. Desconfio que os Suruwaha possuíam motivos que 

genuinamente ele não entendia para ser expulso, por exemplo, o cheiro dos estrangeiros 

com suas poucas idas até as águas do igarapé. Essa desconfiança está pautada na opinião 

dos próprios Suruwaha que dizem não gostar do cheiro dos Jaras (e também quando usam 

perfume). Além disso, trabalhadores antigos nas equipes de saúde do DSEI, dos quais 

passamos longos tempos de conversa no isolamento, sempre contam histórias de ocasiões 

em que os Suruwaha reclamaram costume de alguém de fora. Outro motivo que leva os 

Suruwaha a se afastarem bruscamente de alguém Jara é a apresentação dos sintomas de 

gripe (tohu bahi), através de uma tossi ou espirro (kumuraw), eles são capazes de solicitar 

a retirada imediata da pessoa do Jokihi.  

 Interessante reconhecer o momento em que os Suruwaha da geração de Kroemer 

tomam conhecimento da lima e da camisa, objetos que eles tanto solicitam para os Jaras 

atualmente e trocam por artefatos fabricados por eles. Apesar de não substituir a rede de 

trocas interétnicas encerrada entre as populações do grupo Dawa, tudo leva a crer que as 

trocas com os jaras trazem benefícios justos na Etnicidade do grupo, pois reproduz em 

parte a maneira como viviam, produziam e interagiam antes do isolamento no Jokihi. 

Além do mais, tem se mostrado necessário diante das influências do contato. 

Contudo, os Suruwaha não desejam um total isolamento e procuram conviver com 

todos que aceitam no Jokihi. No meu ponto de vista, os Suruwaha só se permitem brincar 

ou ter brincadeira com quem de alguma forma sentem simpatia. Não são todos os 

indígenas com o mesmo comportamento e nem todos os membros das equipes são 

tratados com os mesmos afetos. Com o decorrer do tempo, fui percebendo que adoram a 

companhia dos que compreendem os sentidos que os interessam. Insistiram por muito 

tempo nas “trolagens” com Kroemer muito mais por simpatia do que por estratégia.  

Não restam dúvidas da base oferecida pelos escritos de Kroemer para todos as 

outras análises que atendem aos Suruwaha, além de observar o sufocamento das redes de 

relações a partir do isolamento no Jokihi, Kroemer ofereceu uma introdução aprofundada 



42 

 

 

 

 

 

do pensamento cosmológico Suruwaha e as relações estabelecidas entre indígenas e 

espíritos donos dos animais e dos vegetais; do ecossistema envolto descrito pelos 

indígenas; e parte do que ouviu do conhecimento Suruwaha do tempo e do universo, 

fornecendo listagens, grafias e desenhos dos significados da língua Zuruaha.  

 A partir do CIMI, os Suruwaha passaram a conviver com a presença de 

representantes de outras entidades dentro do Jokihi, a mais polêmica dessas relações foi 

com a entidade evangélica, Jovens para uma Missão (JOCUM) – Youth with a mission 

(YWAM) - fundada pelo pastor fundamentalista norte americano, Loren Cunningham. 

Em todo caso, também os membros desta última entidade produziram materiais sobre 

amplos aspectos da vida Suruwaha, principalmente, sobre o Arawa, mas o modelo 

teórico-metodológico adotado nessas produções esteve organizado para alinhar 

informações sob os aspectos culturais das sociedades ocidentais, como nas Etnografias 

clássicas (às quais temos acesso). Com tal parâmetro de investigação, os sujeitos 

conceituais elementares das sociedades tradicionais não obtêm a prioridade que lhes 

foram dadas na segunda metade dos estudos da Antropologia Contemporânea. 

As experiências Etnográficas pós-contemporânea de Adriana Huber (2012) e 

Miguel Aparício (2014) trouxeram subsídios importantes para refletir sobre a questão do 

suicídio, morte e pós-morte entre eles; relações humanos e não-humanos; e sobre 

conceitos e concepções próprias indígenas. Os autores descrevem narrativas na língua dos 

dos Suruwaha revelando conflitos interétnicos dos grupos Dawa do passado, dando luz 

as questões territoriais que estão diretamente atreladas ao conjunto do Bem Viver 

indígena.  

A introdução dos escritos de Adriana Huber (2012) transporta os indigenistas que 

estiveram entre os Suruwaha para o Jokihi novamente. O nosso material de campo (papel, 

caneta, gravador) nunca estará no local guardado ou nas mãos do pesquisador durante a 

estadia na floresta. É muito difícil escrever no Jokihi, esse momento só é possível durante 

os períodos de quarentena na Base. O meu caderno sempre estava em posse de alguma 

maloca. Muitas vezes quando tentava alcançá-lo, eles brincavam comigo de “pega”, 

passando o caderno de uma para o outro, jogando mesmo de qualquer jeito. Isto também 

acontecia com as coisas que eram distribuídas nas ações. As escovas de dentes 

distribuídas após uma capacitação realizada pelo dentista foram utilizadas para escovar 



43 

 

 

 

 

 

os macacos e ainda varrer de brincadeira o terreno que se sentava. Huber afirma que 

chegou a desistir de gravar o que pretendia e deixou o gravador com eles para eles 

gastarem todas as pilhas com suas falas e canções e para ouvir suas próprias vozes (que 

era um grande interesse deles). Isto permitiu com que ela reunisse na língua Zuruaha 

muita descrição do ponto de vista indígena.  

A construção genealógica de Adriana Huber (2012) parece ter sido a última 

produzida sobre a população Suruwaha, mas não tratou de um estudo ao parentesco e sim 

de uma análise da descendência ancestral dos grupos familiares.  

Por serem poucos (e não pouco os assuntos profundos da sabedoria), os Suruwaha 

tornam-se íntimos do etnógrafo, mesmo aqueles que já morreram. Eu ouvi tanto eles 

falarem sobre do indígena Hinijei e sobre outros parentes anteriores a eles, nas histórias 

marcantes das memórias dos indígenas, que cheguei a lamentar conhecer o Jokihi 

posteriormente a cadeia suicida que o levou. Isso acabou por me remeter um pensamento 

meio estranho (no princípio) sobre a força e fraqueza de Hinijei para ser dominado pelo 

Timbó diante do sistema de vigilância e salvamento que os Suruwaha protagonizam. A 

partir do trabalho de Adriana Huber pude reconhecer os motivos do suicídio de Hinijei e 

a angustia que vinha passando há muito tempo e toda influência que o meio ambiente no 

estado de desequilíbrio emocional do qual se encontrava. As aparições de sua filha, morta 

pelo Timbó, havia ficado mais intensos como resultado das influências Giyzoboni no seu 

xamanismo. Após a morte da segunda filha, pelo mesmo motivo (a tal repressão sexual 

alegado nos diagnósticos), o indígena foi levado pelo Timbó em alguma lacuna 

experimental do sistema médico tradicional enfraquecido mediante a epidemia suicida (a 

soma das mortes vai diminuindo consequentemente as pessoas em posição de vigilância). 

Deste modo, podemos entender ainda que o suicídio entre os Suruwaha provoca 

interferência sindêmica no próprio sistema médico tradicional Suruwaha que o combate. 

Cabe aqui uma crítica não destrutiva, mas reflexiva a respeito do perspectivista 

apresentado por Adriana Huber referente a lógica da depredação amazônica - 

predominante em todos os seres do cosmo, dos vivos e dos mortos, dos humanos, dos 

animais, dos espíritos e dos deuses (Belaunde, 2005, p. 222 apud Viveiros de Castro, 

1992, p. 15). A autoria afirma que o ambiente Suruwaha traria “um cenário de luta entre 

seres que querem comer (=incorporar) -se ou possuir-se mutuamente para poder 



44 

 

 

 

 

 

constituir-se enquanto sujeitos” (Huber, 2012, p. 15). Tal afirmativa parece se contradizer 

as influências das fronteiras como consequência do suicídio no Jokihi e parece ter mais 

conexão com a versão do pós-morte do que com a vida terrena dos Suruwaha - com as 

transformações que são impostas ao Giyzoboni (a unidade) durante as trocas de 

perspectivas (mudanças de roupagens), como se verá melhor analisado no decorrer da 

tese.  

A crítica supracitada parte da verificação de que os Suruwaha não experimentam 

de uma vida terrena onde os seres devem comer-se para se tornar sujeitos, pois eles 

possuem identidade cósmica dentro de um sistema xamânico e durante o tempo em que 

estão na vida terrena. Os Suruwaha são sustentados como pessoas Jadawa. São capazes 

de se livrar do Timbó (como se verá na história de Kakwei trazida adiante nesta tese), 

caçar animais de grande porte e produzir hortas de excelência – e caso não fosse o 

aumento das problemáticas no meio ambiente que vão tornando os animais de sustento 

social e cosmológico mais escassos e mais distantes.  

A Etnologia mostra que no tempo mais antigo, haviam guerras “antropofágicas”.  

Os Suruwaha falam disso para qualquer pessoa que chegar no Jokihi, citam uma gama de 

nomes que, foneticamente, pode confundir qualquer pesquisador mais atento sobre de 

quem ou o que estão falando ou sugerindo. Esses momentos são narrados sob a 

perspectiva da territoriedade (foi sempre um lugar invadido; alguém que era de algum 

local especifico). Muitas das denominações citadas pelos Suruwaha têm a ver com o local 

originário (e isto abarca categorias de advérbios). O cenário de luta na versão de 

depredação no mundo Suruwaha trazido por Huber não parece se relacionar ao processo 

do ecossistema em que estão envolvidos, mas à uma filosofia ameríndia abandonada do 

acontecimento fronteirístico, das gerações que nascem e morrem no conjunto das normas 

invasivas dos estrangeiros (Waguna, Madi, Jara). Da cosmopolítica ali vigente. Mais 

ainda, com a violência do Estado colonial, apesar da autora não abandonar esses aspectos 

nas suas análises.  

Miguel Aparício foi o único etnógrafo que adentrou no Jokihi em três temporadas 

diferentes, tendo conhecido pelo menos três gerações Suruwaha. O professor concede 

uma tradução valiosa sobre as relações interétnicas na região através das conversas 

providenciadas com grupo a partir da amizade construída ao longo das décadas de 



45 

 

 

 

 

 

pesquisa etnográfica no Jokihi. Chegar no Jokihi é ouvir um “Abarigu”, é assim que os 

Suruwaha se referem ao antropólogo espanhol. Nenhum outro etnográfico ou 

pesquisador, agente de saúde ou fiscalização é tão lembrado pelos Suruwaha como o 

professor Aparício. Facilitador da língua Zuruaha, o antropólogo conhece a região, tendo 

me situado várias vezes das posições dos grupos ancestrais e os locais antes ocupados. 

Mais do que seu estudo, suas intuições cognitivas a respeito de uma pesquisa aprofundada 

sobre os chefes das malocas e o movimento dos Suruwaha entre as malocas – movimento 

denominado gamunhyru- parece apontar para uma proficiência Suruwaha nos assuntos 

ecossistêmicos.  

A prova disto está na última produção do antropólogo entre os Suruwaha, 

intitulada “Alquimia na Floresta. Os Suruwaha e os Venenos” (2023), da qual escreveu 

juntamente com os pesquisadores Priscila Ambrósio Moreira, Juliana Lins e Paulo 

Múmia. A aproximação com os Suruwaha facilitou a condução de um grupo de estudo 

com foco no recurso genético do habitat natural dos Suruwaha. Os indígenas, Ania, 

Kakwei, Naru, Harihuina, Xiriaki, demonstram o uso sustentável de recurso natural com 

em visitas aos roçados, capoeiras, floresta da várzea e terra firme. 

Como foi dito, o grupo Suruwaha faz parte de um coletivo onde a mudança de 

geração se dá de forma muito rápida, o fato sustenta as várias impressões que pudemos 

ouvir estando na cidade de Lábrea de que os Suruwaha são indígenas crianças. No 

primeiro instante, as fotografias trazidas no E-book de Aparício, supracitado, parecia algo 

antigo, como se indicasse pessoas que não cheguei a conhecer, pois já não se encontravam 

mais no Jokihi quando estive lá. Após o início da leitura, pude reconhecer o quanto se 

tratam de fotografias recentes, pois várias eram as crianças da minha época que hoje 

assumem posição significativa em zawada (longas caçadas), algumas delas mudaram de 

nome, especialmente após a iniciação ritual da caçada como é de tradição dos Suruwaha:  

Muwida, Niaxiru, ukwaribi (nomes estes registrados nas listagens do DSEI e da FUNAI 

de 2017). Assim como adolescentes que hoje se tornaram adultos (Ariakuru e Jikiabi). O 

pequeno filho adolescente de Kakwei (Niangai), que andava com os irmãos maiores 

(Ariaku e Jawawa) e se iniciava na fabricação de veneno das flechas, aparece nas fotos 

como liderança de um grupo de jovens caçadores e sem os irmãos mais velhos (ainda 

vivos). 



46 

 

 

 

 

 

A horta cultivada, que parte da explosão do coração do xamã - numa relação entre 

a passagem do xamã e o nascimento de uma horta - concedem frutos venenosos que 

adquirem terminologias Arawa não com base na roupagem/imagem que se apresenta, mas 

indicando propriedades de reconhecimento inclusas no campo dos conjuntos das 

concepções. Assim, apresenta o livro acerca da planta xuhuxuhu de qualidade venenosa 

que pode provocar o sono letal (Idem, ibidem, p. 50) e são identificadas em diferentes 

espécies vegetais venenosos para produção de curare. O tipo kaiximiani são mais 

potentes, utilizada para a caça de animais de maiores porte. Percebe-se observando os 

termos na análise do material (Aparício et al., 2023) que os venenos assumem 

classificações próprias a partir de suas potencialidades (e não num biotipo de imagem). 

A categoria do dualismo concêntrico apresentada na tese de Miguel Aparício 

(2014) - Waduna (estrangeiros) x Jadawa – e esquecida nas publicações de 2015, não 

esteve evidente na minha observação de campo. Sobre isto é necessário afirmar que várias 

palavras são referenciadas nas histórias que os Suruwaha nos conta e, para quem não tem 

um gravador a disposição, nem tudo pode ser percebido ou analisado. Diante da oposição 

analisada nessa tese entre Jadawa e Madi, o termo Waduna justifica mais a classificação 

de algum grupo ou de alguém que viveu conflito interétnico. Os estrangeiros são muitos, 

eles possuem várias tessituras e denominações aos olhos Suruwaha.  

Entre uma Etnografia clássica e uma Etnografia pós-contemporânea focalizada a 

população Suruwaha, o estudo de João Dal Poz (2000) organizou dados quantitativos e 

qualitativos do suicídio Suruwaha, no entanto, suas considerações analíticas admitiram 

motivações que seguem os termos ocidentais. E foram sistematizadas no sentido do 

“estopim” para o consumo do veneno (em curto prazo), deixando obscuro as condições 

conceptuais para o ataque do Timbó. Contudo concede uma referência importante para 

pensar a quantidade de ocorrência de suicídio, suicídio coletivo e os perfis envolvidos nas 

ocorrências de suicídio no Jokihi.  

Dal Poz visibilizou às mortes Suruwaha entre os anos de 1980 e 1995 (38 casos) 

e trouxe o registro dos 122 casos de suicídio analisados por Mario Lucio Costa, projeto 

Zuruaha, a partir dos dados de cinco gerações anteriores (Dal Poz, 2000, p. 99). Adriana 

Huber lembra que o professor de Antropologia da Universidade Federal de Mato Grosso 

e membro da OPAN, baseia-se principalmente nos dados etnográficos cedidos a ele por 



47 

 

 

 

 

 

Jônia Fank e Edinéia Porta (Huber, 2012, p. 23). A respeito do pós-morte, João Dal Poz 

reproduz as seguintes reflexões de Fank e Porta: “o suicídio pode ser visto como uma 

forma variante do feitiço, com base nos indícios de sua associação simbólica: como 

explicou Ohozyi, o karoji (princípio vital místico) do Timbó “é xamã”, donde seus 

poderes para apossar-se dos corações humanos” (Dal Poz, 2000, p. 16 apud Fank; Porta 

1996, p. 182- 187). 

O que foi realizado por João Dal Poz é o que todos os pesquisadores realizam 

primeiro quando precisam pensar sobre a questão do suicídio no Jokihi. Fulano morreu, 

o que aconteceu? o que foi dito sobre isso? Aqui cabe introduzir que as motivações que 

são registradas como as causas do suicídio, principalmente, o primeiro suicídio, que vem 

ativar, posteriormente, a cadeia suicida, camufla os significados a respeitos das mortes na 

sociedade Suruwaha, não permitindo a visibilidade de conceitos que emergem desses 

acontecimentos, provocando versões sociais onde o suicídio Suruwaha é “a solução para 

o absurdo”, frase exposta no artigo “Crônica de uma morte anunciada” do referido autor.  

A Etnologia Suruwaha respeitou as nomenclaturas reais da população Suruwaha, 

assim como eu neste estudo, pois seria inconveniente utilizar pseudônimos com um grupo 

pequeno interessante para uma investigação continuada que visa entender questões muito 

profundas da Etnicidade e do suicídio em meio a um coletivo onde a natureza é prioridade.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 

 

 

 

 

 

2. EPISTEMOLOGIA SURUWAHA 

 
 

Esse capítulo reúne informações e análises específicas sobre o mundo Suruwaha, 

tratando desde a formação do grupo até a população mais atual. Procuramos situar a 

origem e as relações estabelecidas ao longo dos séculos, caracterizando uma 

epistemologia Suruwaha que engloba e solidifique o objetivo central desta tese. 

Iniciamos os argumentos com base em registros etnológicos mais antigos, neste 

sentido, o mapa de Curt Nimuendajú, do ano de 1944, foi observado. Podemos nos ater 

que não há referência propriamente dita das localizações das etnias com sufixo Dawa, 

mas um nítido esvaziamento de informação na região do Vale do Purus, onde está descrito 

os cursos das águas denominadas Arawa e Purus, conforme podemos perceber nas letras 

“on” da palavra “amazonas” do mapa abaixo:  

 

 

Mapa 1: O mapa de Curt Nimuendajú na região do Médio Purus, 1944. 

 

As localizações dos grupos indígenas nos mapas de Curt Nimuendajú seguem o 

fluxo Oceano Pacífico - leste da região amazônica, no espaço de tempo que compreende 

entre 1689 a 1846. As relações de fronteiras podem ser percebidas no deslocamento dos 

indígenas a partir do contato com os colonizadores.  



49 

 

 

 

 

 

O esvaziamento da região dos Suruwaha demonstrado no mapa coincide com 

informações sobre a história de ocupação dos grupos Dawa no Igarapé Jokihi, por volta 

de 1929. O território do “Jokihi” ou “pretão” (por nascer das águas pretas) circunda toda 

região terrestre onde habita as malocas.   

 

 

 

                                                

                                              

                 Cemitério                                       

                                                                                                                           Posto de Saúde  
 

 Jiabu/jawanka                                           Kabuha                                                                                                     DSEI/FUNAI 

                                         Naru                                           Giani                   Kwakwei               Ania 

                                                                Ikiji                   Waba/      Durara 

                   Jiabu/jawanka                                                                                                                        

 

 

 

 

Como exemplo do reconhecimento de termos similares trazidos no mapa de 

Nimuendaju, tratamos de observar o rio Muru que atravessa a região do Estado do Acre, 

banhando ao sul do mapa as aldeias com sufixo “nawa”: Pakanawa e Yumbanawa, e, ao 

norte, as aldeias Kantanawa, Yawanawa, Kapanawa e Kasinawa. Muru é o nome de uma 

influente indígena Suruwaha, esposa do chefe de maloca, Kakwei, classificada como 

descendente de mais de um subgrupo (ou grupo) de sufixo Dawa, regras identificadas 

para todas as mulheres Suruwaha. De acordo com Adriana Huber (2012), o avô materno 

de Aniumaru - homem Suruwaha mais velho e ainda vivo - responsável por 

autodemominar o povo “Suruwaha”, chamava-se Mixanawari. Pode-se pensar que o 

sufixo “ri” (“dele”) no nome, “Mixanawari”, foi pronunciado em narrativa por ser um 

 
 

 

   

 

    

 

Igarapé Jikihi 

Igarapé Jikihi 

 

I

g

a

r

a

p

é  

J

i

k

i

h

i 

I

g

a

r

a

p

é  

J

i

k

i

h

i Mapa 2: Croqui adaptado: descrição do território Suruwaha por Jabu, 2016. Os círculos sem cores representam 

as malocas.  

 

. 



50 

 

 

 

 

 

homem antigo ou algo que desmembre o tempo ou o espaço, pois são muitas as palavras 

que designam o tempo com o sufixo “ri” no dialeto Suruwaha: Banamari (nascer do sol), 

ahatyzari (manhã), gauriyahari (meio dia), maijanaudari (tarde), moseki harari (lua), 

Hahabiri (Riozinho). A ligação de parentesco entre mixa(nawa)(+ri) com o indígena, 

Animaru, aproxima as impressões da interrelação entre os termos Dawa e Nawa. Vários 

são as palavras que carregam a palavra nawa entre os Suruwaha.   

A palavra “Dawa” pode ser traduzido por “ele(s) mesmo”, assim, pessoas do 

grupo Jokihidawa, por exemplo, poderiam ser referenciadas como ligadas a um “coletivo 

dono do Jokihi”, ou mesmo, “o Jokihi é deles (mesmo, de verdade)”. A regra não é 

exclusiva, pois alguns grupos que estariam ligados a ancestralidade Suruwaha não 

carregam denominação com o sufixo “Dawa”, fato que abre para muitos 

questionamentos. O próprio grupo Suruwaha, por exemplo, não carrega o sufixo Dawa 

na nomenclatura da autoatribuição de caráter exógena de identificação. Por outro lado, 

endogicamente eles se consideram Jadawa, mantendo assim o sufixo Dawa de 

pertencimento aos seus ancestrais, como se verá melhor apresentado adiante nesta Tese.  

Cabe aqui uma comparação dos termos utilizados. A fonética da palavra “nawa” 

é apresentada entre os Suruwaha. Podemos observar o uso do composto dessa palavra 

desde tempos mais antigos, quando ainda pertenciam aos grupos Dawa. Informações 

advindas de Adriana Huber (2012) indicam que o avô materno de Aniumaru, homem 

Suruwaha mais velho, chamava-se Mixanawari. Pensando o sufixo “ri” indicando algo 

“dele” (que é dele) + uma noção de tempo, podemos refletir um significado dado pelos 

Suruwaha para denominar o pai de Animaru (Mixanawari): era um homem antigo do rio 

“nawa”. São muitas as palavras que designam ação do tempo com o sufixo “ri” na língua 

Zuruaha: Banamari (nascer do sol), ahatyzari (manhã), gauriyahari (meio dia), 

maijanaudari (tarde), moseki harari (lua), Hahabiri (Riozinho).  

A ligação de parentesco entre mixa(nawa)(+ri) com Animaru aproxima as 

impressões da interrelação entre os termos Dawa e Nawa (também do rio nawa). A partir 

desse exemplo que carrega termos e símbolos multivocais é chamado atenção para a 

transformação socio cosmológica do grupo.  

Por outro lado, a junção no Jokihi dos coletivos étnicos dos grupos Dawa com os 

mesmos traços simbólicos e modos de vida parece não ter dependido das singularidades 



51 

 

 

 

 

 

fonéticas. Pude verificar que pessoas indígenas bem mais velhas falam palavras diferentes 

das conhecidas pelos Suruwaha das gerações mais recentes. É o caso de duas senhoras 

que não se faziam entender pelo restante do grupo, principalmente pelos mais jovens, pois 

não havia na fonética delas as mesmas palavras faladas pelos Suruwaha. De fato, era 

difícil a comunicação com as senhoras, pois os verbos e os substantivos eram por mim 

ignorados de entendimento quando elas se comunicavam. 

 Numa ocasião específica, enquanto conversávamos sentados num grande tronco 

de árvore quase defronte ao posto de saúde, umas das supracitadas senhoras exigia da 

enfermeira alguma coisa que a profissional custava entender. A senhora solicitava ajuda 

na comunicação para quem tivesse por perto. Naquele momento, perguntei a Xwei o que 

elas estavam me perguntando e ele respondeu no seu precioso recente português-Zuruha: 

“sei lá”. De acordo com Huber (2012, p. 52), os Suruwaha “falavam diferentes dialetos 

mutuamente inteligíveis de uma mesma língua”.  

Por outro lado, não é dispensado pensar sobre o rapto de mulheres sobre o caso 

dessas senhorinhas no Jokihi, como bem lembrou a professora Bárbara Arisi (UFBA) 

durante a banca de defesa desta Tese. A Etnologia Suruwaha traz narrativas indígenas de 

conflitos entre grupos no Médio Purus onde as mulheres são causalidades e vítimas de 

relações pouco amistosos entre grupos indígenas que entraram em conflitos. Isto pode ter 

a ver, inclusive, com o evitamento da maioria dos Suruwaha com essas senhoras.  

De forma óbvia, a língua falada no Jokihi contem palavras similares as línguas 

faladas por outros indígenas no Médio Purus desde o tempo referente no mapa de 

Nimuendajú, algumas delas é possível prever que tenha o mesmo significado.  

 Nas singularidades apresentadas podemos entender que as modificações são 

desempenhadas ao longo das relações dos processos históricos. É importante aludir para 

a padronização da língua Zuruaha falado pelos Suruwaha, possibilitada nas análises de 

Miguel Aparício e Adriana Huber. Entretanto, com base na experiência de perceber 

diferentes fonéticas nas palavras faladas pelos indígenas em diferentes malocas, indago 

sobre tal padronização ortográfica. De todo modo, os termos entre os Suruwaha carregam 

bem mais do que a ortografia ou do que percebemos na fonética, eles são elementos que 

clarificam a filosofia do Bem Viver dos grupos ou subgrupos étnicos dos antepassados, 

sendo, portanto, reportados a um estudo mais atencioso. São palavras com peso de 



52 

 

 

 

 

 

significado cognitivo maior do que como seriam tratadas e reconhecidas pela cultura dos 

brancos, refletindo noções gerais simbólicas da linguagem original das populações 

mundiais, já citado no período clássico por Claude Lévi-Strauss (1973) a respeito do 

pensamento de Levi-Buhn. Por exemplo, a palavra Banamari, para os Suruwaha, 

significa: “o sol nasce” ou “o nascer do sol”, e todas as questões do horizonte (kumide), 

experimentais, sociais e emocionais que a fase da terra naquele domínio e naquele instante 

representa. Por tal concepção abrangente, as terminologias são classificadas como 

conceito. 

Assim como outros pesquisadores que estiveram no Jokihi, foi possível identificar 

que algumas consoantes que reconhecemos por uma determinada fonética perdem o som 

na língua Zuruaha, sendo substituído por outras consoantes que conhecemos. O “L’ e o 

“V” na verdade não são fonéticas ausentes na fala dos Suruwaha, elas possuem som da 

letra “R” e da letra “B”. Para os Suruwaha, eu era “Paroma”; a enfermeira Sheyla era 

“Shira” e a técnica Vânia era “Bânia”. Mas a técnica de enfermagem Maria era “Maria”, 

assim como o assistente Careca era “Careca”. A exclusão e o abrigo das fonéticas na 

língua dos Suruwaha intriga. A partir das falas dos Suruwaha, não poderíamos, por 

exemplo, escrever que o nome “Bambuha” na verdade se trata da palavra “Vanvuha” e 

nem que o indígena, “Hami”, poderia ser identificado como “Lami”.  

No mapa de Nimuendajú do Médio Purus de 1944, podemos verificar a presença 

dos Kulina (Deni) mais abaixo a oeste, e, mais ao norte, em terras transversais ao território 

denominado Kulino, localização indígena com o termo Zuwidi - Madiha. Madiha é uma 

palavra muito utilizada pelos Suruwaha. De acordo com o professor Miguel Aparício 

(2013, p. 250), madiha abrange uma espécie de binarismo entre os madiha arawa e 

madiha, significando categoria de afinidade. Entre os indígenas Kulina, madiha é uma 

condição de humanidade (Aparício e Santos, 2016, p. 8). Dienst (2008 apud Carvalho, 

2013, p. 20) observou que mahida é o grupo linguístico que originou dialeto Kulina, 

Jamamadi Western e Deni. Este grupo linguístico teria surgido de outro grupo linguístico 

– madi mahida, dialeto irmão da língua falada pelo grupo Suruwaha.  

A presença dos Katukina em diferentes partes do mapa de Nimuendajú (mapa 1) 

em comparação com as demarcações de terras na região após 1980 (mapa 2) demonstra 

(logicamente) questões de genocídio. Essa confirmação foi possível estando no Vale do 



53 

 

 

 

 

 

Purus, pois em certa ocasião conheci o único indígena sobrevivente de um dado grupo 

Katukina no Médio Purus, um homem de meia idade que reside próximo a região da boca 

Tapauá, numa casa isolada no meio da mata onde eu e o professor, Miguel Aparício, 

recebemos estadia para pernoitar. O professor Aparício iria participar de um curso com 

foco na história dos indígenas isolados Hi-Merimã, e precisava esperar na região próximo 

ao Piranhas o barco que chegaria de Lábrea com a equipe participante do curso para, 

então, seguir viagem até o território indígena Banawá.  

Na casa do senhor Katukina, tivemos a oportunidade de ouvir muitas histórias, 

principalmente de relações interétnicas, das guerras que ocorriam na região e das 

invasões, fatores que exerceram modificações rápidas no local. O senhor Katukina hoje 

vive em paz com sua esposa, tem dois filhos já homens feitos que ainda residem com ele. 

Cria porcos, cachorros e um macaco luxento que tem uma rede própria. A casa na beira 

do rio é empestada de carapanã e pium9, fato que incomoda muito a esposa (misturada) 

que dizia, batendo-se com uma camisa o tempo inteiro, não haver jeito de se acostumar 

com “aquilo na vida” (os piuns). Ela nos preparou uma bela caldeirada de peixe e 

dormimos tranquilamente. Eu me senti muito à vontade naquela humilde grande casa no 

deserto fluvial que pertence ao único descente de um grupo massacrado no passado.  

As situações de influências externas nos coletivos indígenas são verificadas a 

partir dos conflitos na área entre portugueses e espanhóis e o envolvimento dos indígenas 

nesses conflitos, conforme relata Gunter Kroemer, no livro “Cuxiuara. O Purus dos 

Indígenas” (1985). O livro se preocupa com os aspectos da colonização numa região até 

então pouco conhecida etnologicamente, buscando registro do cronista Gaspar de 

Carvajal, quando acompanhava a passagem dos colonizadores no Rio Purus, em 

expedição de Francisco Orellana, no ano de 1542, que vem a trazer notícias de várias 

                                                             
9Nome científico: Simulium Pertinax. Trata-se de um mosquito muito pequeno que incomoda 

grandiosamente, provocando ardência, coceira e vermelhidão. Os sintomas e as marcas de suas picadas 

podem perdurar no corpo por nove meses. Este mosquito aparece logo ao amanhecer e só se recolhe ao 
anoitecer. Os Suruwaha têm verdadeiro pavor aos piuns, quando estão na Base, solicitam vestir camisas 

para se protegerem das picadas. Para espantar os piuns, os Suruwaha cultivam tipos de plantas e raízes, 

como o Timbó, por isto este tipo de mosquito é mais raro no Jokihi. Sabemos ainda que os indígenas de 

várias regiões amazônicas passam urucum, resina e outras substâncias (de oleosidade) no corpo para fazer 

com que o pium “sambe” na pele e não consiga perfurá-la. Em Porto Velho (RO) há muitas histórias que 

delegam ao pium o fracasso da construção dos trilhos da ferrovia Madeira-Mamoré, quando os 

trabalhadores não suportaram o trabalho na floresta. 



54 

 

 

 

 

 

aldeias com muitos portos e de violência cometida contra os ameríndios (Kroemer, 1985, 

p. 18). Documentos mostram que antes de 1689 já existiam portugueses realizando 

comércio no rio Purus, protegendo-se com “tropas de resgate” contra as missões 

expansionistas espanholas que desciam de Quito (Kroemer, 1985, p. 23). Como sabemos, 

também os ameríndios da Amazônia Legal foram “incluídos” no sistema de disputa 

colonial dos países ibéricos desde a “descoberta” do continente. 

Kroemer relata a viajem do americano, Joseph Beel Steere, pelo rio Purus em 1873 

e 1901, com o encontro de uma maloca Jamamadi com 130 pessoas nas margens esquerda 

do rio Mamoriazinho, afluente do Purus (Kroemer, 1994, p. 30). Esse tempo era o 

momento do primeiro ciclo econômico da borracha no Brasil. Sabe-se ainda sobre a 

intensificação da empresa Ford Motor Company para a produção em massa de carro em 

1913. A empreitada capitalista no amazonas com as movimentações para a extração de 

látex são reconhecidas como parte dos isolamentos e dos conflitos entre indígenas de 

diferentes etnias na região amazônica. A produção da borracha naquela região aumentou 

de 5. 423.164 kg para 6. 750.000 kg entre 1881 e 1902, representando mais de um terço 

da produção total do Estado do Amazonas (Cunha, 1960, p. 85 apud Huber, 2012, p. 69).     

As relações entre a sociedade nacional e os povos originários foram se 

definindo em diferentes contextos sociopolíticos tendo, como pano de fundo, 

três dimensões presentes nos processos de formação dos estados nacionais nas 

Américas. A primeira, em direção da concentração econômica dos recursos em 

um modelo desenvolvimentista de expansão das fronteiras de exploração 

colonial; a segunda, estabelecida por meio do poder centralizador em todos os 
níveis de atuação dos estados; e a terceira dimensão é pelo que chamamos de 

uma fictícia “unidade étnica” nacional. 

                                                                                         (Athias, 2024, p. 129) 

 

De forma a salientar uma Etnologia das fronteiras, devemos lembrar das análises 

antropológicas e históricas preocupadas com a presença colonialista na América do Sul 

indígena. Os escritos de João Pacheco de Oliveira e Carlos Augusto da Rocha Freire 

(2006) podem orientar o diálogo. Pontuando sobre o silêncio e sobre a explícita atribuição 

de irrelevância aos ameríndios nos compêndios usuais da História do Brasil, os autores 

abordam os estudos arqueológicos e suas mudanças de versões a partir do 

aprofundamento de tais estudos e os fatos questionáveis, como o originário ameríndio 

pelo estreito de Bering e o sistema “simples” de suas sociedades (de simples artefatos), 

refletindo sobre a quantidade de indígenas que existiam no Brasil e na América do Sul 



55 

 

 

 

 

 

antes da chegada dos estrangeiros. Referenciam os dados de Julian Steward (1946-1950) 

que contavam 1.500.000 indígenas na América do Sul antes da chegada dos colonizadores 

e a situação precária de escravidão, sofrimento e morte relatada pelo padre Anchieta e 

Manoel da Nóbrega (1886). As doenças trazidas pela guerra da conquista, como a varíola 

(que matou 30 mil indígenas só no Estado da Bahia entre os anos de 1562 e 1565), o 

sarampo e a tuberculose.  

O livro de Oliveira e Freire também aborda o ponto de vista de Pero Vaz de 

Caminhas (comparando os indígenas com habitantes do Jardim do Eden); o de Gabriel 

Soares de Souza (1971), inspirado em Gândavo (1980), onde a ausência das letras F, L e 

R na língua indígena implicaria numa sociedade sem Fé, Lei e Rei (Souza, 1971, p. 27) e 

o de André Thevet 1978 [1558], que veio a retratar os indígenas do Cabo de Santo 

Agostinho ao Maranhão como cruéis e desumanos. Também os conflitos entre jesuítas e 

senhores de engenheiro junto a coroa.  

Com o mesmo propósito, Manoela Carneiro da Cunha (1992) discute a 

apropriação do estrangeiro na vida indígena; o colonizador, desorganizado entre 

contradições, para satisfazer jesuítas e colonos; o conhecimento da linguagem indígena 

pelos jesuítas mantendo-os necessários para a coroa portuguesa; os descimentos, as cartas 

regias, as leis e os ordenamentos que refletem o tratamento dado aos indígenas, ora 

categorizados como “índios aldeados” ou como “gentios bárbaros inimigos”; sobre as 

denúncias ocorridas na época - muitas contra jesuítas (não registradas pois quem redigia 

eram os próprios jesuítas); a respeito do proselitismo e das proibições; as “guerras 

defensivas” e “guerras ofensivas’, trazendo a lei de 09/04/1655 demonstrando essa 

conceituação; sobre a aceitação do sistema ou da resistência (Carneiro da Cunha, 1992, 

p. 129); e do sistema judiciário anti-plural.  

Todo esse sistema estrangeiro que se colocou na vida indígena é também analisado 

em outro escrito de Manoela Carneiro da Cunha (1991), observando o poeta Camões 

sobre o Brasil (Lusíada, 1572) e as obras de Gândavo “Tratado da terra do Brasil” (1570) 

e “História da Provincia de Santa Cruz” (1576). A autora analisa o imaginário português 

se concentrando na Índia enquanto outros países olhavam para América. Por intenção da 

coroa portuguesa, a carta de Pero Vaz de Caminha teria ficado soterrada nos arquivos 

portugueses até 1773. No olhar de Manoela, há uma categoria de influência estrangeira 



56 

 

 

 

 

 

nas terras do Brasil que atravessa a produção do conhecimento sobre a América do Sul 

arranjadas nos termos das disputas coloniais e imperiais da Europa10. O dualismo nos 

olhares dos relatores europeus desdobrava na tessitura conflituosa e pouca informativa 

sobre uma inocência indígena versus a existência antropofágica; e nas verificações 

contraditórias entre antropofagia e canibalismo. A crítica ao ponto de vista de autores, 

como André Thévet, que “afirma ter visto o que não viu” e “ter estado onde não esteve” 

(Carneiro da Cunha, 1991, p. 95); e analogias e impressões erradas da língua indígena, 

por exemplo, a ausência do F, L e R na língua indígena com o uma ideia de “índio sem 

Fé, sem Lei e sem Rei”.  

Manoela Carneiro da Cunha (2012) escreve sobre as origens dos povos da 

América do Sul lembrando que as fontes demarcam doze mil anos de antiguidade em 

contraste com descobertas de sítios arqueológicos cuja estudos e análises confirmam data 

de existência anterior. Traz a pesquisa arqueológica realizada no sul do Piauí, por Niede 

Guidon, em sítios que estariam situados mais ao sul do que ao norte, o que contraria a 

hipótese de uma descida em que a América do Sul teria sido povoada após a do Norte. A 

autora discute a política de concentração da população praticada por missionários e pelos 

órgãos oficiais favorecendo epidemias nas terras ameríndias (assim foi o surto de sarampo 

e varíola entre 1562 e 1564). Carneiro da Cunha analisa a potencialização das lideranças 

a partir de 1980, agora não mais vistos como defensores de fronteiras, mas como ameaças 

a essas mesmas fronteiras (Idem, ibidem, p. 22). De acordo com autora, o isolamento 

deve ser um assunto a ser analisado com muita cautela em qualquer hipótese, pois há um 

contato mediatizado por objetos, machados, miçangas, capazes de percorrerem imensas 

extensões (Carneiro da Cunha, 2012, p. 12). Podemos incluir os símbolos da linguagem 

e suas conceitualizações nessa mediação.  

                                                             
10 A obra de Pero de Magalhães Gândavo ficou parado por treze anos, enquanto que o resto da Europa 
multiplicava informações sobre os indígenas do Brasil dos livros de Hans Staden (1974 [1557]) e de Jean 

de Léry (1980). Há razões para pensar que foi retirada de circulação porque continha informações que a 

coroa não gostaria de divulgar. Havia informações sobre espécies de animais, vegetais e minerais com a 

preocupação de indicar uso e proveito. Demonstra dados como coordenadas geográficas da costa brasileira, 

número de engenhos em cada capitania, quantidade de cana-de-açúcar produzida anualmente (Gândavo, 

1980, p. 22). Há um posicionamento do autor na defesa da “humanização” jesuíta ao invés do extermínio e 

da escravidão. 



57 

 

 

 

 

 

Luís Donisette Benzi Grupioni (1999) traz a presença de Darcy Ribeiro (1900 a 

1957) com as denúncias de 87 grupos indígenas desaparecidos. A questão da 

transfiguração étnica - diferentes grupos teriam se transformado em “índios genérico”, 

bem como, os esforços e as estratégias para uma convivência pacífica. O autor afirma: “a 

história (nos livros didáticos) é abordada como se não fosse algo em progresso que 

acumula e se transforma, mas como algo estanque, marcado pelo eurocentrismo” 

(Grupioni, 1999, p. 15). Os materiais didáticos errariam por omissão, redução e 

simplificação, não considerando relevante o processo histórico em curso no continente. 

Eles carregam a produção do conhecimento por colonizadores cronistas, viajantes e 

missionários, que não escrevem a respeito da complexidade da vida ritual, riqueza dos 

parentescos e descendência indígena e das concepções do mundo. 

Carlos Fausto (1999a, 1999b) destaca o contraste dos Andes com outras partes do 

continente: porque nos Andes se desenvolveu uma cidade tão grande e poderosa? Este 

questionamento abre para refletir sobre a experiência do Brasil eurocêntrico, colonial e 

explorado. Casos de indígenas que se interiorizaram fugindo da escravidão, da violência 

e da doença, são comentados pelo autor (Fausto, 1999a, p. 64). Os tupi, por exemplo, se 

refugiaram para locais onde já havia outros povos jê do Brasil central, e consigo levaram 

os problemas dos colonizadores que também vieram no encalço (os bandeirantes) (Fausto, 

1999a, p. 57). De acordo com o autor, o Marquês de Pombal começou a perceber que os 

indígenas não se tornavam súditos leais de Portugal. Ele cita questões dos recontratados 

nas décadas de 1970 e 1980 quando a população do Xingú passou a serem obrigados a 

aceitar o contato permanente.  

A Situação colonial, territorialização e os fluxos culturais no nordeste do Brasil é 

assunto do professor João Pacheco de Oliveira Filho (1998), que vem a sugerir que o 

deslocamento indígena faz parte da luta pela retomada das terras, quando o fluxo de 

movimentação infere um movimento pós-colonialista, de luta e reconhecimento. O autor 

parte da constatação de poucas obras etnológicas na década de sua análise, segundo 

afirma, os cânones científicos nacionais e internacionais até as instituições locais inter-

relacionaram modelos cognitivos e demandas políticas (Oliveira Filho, 1998, p. 48). 

Oliveira Filho passa a analisar as duas maiores vertentes dos estudos etnológicos das 

populações autóctones da América do Sul - o evolucionismo cultural norte-americano e 



58 

 

 

 

 

 

o estruturalismo francês e conclui para uma avaliação negativa “quanto às perspectivas 

de uma etnologia dos povos e culturas indígenas do Nordeste”                                                                                                                                

(Oliveira Filho, 1998, p. 50), realçando que o mesmo ocorreria com o indigenismo.  

Em um texto de grande difusão, Darcy Ribeiro é ainda mais incisivo. 

Utilizando-se de imagens fortes, fala em “resíduos da população indígena do 

Nordeste”, ou ainda em “magotes de índios desajustados”, vistos nas ilhas e 

barrancos do São Francisco (Ribeiro 1970: 56). Recorda com tristeza que até 
mesmo “os símbolos de sua origem indígena, haviam sido adotados no 

processo de aculturação” (Ribeiro 1970: 53). 

                                                                                                                          (Oliveira Filho, 1998, p. 50) 

 

Eduardo Viveiros de Castro (1999) traz uma Etnologia básica dos Tupi-Guarani, 

a partir do primeiro antropólogo a explorar sistematicamente os dados dos cronistas 

quinhentistas e seiscentista sobre os Tupinambá e Guarani e articulá-los com material 

etnográfico contemporâneo (Viveiros de Castro, 1999, p. 8), Alfred Métraux (1950). Este 

teria proposto uma análise das migrações tupi-guarani defendendo a hipótese de que as 

migrações são anteriores a conquista europeias, realizada por atitudes cosmológicas 

próprias. Viveiros de Castro chama atenção para escassez de material sobre os Tupis na 

década de 1960, enfatizando que o estruturalismo francês esteve mais ligado as teorias 

que abordam sobre o grupo Jê, assim teria sido os estudos sobre ficção interétnica 

(Viveiros de Castro, 1999, p. 14). O interesse voltou em 1970 a partir do contato forçado 

de alguns grupos Tupi-Guarani no leste do amazonas (idem, ibidem, p. 15). O livro cita 

a obra de Pierre Castres, “A sociedade contra o Estado”, como a tentativa mais inovadora 

e sofisticada, e mais apaixonada, de se atingir as implicações filosóficas e políticas do 

pensamento tupi-guarani.  

O professor, Renato Athias, referência os movimentos que se levantaram tanto 

para reconhecer os indígenas, como para observá-los - assim fizeram os artistas da semana 

de arte moderna - não contaram com a base intelectual acadêmica do pensamento (Athias, 

2007, p. 47). Há duas décadas atrás, o professor argumentou ser necessário mais do que 

a reformulação do conceito, e sim a transformação radical de muito deles com a criação 

de novas referências, abordagens, teorias, códigos e comportamento (idem, ibidem, p. 

18). Athias trata do fenômeno da etnogênese como abrangente da emergência de novas 

identidades (Athias, 2007, p. 21). Segundo ele, a crise de identidade seria o novo mal do 

século (idem, ibidem, p. 39). 



59 

 

 

 

 

 

Os estudos etnológicos apontam que os ancestrais Suruwaha foram exterminados 

pelos problemas advindos do contato, principalmente, a partir do avanço da frente 

capitalista seringueira, com as influencias dos Jaras nas relações interétnicas e conflitos 

com soveiros na região (Kroemer, 1989, 1994; Dal Poz, 2000; Jardim, 2009; Huber, 2012; 

Aparício, 2014, 2015, 2017). Fank e Porta11 (apud Dal Poz, 2000, p. 92) observam que 

alguns dos subgrupos, entre eles os Masanidawa e os Sorowaha chegaram a ter relações 

amistosas com os seringueiros obtendo roupas e ferramentas: machados, facões, anzóis e 

cordas que logo se tornaram objetos de troca com os demais subgrupos. Os Masanidawa 

foram dizimados na ‘boca’ do Riozinho pelos Juma. O antropólogo Miguel Aparício 

relata a seguinte situação que envolveu antigos xamãs (2014, p. 253): 

transcrevo as palavras de um relato de Ania sobre as relações entre o xamã 
Myzawai e os Katukina do igarapé Coatá: “Ari disse a Myzawai: ‘Cuidado! 

Quando os estrangeiros descobrirem que você matou algum deles, um dia eles 

ainda te matarão!’. Mas Myzawai pensou: ‘São simples Jara!’. Muitos anos 

depois, um estrangeiro de fato mataria Myzawai”. 

 

Diante da violência que atingiam os xamãs dos grupos Dawa, os sobreviventes 

abandonaram os locais onde viviam e foram habitar juntos no Jokihi, distante da 

navegação, dos seringueiros e de outros grupos indígenas da região que mantinham 

conflitos por feitiçaria.  

Com a morte do xamã Myzawai e dos principais líderes no massacre 
perpetrado pelos Abamadi, a fuga dos Masanidawa para o território dos 

Jukihidawa surgiu como a alternativa mais viável para garantir a 

sobrevivência, entretanto resultou no abandono das terras tradicionais. Os 
diversos dawa foram aderindo a um processo de unificação, dando origem a 

um coletivo de “gente misturada”: os atuais Suruwaha. 

                                                                                                                                   (Aparício, 2015, p. 23) 

 

Há muito anos, a Etnologia Suruwaha afirmava que os inua hixa – antigos pajés 

dos grupos Dawa (Kroemer, 1994) - desapareceram com as guerras provocadas pelas 

entradas das frentes de expansão do ciclo econômico da borracha do Brasil. De acordo 

com os Suruwaha, Ari (pai de Au e Dijibi) teria sido o último inua hixa desses grupos, 

assim, os Suruwaha teriam entrado em isolamento no Jokihi sem a força do 

direcionamento do sistema xamânico. Tal constatação etnológica tem a ver com a 

correspondência que os Suruwaha fazem entre a morte de Dawari e o início dos suicídios 

                                                             
11 Mitos e histórias dos Sorowaha, Cuiabá: OPAN/CIMI, 1996. 



60 

 

 

 

 

 

no Jokihi – e por ter Dawari ensinado todos os outros a morrer por Timbó. Contudo, essa 

constatação, na verdade - assim como as especulações do desaparecimento do sistema 

xamânico - parece desconsiderar características xamânicas que são trazidas pelo próprio 

Gunter Kroemer (1994, p. 149), quando afirma que os inua hixa eram seres que não 

morriam, se transformavam em pássaro. Suicídio e xamanismo; morte de xamãs; foram 

incoerentemente complementares.  

As lembranças dos elementos que ocasionaram tragédias são denominadas com o 

sufixo bahi, assim nos mostra as palavras “Tahumi bahi” (“arma de fogo”); eidubahi 

(epidemia de sarampo); tahu bahi (gripe). Bari – escrito nesta ortografia por Aparício 

(2015), quer dizer “carne de caça”. Além do reconhecimento de uma fonética singular 

entre as palavras “bahi” e “bari”, é oportuno considerar a participação do veneno na caça 

entre os Suruwaha (dos venenos misturados), o que justificaria uma analogia entre os 

termos bahi e bari.  

Assim como os Suruwaha temem os inimigos, outros povos do Médio Purus 

temem encontrar com os Suruwaha. Evidencias das relações de temor de um indígena 

Banawa com os Suruwaha pode ser conferida durante uma navegação no rio Kuniua, 

quando, desesperado ao saber que estava abordo com um indígena Suruwaha (e que 

estava se encaminhando para a Base Suruwaha), o Banawa pulou do barco em meio ao 

Riozinho numa hora bem imprópria (madrugada). A tripulação passou a comentar que ele 

vinha por todo trajeto tentando se esconder no barco. Toda equipe saiu a procura do 

indígena na mata, no rio, sem sucesso. No outro dia, procuramos saber sobre ele com o 

Polo de saúde Banawa. Pouco tempo depois, recebemos a notícia que ele estava bem em 

sua Terra Indígena.  

No Médio Purus, situações de relações mantidas no passado e que não são mais 

acolhidas são percebidas nos estudos, Karen Shiratori (2016) situa a convivência passada 

dos Jamamadi com os Hi-Merimã, dividindo calendário ritual que integrava caça, 

pescaria com Timbó e iniciações dos adolescentes numa dada época. Entretanto, em outra 

época, os Hi-Merimã se separaram do contato com outros grupos passando a fugir e a 

viver como nômades. 

Os Suruwaha mantiveram-se inclusos no Jokihi sem contato com outros grupos 

até o final da década de 1970. A junção dos sobreviventes Dawa no Jokihi transformando-



61 

 

 

 

 

 

se num só povo, Suruwaha, teria provocado outros extermínios culturais fundamentais 

para o Bem Viver coletivo, como a circulação de mercadorias entre os grupos (rede de 

trocas) e um isolamento que sufocou a diferença identitária dos coletivos indígenas, não 

sendo possível mensurar os prejuízos de identidade Suruwaha. O domínio cultural 

advindo dos ensinamentos ancestrais quando eram acostumados a viver livremente em 

territórios fartos espalhados nos rios e igarapés foi em parte interrompido, tiveram que 

readaptar-se a um novo espaço sociocosmológico e novos parâmetros de relações 

cosmogônica, de forma que foi preciso reinventar um novo sentido para a existência 

(Kroemer, 1994).  

Observando o cronograma do expansionismo, é possível entender a perda rápida 

e gradativa dos territórios dos ascendentes Suruwaha que habitavam no Purus e imaginar 

como essas perdas reverberam em seus conceitos particulares regidos pelo ecossistema.  

 

 

Mapa 3:Região do Médio Purus. Imagem extraída da Web, 2024. 

 



62 

 

 

 

 

 

Em 1980, o estudo de reconhecimentos das áreas indígenas na Amazonia legal, 

envolveu o trabalho de diferentes entidades, entre elas, o Conselho Indigenista 

Missionário (CIMI) e a Operação da Amazonia Nativa (OPAN). Em fevereiro de 1980, 

os grupos de indigenistas reuniram-se em Cuiabá (MT) para refletir sobre os assim 

denominados “índios livres” (Frank; Weber, 2021), entre eles o orientador desta tese, 

professor, Renato Athias. Entre as demandas levantadas na reunião, destaco aqui listagens 

dos grupos isolados no Brasil e a solicitação de interdição da área dos indígenas do 

Coxodoá (Suruwaha) para evitar a continuidade do convívio do grupo com a entidade de 

cunho religioso, JOCUM, que manteve estadia no local até o início desse milénio.  

Com a entrada da fiscalização da Frente de Proteção dos Indígenas Isolados da 

FUNAI, as entidades foram obrigadas a deixar o local, e os Suruwaha passaram a 

conviver apenas com as equipes da FUNAI e do DSEI, recebendo visitas esporádicas de 

pesquisadores de centros nacionais, como Universidades Federais e Fundação Oswaldo 

Cruz (FIOCRUZ).  

Em 2018, contavam 155 indígenas com as mesmas características genéticas 

indicadas por Kroemer (1994, p. 61) há 40 anos atrás: os mais claros com rosto oval, nariz 

saliente e boca pequena; e os de pele mais escura com rosto redondo e boca larga. No 

relato sobre o biotipo Suruwaha, o autor aborda a herança Karibidawa das manchas na 

pele de alguns (i(sawa)), que levou a equipe de saúde do DSEI a fazer associações de tais 

manchas com doenças de pele decorrentes da fumaça das fogueiras inaladas todas as 

noites na maloca. 

Os danos da exploração vividos pelos grupos étnicos no amazonas são também 

verificadas para o meio ambiente em um espaçamento de quarenta anos. Percebemos uma 

mudança no período das águas escassas no Jokihi, entre novembro de 1980 e novembro 

de 2016. A primeira expedição que acompanhei foi no mesmo período e bem dificultosa 

devido as águas rasteiras na região. O encontro de Kroemer com os Suruwaha se deu no 

mês de novembro de 1980 quando o indigenista avistou as primeiras malocas com milho 

verde, mandioca, macaxeiras pequenas e enormes pupunheiras e outras malocas também 

com as plantações pequenas e verdes (idem, ibidem, p. 87) já carregadas pela inundação. 

De acordo com Gunter Kroemer (1988, p. 86), em novembro de 1980, restavam poucas 



63 

 

 

 

 

 

praias do verão e os acampamentos se encontravam alagados nos caminhos das malocas 

Suruwaha. Podemos aí reconhecer aspectos da mudança climática no Médio Purus. 

 

2.1 Os Grupos ancestrais Dawa 

 

Kroemer (1994), na década de 1980, identificou a existência de sete grupos Dawa. 

Por sua vez, João Dal Poz (1999) veio a apontar onze diferentes grupos ancestrais com 

sufixo Dawa, alguns já totalmente extintos (sem descendentes diretos entre os habitantes 

vivos do Jokihi). Posteriormente, Adriana Huber (2012) descreveu a existência de doze 

diferentes grupos que originaram os povos Suruwaha. Miguel Aparício (2013, p. 257) 

situa o local dos grupos Dawa como Saramadi (povos da várzea) e identifica a existência 

de mais dois grupos: Dawihadawa e Anizakawa (2013, p. 258). Cronologicamente, as 

Etnografias vão escrevendo uma etnologia Suruwaha demonstrando que quanto mais 

recente é o período de estudo de campo do etnógrafo, maior número de grupos Dawa são 

descritos pelos Suruwaha como populações que os originaram. Alguns dos grupos citados 

a seguir foram descritos como coletivos que mantinham relações amigáveis com os 

indígenas Katukina e os Mamori. Até na geração mais atual, os Suruwaha costumam 

situar pessoas antigas dessas etnias como antigos Jadawa.  

Adoto aqui o termo “grupo” para me referir às diferentes populações formantes 

do povo Suruwaha, definidas como uma pessoa pertencente a um coletivo ancestral de 

outro local onde viviam “meus pais” ou “meus avós”. No passado, Gunter Kroemer 

(1994) registrou os grupos Suruwaha como subgrupos de uma mesma etnia, falantes de 

uma mesma língua. Contudo, indago como posso me apropriar do termo que diferencia 

as populações clânicas que originaram os Suruwaha: Dawa. Seriam grupos ou 

Subgrupos? De acordo com Miguel Aparício (2013, p. 249), “os coletivos Arawa- 

falantes constroem uma perspectiva sócio-histórica que diverge amplamente de fronteiras 

identitárias convencionais – as categorias de “etnia”, “povo”, “raça”, “tribo”, “clã” e 

“linhagem” se revelam resumidamente insuficientes”.  

As diferenças entre os grupos/subgrupos que formaram o povo Suruwaha parece 

não ser objetivada pelos indígenas. Posso considerar nessa observação o passeio nas 



64 

 

 

 

 

 

malocas e os intercâmbios, aproveitando do ecossistema envolto. Não haveria 

necessariamente uma diferenciação a ser considerada sobre o conjunto da população 

Dawa. Impressões semelhantes obteve Adriana Huber (2012, p. 95): “Os Suruwaha 

relatam experiencias presentes (...) sem atribuir a mínima importância às antigas divisões 

do povo em subgrupos Dawa”. O filtro da diferenciação entre os Dawa aparece quando 

comentam o atual território reduzido em que vivem. Questões territoriais fazem lembrar 

do passado e do trajeto dos ancestrais. Grupos são denominados por termos que atribuem 

especificidades significativas das localidades que habitavam anteriormente pelo Vale do 

Purus, é sobre: “os nossos ancestrais/parentes que vieram dali”. Por este motivo, a 

Etnologia mais recente aborda grupos ancestrais Suruwaha cuja nomenclatura não 

apresenta o sufixo Dawa.  

Segundo Adriana Huber (2012, p. 93), o termo Dawa invocaria três ideias no 

pensamento Suruwaha: “a ideia do domínio (sobre algo), a ideia da especialização (em 

algo) e a ideia do ajuste da conduta a certos padrões “eternos/ ideais”, tidos como 

“inerentes à natureza do ser”. Situando a condição Suruwaha de existência.  

Os grupos são apresentados da seguinte forma pela Etnologia: os Jukihidawa, o 

“Povo do igarapé Jukihi” (ou Jokihi), território corresponde à área habitada pelo grupo 

Suruwaha; os Adamidawa, “o povo do morro” (Huber, 2012, p. 90) ou “gente de la 

colina” (Aparício, 2017, p. 208), ocupavam o igarapé Jahkubaku (Huber, 2012) ou 

pretinho (Dal Poz, 2000). No material da etnografia clássica de Kroemer, os Adamidawa 

são os donos das terras firmes do igarapé Jahkubaku (Kromer, 1994, p. 129). 

Posteriormente, em artigo publicado no ano de 2017, Miguel Aparício descreve: “Los 

Suruwaha contemporáneos proceden de diversos colectivos que habitaban en las tierras 

firmes entre los ríos Cuniuá y Riozinho” (Aparício, 2017, p. 208). Terra firme da colina. 

Os Masanidawa possuíam habitats (malocas) que se estendiam até a ‘boca’ do 

Riozinho, num dos afluentes baixo do rio (Kroemer, 1994, p 128). De acordo com Huber, 

os Masanidawa são denominados pelos Suruwaha como “Povo do leste” - masani 

significa literalmente “parte baixa do mundo” (Huber, 2012, p. 90). Aparício observa que 

os descendentes Masainidawa viviam na parte mais oriental do núcleo da tradição 

Saramadi (Aparício, 2013, p. 259). Eles migraram para o Hahabiri (Riozinho) devido à 

pressão dos Juma. 



65 

 

 

 

 

 

 Os Kuribidawa ocupavam o afluente do Rio Cuniuá (Kroemer, 1994) na margem 

esquerda (Dal Poz, 2000; Huber, 2012), abaixo da boca do Riozinho (Huber, 2012). 

Adriana Huber escreve Kurubidawa: “Povo da mata baixa”. Ela chama atenção para a 

palavra kurubi, “nome dado às capoeiras velhas, onde já não crescem mais só embaúbas 

e a vegetação típica da mata primária está começando a recompor-se” (Huber, 2012, p. 

90). Dal Poz escreveu Korobidawa. Desde de Kroemer, podemos observar descrições 

físicas para esse grupo por toda Etnologia Suruwaha, chamando atenção das grandes 

pintas na pele, como grandes círculos distribuídos por todo corpo, parecendo pinturas 

corporais que nunca saem da pele (como se tivesse incorporado na genética). Essas 

marcas são denominadas sawa pelos Suruwaha. Percebi cerca de quartos indígenas com 

essas pintas na pele, entre eles, Ikiji, chefe de maloca que protagonizou várias narrativas 

sobre os Suruwaha presentes na Etnologia. De acordo com Kroemer (1994, p. 129), os 

Kuribidawa foram outrora reduzidos devido a gripe e ao sarampo. Eles eram semelhantes 

aos Palmari (Kroemer, 1994, p. 128). 

          Dando sequência a descrição dos grupos ancestrais Suruwaha, Miguel Aparício 

descreve os Sarukwadawa como “gente del río Sarukwa” (Aparício, 2017). No período 

anterior, escreveu Sorokwawdawa, “gente do morro” (Aparício, 2013, p. 258), assim 

como escreveu Kroemer, localizando-os como indígenas do rio Coxodoá, destacando-os 

como pessoas altas de peles claras (Kroemer, 1994, p. 129). Com base na mais recente 

regra linguística de uma gramática unificada Suruwaha, Huber referência 

“Sarukwadawa”, grupo indígena proveniente do “baixo Rio Canaçã, e entre os igarapés 

Mahwani e Wanija (afluentes direitos do Rio Cuniuá, situados abaixo da boca do igarapé 

Coxodoá)” (Huber, 2012, p. 91). Aparício situa localização mais antiga antes de chegar 

ao Makuhwa (igarapé dos índios), os Sorokwawdawa habitavam o igarapé Wahani 

(Aparício, 2013, p. 261). João Dal Poz (1999) escreve Sarakoadawa, do igarapé Coxodoá. 

Durante a construção de um etnomapa, o chefe Ania soletrou “Sawkodawa” (nessa 

fonética) para mim. É possível perceber alguma diferença no dialético fala/fonética entre 



66 

 

 

 

 

 

as pessoas na TI, o que pode levar a uma discussão mais pormenorizada futuramente a 

respeito da etnicidade desses grupos/subgrupos e da padronização da língua Zuruaha12. 

O grupo Tassundawa apareceu com essa fonética durante a construção do 

etnomapa. Assim como observou Huber, Naru (filho de Hamy, neto de Miriu) se diz 

descendente desse grupo, escrito Tabusurudawa pela autora que os classificam como 

“Povo do esquilo” (Huber, 2012, p. 91). Kroemer escreveu Tabisyrudawa, afirmando que 

estes ocupavam a área dos wahtanahã, afluente do pretão, e eram conhecidos como 

‘mahone age’ (bons caçadores de anta) (Kroemer, 1994, p. 129). Dal Poz escreveu 

tabosorodawa. Percebe-se que a diferenciação apresentada na nomenclatura do grupo 

falada pelas diferentes gerações de indígenas Suruwaha aos etnógrafos que por lá 

estiveram segue um sentido próprios dos indígenas de tratar daquele assunto 

considerando diferentes impressões sobre o mesmo. Considera o espaço geográfico e as 

especificidades fundamentais da localidade. Há um grupo com nome de fonética similar 

denominado Tybydawa, “o povo da flecha”, envolvidos no contexto da perseguição dos 

Juwara aos Jakimiadi (Huber, 2012, p. 98). 

Kroemer escreveu que os Nakaidawa habitavam o igarapé dos índios (Makuha). 

João Dal Poz escreveu Nakydanidawa. De acordo com Huber, escrevendo 

Nakanidanidawa para este grupo, os Suruwaha não atribuem nenhum significado a este 

nome (Huber, 2012, p. 91). A memória sobre a história e a localização dos 

Nakanidanidawa teria se perdido por completo, há de se pensar no tempo em que foram 

acometidos pelas frentes expansionistas na região. 

Grupo descrito pós-Kroemer, os Idiahindawa são um “povo da outra margem do 

rio”, conforme escreveu Adriana Huber. João Dal Poz escreveu Ydahidawa e os localizou 

no igarapé Arigó, afluente do Riozinho. Este também é um grupo sem descendentes vivos 

(Huber, 2012). João Daz Poz traz um outro grupo denominado Yjanamymady, 

proveniente da cabeceira do igarapé São Luiz.  

                                                             
12No ano de 2012, durante movimentação do IPHAN (Instituto de Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional) para o registro de Patrimônio Imaterial linguístico da língua Suruí, havia certa confusão na 

padronização da língua falada, uma vez que um grupo divergia a respeito da escrita-fonética apresentada 

por outro grupo Suruí. A situação das línguas/dialeto das línguas/falas indígenas causa impressão da 

necessidade em estudar grupos indígenas para além do conceito da especificidade étnica, além de ser uma 

ferramenta para a impressão e conhecimento de povos mais antigos.  



67 

 

 

 

 

 

Os Sarahadawa foi um grupo localizado no Rio Dawihia, do qual os Suruwaha 

dizem estar situado “no Leste” (sem dar referências geográficas precisas) (Huber, 2012). 

Escrito por João Dal Poz “Sorowaha”. Segundo Huber, “não existem remanescentes 

Sarahadawa entre os Suruwaha contemporâneos, e as últimas referências ao grupo 

remetem à época anterior ao ano 1920. Os Sarahadawa teriam se misturado com a 

população regional (não indígena) e perdido suas características étnicas”. 

O grupo Mahidawa foi trazido por Huber, significa: “Povo da fruta mahi (não 

identificada)”. O território deste grupo encontrava-se no igarapé Hurama, próximo das 

malocas dos Idiahindawa (Huber, 2012, p. 91). 

Os Zamadawa são originários do alto Riozinho; os Zama Kaxuhudawa: “Povo da 

coivara” (nome derivado do verbo kaxuhu- “ajuntar paus e folhas secas e queimá-los”. 

As informações sobre este grupo (extinto) são confusas. Algumas pessoas o localizam 

“no Leste” (no baixo Rio Cuniuá), enquanto que outras afirmam que Zama Kaxuhudawa 

seria apenas um nome descritivo dado a um grupo muito reduzido localizado próximo das 

terras dos Jukihidawa, Miguel Aparício escreve Zamakaxuhudawa (Aparício, 2013, p. 

258). 

Por fim, os Ajanima Madi, “parentes de um homem chamado Ajanima” (idem, 

ibidem, p. 258). A família de Ajanima, não possuindo ferramentas de aço, teria aberto as 

clareiras destinadas ao plantio de tubérculos subindo nas árvores mais altas, quebrando 

seus galhos e acendendo fogos ao redor delas, até que secassem e pudessem ser 

queimadas. Habitavam terras entre os igarapés Haxinawa e Wanija (Coxodoá e São Luiz) 

(Aparício, 2013, p. 262). Teria sido “resgatada” pelos Jukihidawa, dissolvendo-se nesse 

povo após casamentos. O líder do grupo faleceu velhinho. As referências dessa época 

demarcam mortes de pessoas por feitiço.  

Durante o tempo que estive no Jokihi pude ouvi-los descrever e apontar 

localidades e igarapés onde habitavam seus ascendentes nas ocasiões em que saiamos de 

barco a motor acompanhando a pesca com anzol. Com galhos de árvores, os Suruwaha 

desenharam mapas no terreno para explicar a ocupação Dawa no Vale do Purus antes de 

serem obrigados a desabitar de vários pontos da região. Em uma ocasião, propus a 

realização de uma oficina de etnomapa em companhia de três chefes de maloca: Ania, 

Kakwei e Kabuha. Os chefes afirmaram que os avôs eram provenientes de grupos 



68 

 

 

 

 

 

indígenas atualmente desaparecidos: Ania é neto de Masanidawa; os avós de Kakwei 

eram, segundo afirmou, Mahidawa e Sawkodawa (nessa fonética). Eles comentaram que 

o avô do chefe, Naru, era Tassundawa; o avô de Agariu era Anadinawa; Kuxi, um ancião 

da aldeia, é um Juxidawa. Os resultados sugerem recentes casos de desaparecimentos 

étnicos (menos de cem anos) e confirma a idade dos Suruwaha na região do Jokihi.  

 

2.2 Identidade, Etnicidade e dualismo sociocosmológica 

 

Fredrik Bath ([1969] 2000, p. 162) define Identidade como uma crença da origem 

comum orientada por passado comum e Etnicidade como um modo de identificação entre 

possíveis outros na noção de saliência e realce (idem, ibidem, p. 166). O realce étnico é 

um termo utilizado para suscitar a questão da prioridade da identificação étnica na 

organização da vida social e da utilidade de uma categoria étnica numa situação particular 

(Bath, [1969] 2000, p 168). A categoria étnica passa a ser um objeto de análise da 

Etnicidade em vez de tomá-las como sua explicação (idem, ibidem, p. 172).  

Segundo interpretações do pensamento de Frederic Barth, os grupos étnicos não 

teriam outra existência e outra realidade senão as que lhes são impostas do exterior 

(Poutignat; Streiff - Fenart, 1995), de forma que o antagonismo exógenas e endógenas é 

importante no estudo pois as definições não podem ser analisadas separadamente 

(Poutignat; Streiff - Fenart, 1995, p. 143), um grupo não pode ignorar o modo como os 

outros os categorizam e o modo como se definem só encontra sentido em referência com 

essa exo-definição (idem, ibidem). A reflexão Barthiana parece em parte pertinente para 

tratar do caso Suruwaha, mas o dualismo apresentado aqui refere-se ao contexto de 

significados do conjunto Suruwaha. 

Para os Suruwaha, ser Jadawa e ser Suruwaha são duas coisas diferentes. O 

conceito de Jadawa envolve a capacidade de dominar com equilíbrio, parâmetros e 

situações do mundo interior e exterior. A geração Suruwaha de hoje não pensa existir 

outras populações compostas por pessoas Jadawa: os Jaras, por exemplo. não sabem 

viver no mundo e nem no ritmo da natureza. Os indígenas Katukina, nos tempos antigos, 

eram considerados pelos Suruwaha um coletivo Jadawa, mas, depois dos conflitos 

influenciados pelos Jaras, passou a não mais considerados Jadawa. A capacidade Jadawa 



69 

 

 

 

 

 

da vida da terra requer pensar os seres atrelados ao meio ambiente e ao cosmo, razões que 

desqualificam essa noção não são compreendidas em termos ambientais ou nos 

parâmetros da sobrevivência na floresta13. Há uma relação nítida entre ser Jadawa e os 

princípios do Bem Viver Suruwaha: o estado de equilíbrio que situa o corpo e o social 

como parte do meio natural. Nos escritos de Joana Overing (1999) podemos encontrar 

referência sobre as consequências da fuga do equilíbrio no bem estar das pessoas coletivas 

do povo indígena, Piaroa, localizados na Venezuela. 

Por outro lado, dizer que os grupos étnicos não teriam outra existência e outra 

realidade senão as que lhes são impostas exclusivamente do exterior se distancia da noção 

Suruwaha sobre a necessidade de revelar a condição Jadawa (tanto que o grupo veio a se 

auto identificar como Suruwaha para os de fora). De certo, a palavra Jadawa assumiu por 

algum tempo em alguma época local de reconhecimento dos “seres de verdade” na 

vastidão indígena do Purus Amazônico. Na versão etnológica clássica de Gunter Kroemer 

(1994, p. 90), lua, sol e astros são entidades relacionadas com a origem do mundo, 

denominada Jadawa. Também diria respeito ao senhor dos ventos e dos morros; e aos 

espíritos do veneno e da flecha (idem, ibidem, p. 142); Jadawa Kuribe é ancestral da 

cobra com importante papel na produção do veneno (idem, ibidem, p. 91). Mahone 

Jadawa é uma entidade mítica dos tempos primordiais que usava diademas para criar 

todas as antas (Kroemer, 1994, p. 105). Como se lê, o termo remete aos seres com poderes 

e aptidões superiores para manejar elementos importantes no contexto de vida Suruwaha.  

Embora tenha citado diferentes noções para o termo, Kroemer não se aproximou do olhar 

trazido nas etnografias pós-contemporâneas, pois não menciona o pensamento Suruwaha 

de estar no mundo como pessoa Jadawa. Entretanto, relacionou o termo ao poder do 

espírito do veneno.  

O termo Jadawa parece encontrar sentido de existência/definição na comparação 

com o outro. O espírito Jadawa é reconhecido no fato de haver outros tipos e no 

fundamento de uma classificação a partir de um conceito. Os Suruwaha têm por objetivo 

de vida se manter Jadawa, perder essa condição é motivo de morte. Assim como zelar 

pelos seres existentes é uma condição de pessoa Jadawa. Entretanto, a condição Jadawa 

                                                             
13 Acredito ter ouvido de um chefe de maloca que os Hi-Merimã são Jadawa supremos. 



70 

 

 

 

 

 

diz respeito a um princípio que envolve mais do que as regras terrenas, e não seria 

necessário usar de classificação para com um princípio.  

Apesar da palavra “Jadawa” ser mais proferida pelos indígenas do que a palavra 

“Suruwaha”, ela não exerce sentido de um nome que os definem para os de fora, mas um 

sentido próprio de estar no mundo. É por isso que os Suruwaha custam a falar com melhor 

propriedade sobre a condição Jadawa dos humanos, essa compreensão é atendida no 

andamento de uma Etnografia. A autodefinição como Jadawa exerceria um aspecto de 

concepção coletiva endogâmica, já que os grupos não-dawa podem não considerar a 

categoria Jadawa dos Suruwaha. Barth afirmou que as características endógenas das 

identidades aparecem quando são colocados sob exposição que ameaçam os valores e os 

comportamentos.  

A autodefinição do grupo como Suruwaha partiu do indígena Animaru, o mais 

velho do grupo e ainda vivo, durante os primeiros contatos com os Jaras no final de 

década de 1970. “Suruwaha” era um nome que pertencia a um coletivo de parentes 

indígenas que viviam nas margens do Purus mantendo relações de contato com Jaras das 

frentes econômicas nacionais e possuindo as matérias primas dos Jaras. Assim, a escolha 

do nome “Suruwaha” resgata a memória do antigo grupo que vivia em situação de 

contato, de forma que a razão do indígena Animaru priorizou as características da relação 

que ali se fazia para a escolha do nome do seu povo, pois estavam ali evidenciando uma 

situação de contato.  

Percebemos ainda outros elementos que estão ligados com a escolha do nome, 

como a ideia da própria extinção a partir do contato: “A memória histórica sobre a qual 

um grupo baseia sua identidade presente pode nutrir-se de lembranças de um passado 

prestigioso ou ser apenas a da denominação e do sofrimento compartilhado”, argumentam 

Poutignat & streiff-fenart (1995, p. 165) a respeito das ideias de Barth. Contudo, devemos 

refletir a partir dos conceitos do Bem Viver Suruwaha, que tem demonstrado na luta 

enfrentada contra o suicídio (melhor explicado no capítulo 4) o dever de manter-se 

Jadawa. Resgatar a memória dos que não existem mais é também um comprometimento 

com o conjunto de conceção que formam o Bem Viver.   

Pensando auto atribuição Suruwaha para as relações de fronteira e considerando 

o termo pelo qual se autodefinem sob perspectivas cósmicas- Jadawa, entendemos a 



71 

 

 

 

 

 

identidade da população Suruwaha definida, como diria Barth, “simultaneamente pelo 

que é subjetivamente reivindicado e pelo que é socialmente atribuído” (Poutignat, Streiff-

fenart, 1995, p. 149). Identificamos aceitação de uma denominação com características 

exógenas Suruwaha e uma personificação (no sentido da corporalidade) de uma 

identificação social e cosmológica Jadawa.  

Partindo por pensar as fronteiras entre os Suruwaha na forma como observam/lhe 

dão cotidianamente com as nomenclaturas, o pesquisador de campo entende rapidamente 

que nenhum Suruwaha irá informar ou dizer o próprio nome, pois ele/ela não “se chama”, 

quem o/a chama são as outras pessoas, uma lógica que inclui afirmações como: “meu 

nome é o modo como outros me chamam”; “meu nome pertence a comunicação do outro 

para me chamar”; “alguém depende desse nome para me chamar e não eu, porque eu não 

me chamo”. Aqui, a caraterística dos nomes sociais parece encontrar sentido puramente 

exógeno. O interlocutor, ao perguntar o nome de alguém Suruwaha, ou insistir, irá obter 

como resposta silêncio e olhos fixos no olhar de quem está a perguntar. Poderia até 

arriscar dizer, incertamente, diante do silêncio de um Suruwaha quando alguém insiste 

em lhe perguntar o próprio nome que ele/ela não consideraria para si aquela nomenclatura 

atribuída a ele/ela14. Caso desejemos saber o nome de alguém no Jokihi se faz sempre 

necessário perguntar a quem está mais ao lado da pessoa: “como ela/ele se chama?”. As 

nomenclaturas individuais refletem as características das relações de exogenia e 

endogenia no indivíduo coletivo, ele/ela só depende de um nome porque há relações. As 

relações tomam a base das causalidades.  

Por outro lado, os Suruwaha sempre perguntam para a pessoa como ela se chama 

com o entendimento de que nossa lógica de ver e entender as coisas são distintas. Além 

disso, quando se tornam um pouco mais íntimo, partem para mais duas perguntas em 

português resumido: “(você) tem pai?”; “(você) tem mãe?”. Algumas vezes perguntam: 

“(você) tem filho?”. Essas perguntas em Português são frequentemente dirigidas para 

todos que chegam no Jokihi e por quase todos os indígenas. O suicídio deixou tantos 

órfãos no Jokihi que eles precisam entender o nosso contexto familiar e a partir da nossa 

                                                             
14 Os Suruwaha inventam nomes para os visitantes Jaras na linguagem deles, as vezes desenham algo 

(muitas vezes animais) para explicar porque escolheram aquele nome para alguém Jara. A partir disso, 

posso pensar sobre as reflexões Suruwaha sobre o próprio nome.  



72 

 

 

 

 

 

própria fala, pois nenhuma pessoa que chega no Jokihi é desconhecida nas malocas 

[Devido ao forte controle institucional no local, os Suruwaha são avisados da nossa 

chegada (e dos nossos nomes) antes mesmo de chegarmos]. No mundo deles, a questão 

do suicídio tornou dual o comportamento das pessoas que não tem pai e nem mãe (ou que 

tem pai e mãe)15. Com o passar do tempo, é possível perceber que a maioria só conhece 

essas palavras em Português: “pai” e “mãe”. Quem sabe um pouco mais, cita a palavra 

“filho”. Apenas os chefes de maloca conhecem mais palavras na língua portuguesa, uma 

necessidade para a articulação com pessoas de fora, como também para compreender 

melhor os sentidos dos Jaras e para repassar as normas do local com melhor propriedade 

intercultural. A viagem de alguns chefes em outros Estados do Brasil para representar e 

acompanhar familiar que dependeu de tratamento de saúde complexo permitiu que 

poucos chefes de maloca acompanhassem a vida e a rotina Jara. Por ao menos duas vezes 

o chefe Naru saiu do Jokihi para ir a outros estados do Brasil, de forma que as 

possibilidades de conversas com ele eram possibilidades de entendimento intercultural. 

Até a qualificação desta tese (em abril de 2025) eu apostava que Naru pudesse ser um 

representante Suruwaha a ser considerado na relação com o Estado. Durante a banca, 

obtive a informação através da professora Fabiana Maizza de que ele havia falecido por 

Timbó. 

Os Jadawa se reconheceram Suruwaha a partir do momento que abriram suas 

histórias e suas malocas para os Jaras colocando-se na mesma posição dos parentes que 

manejavam coisas de Jara e que foram por eles um dia pré-julgados. A escolha do nome 

exógeno do grupo pode ter o aspecto da endogenia Dawa, como um pedido de desculpas 

sem danos por medo de feitiço xamânico a partir de uma “quebra de concepção”. A partir 

da Etnologia encontramos história de conflitos entre os Masanidawa e os Suruwaha 

iniciada pelo autoritarismo (Jara) dos Suruwaha, uma condição contrária ao equilíbrio 

Jadawa. Vejamos o que diz Huber (2012, p.168) num trecho da sua tese: 

No acampamento, onde estavam também Karakwai e Myzawai, Suruwaha se 

comportou de maneira autoritária. Mandou um jovem Masanidawa fazer um 

tapiri para ele. Myzawai viu e não gostou. Falou: Ariria kazuhwawy xagai! 

                                                             
15 Durante o texto apontamos essas distinções de forma mais aprofundada. Aqui posso citar, a título de 

exemplo, acontecimentos sociais que são promovidos excepcionalmente por quem tem pai, como a morte 

de uma moça que teve as relações sexuais descobertas pelo pai. Conforme me disse Jabu: “isso só acontece 

com quem tem pai.” 



73 

 

 

 

 

 

“Ele fica nos dando ordens descabidamente!”. Decidiu pôr um feitiço em 

Suruwaha. Quando Suruwaha estava brincando com o neto na praia, jogando-

o no ar, Myzawai retirou substância mazaru da sua carne e a colocou no seu 

canudo de rapé (kuwasi). Assoprou na direção de Suruwaha, e o mesmo sentiu 

algo como a picada de uma formiga. Tirou sua roupa e falou: “Formigas!” [em 

português]. Depois de alguns dias, pegou uma diarreia forte e morreu. 

Wakuwaku e Isuwi ainda não tinham crescido. Ficaram magoados com o fato 

de Myzawai ter enfeitiçado e matado seu pai adotivo, e decidiram que iriam 
vingar se quando se tornassem adultos (Ania, 01/11/10) 

                                                                       

As várias questões atreladas ao motivo da escolha do nome Suruwaha diante da 

necessidade de identificar-se para as pessoas de fora inclui as estratégias do conhecimento 

endógeno. Philippe Poutignat e Jocelyne Streiff-Fenart (1998) salientou tal elemento da 

identidade, através do conceito de Soul para os negros norte-americanos, onde, segundo 

os autores, os detentores culturais passaram a impor limites quando se sentiram mais 

exposto as influencias cada vez maior da cultura dominante, negando aos outros grupos, 

especialmente aos brancos, o acesso aos valores e aos comportamentos marcados pelo 

estilo Soul (1998, p. 153). Acompanhando as ações de saúde no Médio Purus é possível 

obter o reconhecimento de que os Suruwaha escondem estrategicamente dos Jaras 

diversos aspectos da vida e de suas concepções, não só através da transformação de 

algumas narrativas ao longo das décadas, mas, diversas vezes, negando o que se afirmou 

noutro tempo (nas gerações de 1980 e 1990). A possibilidade de visualizar analiticamente 

termos cognitivos das concepções Suruwaha em Etnografia torna-se um desafio possível 

de ser arranjado com a ajuda da pesquisa qualitativa e etnológica. 

 

2.3 Aspecto da sociocosmologia  

 

É possível conceber um mundo em que os trovões do entardecer são a voz de 

Hamy que, vítima mortal do timbó, expressa saudade e raiva; a canção que 

canta entre as mandiocas da roça é o prato xawaiji da onça ancestral Jumanihia; 
o acará do igarapé de águas pretas é a esposa do falecido jacaréaçu; as flechas 

do xamã voam por si próprias traçando percursos que alcançam os inimigos; 

ou o arco-íris aparece no horizonte como caminho a percorrer pelas pessoas 

que foram mortas pelo veneno das cobras. 

                                                                                      (Aparício, 2014, p. 2) 

 

Os impactos dos processos coloniais e imperialistas vividos no Brasil são 

referenciados nos símbolos Suruwaha esclarecidos por eles mesmo em seus diálogos com 



74 

 

 

 

 

 

os etnógrafos que os visitaram. Sobre isto, podemos referenciar o mito de origem do 

grupo Suruwaha, relatado para Gunter Kroemer (1994, p. 161), e analisar uma versão 

Suruwaha fronteirística do mundo Suruwaha.  

O mito de origem do grupo Suruwaha contempla a história do criador, Aijimarihi, 

tentando criar “gente”, mas só conseguia criar pessoas “não Suruwaha”. Com frutinha de 

karaba nas mãos, Aijimarihi esfregou e jogou na terra, criando, assim, um Jara, que foi 

logo rejeitado. Depois, Aijimarihi teria pego frutinha de sukuru zibi, esfregou e jogou na 

terra, nascendo assim os indígenas não Suruwaha, que também vieram a serem rejeitados 

pelo criador. Finalmente, Aijimarihi jogou na terra frutinhas de dagam sakara - a árvore 

de breu – e, então, nasceram gente “Suruwaha” - os humanos verdadeiros.  

A partir do registro de Kroemer, reconhecemos hierarquia da criação das pessoas 

no pensamento Suruwaha, onde é possível referenciar a rejeição do criador Aijimarihi à 

população Jara, no topo da inferioridade. Assim, transparecendo a observação exógena 

Suruwaha, onde se revela interações e influências, o mito apresenta no conteúdo a 

abordagem fronteirística. Outro elemento importante do qual podemos identificar na 

descrição do mito de origem por Kroemer é a ausência da palavra “Jadawa”, mas sua 

existência oculta no ideal da criação dos seres superiores - os Suruwaha - contemplando 

o conceito Suruwaha do termo Jadawa.  

É certo que o mito de origem Suruwaha fornece a memória das gerações a respeito 

dos acontecimentos, a descrição sugere que os Jaras chegaram na região do Médio Purus 

influenciando indígenas de outras etnias (os segundos seres criados por Aijimarihi) contra 

os Suruwaha, portanto, essas populações de conflitos territoriais e cosmológicos seriam, 

aos olhos do criador, indivíduos inferiores.  

Após a criação das primeiras pessoas, o mito segue contando que Aijimarihi teria 

roubado os filhos de Tawakuru. O feito se distancia da visão de um criador de todas as 

coisas, pois não nos conceberia entender um Deus com poderes de posse resumido. De 

igual forma, é possível observar que os poderes de Aijimarihi são ativados mediante a 

prática de feitiçaria com a ajuda dos elementos (seres) vegetais. Tal versão original nos 

ajuda a entender as características do sistema xamânico Suruwaha. Diferente do 

monoteísmo ou do politeísmo religioso, o sistema xamânico Suruwaha apresenta um 

conjunto de seres elementares de poderes.   



75 

 

 

 

 

 

A análise de Kroemer do mito identifica quem foram os primeiros ancestrais 

Suruwaha. No esquema abaixo, vê-se que os filhos de Tawakuru são irmãos do mesmo 

gênero, base de todos os direitos considerados, biomedicamente, a grosso modo, dos 

consanguíneos, na versão de parentesco Suruwaha.  

 

 

       

 

 

 

                          Figura 1: Primeira família Suruwaha - Mito de Origem dos povos Dawa.  

      

 Na perspectiva escatológica dos primeiros Suruwaha visitados no Jokihi, Awabia 

teria ficado grávida da lua, indo habitar no céu pelas linhas da maloca. Na concepção 

Suruwaha, de acordo com Kroemer, a cúpula da maloca seria o local dos falecidos. Os 

indígenas identificam a maloca como o centro do universo. Os vários registros de suicídio 

entre os Suruwaha revelam a performance suicida: voltar para a maloca após ingerir o 

veneno para morrer no centro dela. Essa condição de morte não só indica um rito 

Suruwaha que anuncia o jeito apropriado para entrar na existência pós-morte, mas permite 

que se mude o desfecho das ações do veneno no corpo porque dá margens às ações de 

salvamento protagonizadas pelos indígenas, pois voltar para a maloca para morrer no 

centro é uma indicação certa de localização do suicida (que conseguiu escapar do sistema 

de vigilância Suruwaha). 

 Técnicas e sistema de saúde tradicional serão comentados melhor no decorrer 

desses escritos, por enquanto, é necessário dizer - diante da luta coletiva Suruwaha nas 

ações de vigilância e salvamento - que tratar o suicídio Suruwaha como “morte 

autodeterminada” é permitir que se conceda uma verificação imprópria ao coletivo 

indígena diante dos cuidados em vigiar e salvar um parente da morte por Timbó. Além 

do mais, torna invisível um sistema de concepções cosmológica gestada pelo xamanismo 

e pelas ações de feitiço. A biomedicina não considera o feitiço como causa de saúde e 



76 

 

 

 

 

 

doença, mas na versão Suruwaha das humanidades (e da superioridade humana), o feitiço 

é parte do diagnóstico. 

 As situações sociais “subjetivas” vivenciadas pelas pessoas não são amplamente 

desconsideradas pela biomedicina, se levarmos em conta os diagnósticos de “estresse”. 

Entretanto, os registros de estresse nos diagnósticos estão sempre relacionados a situações 

da família ocidental: condições financeiras, de classe, religiosa e várias outras instituições 

no dia a dia do povo ocidental. Quando se trata de relações com o povo da floresta, a 

biomedicina se mostra completamente perdida em aceitar a experiência não dualista de 

vivência, quando os processos da natureza estão interligados aos processos sociais. 

Costuma encarar “como besteira”; “como viagem de ‘índios’ que estão muito doidos”; 

ou como “coisa de gente ignorante”. A ignorância do nosso sistema não consegue 

absorver a sabedoria de quem vive no meio de todas as manifestações da natureza. É 

quase impossível as Ciências Médicas, cheias de técnicas e tecnologias, absorver que 

processo socio-naturais na conjuntura étnica envolve um sistema muito complexo, pois 

não se é capaz de ver as manifestações xamânicas e as ações dos espíritos (se é que o 

conceito que conhecemos de espírito se encaixa) (talvez Davi Kopenawa tenha 

encontrado alguma falta de encaixe com o termo), então, para os ocidentais, o que os 

povos étnicos sentem e as influências desses sentimentos estão banalizados da análise. É 

um problema de concepção, conforme chamou atenção Clifford Geertz (2008).   

Penso que a pesquisa qualitativa é capaz de buscar as causalidades que são 

narradas pelos sabedores e vítimas das ações de feitiço, encaixar na demanda do 

atendimento, promover eficácia. O problema da eficácia é o grande problema da saúde 

nacional para povos indígenas. Os altos índices de mortalidade infantil, por exemplo, têm 

demonstrado essa constatação aos longos dos anos. Mas este é um problema cultural, 

porém, quem determina a hermenêutica é o ponto de vista. O problema da cultura não 

seria um problema dos agentes de saúde nacional. Poderíamos iniciar aqui um diálogo 

sobre interculturalidade, mas deixamos isto para outro capítulo. Aqui a reflexão é 

perceber que toda demanda requer uma análise e um cuidado condizentemente 

sistemático. 

Para o efeito simbólico das indumentárias Suruwaha, devo dizer que o grupo veste 

puro algodão pintado de urucu: os homens usam zagwady bununuru/sucuadã, apenas para 



77 

 

 

 

 

 

prender o prepúcio em posição vertical; as mulheres vestem saia, zagwady baruru, para 

esconder a parte da frente que nunca deve ser mostrada. Os mais jovens são bem vaidosos, 

existe uma atenção séria com a própria beleza. Qualquer motivo que infrinja a beleza de 

um jovem Suruwaha é motivo para ameaça de tomar Timbó. Usam adornos, perfuram 

orelha e narina, retiram as sobrancelhas e todos os pelos que aparecerem no corpo. 

Ornamentam o corpo com pinturas referentes a relação que mantêm com os outros seres. 

Utilizam cordas de cipó como pulseira e bracelete para modelar o corpo. 

 



78 

 

 

 

 

 

 
Foto 4: Xwei maneja o arco e a flecha. 

 



79 

 

 

 

 

 

Para cultivar o abacaxi e a cana, enfiam uma grossa tora de madeira no solo, 

cavando em espiral, empurram a terra até a espessura de um cilindro grosso na parte 

subterrânea. Vão arranjando assim na terra em vários locais, com o espaço de três palmos 

mais ou menos de distância entre um buraco e outro. Todo o terreno é preparado em 

formato de círculo (espiral). As talas de abacaxi e os sabugos de cana são enfiadas nesses 

buracos lado a lado. Depois eles protegem a horta “orando” com vários troncos de árvores 

caídas. De forma geral, foi descrito que o mito de origem Suruwaha estabelece a relação 

do canto com os espíritos. A produção de cana, milho, abacaxi e mandioca é realizada de 

maneira intercalada, por isso há comentários por parte das equipes de saúde do DSEI-

Médio Purus de um baixo consumo proteico dos indígenas  

A policultura é a forma de excelência da produção, ela oferece a sustentabilidade; 

a proteção do solo; a capacidade de proteção ambiental para mais do entorno. Deixo aqui 

o lembrete que alude para o papel dos povos indígenas na preservação dos territórios que 

habitam, através do Decreto Legislativo n° 2, de 1994, promulgada pelo Decreto nº 

2.519/1998, que aprova o texto do Convenção sobre Diversidade Biológica, assinada 

durante a Conferência das Nações Unidas sobre Meio Ambiente e Desenvolvimento, 

realizada na Cidade do Rio de Janeiro, no período de 5 a 14 de junho de 1992. O texto 

observa a exigência fundamental para a conservação da diversidade biológica da 

conservação in-situ dos ecossistemas.  

Durante as caminhadas, na agilidade dos atendimentos nas malocas, costumamos 

por vezes passar por cima dos troncos maiores que protegem as hortas. Não ouvi nenhuma 

reclamação dos indígenas a respeito disso, apenas palavras confusas sobre o nosso trajeto. 

Porém, fiquei pensativa sobre analogia Suruwaha entre as doenças e os assuntos da horta 

(como um feitiço deixado na horta). Percebi, durante uma longa caminhada com o 

indígena, Bambuha, que não passamos por nenhum caminho por cima das hortas. Outro 

fator que chamou atenção andando pelos caminhos das malocas Suruwaha, foi a 

utilização de flautas pelos indígenas quando passamos próximos a alguma maloca, como 

se fosse um aviso da passagem dos Jaras.  

O trajeto entre as malocas é cheio de plantas e flores selvagens belíssimas e de 

nomes belíssimos também, que, infelizmente, em meio as condições de uma caminhada, 

ficaria impossível de anotar ou registrar. Além do mais, qualquer caderno ou papel no 



80 

 

 

 

 

 

Jokihi enfrenta a condição de desaparecer nas mãos dos indígenas. Em vista dessas 

condições, os meus cadernos de campo que sobreviveram forneceram muito pouco de 

informações.  

Resumidamente, os Suruwaha são indígenas felizes, vivem sorrindo, assim como 

está descrito sobre todas as gerações do Jokihi. Contam felizes suas histórias de relações 

com os seres e das relações entre os seres que observam e são crédulos de suas verdades. 

Mantêm como essencial as relações comunitárias na vida terrena e nas diferentes 

perspectivas de mundo para eles apresentados, são mais interessados nas relações com os 

animais e seus espíritos donos; com vegetais e seus espíritos donos; com seres que 

habitam diferentes patamares do mundo; com figuras possuidoras do mesmo físico 

humano, mas que não são nem humanos e nem espíritos.  

Ao contar alguma situação de suas experiências, sempre classificam alguma parte 

da história como danuzyri (confusas) porque narram sobre um mundo próprio ainda 

desconhecido - como é o nosso mundo para nós -, um mundo em constante mudanças 

atreladas as relações de fronteiras. É importante chamar atenção para as fronteiras internas 

das relações e os efeitos pluricósmicos delas porque as ‘contradições’ verificadas nas 

análises sobre o suicídio entre eles tem emergido sobre essa questão. Kroemer afirmava 

o fato de haver ‘epidemias’ de suicídio mesmo num ambiente onde reflete-se abundância, 

onde todos estão felizes por ocasião de uma festa para comemorar uma boa pescaria, onde 

cantam para os espíritos e comem felizes (Kroemer, 1994, p. 75). As relações cósmicas 

tornam o ambiente favorável. Em campo, pude presenciar ameaças de suicídio de uma 

hora para outra, mesmo quando todos estavam aparentemente alegres e satisfeitos na 

rotina. 

De acordo com Philippe Descola (1998, p. 25), não é verificado nas cosmologias 

amazônicas uma diferenciação de natureza, como no dualismo moderno, que distribui 

humanos e não-humanos em dois domínios ontológicos mais ou menos estanques, 

existindo apenas uma diferença de grau entre os homens, as plantas e os animais. As 

narrativas Suruwaha dão sentido a um mundo onde os humanos e não humanos se 

relacionam constantemente em favor de uma única lógica estrutural social/natural, e  

aponta versão sobre morte onde o sujeito humano está vinculado à experiência de um dia 

se tornar não humano. Assim, quem morre, tem seu coração transformado em peixe que 



81 

 

 

 

 

 

mergulha nas águas do céu transformando-se em alma: “homens falam: “Eu sou um futuro 

surubim (Aru abahywyba)”. Mulheres falam: “Eu sou um futuro pacu (Aru basanibia)” 

(Huber, 2012, p. 443).  

A versão cosmológica Suruwaha indica diferentes caminhos (agi) do Giyzoboni 

(coração) depois da morte da pessoa, que irá depender da causa morte. Quem morre pelo 

veneno do Timbó segue o caminho Kunaha agi – a trajetória da lua; os que morrem por 

velhice, mazaro agi – a trajetória do sol; e os que morrem pelo veneno da cobra, koiri 

agi- o trajeto do arco-íris. O local dos mortos não parece ser tão bem definido pelos 

Suruwaha como os caminhos após a morte. Os diferentes caminhos pós-morte parecem 

obscurecer o local exato dos mortos, ou, a existência desse local. O corpo da pessoa 

desfalecida parece não ter mesmo alcance Giyzoboni de existência pós-morte, eles são 

empalhados e empilhados numa pequena maloca. Não são enterrados, embaixo da terra 

não é local de pessoas mortas. Enquanto estive no Jokihi, observei em demasia o 

comportamento dos indígenas ao passar pela maloca menor onde os corpos estão 

empilhados. Eles não se atentam ao local, como se lá não existisse nada, apenas um 

indígena parou para me explicar porque eu solicitei. A experiência no Jokihi me encobriu 

de certezas de que, se há um local pós-morte, de comunicação com “os mortos”, esse 

local está no alto, no céu. Mas Giyzoboni é um local dos vivos, logo, o local dos mortos 

tornou-se uma incógnita.  

Transitando entre o mundo dos humanos e não-humanos, vivendo constante 

situação cosmopolítica transformacional, certamente os Suruwaha vivem condição que 

infere na estabilidade do corpo. A situação transformacional já indica instabilidade. “O 

que prevalece é um quadro de socialidade em metamorfose, em que mais do que 

diferenças de humanidade, identidades ou substâncias, há alteridades fundadas na 

variação das posições cósmica dos sujeitos que interagem” (Aparício, 2014, p. 507). 



2.4 Genealogia do grupo em 2018 

 

 

 

 

 

Figura 2: Árvore genealógica da família Suruwaha. 



83 

 

 

 

 

 

 

Figura 3: Continuidade da árvore genealógica.  

 



 

Figura 4: Continuidade da árvore genealógica. 

 

Para iniciar, é preciso escrever algumas considerações sobre as figuras 

genealógicas apresentadas anteriormente. Elas foram elaboradas a partir da lista de 

família registrada pelas enfermeiras e técnicas de enfermagem do DSEI que acompanham 

constantemente a saúde dos Suruwaha. A intenção maior da construção de genealogia é 

verificar o coletivo existente até 2018. 

As figuras 1 e parte da figura 2 mostram famílias Suruwaha organizadas em 

construção genealógica com ausência da quebra de linha continua de parentesco. A outra 

parte da figura 2 e a figura 3 mostra uma quebra da linha de parentesco trazendo 

sequencialmente algumas outras famílias menores nessa condição. A partir disso, pode-

se identificar a evolução de famílias atingidas por epidemia de suicídio, assim como é 

possível refletir sobre a destruição de várias outras famílias que são posteriormente 

acolhidas (aqui estão situadas pelo símbolo “...” na parte superior das figuras).  

As árvores genealógicas apresentadas não trazem algumas das pessoas que 

morreram por Timbó ainda nesse milénio. Essa informação pode ser encontrada no 



85 

 

 

 

 

 

capítulo 4, onde tratamos especialmente do suicídio no Jokihi. A quebra dessa informação 

nas genealogias apresentadas anteriormente parte do princípio da proteção. Todavia, para 

seguir uma trajetória desenrolada na Etnologia Suruwaha, deixo acessível relevantes 

dados para posteriores estudos e sem pseudônimos. Os símbolos de falecimento nas 

figuras constam para pessoas de gerações mais antigas, como forma de identificação das 

famílias e grupos Dawa ascendentes. Quando perguntamos pra os Suruwaha sobre essa 

população mais antiga e pedimos informação de onde vieram, são certos em incluí-los 

como pertencente a algum grupo ancestral Dawa. A geração de hoje não se coloca como 

Dawa, apenas informam, quando sabem, o grupo Dawa ao qual pertencia um parente 

ancestral. Importante esclarecer que a posição de Aji (colorido nas árvores 1 e 2) obteve 

duplicidade por motivo de espaço, quando indicamos seu casamento com Xabi, mas ele 

não constitui o eco da genealogia.  

Numa comparação com outra genealogia produzida na Etnologia Suruwaha, 

podemos confirmar a presença no Jokihi de pessoas registradas por Gunter Kroemer 

(1994) no ano de 1989. Algumas outras que aparecem nas figuras, como exemplo, o pai 

de Kakuwei, Baju, e Xamitria, não aparecem na população listada por Kroemer.  

Ao tempo desta tese, não foi possível o acesso à produção genealógica 

desenvolvida a partir de 1995, quando a OPAN e o CIMI promoveram em Cuiabá um 

seminário sobre o Projeto Zuruaha (2021, p. 158) na pretensão da continuidade dos dados. 

Com o passar das visitas indigenistas no campo Suruwaha, é possível que a referida 

genealogia tenha sido contemplada com atualizações, no entanto, não é certo afirmar até 

qual geração Suruwaha.  

Realizei a atualização de dados das famílias e dos suicídios junto a FUNAI local, 

cuja registros se encontravam um tanto ultrapassados. Conforme foi dito em capítulo 

anterior, até o ano de 2017, nem a OPAN e nem o CIMI esteve participando 

articuladamente com os organismos nacionais das ações em Suruwaha em Lábrea o que 

dificulta a coleta de dados direto por entidades não governamentais. Acredito que a 

genealogia aqui esboçada pode contribuir para complementar dados de importantes 

iniciativas anteriores e posteriores. 

 Como foi dito, por motivo de espaço, mostramos no alto das figuras pessoas 

“agregadas” a outras famílias (acolhidas em malocas) devido ao suicídio dos parentes, 



86 

 

 

 

 

 

principalmente, crianças e adolescentes órfãs. Na maloca de Musy com o falecido Gamuki 

existem vários acolhidos órfãos de família: Bibi, Wariubi, Jabari, Pikiami e o garoto 

considerado Batuhihi (criança indesejada). A árvore vem a confirmar os motivos dos 

cuidados de muitos da aldeia com a indígena Musy, concedendo-lhe, inclusive, partes 

importantes dos animais caçados, uma ocorrência que acreditávamos ser pouco 

improvável entre os Suruwaha, já que Musy é mais velha e a versão escatológica prevê 

destino desagradável para quem morre por velhice, pois não haveria uma concentração 

que levasse a unidade vital até a o destino final desejado, a casa Bai Dokumi. “O caminho 

da velhice é um caminho penoso, onde os corações, sem achar paz e sossego e paz, 

vagueiam pelo nível adabuhadaha até a casa do ancestral Tiwiju, que transforma em seres 

dotados de eterna juventude, os wasi jahuruari” (Kroemer, 1994, p. 78). Neste estado de 

juventude final apresentado nos registros de Kroemer, é possível pensar sobre essa 

questão dos caminhos penosos da escatologia Suruwaha. Até que ponto a escatologia 

Suruwaha transparece sobre o amadurecimento da unidade da vida (Giyzoboni)?  

Podemos entender que os mais velhos (hosa) que demonstram muita força podem 

ser inclusos em regalias que fogem as regras. Musy é uma senhora Jadawa, impressões 

de que seria uma espécie de “curadora” das condições Giyzoboni, por isso, o tratamento 

para ela é muito diferente de alguns outros dados para outras senhoras mais velhas no 

Jokihi16. A horta de Musy é sempre comentada como Tijua (boa) e ela carrega as crianças 

menores para o posto de saúde em dia de visita médica.  

Quando identificamos situações que fogem as regras, pensamos em mudança na 

versão. O espaço que o garoto Batuhihi conseguiu no Jokihi é muito distante do que o 

grupo costuma conceder para o caso, sendo ele menino sem pai e com mãe falecida por 

Timbó. Com o apoio do acolhimento de Musy e a capacidade conquistada por ela em 

determinar suas vontades perante o coletivo, o pequeno garoto desenvolvia cada dia 

melhor suas habilidades para pescar e caçar, provando a todos que merece a vida Jadawa. 

A luta pela sobrevivência pode quebrar as regras do coletivo, assim entendemos 

                                                             
16 Parece que a questão (nos novos tempos) se volta para o posicionamento da pessoa durante sua velhice. 

Havia uma senhora em condições de debilidade alimentar, pois ninguém caçava para ela. Os mais jovens 

faziam piadas de que iriam “enterrá-la” viva. Chatearam-se com as enfermeiras do posto que insistiam em 

lhe dar comida. Já outras senhoras passam por experiências que faz o coletivo refletir e reposicionar as 

expectativas do mundo. 



87 

 

 

 

 

 

observando a figura 1, onde está registrado que o chefe de maloca, Kabuha, grande 

caçador, pescador, artesão e produtor de rapé, é filho de pai desconhecido.  

É importante destacar o papel das senhoras mais velhas em Suruwaha. A vida na 

terra é priorizada como aquilo que faz parte de uma condição que ela aprendeu e que pode 

repassar aos demais. Para tal, precisou passar por muitas situações e não ser atacada pelo 

espírito Kunaha. O caso de Musy certamente abre espaço para se pensar as mãos que 

acolheu providencialmente (perante as regras) o chefe Kabuha no passado. Ao perceber 

a simetria das coisas envolto, os Suruwaha partem para aceitar outras opções que possam 

não condicionar o Bem Viver. O garoto Batuhihi de 2017, que hoje é um adolescente, 

pode vir a ser o Kabuha de amanhã. Infelizmente nem todas as senhoras mais velhas 

conseguem impedir casos que interferem na própria natureza, os homens mais velhos não 

costumam ouvi-las quando não há outro no kaho para ajudá-los na rotina e se sentem 

cansados.   

Devido a quantidade de pessoas que já morreram, mas que não se encontram nas 

árvores genealógicas apresentadas, não seria possível, a partir destas revelar regras de 

nascimento que são ditas como verdadeiras entre os Suruwaha. Contudo, é possível 

afirmar, nas famílias da população de 2018 há uma predominância de homens vivos 

nascidos na primeira década deste milénio em contrapartida com a predominância de 

mulheres vivas nascidas na segunda década. Ou seja, nos últimos tempos, há uma 

retomada do gênero feminino como uma estratégia demográfica, se compararmos aos 

dados etnológicos que se referem a predominância do suicídio entre as mulheres mais 

jovens, de 12 a 17 anos, e homens entre 18 e 20 anos (Dal Poz, 2000, p. 109). Há um 

cuidado com a geração masculina nascida há duas décadas atrás, possivelmente após a 

experiência do suicídio coletivo em 2012, que vitimou onze pessoas e mais duas no 

mesmo ano, em razão do fracasso na caça de anta por jovens caçadores. Entre as 

mulheres, considerando os índices verificados no passado, podemos perceber que várias 

moças posicionadas na idade de risco possuem ou não pai vivo, o que torna a pensar sobre 

os cuidados dos pais com as moças solteiras. 

Os homens teriam mais privilégios a vida (Jadawa) do que as mulheres, podemos, 

inclusive, justificar tal escolha como uma condição da floresta, pois o domínio da caça 

permite a sustentabilidade do indivíduo. Meninas que nascem sem pai não seriam 



88 

 

 

 

 

 

contempladas a ficar no Jokihi, assim como os casais teriam preferência por filhos 

homens para que o chefe da família não precisasse viver em desgaste extremo para 

sustentar com as proteínas da caça muitas filhas mulheres. Contudo, essas condições 

merecem observação, uma vez que a árvore 1 mostra a família de Giani e Buti com cinco 

filhas mulheres e apenas um filho homem (e sem casos de suicídio de filhos do casal). 

Acompanhei a trajetória do nascimento da última filha de Buti, em 2017, uma menina que 

ela havia dado inicialmente o nome de Simiri, mas sem registro oficial disto tanto no 

DSEI quanto pelos próprios Suruwaha, pois as crianças dessa idade ainda não são 

agraciadas com nomes e, além do mais, irão mudar de nome algumas vezes a depender 

do grau de personificação social possibilitados pelos rituais de nominação e iniciação.  

Antes do nascimento da recém-nascida de Buti, havia muito rumores de que caso 

se tratasse de mais uma menina após o nascimento, a criança não sobreviveria. Apegados 

as conhecidas regras, as equipes de saúde mantiveram conversas com o pai e com a mãe 

de Simiri para que criasse o filho que iria nascer mesmo que fosse mais uma menina. 

Rumores de que o pai não delegava atenção aos tais conselhos porque já estaria decidido 

caso lhe viesse mais uma menina para que ele tivesse que caçar sozinho para mais uma 

pessoa, pois seu único filho homem ainda era uma criança sem sukuadã.  

No dia do parto de Buti, uma senhora correu para avisar no posto de saúde, 

recorrendo aos profissionais que pudessem tomar providencias para evitar o pior. Simiri 

nasceu muito branquinha, muito diferente dos irmãos, mais parecida com os traços do 

grupo ancestral Sorokwawdawa de pele mais clara. A mãe teria realizado o próprio parto 

(hausukuri) ao lado de fora da maloca e teria voltado para a rede sozinha. Minutos depois, 

teria recolhido a criança e voltado para a rede com ela. Quando o pai voltou da caça, ficou 

surpreso com as duas dormindo agarradinhas na rede e tentou entrar numa discussão. Mas 

eis que Buti lhe deu um grito só, e ele calou-se e passou e ter Simiri igualmente aos outros 

filhos. Para alguns casos, decisões vindas de mulheres entre os Suruwaha não é narrativa 

conhecida, o caso indica mudanças de perspectivas na vida terrena, não somente para 

situar uma nova posição para as mulheres no Jokihi, mas dos homens também, uma vez 

que estão a considerar as consequências no próprio sistema socionatural e, assim, partem 

para novos experimentos dentro das conjunturas em que vivem. Dias depois, Giani nos 

surpreende com a caça de um grande macaco e nos conta histórias sobre caça de macaco. 



89 

 

 

 

 

 

Ele é Jadawa, sua condição para continuar a ser envolve sua capacidade. Ao mesmo 

tempo em que Buti é uma mulher feliz e tranquila, condição Jadawa que ele não gostaria 

de ser o responsável por retirar. Giani também é grande produtor de rapé, a vida xamânica 

parecia vir ganhando espaço na geração que encontrei.  

Quem conhece o episódio vivido por Naru para salvar a filha, Sumawari (Tititiu), 

que nasceu de hermafroditismo17 e compara com a família do indígena apresentada na 

árvore 2 não consegue obter ideias da relação entre os dois casos. Na árvore 2, a família 

de Naru e Kuxuma é composta por três filhas mulheres e três filhos homens. Mas, no 

passado, o casal teve uma filha/filho com duplo sexo. Convencido pela JOCUM a operar 

a filha e livrá-la do destino do “infanticídio”, Naru seguiu com a JOCUM para São Paulo 

para a realização de um procedimento cirúrgico. A iniciativa não foi realizada de forma 

articulada com as entidades nacionais, motivo que trouxe alguns conflitos contra a 

entidade evangélica. Além do mais, o procedimento era extremamente perigoso em vista 

da recuperação da criança em condições isolada na floresta e das necessidades pós-

operatória de medicamentos, sem falar na ausência de uma idade apropriada para decidir 

o próprio gênero. Com todas essas questões, a menina foi operada, mas não resistiu a 

operação. Ela não se encontra na aldeia.  

A morte da criança trouxe uma série de indagações reflexiva dos indígenas, assim 

como traz a realidade da influência externa em contrapartida com a realidade apresentada 

genealogicamente. A partir do número de filhos, o casal, Naru e Kuxuma, parece ter 

praticado o manejo dos nascimentos, contrariando a ideia de que desejavam sair do Jokihi 

para procurar tratamento de saúde. A genealogia da família de Naru segue praticamente 

a mesma lógica apresentada pelas famílias Suruwaha em 2018: homens vivos mais 

velhos; mulheres vivas mais novas. São dois filhos mais velhos e uma filha mais velha; e 

duas filhas mais novas e um filho mais novo. A genealogia abre espaço para pensar a 

experiência Suruwaha com antigas e novas regras de matrimônio. 

Para esmiuçar as regras de matrimônio entre os Suruwaha, classificada na 

etnologia Dravianato amazônico. trazemos a seguinte construção genealógica: 

                                                             
17 O termo aqui é utilizado por ter sido este o termo citado em campo pelos profissionais de saúde do DSEI 

para o caso da filha de Naru. Havia pensado em denominar como “sexo duplo”. 



90 

 

 

 

 

 

 

                                

Figura 5: Genealogia de casamentos no Jokihi. 

 

A partir da figura, é possível demonstrar que o casal Animaru e Jajawai, ele com 

73 e ela com 72 anos, são primos: ela casou-se com o filho do irmão da mãe e ele casou- 

se com a filha da irmã do pai. O casal é filho do mesmo avô (Bahama), ela por parte de 

mãe e ele por parte do pai. Com a colaboração da genealogia de Huber (2012, p. 502) que 

focaliza “Vítimas e sobreviventes do massacre dos Masanidawa e seus descendentes”, 

podemos reconhecer que Animaru seguiu as regras do casamento tradicional entre primos 

cruzados bilaterais.  

Na trajetória da família demonstrada na mesma figura, na segunda geração da 

linha de parentesco apresentada, percebemos que Musy e Gamuki também são primos. 

Ela é filha de Sarai, irmã de Durai, pai de Gamuki. Este casamento segue a mesma regra 

do anterior: ele é o filho do irmão da mãe e ela filha da irmã do pai. Contudo não parece 

seguro afirmar que o casamento entre Musy e Gamuki trata-se de um matrimonio entre 



91 

 

 

 

 

 

primos cruzados bilaterais. A única referência encontrada nas etnologias estudadas 

(Huber, 2012) posiciona os irmãos Sarai e Durai como paralelos, mas isso pode ter sido 

um problema de espaço encontrado por Adriana Huber na genealogia por ela esboçada.  

Dando sequência a análise, a terceira geração da linha repete a mesma regra no 

casamento de Naru e Kuxuma: ele é o filho do irmão da mãe e ela filha da irmã do pai. 

Naru tem 42 anos de idade e sua esposa, 37 anos, indicando a aplicação da mesma regra 

em gerações mais recentes. Por fim, a figura demonstra o casamento entre primos de 

terceiro grau, Aji e Xabi, sendo ele da terceira geração da linha apresentada e ela da quarta 

geração, doze anos mais velho que ela. Este último caso abre espaço para pensar em duas 

questões: primeiro, nas preocupações dos estudiosos acerca das modificações que o 

suicídio ocasionou no sistema de matrimônio; segundo, sobre questões de seções e 

parelhas nas linhas de parentesco nos termos de Radcliffe-Brown (1978b), das quais não 

é possível aqui uma verificação mais aprofundada, mas não deve deixar de ser sugerida 

na observação. 

Os irmãos do pai são considerados pai (ahade) e as irmãs da mãe são consideradas 

mãe (amadeni). Os filhos do irmão do pai são considerados filhos; os filhos da irmã da 

mãe são considerados filhos. Já o irmão da mãe assim como o irmão do pai é considerado 

por outros termos, portanto, o casamento entre eles não seria incestuoso. Em relação ao 

ego, o filho do irmão da mãe ou a filha da irmã do pai pertencem a grupos clânicos 

diferenciados, mas, na repetição do gênero do pai (filhos do irmão do pai) ou da mãe 

(filhos da irmã da mãe) parece haver um grau tamanho de proibição, pois os irmãos 

“reais” são os filhos dos seus ahade e de suas amadeni. Assim, o casamento entre primos 

paralelos é proibido. Esse modelo matrimonial é verificado no tronco familiar do grupo 

jê da América do Sul, conforme revelou Claude Lévi-Strauss (1996). As regras 

confirmam a extensão dos laços de afinidade e consanguinidade entre eles, justificando a 

ocorrência de famílias agregadas com outras nas malocas e kaho, bem como, o 

funcionamento do sistema tradicional de vigilância e salvamento para pessoas em 

eminente estado de ser atacado pelo espírito Kunaha ou que já tenha sido invadido pelo 

veneno.  

Voltando ao caso de Musy, questões que envolvem terminologia adahe são 

contempladas na análise da personalidade social Jadawa. Xwei, 23 anos, um dos meus 



92 

 

 

 

 

 

informantes, rapaz muito inteligente, demonstrava muita consideração por Musy e isso 

chamava a atenção da equipe. Na pesca, Xwei guarda peixes frescos para dar a Musy e a 

rotina do rapaz caçador e pescador envolve uma consideração que os Jaras não entendem, 

já que foi dito por alguém ou algumas situações o ajudaram a entender que proteínas de 

uma Zawada são distribuídas por categorias que beneficia homens caçadores e chefes de 

maloca. Denomina-se bakeryru a divisão da caça.   

Em meio aos tais “distúrbios” de atitudes Suruwaha que se apresentavam partindo 

das informações coletadas na primeira expedição, as impressões de uma mudança cultural 

se alargavam. Um belo dia, durante a segunda expedição, após termos confabulado sobre 

a relação de Xwei com Musy, inclusive, o aproximando erroneamente de estar se tornando 

um Jara, conforme diziam alguns indígenas no Jokihi sobre Xwei, a enfermeira (em sua 

primeira viagem ao Jokihi) entrou no posto atrapalhada com o fato de Xwei ter acabado 

de lhes dizer que Musy era sua mãe (ahade). Curiosas e longe de uma análise de 

parentesco, iniciamos uma conversa com o rapaz que trouxe vários indícios da obrigação 

não social, mas cosmológica de Xwei com Musy.  

Posteriormente, vários outros diálogos com Xwei pôde ser possível, pois na 

segunda expedição de saúde da qual participei, ele voltou conosco até a Base do Hahabiri, 

onde permaneceu acompanhando o irmão em tratamento de saúde durante a nossa 

segunda quarentena. Por lá tudo que via ele afirmava que iria levar para Musy. Ela é irmã 

da mãe, Xiriaki, e foi esposa do irmão do pai, Gamuki. Musy é sua ahade e Gamuki, 

falecido, seu amadeni. Xwei nos disse que seu pai, Ikiji, é esposo de Musy também. O 

papel de Xwei como filho é o de fortalecer a maloca, fazendo à vontade por providencia 

daqueles que carregam a responsabilidade ocasionada na destruição do suicídio naquela 

família. Musy precisa alimentar a muitos e Xwei, por concepção, atende as vontades da 

ahade. Ao longo das conversas, as impressões de um Xwei Jara iam se desfazendo, assim 

como iam se fortalecendo as evidencias de práticas ameríndias completamente alheias 

aos fenômenos epidêmicos. O levirato e o sororato se mostrava como elementos de 

afinidade e prevenção ao suicídio no Jokihi. 

O avunculato é o termo técnico da análise de parentesco utilizado para explicitar 

a relação especial na sociedade tradicional entre tio materno e sobrinho. Tal relação 

especial foj descrita etnograficamente por Bronislaw Malinowski (2013) observando 



93 

 

 

 

 

 

populações tradicionais das Ilhas Trobiands, Oceania. Assim como classificou Marc 

Augé (1973), sugerindo uma especificação da população tradicional da África, 

Malinowski destaca o avunculato na autoridade do tio materno através dos cuidados com 

a educação, com os ritos de iniciação, a herança e o compromisso matrimonial. Para Augé 

(2013, p. 59) convém reservar o termo avunculato para as relações entre tio e sobrinho no 

sistema de filiação matrilinear, pois, frequentemente em África, há o princípio da 

exogamia que distingue parentes paternos dos maternos (AUGÉ, 2013, p. 56), podendo, 

inclusive, no caso do Congo, a mãe e o irmão da mãe carregarem o mesmo termo (“mãe”). 

Essa afirmativa, segundo o próprio Augé, discorda das definições de Lévi-Strauss e 

Radcliffe-Brown (1978a, p. 67) ao termo, pois o avunculato, segundo este último, seria 

estendido à família patrilinear. Parece que é o caso que ocorre nas terras da América do 

Sul, mesmo em tronco linguístico diferenciado.   

 

                          

Figura 6: Árvore genealógica das relações de parentesco de Xwei 

. 

 



94 

 

 

 

 

 

3. O CONTEXTO DO ATENDIMENTO DE SAÚDE NO JOKIHI  

 

Este capítulo pretende discorrer sobre a abordagem do universo da atenção à saúde 

diferenciada direcionada aos Suruwaha a partir de impressões verificadas durante minha 

experiência no acompanhamento das ações de saúde executadas pelo DSEI-Médio 

Purus18. Como sabemos, o Subsistema de Saúde Indígena foi criado em 1999 pela Lei 

9.836, conhecida por lei Arouca, com o objetivo de conceder atendimento de saúde aos 

povos indígenas do Brasil através de um modelo de atenção diferenciada, que deve 

contemplar as especificidades das populações étnicas atendidas. As ações de saúde do 

DSEI - Médio Purus foram, inicialmente, gestadas pela Fundação Nacional de Saúde 

(FUNASA), que mais tarde, a partir do ano de 2010, passou a ser uma responsabilidade 

da então criada Secretaria Especial de Saúde Indígena (SESAI).  

Vale destacar que três principais razões norteiam a atenção diferenciada do 

atendimento de saúde: inicialmente, deve ser considerado o perfil epidemiológico da 

população indígena de maior vulnerabilidade, principalmente devido aos indicadores de 

morbimortalidade materno infantil; segundo, observa-se concepções étnico-culturais 

diferenciadas sobre os processos de saúde – doença - cuidado entre essas populações; e, 

por fim, existe a necessidade de logística diferenciada para acesso das equipes de saúde 

às áreas onde vivem as populações indígenas.  

Até o ano de 2017, o DSEI-Médio Purus atendia cerca de 7.701 indígenas, 

distribuídos em doze diferentes Polos Bases, são eles: Abaquadi (737), Casa Nova (628), 

Chico Camilo (2.228), Crispim (939), Iminaã (532), Japiin (146), Marrecão (815), São 

Pedro (173), Tawamirim (1.091), Tumiã (412), São Francisco (até então recém criado) e 

Suruwaha (155). A maioria dos povos indígenas do Médio Purus amazônico é falante de 

línguas do tronco linguístico Arawa. Esses povos são os Banawa, os Deni, os Suruwaha, 

os Jarawara, os Jamamadi e os Paumari. A região também comportaria o atendimento 

                                                             
18 Na época não existia o cargo de Antropólogo no DSEI-Médio Purus, por este motivo, foi arranjado uma 

CLT de Apoiadora Técnica para minha função, com contratação da Missão Evangélica Kawoá. O apoio 

técnico do DSEI abarca diversas especialidades, o meu CLT havia sido ocupado durante um bom tempo 

por uma Psicóloga, após minha saída, foi ocupado por um advogado da região. Os cargos CLT são 

disponíveis para o plano operacional dos coordenadores da instituição local. 

 



95 

 

 

 

 

 

pelo DSEI dos Hi-Merimã, indígenas isolados sem contato, nômades (ou refugiados), 

possuidores de terras demarcadas vizinhas aos Suruwaha. O DSEI-Médio Purus atende 

ainda aos Apurinã, população indígena falante de língua do tronco linguístico Aruaque.  

Os polos do DSEI não são planejados necessariamente para atender de maneira 

exclusiva cada grupo indígena, podendo assim abarcar o atendimento de mais de um 

grupo. As locomoções das equipes para o atendimento aos isolados, em sua maioria, são 

realizadas por trajeto fluvial em expedições planejadas para a otimização de recursos 

materiais e humanos. A Frente de Proteção Etnoambiental da Fundação Nacional dos 

Povos Indígenas (FUNAI), com sede no município de Lábrea, acompanha as equipes 

multidisciplinares de saúde indígena nos Polos de atendimento nos contextos dos 

indígenas isolados. 

Dentro do contexto das Políticas Públicas de Saúde Indígena, há especificidades 

verificadas que devem ser pontuadas como forma de reconhecer o atendimento integral 

em cada caso. Os Suruwaha experimentam uma atenção redobrada e assídua por parte do 

DSEI, principalmente, devido as ocorrências do suicídio e suicídio coletivo. O 

atendimento do Polo de Saúde Suruwaha é exclusivo para a população Suruwaha, de 

forma que o barco que sai do município de Lábrea com destino ao Jokihi comportava 

unicamente as equipes que irão atender aos Suruwaha. Era comum ouvir dos Jaras nas 

instalações do DSEI em Lábrea que o Polo Suruwaha é “a menina dos olhos do SESAI” 

devido ao planejamento especial de saúde integral para atendê-los, com mais contribuição 

financeira, como maior número de profissionais e material.  

O modelo proposto pelo SESAI para mapear as questões de saúde indígena, 

através de um documento Cooperação Técnica19, ressalta ser importante que a equipe 

conheça detalhadamente o perfil epidemiológico da sua área de abrangência. O 

diagnóstico epidemiológico se fundamenta nas seguintes perguntas: a) quem adoece e/ou 

morre?; b) do que as pessoas adoecem e/ou morrem?; c) onde as pessoas adoecem e/ou 

morrem?; d) quando as pessoas adoecem e/ou morrem?; e e) por que as pessoas adoecem 

e/ou morrem? 

                                                             
19 n° TC 67 / TA 1º OPAS/SESAI. 

 



96 

 

 

 

 

 

Este capítulo pretende oferecer um espelho da situação de saúde e doença entre os 

Suruwaha, com base na observação e análise antropológica dos diagnósticos qualitativos 

e quantitativos, questionando os modelos de diagnóstico ocidentais e propondo 

alternativas, a partir de perspectivas decoloniais em contraposição com impressões que 

aparecem na persistência da doença. Sobre este assunto, a análise comparada com os 

dados do DSEI e o material etnológico se mostraram primordiais na argumentação sobre 

a eficácia ou não de programas padronizados no contexto da diversidade social e étnica 

do Brasil. 

A análise qualitativa e o intercruzamento interdisciplinar nas ações que abarcam 

o atendimento de saúde para povos indígenas têm sido referenciados há muitos anos no 

campo da Antropologia da Saúde e em diálogos com as Ciências da Saúde Coletiva 

(Athias, 2004b, 2023, 2024; Langdon, 2001; Langdon, Garnelo, 2004; Landgon, Chiggi, 

2024), inclusive, considerando a análise sistemática do próprio andamento do campo da 

Antropologia da Saúde no Brasil (Canesqui, 1994, 2003; Minayo, 1998; Sarti, 2010; 

Weidner, Silva, Silva, 2020) e as evidencias  do alcance desses estudos nos eventos da 

Reunião Brasileira de Antropologia (RBA) e Reunião da Antropologia da Saúde (RAS). 

As abordagens que sistematizam o campo da Antropologia da Saúde (idem, 

ibidem) partem da construção teórica metodológica encontrada nos países desenvolvidos, 

em especial: a) os Estados Unidos, onde o desenvolvimento da Antropologia Médica 

esteve relacionado à emergência de um discurso antropológico sobre as enfermidades; 

Com novas oportunidades de trabalho, proporcionadas pelos esforços dos clínicos, 

insatisfeitos com o reducionismo biológico; E no alto estímulo financeiro aos cientistas 

sociais interessados nos temas médicos (Canesqui, 1994 apud Young, 1982); b) na 

Inglaterra, com o resgate das Etnografias clássicas que descrevem as práticas de cura, as 

teorias da doença, especialmente, os conceitos de mente e corpo; As acusações de 

feitiçaria; Os cultos de possessão. As principais referências inglesas analisadas no 

discurso da formação do campo da Antropologia da Saúde trazem as sociedades africanas 

de Evans-Pritchard (Os Nuer, meados de 1937) e Vítor Turner (O Processo Ritual, meados 



97 

 

 

 

 

 

de 1968)20; E na Antropologia francesa, cuja atenção privilegia o significado ou as 

representações das doenças e suas causalidades; as medicinas tradicionais e a medicina 

moderna. Em todo caso, foi dirigido diferente críticas às raízes (coloniais) deste campo 

de estudo: os Eua são acusados de permanecer subordinados ao modelo biomédico e a 

França, preocupada demasiadamente em criticar o modelo médico norte-americano, 

desvelava diversas abordagens e interpretações competitivas entre si (Canesqui, 1994 

apud Thomas, 1986) apresentando pluralismo etiológico e terapêutico e impossibilidades 

de uma análise sistemática.  

Apesar das discordâncias nas abordagens e análises no discurso do modelo médico 

entre as diferentes escolas antropológicas, é necessário filtrar o centro da atenção e 

intenção comum dos esforços: o diálogo intercultural no ambiente médico. Tem-se daí a 

proporção da formação do recente campo da Antropologia da Saúde, pautado em 

preocupações reflexivas bem antigas, como se vê nos escritos de Roy Porter e Georges 

Vigarello (2008), onde os avanços científicos da medicina moderna estiveram 

questionados nas críticas dirigidas a Galeno (II dc.), que se baseava em análises médicas 

iniciadas há dois mil anos, desde Hipócrates, V ac. Os novos objetos de mudanças ou 

permanências de valores do mundo contemporâneo, contemplando estudos de gênero, 

sexualidade, extensão dos direitos de cidadania; a epidemia do HIV, provocando muitas 

pesquisas e muitos questionamentos analíticos da “patologia social”, que inclui a 

percepção da doença associada ao termo gay e à múltiplos sentimentos e adjetivos. De 

igual maneira, observa-se a representação de doenças específicas, como a hanseníase, a 

tuberculose e a hipertensão; o apoio às pesquisas pelas agências nacionais e o estímulo 

                                                             
20As referências que sistematizam a formação do campo da Antropologia da Saúde no Brasil estranhamente 
negligenciam as observações de Bronislaw Malinowski na região da Oceania, especialmente as análises 

malinowskiana que questionam o pasicanalista, Sigmund Freud, no escrito: “Sexo e repressão na sociedade 

selvagem” (2013), onde questões de sexualidade e repressão são apresentadas em confronto aos conceitos 

das teorias da Psicanalise, ditas universais. Bem como, são negligenciadas as versões nativas sobre a 

fecundidade, no escrito: “Crenças e costumes sobre procriação e gravidez” (1996) (Etnografia entre os 

povos Mailu das Ilhas Trobiands), quando o livro “O Processo Ritual” se mostrou profundamente 

influenciado pelos conceitos introduzidos por Malinowski (esterilidade/mulheres evitadas/espíritos que 

curam/entidades espiritual e biológicas). Não menos agravante é perceber um cancelamento das análises 

científicas de Malinowski em “Magia, ciência e religião” (1984), se foi esta a obra que posicionou as 

crenças no sentido lógico das estruturas sociais (e coletivas).  

 

  



98 

 

 

 

 

 

ao financiamento de estudos antropológicos por fundações internacionais, envolvendo a 

academia e organizações não governamentais; o estimulo aos objetos como a saúde 

mental, mobilizando redes multicêntricas nacionais e internacionais; a recorrente ênfase 

nos processos não biológicos das enfermidades; os novos critérios de avaliação dos cursos 

de pós-graduação dando vazão à crescente produção acadêmica; Aplicação de software 

para potencializar análises quantitativas e qualitativas, são alguns dos pontos levantados 

para a formação do campo da Antropologia da Saúde no Brasil.  

As análises de Maluf, Silva e Silva (2020, p. 24) chamam atenção para dimensões 

importantes colocadas nos estudos da Antropologia da Saúde, são elas: a abordagem dos 

sujeitos pesquisados como sujeitos políticos; produtores das experiências vividas, 

relações, saberes e práticas; protagonistas na e da pesquisa, produzindo suas versões (e 

mundos) na relação etnográfica. Existe um tom predominante nos estudos de evidenciar 

esses sujeitos de “carne e osso” e, a partir deles, construir os caminhos da pesquisa. Este 

caminho parte para pensar questões de Etnicidade, Saúde e de(s)colonialidades. Nessa 

perspectiva, pensadores indígenas como Davi Kopenawa e Ailton Krenak propõem uma 

interlocução intercultural de transparência das noções fundamentais de Saúde e Bem 

Viver no ambiente indígena. 

O crescimento do debate sobre a necessidade da interculturalidade no ambiente 

médico pôde ser percebido durante um evento na cidade de Recife, Pernambuco, em 1 de 

outubro de 2024, intitulado, “Interculturalidade na Formação de Profissionais de Saúde 

para o SUS”. O encontro reuniu profissionais da área de saúde de diversas regiões, 

enfatizando casos de ausência do conhecimento intercultural, na prática médica (e da 

legislação também), e o compromisso com intervenções de saúde culturalmente 

adequadas. Esse encontro salientou ainda a necessidade do conhecimento intercultural 

entre enfermeiros, psicólogos e odontólogos, na intenção da formação de competências 

interculturais nas universidades e faculdades formantes desses profissionais. Nos diálogos 

realizados no evento, o modelo de atendimento à saúde, oferecido pelo estado brasileiro, 

cedeu visibilidade para os modelos como se organizam os cursos superiores da área de 

saúde, bem como para os procedimentos de integração das disciplinas ou recursos 

disciplinares obrigatórios que abordem a temática da interculturalidade, no processo de 

formação de profissionais da área de saúde. 



99 

 

 

 

 

 

No evento supracitado, a professora da UFFS, Athany Gutierres, trouxe exemplo 

de como o atendimento da saúde para pessoas de diferentes culturas é pensado no 

município de Paço Fundo (RS), onde haitianos e senegaleses são a maioria dos imigrantes 

em busca das oportunidades de empresas, que atraem para lá pessoas de diferentes 

localidades da América do Sul. O planejamento infere como importante a compreensão 

da língua dos imigrantes pelos profissionais de saúde para que eles venham a entender 

melhor os pacientes, aspecto salientado no discurso antropológico sobre a inteligibilidade 

dos sujeitos, abordado por Maluf, Silva e Silva (2020), demonstrando que as questões de 

língua, trabalho e racismo impactam no atendimento de saúde conforme demonstrado nas 

narrativas dos interlocutores usuários do serviço (Maluf, Silva, Silva, 2020, p. 14). 

Os atendimentos secundários aos povos indígenas isolados e os primários nos 

ambientes urbanos também são espaços para revelar importância aos aspectos sociais da 

saúde e doença nas competências biomédicas. Não é possível que o conhecimento médico 

e os tratamentos com os doentes, especialmente os praticados no Brasil, país da 

diversidade, onde as dimensões das desigualdades alcançam as oportunidades para o 

exercício na área, devido ao alto grau de investimento para a formação no campo de 

estudo, possam estar resumidos às condições da ciência positiva.  

É compreendido um esforço na operacionalidade dos programas de saúde para 

contemplar o quesito da língua nativa no atendimento diferenciado, mas há o problema 

de saber como os resultados desses esforços estão chegando ao planejamento. Ainda mais, 

o desafio da adequação de um esquema para troca intercultural no atendimento vai além 

da compreensão da língua, a simples tradução no atendimento de saúde não contempla o 

problema da concepção e dos conceitos e suas dimensões de corporalidade. A forma como 

os indígenas entendem o mundo e como expressam comunicação não se alinham de forma 

conceitual ao que vem sendo oferecido na intercomunicação institucional, pois há 

impossibilidades estruturais advindas do próprio modelo capitalista de sociedade. 

A saúde tal como é concebida pelos povos indígenas, em geral, leva em 

consideração o bem-estar na totalidade do ser. No entanto, sem efetivamente, 
dar ênfase nos aspectos biológicos tal como se entende a partir de uma 

perspectiva da biomedicina, pois estes entendimentos diferenciados 

conformam, a nosso ver, os laços necessários para uma postura intercultural 

com relação a essas diferentes concepções. 

                                                                                       (Athias, 2024, p. 134) 

 



100 

 

 

 

 

 

A persistência da doença em diferentes ambientes indica notoriamente a ineficácia 

de ações de saúde pautadas nos mesmos objetivos dos modelos clássicos de relações entre 

Estados e populações tradicionais, no tempo em que antropólogos europeus e americanos 

focalizaram países subdesenvolvidos gestados nos moldes culturais dos chamados países 

desenvolvidos (Minayo, 1998, p. 31). Assim como antes, procura-se projetos de 

compreensão de hábitos e costumes de outros povos e grupos com o objetivo de transmitir 

a “ciência da conduta”, mesmo que haja evidência das dificuldades em frear epidemias (e 

pandemias) e do desconhecimento reais dos sistemas fisiológicos.  

O professor Renato Athias (2024) chama atenção: “para entender o cuidado com 

o corpo de uma perspectiva indígena, é necessário entender a anatomia e a fisiologia desde 

o ponto de vista da cultura de um determinado povo indígena”. Deste modo, entender o 

corpo numa perspectiva ameríndia requer conhecer esse espaço que a Fisiologia ocupa no 

entendimento ameríndio. A Etnologia Perspectivista, com a abordagem da depredação 

ameríndia amazônica, tem indicado caminhos para pensar concepções ecossistêmicas – 

as relações que interligam as populações amazônicas com seus domínios ecológicos.  

O Perspectivismo é uma escola antropológica que, usualmente, aborda todos os 

seres da floresta percebendo-se humanos. Viveiros de Castro (2018, p. 251) entende como 

o reconhecimento de existências de diferentes tipos de agências subjetivas com o mesmo 

tipo genérico de alma (de capacidades cognitivas e volitivas). Elvira Belaunde (2005, p. 

103) classifica como uma filosofia ameríndia.  

As linhas seguintes trazem um olhar atento ao contexto geral da intervenção de 

saúde nacional destinado a população Suruwaha e introduz, no âmbito de uma observação 

participante, como os Suruwaha experimentam dessa atenção. 

 

3.1 Os preparativos da expedição de saúde 

 

Em outubro de 2016, antes da chegada ao município de Lábrea, participei de um 

encontro no SESAI, em Brasília, que planejou e discutiu a situação de saúde entre os 

Suruwaha. Além da coordenação da FUNA em Brasília, participaram da reunião o 

antropólogo, Miguel Aparício, que, na ocasião, era doutorando no Museu Nacional do 



101 

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro e estudioso do povo Suruwaha; e o indigenista, Antenor Vaz, que veio a 

atuar por muitos anos como coordenador-geral de Índios Isolados e de Recente Contato 

na Fundação Nacional do Índio (Funai). Na discussão, muito foi falado sobre o suicídio 

no Jokihi e sobre a necessidade do acompanhamento das ações de saúde. Aproveitou-se 

do encontro ainda para alinhar atividades com atenção aos indígenas isolados e sem 

contato, Hi-Merimã, de um projeto coordenado pelo professor Aparício.   

Após agendamento das ações, seguimos para a região do Médio Purus. 

Desembarcamos primeiramente no município de Porto Velho, Rondônia. Devido as 

condições resumidas da pista de pouso na cidade de Lábrea, um avião de porte menor, de 

uma companhia aérea, nos conduziu até a cidade de Lábrea, no estado do Amazonas. A 

duração do voo neste avião de porte menor entre as cidades de Porto Velho e Lábrea é de 

aproximadamente uma hora. Por rodovia, em determinadas épocas do ano, o trajeto para 

Lábrea pode estar interditado, pois um grande lamaceiro costuma ser formado 

transformando-se num grande atoleiro, tornando a estrada muito perigosa. Sobre isto, as 

narrativas nativas sugerem dois fatores importantíssimo para pensar construções na região 

amazônica e a importância do Estudo de Impacto Ambiental (EIA): a própria natureza se 

encarrega das mudanças que são necessárias para o próprio conforto; a lógica do homem 

Jara é insana no meio do caminho da natureza, com suas estradas construídas sem levar 

em consideração os fatores ambientais. Nesse momento, argumentamos sobre o 

capitalismo e sua relação com os humanos. A tal estrada já foi objeto de investigação 

jornalística em grande rede televisiva, é conhecida como a estrada que vai para Humaitá. 

Sem dúvidas o trajeto mais seguro é o fluvial na região do Médio Purus.  

Sair do Estado do Amazonas via Lábrea requer sorte. Primeiro, não havia uma 

estrutura de planejamento dos voos entre as diferentes companhias: dos aviões menores 

que saem da cidade de Lábrea e os de porte maior nos aeroportos de Porto velho ou de 

Manaus. Quase sempre se faz necessário estadia por alguns dias numa das referidas 

capitais para conseguir embarcar. Por rodovia, ter sorte é conseguir combinar: bom carro, 

um bom motorista e uma boa época do ano. Obtive a experiencia do trajeto por rodovia 

apenas uma vez, pois aproveitei da companhia do carro da saúde do DSEI para seguir até 

Porto Velho. Apesar do bom e experiente motorista do DSEI, o perigo dos caminhos 

foram vários, por todo o trajeto, havia a sensação de que o carro iria derrapar e cair na 



102 

 

 

 

 

 

ribanceira. Quando precisamos sair do veículo para qualquer coisa, logo desistimos, pois 

andar na rodovia é impossível. Além do mais, a lama puxa a pessoa para a ribanceira. É 

exigido dos profissionais da saúde indígena que atendem a população isoladas da região 

amazônica abrir mão da liberdade de ir e vir21.  

Ao chegar em Lábrea, uma segunda reunião no âmbito do grupo de trabalho 

interministerial foi realizada nas dependências da Universidade Estadual do Amazonas 

(UEA- Lábrea), onde dialogamos sobre o alinhamento das demandas de saúde para a 

população Suruwaha, incluindo, questões de grafia e fonéticas das nomenclaturas 

registradas nos dados fornecidos pelo Sistema de Atenção à Saúde Indígena (SIASI), por 

exemplo, registros da Classificação Internacional de Doenças (CID) para os casos de 

suicídio no Jokihi. Havia uma discussão se o suicídio Suruwaha tratava-se de “morte 

ritual” ou “morte voluntária” (autodeterminada). Nas tabelas do DSEI, o registro mais 

fluente era o de “morte autodeterminada”. O professor Miguel Aparício conduziu um 

interessante diálogo reflexivo sobre os Suruwaha como presas do espírito Kunaha.  

Alguns dias antes da partida para o Jokihi, iniciamos as preparações das viagens 

no DSEI-Lábrea, realizando exames de sangue e testes rápidos para observar as condições 

de saúde de cada integrante da equipe e, assim, diagnosticar se estão aptos a seguir até a 

região dos isolados. Ao mesmo tempo dos exames, as carteiras de vacinas são atualizadas, 

assim, quem participa pela primeira vez de uma expedição com destino aos indígenas 

isolados está sujeito a tomar várias picadas dos compostos das vacinas de uma só vez, 

conforme aconteceu comigo. A partir dos resultados dos exames, as equipes do DSEI e 

da FUNAI em Lábrea, que seguirão viagem para o atendimento de saúde na TI Suruwaha, 

são finalmente definidas e os integrantes selecionados devem evitar contato com os 

habitantes da cidade até o momento da viagem. Os testes rápidos também são realizados 

no barco minutos antes do embarque para garantir com mais rigor a proteção dos 

indígenas. 

Às 14h do dia 31 de outubro de 2016, partimos de Lábrea em barco à motor de 

porte menor (60 km/h) com destino as Terras Suruwaha em meio a intensas secas na 

                                                             
21 Em 2024 e 2025 não havia mais companhia aérea de porto menor em Lábrea. A informação que obtive 

de uma pessoa foi a de que a rodovia havia melhorado. No entanto, não conferi essa informação para outras 

épocas do ano.  



103 

 

 

 

 

 

região do Médio Purus neste período. Iniciando a navegação pelo Rio Purus, cerca de 

duas horas depois da partida, chegamos ao pequeno porto do município de Canutama 

(AM), por lá embarcam funcionários das equipes de saúde que residem mais próximo a 

Canutama. Minutos depois desta parada, o Kandango segue rumo a travessia das curvas 

do Rio Tapauá. Um forte cheiro de “perfume” sobe em nosso caminho que vai se 

misturando a outros cheiros de flores, como balsamo e sândalo, nos lembrando que 

essências são originais da floresta. É preciso a travessia de quatro diferentes rios para se 

chegar até a base Suruwaha: Rio Purus, Rio Tapauá, Rio Kenuiá e o Riozinho. 

A duração dessa viagem depende muito das condições ambientais, difere-se em 

dia para o tempo da seca e da enchente. Na primeira expedição, o tempo até a base foi 

mais curto, pois, devido a seca no Riozinho, tivemos que deixar o barco (que não se adere 

ao pouco volume de água) para seguir trajeto utilizando os barcos menores, as “voadeiras” 

- pequenos botes de alumínio ou metal que seguem acopladas no barco maior, com 

capacidade para a trocam de motor (rabeta) em 20, 40 ou 70HP – são embarcações mais 

ligeiras que o barco. A utilização de cada tipo de motor depende do nível de água em 

curso. No período da cheia dos rios, podemos seguir de barco até a base, o que vem a 

durar mais tempo de trajeto (três dias até a base). Ñesta época, as chuvas são intensas na 

região, de forma que ficamos ensopados em todas as travessias que realizamos de 

barquinho voadeira durante o tempo do atendimento.  

Às 21h, estacionamos o barco na “boca” do Riozinho, saída do Rio Keniuá. Como 

ainda estava muito escuro para seguimos viagem de voadeira até a base, dormimos no 

Kandango com o motor desligado esperando o dia amanhecer. O capitão do barco, senhor 

capial, determinou que não saíssemos para o lado externo enquanto o motor do barco 

estivesse desligado para evitar contratempos. Porém, a noite estava muito linda naquele 

ambiente de céu estrelado, onde golfinhos brincavam na nossa frente nos convidando para 

aquela saidinha curiosa para admirar a paisagem. É da natureza humana querer conhecer 

novidades. Então, saí da cabine e logo adquiri as consequências da desobediência22. 

                                                             
22 Fui picada na perna por um inseto voador que varou a minha calça e armazenou um ovo na minha pele 

da qual nasceu um inseto que parecia uma lombriga transparente. Passei um bom tempo com isso sem saber 

o que estava ocorrendo. Eu sentia algo mexendo na minha perna levemente. A equipe da segunda expedição 

julgou que poderia ser que tivesse contraído leishmaniose. Até que a enfermeira e a técnica perceberam que 

havia algo estranho ali se mexendo. Elas jogaram álcool na ferida que ali se fazia e lembraram dos indígenas 



104 

 

 

 

 

 

Observei que as equipes condutoras do barco são, entre capitães e   próprios classificaram: 

“índios misturados com brancos”. Eles são profundamente conhecedores de todos os 

aspectos importantes do caminho, são capazes de prever como uma dada árvore submersa 

vai ser encontrada em algum ponto, a depender da estação do ano. Eles recortam o trajeto 

do rio em favor da densidade de água. O diálogo com a tripulação é muito rico, eles 

conhecem os povos da região, abrindo o diálogo intercultural nas ações. 

Quando amanheceu, às 5h do dia 1 de novembro de 2016, transferimos todos os 

pertences e mantimentos do barco para duas voadeiras. Essa movimentação, realizada 

várias vezes para garantir o transporte de tudo que é necessário para estadear por sessenta 

dias, é bastante perigosa no “deserto” fluvial do Médio Purus. As voadeiras levam 

alimentos, objetos pessoais, remédios, maquinários, e outros, até a Base, enquanto que na 

Base recolhem os pertences da equipe que se encontrava em atendimento e que esperara 

o barco para retornar à Lábrea. Devido a rapidez dos pequenos veículos, o trajeto das 

trocas dura em meia duas horas para cada viagem. Ao se encontrarem na Base, as equipes 

de saúde realizam troca de informação sobre os pacientes, revisam prontuários e atentam 

para recomendações. Quem fica na Base entende que o barco se foi e só irá retornar em 

sessenta dias trazendo outra equipe. Em nenhum momento os Suruwaha ficam 

descobertos do atendimento primário. 

Durante a viagem de barco, pude coletar informações importantes com tripulantes 

das missões de saúde do DSEI- Médio Purus e com os experientes integrantes da FUNAI 

local. No trajeto, o professor Miguel Aparício concedeu explicação sobre as diferenças 

de colocação linguística Arawa. Fiquei ciente de que apenas quatro (4) vogais são partes 

do vocabulário Suruwaha - a, e, i e y. O “y” representa a fonética de um “ê” mais fechado 

para o “i”. São catorze (14) o total de consoantes da língua Zuruaha (b, d, g, h, j, k, m, n, 

                                                             
Deni, que, segundo me contaram, são cheios desse bichinho dentro do corpo por conta de mordida de um 

tal inseto que quando pica dói bastante e elas estavam acostumadas a retirar isso da pele deles. Na hora 

lembrei dessa picada que levei no barco, parecia que algo me furava. As enfermeiras retiraram o bicho da 

minha pele com pinça sem ajuda de nenhum anestésico. O medo era quebrar o bicho no meio do caminho, 

mas deu tudo certo, ele saiu inteiro. Elas cutucaram um pouco mais para saber se não havia outro. A minha 

recuperação foi rápida, minha pele voltou ao normal rapidamente. Custei a acreditar no que havia 

acontecido, mas dei graças a deus por não ter que me submeter a uma raspagem cutâneas para saber se era 

leishmaniose.   



105 

 

 

 

 

 

r, s, t, w, x, z). Depois de um tempo de convivência, ficou nítido que os Suruwaha não 

pronunciam nem o ‘V’ e nem o ‘L’. O ‘V’ tem som de ‘B’ e o ‘L’ tem som de ‘R’.  

 

3.2 Assistência integral, quarentena e tratamento assistido 

 

Com a partida do barco, inicia-se a contagem do tempo de quarentena da equipe 

recém-chegada que perdurará por dez dias. Essa pausa da equipe na Base considera o 

período biomédico para o desenvolvimento de uma doença (cerca de duas semanas). O 

cuidado da quarentena é essencial para evitar a proliferação de enfermidades no Jokihi, 

já que é considerado possível desenvolver alguma patologia durante o trajeto fluvial.  

 A Base do hahabiri é toda construída em madeira, possui três grandes quartos 

para abrigar indígenas Suruwaha em tratamento e equipes das instituições (DSEI e 

FUNAI) e outro quarto menor, que abriga a cabine da radio regional e o chefe do posto 

(FUNAI). Há uma grande sala e uma grande cozinha equipada com utensílios. Há 

armários embutidos para guardar mantimentos. Duas grandes mesas, uma na cozinha e 

outra na sala. Todos devem realizar as refeições juntos, sendo isto obrigatório, não só 

para garantir a proteção e a reciprocidade no grupo, mas também para facilitar os serviços 

domésticos, pois não é permitido deixar nenhuma limpeza para depois nas condições da 

floresta, onde qualquer comida menos embalada é logo invadida por insetos e outros 

seres. Havia uma sala menor abrigando os remédios. A bomba d’água da Base funciona 

através de energia solar, por isto, a equipe deve evitar consumir constantemente a energia 

do local com baterias de celular e outros equipamentos.  

Em 2017, teve início a construção de outra casa no local para abrigar remédios e 

vacinas, contemplando uma demanda das equipes de operacionalidade, que reclamam da 

conservação das vacinas no trajeto Lábrea – Base - Jokihi. Este local passou a funcionar 

após minha saída de Lábrea, inclusive, com o cultivo de hortas necessárias, pois antes as 

equipes só podiam contar com os poucos dias perecíveis dos preciosos vegetais que 

traziam de Lábrea para o preparo do alimento. A Base também possui um porto na parte 

inferior por cima das águas do Riozinho. Uma grande escada de perigosa inclinação leva 

quem chega no porto até a casa. 



106 

 

 

 

 

 

A quarentena do Riozinho é tempo suficiente para nos remeter a um determinado 

estado de ansiedade. Ficamos muito tempo parados cumprindo uma rotina entediante. 

Quando há momentos de interação, costuma trazer benefícios para todos na quarentena, 

mas sentimos limitações de convívio com o ambiente externo da Base, principalmente, 

devido a quantidade de pium no local na beira do Rio. 

Quando o isolamento no ambiente interno extrapola nossas condições, 

redobramos as roupas para nos proteger dos insetos e assim conseguimos interações com 

o ambiente externo, extremamente rico em espécies que habitam a região amazônica. 

Macacos gigantes (“macacos barrigudos”) nos acompanham em cima das árvores as 

pequenas voltas no espaço resumido da Base. Várias são as situações em que percebemos 

os animais em comunicação conosco. Parte dos macacos pareciam simpatizar com a nossa 

presença, outros pareciam reclamar. Durante as manhãs, era possível perceber que nos 

acordava, chamava para o mundo exterior da Base. A comunicação entre eles é alcançada 

por todos do ambiente: falam alto, respondem mais alto. Brincam entre eles, brigam entre 

eles. O eco profundo dessas interações na floresta nos leva a prestar intensa atenção ao 

ambiente natural.  

O tempo da quarentena na Base possui momentos de reflexão sobre as espécies e 

também sobre suas racionalidades. Os acontecimentos com os animais que rodeiam o 

local estavam sempre em pauta nas equipes. Haviam histórias sobre onças que visitam 

determinados locais por lá durante a noite, versões que são rebatidas como lenda ou 

estórias por alguns da equipe para os que juram ter visto. No rebate, os profissionais 

afirmam que as onças fogem dos humanos, assim, elas não iriam até a Base. Uma 

impressão importante para pensar corredores ecológicos. Como a Base foi construída nas 

Terras Hi-Merimã, havia sempre alguma “trolagens” de alguém com aqueles que 

possuíram vínculos ancestrais de conflitos com os Hi-Merimã.  

O indígena Suruwaha que necessita de atendimento primário mais prolongado 

costuma ficar em tratamento na Base junto com um ou mais acompanhantes. Até 2017, 

os Suruwaha não aceitavam remoção para a Casa de Saúde Indígena (CASAI), nem no 

município de Lábrea, nem em Porto Velho. Não menos importante é considerar a 

dificuldade do tratamento controlado por medicação devido ao complexo sistema do 

tempo dos Suruwaha e questões de tradução desse sistema, assim, o tratamento assistido 



107 

 

 

 

 

 

na base torna-se fundamental. Para os Suruwaha, todos os momentos do dia são 

diferentes, por isso, são denominados por termos bem distintos. Às 11: 30 é um tempo 

muito diferente das 11:40min, ou das 11:45min, em vista de todas as questões 

ecossistêmicas definidores dos instantes. Gunter Kroemer (1994, p. 87) nos ofereceu um 

relógio Suruwaha, registrou: o meio dia (gauriyamari); às 15 horas (maijanawari); a tarde 

(maijanaudari); o pôr-do-sol (maseki teixiri), além de outros períodos que os Suruwaha 

identificam mediante o “movimento de rotação do sol ao redor da terra”. O mesmo autor 

esclareceu como é pensado este movimento: o sol caminha até a zênite (o alto do sol, no 

pico do céu em linha reta da observação), que é o meio dia.  

Ficou nítido que a estadia na Base era encarada como benéfica na visão Suruwaha, 

pois no Riozinho tem mais espécie de animais e, assim, eles têm mais chances de caçar 

antas e outras espécies para alimentar todo o povo. O Hahabiri tem águas profundas 

capazes de dar aos Suruwaha peixes maiores e de múltiplas espécies. A pesca artesanal 

no igarapé com o veneno de Timbó garante peixes menores, mas o volume e os tipos da 

pesca do Riozinho costuma ser a preferência quando podem escolher, de modo que 

barquinhos de motor rabeta, gasolina, anzol, redes, o local da Base, entre outros, são 

elementos trazidos pelas entidades nacionais que vem a possibilitar a pesca abundante. 

Assim, os objetos disponíveis e necessários para a prática médica na região Suruwaha 

transformam-se em instrumento prático indígena para obter as proteínas diárias.  

As redes de pesca fabricadas por indígenas misturados das equipes também têm 

chamado atenção deles, uma vez que conhecem locais abundantes de espécies. Diante de 

um cenário próximo de grandes construções, a tecnologia da pesca tem facilidade os 

momentos de escassez no território do Jokihi. Homens em tratamento na Base sempre 

estão acompanhados de outro homem (um irmão, um cunhado) que possa exercer 

atividade de caça e pesca. Esses momentos são únicos na tediosa estadia na Base, 

podemos acompanhá-los e nos movimentar percorrendo vários quilômetros pelo rio 

visitando entradas de igarapés e toda riqueza florística da região. Em duas ocasiões, 

percebi a história de rapazes indígena Suruwaha explicando sobre grupos antigos que 

habitavam numa dada região deserta de entrada dos igarapés. Eles falam dos grupos 

ancestrais Dawa que perderam território no passado. 



108 

 

 

 

 

 

Por todo tempo na Base, acompanhei a presença de indígenas Suruwaha levando 

grande quantidade de carne ou de peixe para as malocas no Jokihi. Eles realizam a 

defumação da carne para que ela dure vários dias até ser consumida. Pude presenciar a 

caça de anta e o preparo da carne pelo chefe de maloca, Giani, que esteve conosco na 

Base durante cinco dias. Depois de caçar duas antas, ele separou os pedaços delas e 

realizou a defumação da carne numa grande fogueira num processo que durou três dias. 

Todas as partes foram aproveitadas, cabeça e pênis da anta são também importantes para 

a degustação e para ser oferecida a alguém especial23. Nauhyru significa preparar a caça 

para um parente próximo. Fiquei intrigada se aquela carne duraria saudável até o destino 

final e consumação pelos parentes na aldeia. Muito feliz com a conquista da caça, Giani 

passava a confiança de que aquela seria a grande refeição que chegaria para a aldeia. 

Depois que as carnes estavam torradas, o indígena preparou grande cesto de palha 

(wirana) para armazenar e carregar o produto. 

Ao comentar sobre a ajuda na caça das antas de um funcionário (misturado: 

branco/Apurinã), o chefe Giani revelou ser ele um Jadawa. Esta foi a primeira vez que 

percebi o uso do termo Jadawa, mas sendo referido a um não Suruwaha. Portanto, a 

concepção da palavra não faria sentido puramente endógeno.  

O período de quarentena na Base foi comentado sob diversos ângulos pelos 

profissionais médicos cubanos24 do DSEI-Médio Purus, as conversas repassavam a 

                                                             
23 Os Suruwaha não denominam os órgãos similares nos seres em geral com o mesmo nome e nem pro 

mesmo gênero. Nos humanos, o pênis é chamado de (iri) iximi, a cabeça iniaky. O olho de um homem é 

chamado zubiri e o de uma mulher é zubini. 
24 Aproveito para registrar aqui um pouco do que me foi dito pelos médicos cubanos do DSEI por intermédio 

da minha curiosidade em saber sobre o sistema em que vivem e realizar comparações com os médicos 

brasileiros. Em Lábrea, muito era comentado sobre a disponibilidade dos médicos cubanos, diziam que os 

cubanos procuravam equilíbrio entre ter renda e atender paciente onde quer que esses pacientes estivessem. 

Já os médicos brasileiros procurariam as melhores vantagens profissionais e não estariam dispostos a 

realizar viagens de atendimento nas condições do DSEI. Por este motivo, o Estado brasileiro considerou 

contratar médicos de fora.  
Os médicos cubanos concordavam com as vantagens recebidas pelo governo de Cuba para “liberá-los” de 

trabalhar no Brasil, pois, segundo eles, a Revolução Cubana teria alavancado vários elementos em Cuba, 

principalmente, com saúde e educação gratuitas e de qualidade. Para eles é extremamente natural serem 

cobrados pelo governo de Cuba pelas vantagens recebidas enquanto estudantes, para que outros jovens no 

país pudessem obter os mesmos direitos, reproduzindo, assim, um sistema coerente. Os médicos cubanos 

explicaram que o governo brasileiro paga a Cuba 11 mil reais pelo trabalho de cada médico cubano no 

Brasil e, deste valor, o médico cubano recebe o total 5 mil reais. A consciência socialista demonstrada pelos 

profissionais justificava e desmontava qualquer crítica dirigidas ao sistema cubano pelos brasileiros que os 

acompanhavam nas expedições. Os cubanos também afirmavam o nível da educação em Cuba e do 



109 

 

 

 

 

 

preocupação com as sequelas desse confinamento, uma vez que a equipe entende que ali 

devem permanecer por alguns períodos do nascer do sol. Os médicos alegam que 

tratamento mental ou espiritual é importante para quem passa longo período de 

isolamento e aconselham que as equipes estivessem atentas as suas saúdes no período do 

descanso (trabalhávamos 60 dias por 30 dias de folga). A ansiedade em chegar logo no 

Jokihi e ficar junto aos Suruwaha longe do confinamento e dos piuns da Base agravava 

as condições mentais da quarentena. Depois de um tempo, podemos confirmar as 

previsões dos médicos cubanos sobre as consequências do isolamento que vão 

aparecendo.  

São poucos os profissionais de saúde que desejam passar pelas condições do 

isolamento, muitos saem da quarentena declarando que não irão mais “passar por aquilo” 

(quarentena). Por outro lado, quando saem do Jokihi, os profissionais de saúde costumam 

dizer que querem voltar. Em 2020, quando fui surpreendida com a obrigação da 

quarentena devido a Pandemia da Covid 19, passou um filme na minha cabeça, e dessa 

vez não havia tempo determinado. Bateu a angustia de saber que eu estava prorrogando 

tempo de isolamento. Atualmente cresce uma discussão importantíssima sobre os efeitos 

deixados pelo Covid e as condições sindêmicas da Pandemia. 

 

3.3 A entrada da equipe no igarapé Jokihi 

 

Com o passar da quarentena, as equipes organizam mantimentos e medicações 

para seguir viagem de voadeira até o Igarapé Pretão. Dependendo da época do ano, essa 

viagem pode durar um dia inteiro, pois o trajeto pelo igarapé Jokihi é bastante tortuoso. 

A água rasa, os galhos e as árvores caídas dificultam a passagem. É preciso portar terçado 

e motosserra para se chegar ao destino. Há registros de alguns acidentes complicados no 

local com pessoas das equipes de saúde gravemente feridas.  

A organização para uma expedição de saúde Suruwaha soma diferentes esforços. 

Normalmente, ficam plantonistas na TI, uma enfermeira e uma técnica de enfermagem e 

                                                             
conhecimento médico por lá, dizendo que a medicina era constantemente dialogada pela maioria em 

qualquer local do país, seja numa fila de atendimento ou num bar da esquina.  



110 

 

 

 

 

 

três homens (do DSEI e da FUNAI). Estes últimos reversam as funções de piloto e 

copiloto de voadeira e pescadores (e também caçadores), além de, quando é chegado a 

hora da entrada na aldeia, um dos homens deve permanecer na Base, pois esta não pode 

ficar sozinha (isto por lá quer dizer: só com mulheres), enquanto que os outros dois 

seguem com a equipe para a TI.  

 Quando chegamos na entrada do Igarapé Jokihi, o motor HP 70 utilizado no 

trajeto do Riozinho é substituído por um de 40 HP (até por um de 20HP, a depender do 

volume d’água). Muitas vezes se faz necessário descer do barquinho e empurrá-lo, pois o 

motor pode ficar entalado em paus e galhos devido à escassez de água. O capitão precisa 

ter muita força e os tripulantes também. Árvores gigantes caem no meio das águas do 

Jokihi, por isso, a utilização da moto serra para abrir passagem é uma constante. A 

performance dos indigenistas que conduzem as viagens causa confiança nas equipes. Por 

toda essa dificuldade, gastamos o dia todo até chegar no posto de saúde no Jokihi. A 

voadeira também realiza algumas pausas nas margens do igarapé para a refeição dos 

tripulantes, uma refeição com “molhinho” de pium: ou usamos as mãos para segurarmos 

pratos e talheres ou para afastar a quantidade de pium que invade a voadeira com o motor 

desligado. 

Quando adentramos no igarapé Jokihi na primeira expedição, logo avistamos 

indígenas por todas as partes em cada esquina de curso d’água que atravessávamos. Em 

cada esquina havia dois homens Suruwaha lado a lado às margens do igarapé em posição 

praticamente imóvel, com os rostos pintados de vermelho em listas horizontais e 

ornamentados com indumentárias lindamente impecáveis. Vamos atravessando o trajeto 

e vai aparecendo mais dupla de indígenas imóveis sentados às margens do Igarapé. Mas 

eles não acenavam, não nos encaravam, parecia que ninguém estava passando ali. 

Seguimos observando encantados com aquelas posturas que projetavam imagens belas, 

incríveis, quase surreal. 

Comecei a fazer perguntas a todos que estavam na voadeira e também ao professor 

Miguel Aparício, que informou ser um “ritual de boas-vindas”, e se preocupava em 

reconhecer quem eram os indígenas do caminho, pois fazia oito anos a última vez que 

esteve no Jokihi. Olhava um a um e dizia: “não estou reconhecendo”. As enfermeiras 

mais experientes no atendimento Suruwaha se entreolharam inicialmente e pareciam bem 



111 

 

 

 

 

 

assustadas com o que viam, como se fosse a primeira vez que estivesse presenciando 

aquela recepção. O assistente da FUNAI indagava se poderia ser ritual de caça, pesca ou 

reclamação. Após um tempo de convivência com os Suruwaha, entendemos que eles 

sabem sobre todos que irão chegar no Jokihi, pois são informados e podem delegar para 

a não entrada de alguém na Terra Indígena. Contudo, existem fatores dos quais não 

comentam, não explicam, pois só interessa a eles.  

Após a chegada no mini – porto (altamente tradicional) do Jokihi: o desembarque 

na areia do igarapé, recebemos as boas vindas dos anfitriões que nos esperavam diante do 

posto de saúde local. Eram os mais velhos, em sua maioria, chefe de malocas. Nas falas 

percebi o contraste da chegada após a recepção silenciosa dos indígenas no caminho. Eles 

nos receberam bem falantes, fizeram várias perguntas: “tem pai? Tem mãe? Tem filho?”. 

Um deles perguntou se eu era de Lábrea, e respondi: “Recife”. As enfermeiras 

conversavam com eles com intimidade de quem conhece, cuida e acompanha. Enquanto 

os Suruwaha nos recebiam no Jokihi e com a ajuda deles, a equipe inicia a instalação dos 

pertences no posto de saúde. Organizam todos os itens necessários para a estadia de duas 

semanas no local: panelas, fogão, mantimentos, entre outros. 

Este posto de saúde quase à beira do portinho era chamado pelos Suruwaha de 

“maloca Bânia” (e poucas vezes chamavam de “casa rádio”), fazendo uma referência 

interessante do convívio deles com a técnica de enfermagem, Vânia, que os acompanhava 

há anos, desde que não havia posto de saúde no Jokihi e se hospedava nas malocas. Agora 

“Bânia” tinha uma maloca só dela. Esse também era um bom argumento para se 

aglomerarem diariamente no local, pois, afinal, era a residência de uma pessoa que eles 

conviveram como família nas malocas.  

Ainda na chegada, quando há indicação de possível manifestação de doença, 

enfermeiros e técnicos seguem rapidamente para as malocas antes de anoitecer. Eles 

carregam lanternas procurando os sintomas da doença e vão munidos de medicações para 

combater a verminose. Quando é necessário, retornam no noutro dia para as malocas na 

procura dos indígenas que não foram localizados no dia anterior. Geralmente o contato 

com todas as malocas é realizado nos dois primeiros dias de atendimento, depois 

estacionam por mais cinco dias no posto de saúde. Após o total de sete dias no Jokihi, 

voltam para a Base onde permanecem por dez dias antes de realizar a última entrada no 



112 

 

 

 

 

 

Jokihi seguindo o mesmo roteiro da primeira entrada. Após a segunda e última entrada, 

retornam mais uma vez para a Base para esperar o barco vir de Lábrea trazendo uma nova 

equipe e realizar uma nova troca de equipe. 

O momento da minha primeira entrada no Jokihi ficou ainda mais marcante em 

vista da reação do antropólogo, Miguel Aparício, ainda enquanto estávamos 

desembarcando os nossos pertences no posto. Após uma conversa breve com um dos 

indígenas que nos recebeu, o antropólogo se distanciou um pouco e sentou num tronco 

de árvore e começou a chorar. Fui saber com ele o que houve e ali eu comecei a perceber 

onde eu estava. Miguel dizia que a maioria dos seus amigos Suruwaha, do tempo em que 

conviveu com eles durante 18 meses, teriam falecido vítimas do veneno do Timbó. A 

tristeza do professor Aparício passou a ser um alerta sobre as vulnerabilidades enfrentadas 

por um etnógrafo. Nos conduz a pensar sobre o local do antropólogo, que sente 

profundamente, como qualquer ser, os laços do convívio. Entre afetos e o arrependimento 

do afeto, Aparício situava os porquês de seus estudos posteriores, explicando situações 

diferenciadas e seguras dos laços do convívio entre os Banawa. E disse-me: “não se 

apegue, você vai chorar”.  

Aos poucos o professor Aparício foi reconhecendo os adolescentes que estavam 

imóveis no curso do igarapé, pois, segundo ele, os adolescentes Suruwaha haviam 

crescido bastante, o que dificultou o reconhecimento no primeiro momento. Anos depois, 

tive essa mesma impressão quando li a última produção de Aparício entre os Suruwaha 

(Aparício et al., 2023), pois demorei a reconhecer os homens Suruwaha das fotografias 

do livro, pois eles eram as crianças de 2016 e 2017. 

Podemos inferir que as expedições de saúde condicionam os indígenas isolados a 

uma vida de contato com os Jaras. Eles conhecem os dias em que as equipes de saúde 

mantêm estadia no interior da TI, bem como, as épocas das trocas das equipes e o período 

de quarentena em que passam na Base localizada no Riozinho. Eles contam com os dedos 

identificando quando vamos voltar: maske (1), maske, maske (1+1), maske, maske, maske 

(1+1+1) ...”. O movimento dos Jaras no Jokihi certamente leva os indígenas a mudar 

calendários e outros aspectos da vida tradicional, tornando-se prejudicial ao cotidiano 

étnico do qual estão acostumados. Para exemplo de como os Suruwaha não desejam o 

contato assíduo com as equipes, podemos citar a solicitação realizada no passado por 



113 

 

 

 

 

 

parte dos indígenas para que a FUNAI mudasse o local da antiga base (amoá), que se 

localizava bem próximo da entrada do Igarapé Pretão, por isto, construíram outra Base 

no Riozinho. Em conversa com o indígena Kakwei, foi dito que o DSEI pode ser chamado 

pela rádio do posto do Jokihi para tratar algum doente e isto é algo que os Suruwaha não 

querem que modifiquem. No entanto, não existiria a necessidade de entradas constantes 

e marcadas de equipe nas malocas quando não existe algum problema de saúde na aldeia. 

Remédios para combater a verme, por exemplo, podem ser fornecidos em apenas uma 

entrada, não há necessidade de entradas a mais apenas para produzir informações.  

Outro fator que não é visto com bons olhos é o lixo gerado na aldeia pelos Jaras 

durante o tempo de visita de saúde no Jokihi. Ter determinado um canto onde os Jaras 

possam juntar os lixos e onde possam fazer suas necessidades não pareceu suficiente. 

Quando saem do Jokihi, uma embarcação carrega o lixo gerado para ser incinerado na 

Base. Contudo, nem sempre estão dispostos a seguir essa regra e são várias as 

reclamações quando os Jaras resolvem pôr fogo no lixo no Jokihi. O odor de enlatados 

queimados incomoda os Suruwaha e os seres do entorno. A profundidade da relação dos 

Suruwaha com o ambiente cósmico - natural é absorvida de uma forma muito rasa pelos 

Jaras. Tal racionalidade baixa dos Jaras tem levado os Suruwaha a serem alheios a 

educação ensinada pelos brancos, apenas aproveitam do que eles trazem para o benefício 

do próprio modo de vida.  

O desencontro do interesse do objeto “saúde” entre indígenas e Jaras é um fato 

que atende a uma lacuna fronteirística, epistêmica, e nos ajuda a pensar caminhos que 

adotem “paradigma diferente” daqueles advindos dos moldes coloniais. Sob o domínio 

de uma consciência antropológica subalterna, pensamos as diferenças conceituais 

estabelecidas no processo de saúde que atende aos Suruwaha. A análise reflete uma 

concepção indígenas de saúde determinada pelos aspectos socionaturais, enquanto que os 

profissionais da saúde acabam por mecanizar o atendimento, menos por não se esforçar 

em compreender para admitir um universo particular cosmológico, mas porque as 

técnicas da Biomedicina são desarranjadas com outros universos que não seja da cultura 

ocidental.   

 

 



114 

 

 

 

 

 

3.4 Atendimento primário no Jokihi 

 

No dia 26 de novembro de 2016, Kakwei procurou o posto de saúde dizendo que 

o filho estava com malária (citou a doença em bom Português). As enfermeiras tomaram 

a frente na conversa e explicaram ao Kakwei que não era malária, mostrando resultados 

de testes rápidos. Diante das explicações, Kakwei mostrava manter dúvidas a respeito, 

pois os sintomas da malária lhes eram conhecidos. E certamente o indígena combinava 

as impressões sobre sintomas e aparecimento da doença. As enfermeiras afirmavam que 

há tempo o Jokihi não era atingido por epidemia da malária, contudo, diante da 

informação de Kakwei, a equipe saiu para procurar sintomas de doença nas malocas.  

Numa das malocas, uma menina de 5 anos, Diamuri, foi encontrada tremendo do 

frio da febre. Os parentes colocaram-na próximo ao fogo da fogueira na tentativa de 

aquecê-la. Pensei em arranjar um pano para cobri-la, andei pela maloca para ver se achava 

algum. Pensei em tirar a camisa para enrolar a menina, mas, fiquei temerosa com indícios 

do entendimento Suruwaha sobre feitiço e doença em situações epidêmicas e já havia 

sido alertada sobre a permuta de objetos e vestimentas no Jokihi; e sobre a minha 

participação direta nos atendimentos. Além do mais, os Suruwaha contam algumas 

histórias a respeito das doenças trazidas pelos Jaras para o Jokihi. Neste caso, o fato de 

os pais de Diamuru não ter procurado o posto de saúde para atender a filha gerava 

questionamentos.  

A mãe de Diamuri, Uniai, estava grávida e tinha outros quatro filhos, Diabi, 

Pihimia, Bahuhuni, Jamiadi25. Os pais estavam preocupados com a situação da filha, mas 

os outros da maloca não se importavam muito com a situação. Até que a menina começou 

defecar líquido com sangue. Eles me olhavam pedindo Kuhy (remédio), como se os 

remédios dos brancos tivessem o poder de curar aquele mal. Nessa altura, eu já estava 

entrando em desespero esperando as enfermeiras retornar de outra maloca para atender a 

menina26. De repente, Diamuri começou a convulsionar, então, a mãe, nervosa, passou a 

                                                             
25Diabi, Pihimia, Bahuhuni, Jamiadi. A escrita da tese segue a norma ortográfica da língua Zuruaha, 

utilizada pelo DSEI nos registros. Ouvi as seguintes fonéticas dos nomes citados anteriores: Dibi, Pihime, 

Bahuni e Kesi. 
26 Neste dia o auxiliar de campo da FUNAI chamou-me no canto para falar a respeito da minha reação 

desesperada em meio a situação de doença dos Suruwaha. É importante esse comentário no que concerne 



115 

 

 

 

 

 

dar-lhe tapas fortes no rosto, no intuito de impedir um desmaio. Chamei o pai da criança 

para levar a menina comigo até o posto do DSEI. Nesse tempo, eu não sabia andar 

minimamente pelo território Suruwaha, havia me perdido certa vez nos caminhos das 

malocas, pois o território Suruwaha é muito diferente de uma Terra Indígena aldeada, 

pois são grandes malocas separadas na floresta à grande distância uma da outra. A mãe 

ordenou aos gritos que o pai levasse a menina até o posto. O pai, então, colocou a menina 

nas costas e pegou rapidamente um caminho diferente do que eu reconhecia, seguiu 

andando rápido pela floresta. Fiz um enorme esforço para acompanhá-lo e não me perder 

no caminho.  

Até que chegamos no posto. O pai da menina dizia: “Diamuri, morreu”. A 

enfermeira segurou a criança no braço e iniciou os primeiros socorros. Banhou Diamuri 

na água limpa do igarapé e deu dipirona para baixar a febre. Também deu soro e a 

alimentou com arroz. A menina voltou a ter convulsão mais duas vezes enquanto estava 

sendo atendida. A equipe chegou a pensar em pedir remoção de Diamuri para Lábrea. 

Depois de todos os procedimentos tomados, a enfermeira deitou com a menina na rede, 

balançando levemente até a febre baixar. Quando o pai da menina viu a equipe 

alimentando a filha e percebeu que ela estava melhorando, se ausentou dizendo que iria 

pescar. Os Jaras presentes no posto, ao ver o pai se ausentar da companhia da filha doente, 

passaram a criticá-lo. No entanto, era fácil entender que ele desejava com a pesca garantir 

o alimento dos filhos e não os ver envolvidos com doença. Ele entendia que o arroz dado 

a Diamuri havia fortalecido a filha, compreende a relação com os alimentos e seus 

espíritos donos.  

O povo Suruwaha possuir área de zoneamento onde várias espécies de sementes 

são cultivadas num avançado sistema da policultura: talas de abacaxi são fixadas bem ao 

lado das talas de cana, mandioca e de milho, numa mistura de cultura que parece dar 

muito certo, se se avaliar o gosto e o tamanho dos frutos que coletam (sem agrotóxicos 

                                                             
a participação de um antropólogo junto a equipes de saúde acostumadas a prática de intervir em situações 

de saúde e doença. O auxiliar estava certo. Reações emotivas embaraçam o trabalho e influenciam 

negativamente as impressões dos indígenas a respeito da cura e da gravidade da problemática. Assim como 

médicos e enfermeiros, o antropólogo da saúde deve manter-se tranquilo durante o atendimento. Esse é 

mais um ponto de reflexão sobre o local do antropólogo e das trocas de aprendizado que desafiam o próprio 

local de observador participante. 



116 

 

 

 

 

 

industriais); ervas de fino sabor que atenua a delícia de um caldo; e a mandioca de textura 

e sabor legítimo. Entretanto, os frutos da policultura Suruwaha são oferecidos por época, 

de forma que sempre estão com deficiência de alguma vitamina ou proteína. Os 

prontuários de saúde comentam sobre a baixa estatura e peso dos indígenas, 

complementarmente, era comum ouvir as enfermeiras do DSEI argumentarem e 

lamentarem a quantidade de pessoas que adoeciam por condições desastrosas de 

vulnerabilidade alimentar. Os médicos cubanos que visitavam o Jokihi registram os 

défices de vitamina complexo B e de carboidratos entre os Suruwaha. Eles sugerem que 

o DSEI encontre condições de introduzir o arroz; a aveia, para papa; e o cultivo de outras 

frutas, a exemplo da acerola.  De acordo com Paul Farmer (2013), a comida é o centro da 

saúde. Somos o que comemos, nos transformamos e evoluímos a partir dela. Não é 

possível vencer problemáticas de saúde com escassez de alimento ou consumo baixos de 

recursos proteicos.  

Na conjuntura socionatural das questões de saúde e bem viver Suruwaha, é 

essencial considerar o sistema de troca no Jokihi entre indígenas e trabalhadores, pois ele 

movimenta múltiplas questões que estão entrelaçadas no bem estar do grupo: econômicas, 

produtivas, patrimoniais, afinidades, etc. Como sabemos, as formas de sustentabilidade 

dos coletivos Dawa envolveram um antigo sistema de trocas entre os grupos (subgrupos) 

que ocupavam igarapés vizinhos. A dissolução desses grupos com o refúgio dos 

sobreviventes para o isolamento no Jokihi é encarada pelos pesquisadores como fator 

elementar para o início do suicídio. De acordo com Miguel Aparício (2015, p. 317-318), 

a interrupção das redes de circulação não mais identificadas entre eles gerou 

problemáticas até então irreversíveis  

Estando no Jokihi exercemos a compaixão mútua para suprir necessidades. Os 

Suruwaha fornecem aos jaras os frutos e condimentos frescos, livrando o consumo 

periódico dos enlatados que são levados para garantir alimentação da equipe. Os jaras 

garantem uma alimentação periódica mais “massenta”, com nosso arroz, feijão 

improvisado, bolachas e também café. Há muito tempo essas trocas são realizadas no 

Jokihi, provocando uma interdependência no ambiente da floresta. O contato de 

dependência dos Suruwaha com o sistema nacional é um fato, apesar desse contato ser 

resumido com poucos Jaras. Eles experimentam da aquisição de objetos como anzol, 



117 

 

 

 

 

 

lanterna, pilha, faca, machado, lima, sabonete, camisa (que usam apenas para pescar) em 

troca dos produtos que fabricam, como de arco e flecha, zarabatana, cestos, rapé, cumbuca 

de barro e etc. Troca-se um (1) objeto por outro. Uma flecha pode custar uma caixa de 

anzol. Uma lanterna pode valer uma zarabatana. Um sabonete pode valer um pouco de 

rapé. Os Suruwaha recebem com muita alegria o interesse dos outros pelos seus artefatos 

culturais e simbólicos, gostam de explicar o processo de fabricação e os significados dos 

produtos fabricados, devolve as redes de relações com os outros que um dia foi cessada. 

Por outro lado, é preciso observar as condições temporais e de atividades dos indígenas 

para produção de artefatos, disse-me Dideru que não poderia fabricar Zarabatana naquele 

período porque precisava caçar.   

 A medição do valor é estabelecida pelos indígenas, mas há em muitos casos da 

interferência materialista dos Jaras. Um caso curioso movimentou o posto durante todo 

dia. Um moço Suruwaha queria adquirir a pinça de uma enfermeira, tendo lhe oferecido 

uma grande zarabatana em troca. O chefe do posto não gostou da proposta argumentando 

que era desproporcional. O moço Suruwaha respondia que não se importava (talvez com 

a opinião do chefe do posto), aquele objeto, que para o chefe do posto não era nada, 

representava para o indígena algo incrível, pois os Suruwaha não gostam de pelos, os 

retiram de todo corpo a todo instante. A enfermeira não estava disposta a realizar a troca, 

pois iria passar meses em expedição e não queria ficar sem o objeto. O chefe do posto, 

focado em sua lógica econômica, passou a provocar a enfermeira, dizendo que a pinça 

valia apenas uma “rapesada”. A enfermeira, por sua vez, disse que não aceitaria rapé, 

porque não teria o que fazer com o rapé que não consome. Em meio ao diálogo, o chefe 

do posto declarou impedir que o indígena pudesse adquirir o objeto metálico, informando 

os perigos que a pinça poderia acarretar na pele dos indígenas. Sem levar em consideração 

as determinações da fiscalização, o indígena passou a oferecer coisas maiores para a 

enfermeira, entendendo que ela estava achando pouco o que ele oferecia. Então, o chefe, 

indignado, deixou o salão do posto, adentrou no quarto, e saiu com uma lista de valores 

das trocas com os Suruwaha, era um papel que indicava determinação do órgão 

indigenista. A lista continha informação com valores das coisas na moeda real brasileira, 

de modo que as trocas devem seguir padrões econômicos, por exemplo, uma zarabatana 

média de dois metros custaria 80 reais e deveria ser trocado por objeto de valor 



118 

 

 

 

 

 

equivalente (por exemplo, por uma lanterna de ferro, que em Lábrea custa em média de 

80 a 120 reais); uma caixa de anzol matrinxã e uma de piau valem cerca de 40 reais cada 

uma nas lojas de Lábrea, podem ser trocadas por caixa de pilha no mesmo valor; a lima 

custava 19 reais e deveria ser trocada por pequenos cestos ou rapé. O rapaz que desejava 

a pinça permanecia alheio a lista do chefe do posto, concentrava-se a convencer a 

enfermeira e a lhe oferecer o que podia pela aquela troca. Até que o chefe do posto 

mandou encerrar o assunto com sua autoridade de polícia e as pessoas se dispersaram. 

 



119 

 

 

 

 

 

 

Foto 5: A zarabatana é um dos mais valiosos artefatos Suruwaha. 

 



120 

 

 

 

 

 

A valorização das equipes às matérias primas fabricadas pelos Suruwaha parece 

bastante benéfica se pensarmos na posição Jadawa dos Suruwaha. Por outro lado, 

envolve a circulação de produtos diferenciados daqueles das antigas trocas entre os 

grupos Dawa. As trocas entre os Suruwaha e os Jaras seriam importante objeto de estudo 

no campo da saúde. 

Voltando ao caso epidêmico de diarreia, durante toda a madrugada do dia 27 de 

novembro de 2016, vômitos, dores, diarreia e choros de criança movimentaram os 

profissionais de saúde no posto. Foi difícil descansar em meio a situação de doença 

estabelecida. Quando amanheceu, tudo ficou mais tranquilo e Diamuri finalmente se 

recuperou, a febre havia cessado. No dia 2 de dezembro de 2016, a diarreia parasitária 

finalmente alcançou-me. Senti febre e forte dor na barriga. Parece que ali se encerrava 

minhas caminhadas pelas aldeias no tempo da primeira expedição. Pude sentir todo 

desconforto que os indígenas e Jaras sentiram com aquela epidemia. Foram três dias 

deitada numa rede com muita diarreia em local onde não há banheiro e água encanada, 

precisando ir o tempo inteiro as margens do igarapé. Não conseguia comer nada, pois 

tudo que eu tentava ingerir fazia aumentar a forte dor. Toda equipe ficou doente. Sentimos 

uma condição única, os Suruwaha passaram a cuidar de nós.  

Os cuidados dos Suruwaha com quem fica doente junto com eles é citado por 

outros pesquisadores. No meu encontro com o professor, Miguel Aparício, ele fez questão 

de identificar os indígenas (vivos e mortos) que estiveram a cuidar dele quando enfrentou 

há alguns anos atrás uma epidemia de malária no Jokihi. Também devo agradecer o 

carinho da equipe de enfermagem: ferviam leite para que eu pudesse me alimentar, diziam 

que a atenção é o maior dos cuidados.  

Após dezenas de casos de diarreia na aldeia com a casa do posto lotada de 

pacientes, os indígenas começaram a diagnosticar o surto como consequência do caldo de 

tamanduá servido nas malocas. Disseram que o caldo foi preparado na maloca do Waba 

e consumida sangrando. Começou a surgir várias sugestões de como o surto poderia ter 

começado, desde a vingança do espírito do animal até o feitiço de alguém. Pode-se pensar 

também na relação de parentesco para diagnóstico proveniente de caça e consumo. Eles 

denominam “Tuxi” o espírito da diarreia que os assolam há muito tempo.  



121 

 

 

 

 

 

Kakwei discordou ter sido o caldo de tamanduá o causador do malefício, segundo 

afirmou, sempre tomam caldo de tamanduá e nunca deu problema. Muru completou a 

crítica do esposo, afirmando que o pai morreu com os mesmos sintomas depois da 

chegada dos brancos. Ela passou a mão na minha barriga (makawy) e depois na barriga 

dela, repetiu o movimento por três vezes, de modo a explicar que a dor de barriga passa 

de uma barriga para outra. Como foi dito, o caldo de tamanduá foi fornecido cerca de 

treze dias antes do aparecimento do primeiro sintoma no Jokihi, considerando o 

diagnóstico de alguns dos indígenas, podemos imaginar a manifestação da doença em 

duas semanas. 

Apesar da boa quantidade de informações geradas nos prontuários de atendimento 

de saúde, não é possível admitir uma pesquisa de dados totalmente suficiente a partir 

deles. Além das divergentes concepções de saúde evidenciadas nos instrumentos dos 

diagnósticos, há os quesitos da operacionalidade de saúde que devam ser consideradas. 

Até 2017, as enfermeiras não se sentiam à vontade para responder todos os 

questionamentos dos prontuários e deixam de relatar (e qualitativamente) procedimentos. 

Por outro lado, ouvi reclamações das profissionais enfermeiras sobre a quantidade de 

preenchimentos que devem compor a documentação do órgão e sobre os questionamentos 

dos prontuários para os preenchimentos, segundo afirmaram, não fazem sentido. Uma 

realidade no ambiente de saúde indígena refletida em Langdon e Ghiggi (2024, p. 90): 

“Em vez de articulação, os profissionais continuam seguindo os protocolos biomédicos 

sem adaptações ao contexto intercultural em que trabalham e às diretrizes de atenção 

diferenciada”.  

Por muitas vezes na floresta é necessário realizar procedimentos médicos 

urgentes, o que não era permitido ao profissional de enfermagem até o ano de 2017. 

Obviamente isto tem causalidade na ausência de uma quantidade de médicos suficientes 

na região do Médio Purus mesmo com as melhorias oferecidas pelo programa Mais 

Médicos com a atuação dos doutores cubanos em 2016 e 2017. As circunstâncias 

oferecidas nas questões de saúde e nas questões graves de saúde inferem a obrigação. 

Além do mais, é indiscutível que bons profissionais de saúde são formados com talento, 

e esse talento envolve o desejo da pessoa física em salvar, intervir nas condições de saúde 

e etc. Complementarmente, muitos profissionais atentam para a eficácia do órgão público 



122 

 

 

 

 

 

e, assim, acabam realizando as obrigações médicas. Em 2023, a Lei nº 14.737, incluiu o 

§ 5º “Em casos de urgência e emergência, os profissionais de saúde ficam autorizados a 

agir na proteção e defesa da saúde e da vida da paciente, ainda que na ausência do 

acompanhante requerido”.  

Pude acompanhar a situação de um jovem rapaz Suruwaha que pisou num terçado. 

O pé (dany) praticamente dividido entre o calcanhar e o resto. O corte foi profundo. O 

rapaz chegou no posto tarde da noite com o pé amarrado, choroso, solicitava ajuda da 

equipe de saúde. Estávamos eu, a enfermeira e a técnica de enfermagem, elas solicitaram 

que eu segurasse a lanterna pois iria começar ali mesmo uma “cirurgia”. Separaram todo 

o material que era preciso e que havia no local: agulha, linha, álcool, gaze e esparadrapo. 

Chegaram a falar de anestesia, mas esclareceram não ser permitido utilizar ali no Johiki 

naquela situação e nem muito menos poderiam estar ali operando o rapaz, já que não são 

médicas. Utilizaram anestesia tipo xilocaína. O rapaz estava perdendo sangue, sabíamos 

que qualquer locomoção para a Base Hi-Merimã iria demorar e daria no mesmo. Demora 

maior seria a remoção para o município de Lábrea ou para Porto Velho. Não hesitaram 

em começar o procedimento ali no posto do Jokihi. Um biscoito de chocolate foi utilizado 

como uma espécie de anestésico. O rapaz gritava, chorava e comia o biscoito como 

consolo. Aquele biscoito era algo desconhecido para ele, então gerava alguma 

curiosidade, além de uma diferença no paladar capaz de distrair a dor por alguns instantes. 

Em campo, somos aconselhados (uma determinação, na verdade) a não conceder 

alimentação com açúcar para os Suruwaha.  

Depois de passar a linha, a técnica de enfermagem isolou o pé do rapaz com gaze. 

Foi solicitado que ele ficasse no posto da aldeia para tomar medicamento controlado. 

Posteriormente, ele foi removido para a Base do Hahabiri onde permaneceu tomando 

medicamento anti-inflamatório. Incrivelmente o pé do rapaz foi sarando rapidamente, 

mesmo sendo um corte num local do corpo onde as bactérias atrapalham a recuperação. 

Ele nos agradeceu bastante por sua recuperação e a família dele também. Ali eu entendi 

o quanto são preparados os agentes de saúde na floresta. 

 É importante salientar que apesar das visitas médicas não serem assíduas, o 

contato via telefone possível na Base do Hi-Merimã durante os períodos da quarentena 

facilita o monitoramento dos médicos aos prontuários de saúde Suruwaha. 



123 

 

 

 

 

 

 

 

Foto 6: Partida do Jokihi rumo a Base Suruwaha no Riozinho. 

 

Na visão do coletivo Suruwaha, o atendimento médico que soma no sentido do 

Bem Viver esperado é aquele que pode contribuir parar sanar algumas dificuldades do 

cotidiano ou apresentar algo novo. Por exemplo, a chegada de um dos doutores cubanos 

do “Programa Mais Médico”, significou a alegria de ter um grande pescador presente no 

Jokihi, pois o médico era capaz de pescar peixes grandes durante o tempo de estadia para 

o atendimento. Ouvi de alguns indígenas sugestões para que o DSEI trouxesse de volta o 

médico para o Jokihi, “tatiza médico Lábrea”, de modo a pensar que havia alguma 

desconfiança no serviço das enfermeiras ou mesmo que estavam doentes. No pensamento 

Suruwaha, se eles ficam doente, os Jaras da saúde vêm imediatamente, pois sempre estão 

nas proximidades, então, era possível solicitar a presença do médico pescador a qualquer 

momento. A insistência foi tanta que o DSEI enviou um médico (também cubano) que 



124 

 

 

 

 

 

não encontrou sintomas de doença (epidêmica), mas algumas rejeições do tipo: “esse 

médico não”. Não estavam doentes, mas estavam seguindo as impressões da prevenção 

na intenção de garantir junto ao médico mais proteína para o coletivo.  

Caso similar de exigências por parte dos Suruwaha ocorreu em outro momento, 

quando, ao ser interrogado sobre pedido de receber uma voadeira igual ao barquinho de 

alumínio a motor do DSEI e da FUNAI, o indígena ameaçou chamar a JOCUM de volta 

pela rádio do posto, sugerindo que a entidade evangélica não fosse negar tal pedido. A 

limitação orçamentária do DSEI acaba por inferir lembranças de quando eram 

convencidos a algo pelas entidades missionárias com suas condições financeiras.  

Os Suruwaha não distinguem agentes de saúde e servidores da fiscalização, as 

reclamações são reportadas a todos os Jaras que encontram no posto de saúde. Tudo que 

os Suruwaha solicitam para os servidores de campo é informado aos servidores da FUNAI 

e do DSEI em Lábrea, mas nem sempre o retorno destas solicitações é positivo. Os 

profissionais de campo do DSEI sentem dificuldade em abastecer com o próprio bolso as 

demandas Suruwaha por coisas de Jara, apesar das trocas funcionar bem entre indígenas 

e profissionais, nem sempre é possível atender a todas as encomendas. Em reuniões de 

equipe, os profissionais solicitavam aos superiores que a ajuda governamental pudesse 

chegar até os isolados com todo cuidado que se deva ter com as realidades. Os indígenas 

Suruwaha da geração de hoje trabalham muito com produção de rapé e artesanato para 

obter coisas que já estão incorporadas no dia-a-dia, articulam para que o sabonete sempre 

chegue ao Jokihi junto com a equipe de Jaras que aportou para o atendimento.  

 

3.5 O atendimento secundário no Jokihi 

 

Além do atendimento primário com as visitas regulares e troca de equipes, há uma 

outra ação de saúde que ocorre periodicamente com duração total de vinte dias, abarcando 

o atendimento médico e odontológico; a aplicação de vacina; e a borrifação para o 

controle vetorial do mosquito anofelino (transmissor da malária) e do flebótomo 

(transmissor da leishmania tegumentar). Trata-se de uma espécie de atendimento 

secundário, pois substitui as ações realizadas pelos municípios, já que é regra do 



125 

 

 

 

 

 

Subsistema de Saúde Indígena a articulação com o serviço do Sistema Único de Saúde 

(SUS) no atendimento secundário de saúde. Entretanto, como sabemos, por todo Brasil, 

ainda existe uma série de complicações entre o planejamento nacional da saúde e setores 

da saúde municipal, como as verificadas em 2017 no município de Lábrea. Além do mais, 

os Suruwaha, como foi dito anteriormente, são resistentes ao encontro de profissionais de 

saúde nos municípios, o que tornou necessária a criação de uma ação expeditiva de saúde 

a mais, denominada “atendimento multimédico”.  

O atendimento multimédico é programado para ocorrer nos períodos de maior 

volume d’água no Riozinho, pois o barco comportando pesados maquinários precisa 

estacionar na Base. Em 2017, transportava-se de voadeira todo um consultório 

odontológico e máquinas de outras ações de saúde da Base do Hi-Merimã para o Jokihi: 

pesadas cadeiras, motores e bombas de veneno. Em 2024, obtive notícias de que as ações 

dos médicos odontológicos vêm sendo realizadas na Base27.   

Participei da expedição de saúde para o atendimento multimédico no Jokihi entre 

os dias 21/01/2017 a 08/02/2017. Além de mim, a equipe foi composta por um 

profissional médico; um profissional dentista; um auxiliar de dentista; uma vacinadora; 

dois ou três técnicos em endemias; a enfermeira e a técnica de enfermagem; um técnico 

indigenista e os coordenadores do DSEI e da FUNAI. Esse momento foi bastante 

tumultuado porque envolveu a estadia de muita gente no posto do Jokihi, gerando muita 

curiosidade dos indígenas e algumas reclamações também. A instalação do maquinário 

odontológico exige muito espaço e consumo de Diesel em motor barulhento, e isto 

incomoda os Suruwaha porque incomoda os sujeitos que são importantes para os 

Suruwaha (os outros seres).  

 

                                                             
27Fontes institucionais informou entender a urgência do atendimento secundário para os Suruwaha, assim, 
foi realizado, entre os dias 21 e 26 de novembro de 2018, uma expedição que envolveu a articulação do 

SESAI, DSEI, FAB e Associação Doutores Sem Fronteira, com fiscalização da FUNAI, mobilizou um 

barco, um helicóptero e um avião da força aérea, transportando equipamentos e pessoas para o tratamento 

secundário odontológico, que veio a ocorrer na Base da FUNAI no Riozinho, onde foi montado um posto 

odontológico temporário. Sobre esta ação, o portal do SESAI informou que todos os 154 indígenas 

Suruwaha passaram por avaliação odontológica no mês de abril de 2018. Entretanto, este total de 154 

indígenas foram contabilizados até janeiro de 2018, quando um surto de suicídio coletivo, iniciado por uma 

jovem vitimou mais quatro pessoas na TI (a moça, o pai da moça, o filho da irmã da mãe, e um amigo 

próximo). Foi informado que 40 indígenas receberam próteses. 



126 

 

 

 

 

 

3.6 O atendimento odontológico  

 

No serviço odontológico, enquanto acompanhei, as ações oferecidas se baseavam 

no arrancamento de dente e tratamento de uma cárie simples, mas outras demandas 

odontológicas não cabiam de serem realizadas por lá, pois não era possível garantir todos 

os combustíveis necessários para fazer funcionar os maquinários. As expedições de saúde 

estão sempre limitadas ao volume máximo exigido pelos transportes (barco e voadeiras). 

As próteses eram bem requisitadas pelos dentistas28, entretanto, havia pouco movimento 

para essa concessão. A possibilidade das próteses “impediria” algumas ameaças ao 

suicídio, pois os Suruwaha não suportam dor de dente e muito menos, também por 

questão de vaidade, ficar sem dente. Até o ano de 2017, verificava-se falhas na assistência 

odontológica, que, em se tratando de Suruwaha, são perigosas. Um chefe de maloca 

ameaçava consumir Timbó caso não fosse resolvido os problemas dentários que o 

incomoda. As ameaças Suruwaha do suicídio por motivo da dor de dente é antiga, 

conforme relata Gunter Kroemer (1994): “A mulher 38 (musy) se separou por algumas 

horas do marido (Gamuky) por causa da tentativa de suicídio provocada por uma dor de 

dente. Mas quando percebeu o estado crítico do marido, também tomou o veneno”29 

(Kroemer, 1994). 

Em vista de tudo, a demanda odontológica envolvia muitos diálogos entre os 

profissionais, dando a impressão de que o dentista era o eco da especialização médica em 

Suruwaha. Nesse sentido, o trabalho do odontólogo parece ser o mais monitorado, um 

monitoramento generalizado, que parte para a avaliação de pequenos detalhes (as vezes 

irrelevante) que quase sempre converge para uma crítica generalizada ao profissional. Na 

ocasião desta segunda expedição, o odontólogo alegava haver certa “implicância” contra 

seu ofício dentro do DSEI que em nada ajudava na necessária aproximação dele com os 

indígenas para o atendimento. Também solicitou que não só ele registrasse a ausência de 

alguns maquinários no DSEI, porque não se pode trabalhar apenas com ferramentas 

bucais “do mesmo tamanho”. Sobre este aspecto, as mulheres indígenas reclamavam de 

                                                             
28 Registros dos prontuários e narrativas dos profissionais de saúde.  
29Gunter escreveu Mosy e Gamoky, o que particularmente acho mais conveniente com a fonética. O casal 

sobreviveu a tentativa, mas, atualmente, só ela vive, Ele veio a ingerir o veneno letal noutra ocasião. 



127 

 

 

 

 

 

certa “brutalidade” por parte do odontólogo que acabava por machucar a boca dos 

indígenas. Uma mulher Suruwaha saía do atendimento e entrava outra, que logo tinha seu 

momento de atendimento invadido pela família da indígena do atendimento anterior, que 

voltou para reclamar.  

Enquanto tal dinâmica de reclamações se estendia, juntou-se muitas crianças do 

lado de fora do posto: penduradas nas janelas; esbarrando nas portas; fazendo muita 

zoada. O dentista não conseguia “aprumar a mão” diante do nervosismo e do conflito 

estabelecido, e tudo piorou quando o tradutor dos atendimentos, um técnico local, 

indígena “misturado”, passou a tomar todas as providências exigidas pelos Suruwaha e a 

ficar bravo com o dentista. O homem falava muito rápido, em Português e em Suruwaha, 

fazendo com o que o odontólogo não entendesse nada. Em certo momento do caos 

instaurado, o profissional retirou o jaleco e saiu do posto. Sentou mais a frente para tomar 

um ar. 

Após alguns atendimentos, os homens Suruwaha, de maneira calma, exigiram a 

ida imediata do outro odontólogo que atende aos Suruwaha. Procurei saber sobre o 

requerido profissional, sendo informada por pessoas da equipe que este tinha mais 

experiência com os Suruwaha, mas também havia sofrido críticas.  

Diante da realidade apresentada, a hierarquia profissional da entidade, do ponto 

de vista colonial, pareceu invertida, o que seria teoricamente desejado, se levarmos em 

conta a Teoria Crítica mais radical (Mignolo, 2002). Contudo, a situação refletiu mais os 

desastres da ausência de uma estrutura de comunicação intercultural dentro do 

atendimento de saúde, bem como, a ausência do diálogo interdisciplinar entre 

profissionais que atendem a população coletiva. E não foram poucas as articulações, 

também a partir de tais impressões, para capacitar profissionais do DSEI-Médio Purus. 

Entre projetos de palestras e oficinas elaboradas desde o ano de 2016, até o ano de 2028, 

marcava-se e demarcava-se a execução destes projetos.  

É certo que todos os profissionais envolvidos nas expedições de saúde são 

extremamente necessários. Os técnicos e auxiliares de campo, por exemplo, se mostram 

essenciais, pois na ausência deles, certamente, as expedições de saúde não aconteceriam. 

Essa posição de superioridade é entendida em revelia do comprometimento em verificar 

e compreender a importância da participação dos profissionais multidisciplinares. Por 



128 

 

 

 

 

 

outro lado, atuando em favor da eficácia do órgão, pouco analisam argumentos e 

impossibilidades, por exemplo, a ausência de material não seria desculpa para não 

resolverem o que foram fazer ali, assim, tendem a relacionar falhas nos resultados com 

incapacidade ou irresponsabilidade. Mas, convenhamos, eles estão preparados em suas 

atuações, são capacitados na rotina com a floresta e com a sabedoria da ecologia local, 

possuem força e domínio nas ações. A impressão é a de que não há nada que não possam 

resolver, mesmo quando chegamos a duvidar que irão conseguir, eles vão lá e fazem. 

 Por exemplo, enfrentamos muitas paradas durante o trajeto para o Jokihi em vista 

dos grossos galhos que caem no meio do igarapé impossibilitando a passagem da 

voadeira. Por isso, os profissionais de campo andam com facões e moto serra. Mas eis 

que justamente na minha vez de expedição, a moto serra estava quebrada, a corda de 

engate arrebentava, estava mais do que certo que a Base necessitava de outra moto serra. 

Fazia tempo que este pedido vinha sendo feito pelo chefe do posto indígena, mas, por 

algum motivo, a FUNAI atrasava atender a demanda. Para não adiar a entrada no Jokihi 

tendo em vista o alastramento rápido da epidemia de diarreia, o auxiliar indígena preparou 

o barco e anunciou a hora da partida. Por todo trajeto, ou seja, o dia todo, o auxiliar virava 

eletricista ou mágico, pois ele conseguia fazer a moto serra pegar por alguns instantes. 

Entre mergulhos para desenrolar cipó do motor; paciência, força e atenção para fazer a 

máquina funcionar; dividir grossas toras de madeira para fazer o barquinho passar; e 

arrastar as árvores com a intimidade da floresta; conseguíamos aportar no Jokihi. Por toda 

capacitação na difícil missão, o órgão indigenista possui a sorte de tê-los em serviço. 

Por outro lado, o bom desempenho do trabalho do odontólogo depende da simetria 

com outros serviços. Maquinários, insumos, e, ainda, do orçamento e do planejamento 

institucional. A lógica ocidental que acompanha o trabalho odontológico causa a 

estranheza de haver certa “fraqueza” neste atendimento.  

A comunicação intercultural propõe esclarecer as diferenças e as lógicas dessas 

diferenças e as relações particulares com o Estado, podendo aproximar os profissionais 

de saúde à cuidado mútuo de efetividade nas ações. Propor mais entendimento para 

diminuir o campo de disputa, que é, muitas vezes, representado na ausência da 

capacitação profissional.  



129 

 

 

 

 

 

3.7 Vacina 

 

Até 2017, o DSEI trabalhava com o calendário de vacinas, tendo os Suruwaha 

recebido até o ano de 2018: BCG, hepatite A, tríplice viral, Penta Valente, Pneumo 10, 

Meningo, varicela, Pneumo 23, influenza- gripe, DTP- febre, HPV- quadrivalente, FPV- 

bivalente, rotavírus, DT e DTPA. Esse calendário proporciona as campanhas de vacinas, 

que são executadas periodicamente por técnicas vacinadoras. Em cada campanha, as 

carteiras de vacina são consultadas garantindo que todos os Suruwaha recebam as doses.  

 

 

VACINA/TIPO 

QUANTIDADE 

APLICADA NA ALDEIA 

SURUWAHA 

BCG 03 

TRIPICE VIRAL 09 

HEPATITE A 03 

PENTA VALENTE 05 

PNEUMONIA 10 06 

MENIGO RASSICA 05 

VARICELA 28 

PNEUMO 23 23 

INFLUENÇA- 

GRIPE 

07 

DTP- FEBRE 07 

HPV- 

QUADRIVALENTE 

06 

FPV- BIVALENTE 04 

ROTAVÍRUS 01 

DT 03 

DTPA 01 

Quadro 1: Quantidade de vacinas aplicadas.  

 

O cumprimento das carteiras de vacinação causa enorme satisfação ao órgão 

público e aos profissionais de saúde, mas as campanhas de vacinas mostram-se 



130 

 

 

 

 

 

profundamente criticáveis dentro da análise que observa as concepções de saúde indígena 

(e Bem Viver). Como são realizadas de forma periódica, as campanhas juntam vários tipos 

de vacina a ser aplicado de uma só vez, as várias picadas de uma só vez causa alvoroço e 

outras perturbações no viver indígena. As mulheres reclamam por precisar abandonar 

atividades diárias para cuidar dos filhos (doentes) com as reações das doses, pois as 

reações causadas por algumas das vacinas fazem com que os Suruwaha pensem que 

estavam saudáveis e ficaram doentes.  

Os homens, depois que entenderam o calendário das vacinas, abandonam as 

malocas dobrando os trabalhos das enfermeiras, técnicas e técnicos da saúde e da 

fiscalização. Os mais velhos mostram cortes nas mãos como algo natural do dia-a-dia 

para indicar que não precisam, por exemplo, de uma antitetânica. Eles fazem de tudo para 

convencer as equipes de que não precisam receber vacina, pois não haveria lógica em 

receber a cura de algo que não adquiriram. O calendário dos indígenas passa a ser afetado 

com a presença da vacinadora, eles arranjam atividades imprevistas, como uma longa 

zawada, para não ter que encontrá-la. 

Da forma como foi estabelecida o procedimento da vacina, elas acabaram sendo, 

de maneira geral, rejeitadas pelos Suruwaha. Além do mais, como foi dito no início desta 

tese, os Suruwaha fogem das cobras, e a dose da vacina é vista como um veneno 

indesejado tão qual é o veneno da cobra. Na época em que estive com eles, não houve 

casos de pessoas socorridas devido a mordida do animal, mas pessoas amparadas por 

medicamento em vista de acidentes passados, pessoas amputadas, inclusive.  

A maior dificuldade encontrada pela vacinadora era a de vacinar todos os filhos 

de uma só mãe, pois as mulheres escolhiam um ou outro filho para a ação, por não 

aguentar cuidar de todos os filhos (doentes) e do choro de todos eles. Durante toda 

campanha era ouvido muitos choros de crianças, até antes de levarem a picada, choravam 

só de ver a vacinadora. Foi preciso dar 1 biscoito para cada criança vacinada como prêmio 

pela coragem de levar a picada. A participação direta da equipe de enfermagem na 

campanha se mostrava fundamental, não só pelos registros de controle das carteiras de 

vacinação, mas porque eram elas quem convenciam os Suruwaha a tomarem as doses, 

eles aceitavam com base na confiança. Por ser uma ação de campanha periódica, o 

profissional de vacinação sempre é um agente de saúde desconhecido pelos Suruwaha. 



131 

 

 

 

 

 

Quando não conseguem cumprir as carteiras de vacinação, a equipe sai carregando 

a caixa térmica com as vacinas em busca dos indígenas nas malocas. Passa de uma maloca 

para outra vacinando as pessoas e complementando doses de outras. Havia uma imensa 

dificuldade em atravessar a região do Jokihi para a maloca do Naru, além de ser horas de 

distância, há passagem por finas toras de madeira no alto das águas largas e intensas 

correnteza do Jokihi. Essa travessia se mostrava como empecilho para muitos que 

desejam trabalhar junto aos Suruwaha.  

Foi o que ocorreu com uma funcionária, depois de uma queda das alturas dessa 

fina ponte a caminho da maloca do Naru e desistir de qualquer nova entrada no Jokihi. 

Toda equipe se mostrava cuidadosa com esse trajeto, mesmo aqueles com certa 

experiência. Não há equipamento de segurança para essa travessia. Se o ocorrido tivesse 

sido antes da minha passagem por essa ponte certamente eu não teria atravessado como 

não mais atravessei. A funcionária caiu da ponte e foi arrastada pela correnteza. O chefe 

do posto pulou na água para retirar a mulher e foi também arrastado. Um homem da 

equipe de endemia pulou em seguida para salvar o pessoal que estava sendo arrastado. 

Ele era alto e forte, se agarrou numa árvore e segurou a mulher. O outro conseguiu se 

estabilizar numa árvore um pouco mais distante. Com muita dificuldade, os três saíram 

da água já do lado da maloca do Naru. Em outro momento de caminhada, percebemos 

vários indígenas na água com seus botes e remas de madeira. Estavam prontos para salvar 

qualquer Jara desacostumado.  

Obtive informações de acidente com voadeiras no local antes da minha entrada no 

Jokihi. O motor do barquinho empatado por cipó pode colidir com a água, galhos e 

troncos. Uma funcionária saiu bruscamente da cadeira do barco e foi parar na proa 

machucando a mandíbula. Há também notícias no Médio Purus de mini avião 

desaparecido com uma equipe de saúde. Existe no DSEI solicitações de indenização e 

registro de pagamento de indenização para pessoas acidentadas “em área”.  

Sobre a Pandemia da Covid 19, conversei brevemente por telefone com membros 

das equipes do DSEI em Lábrea para obter informações sobre as vacinas para os 

Suruwaha. Com a consciência de que os Suruwaha sempre são privilegiados nas ações 

de saúde do DSEI no Médio Purus, fui informada de que estava tudo bem e que a Covid 

não havia chegado até o Jokihi.  



132 

 

 

 

 

 

Certamente as explicações do DSEI sobre a necessidade do isolamento para 

proteger o coletivo Suruwaha da Covid 19 trazem argumentos insuficientes. Teria sido 

mais uma situação de ensinamento Jara alheio às concepções de Bem Viver Suruwaha, 

suas trajetórias e situação territorial. A Pandemia foi um exemplo claro de como os 

ocidentais devem buscar ajuda do conhecimento tradicional em situação de doença. A 

gravidade da doença generalizada, do contágio e da necessidade do isolamento não são 

novidades para os povos indígenas isolados como demonstrou ser para o povo mundial 

em enfrentar a prevenção da Covid.  

Sobre isto, afirmou Domingos Barreto Tucano30:  

Antigamente, nossos antepassados, em outro momento de história, eles sempre 
entraram para a floresta para tentar escapar de doença. Mas dessa vez que 

visitamos foi diferente. Palavra de ordem: “nós estamos preparados, temos 

conhecimento para isso”; “nossos antepassados nos falaram que um dia, ainda, 

outras mais futuramente, dizem que vai chegar mais doença ainda mais forte 

que essa aqui. 

 

A ausência de uma estrutura de comunicação intercultural na saúde causa o atraso 

da capacitação da biomedicina no trato com epidemias; assim como resulta negativa da 

educação ocidental da saúde que pretende ao alcance dos Suruwaha. As investidas em 

ações de “educação e saúde” são dispensáveis pelos Suruwaha, os profissionais das 

exposições falam, falam, gesticulam e a comunicação não é entendida ou levada a sério. 

Os kits de cuidados que são distribuídos nessas ações viram objetos para outras coisas. 

As falas dos profissionais de saúde envolvem informações bem diretas e pouco funcional 

no mundo Suruwaha e para as concepções Suruwaha. A língua Zuruaha é arranjado na 

hora por algum tradutor da hora e serve apenas para buscar um modo de se fazer entender 

os objetos da saúde biomédica e situações previstas no mundo ocidental. 

A implementação de sistema intercultural na saúde tende a aproveitar a amizade 

e a aproximação entre indígenas e equipe de campo e os dados de saúde constantemente 

registrados sobre cada um dos indígenas. É provável que análises e monitoramento do 

sistema intercultural possam diminuir distâncias entre o que os profissionais de saúde 

conhecem a respeito do grupo indígena e as determinações institucionais. Referencias do 

estranhamento por profissionais de campo às determinações de superiores são citadas em 

                                                             
30 Durante a IV Reunião de Antropologia da Saúde (RAS). 



133 

 

 

 

 

 

conversas, por exemplo, há comentários sobre uma estimada psicóloga do local, que, 

apesar de ser muito preocupada com os indígenas e muito eficiente em articular as ações 

do DSEI, dirigia conselhos para que todos das equipes se mantivessem o mais distante 

possível dos Suruwaha, pois estes eram indígenas que estariam “todos loucos”, e que 

estavam se matando por vista de uma abalada saúde mental. Fazia menções 

correlacionando parentesco e casamento consanguíneo com deficiências.  

 

3.8 Remoção de paciente  

 

A dinâmica dos Jaras do DSEI-Médio Purus para remoção de pacientes indígenas 

por emergência, principalmente quando necessitam de cirurgias, exames mais complexos 

e aparelhagens mais específicas, é conhecida pelos Suruwaha, assim ficou entendido nas 

palavras do indígena Bambuha, a respeito da trajetória do tratamento de Niaxuru, filho de 

Naru, que obteve fraturas graves após ter caído de uma árvore: “Lábrea ir e sabe não! 

Porto Velho ir”. Bambuha se refere ao fato de que, até 2017, em casos graves, os 

Suruwaha eram primeiramente removidos para a cidade de Lábrea, mas, se por lá for 

identificado que o tratamento não é possível, o paciente é encaminhado para a capital do 

estado de Rondônia, Porto Velho, onde existe maiores condições tecnológicas de 

tratamento e onde o CASAI possui uma área reservada para os indígenas isolados. Existia 

uma enorme dificuldade em atender os Suruwaha na cidade de Lábrea, posto que o 

CASAI em Lábrea não possuía área reservada para os Suruwaha e eles costumavam ficar 

hospedados nas casas dos servidores locais das instituições. 

Enquanto Naru esperava a chegada do DSEI junto com outros indígenas, 

explicava a situação do filho com calma e semblante tenso. O garoto estaria com a perna 

(ibini) muito inchada, com alguns cortes na cabeça e havia passado o dia chorando. Então, 

Naru chamou a equipe de saúde pela rádio do posto. Ao chegar no Jokihi, a equipe 

descarregou os pertences e seguiu direto para maloca do Naru. Só retornaram ao posto 

tarde da noite. Ficou acertado que Naru levaria seu filho pela manhã até o posto de saúde 

para que ficasse aguardando a chegada de um helicóptero para remoção até o hospital de 

Lábrea. O único descampado para pouso no Jokihi fica ao lado do posto de saúde, por 



134 

 

 

 

 

 

isto, Niaxuru precisaria ser carregado com cuidado até o posto para embarcar. Com toda 

atenção dos Suruwaha no Jokihi voltada para o menino Niaxuru, reconhecemos as 

diferenças das expectativas do grupo Suruwaha com relação as crianças.  

No dia 18 de março de 2017, Niaxuru demorou a chegar no posto de saúde, apesar 

de ter saído bem cedo da maloca. Ele vinha carregado com cuidado por familiares numa 

esteira de palha improvisada. As 10h conseguiram finalmente chegar no posto. O garoto 

gritava de dor e, com as condições de locomoção, a perna fraturada tinha ficado duas 

vezes o tamanho da outra. Tão logo Niaxuru e a família chegaram no posto, fomos 

informados pelo DSEI em Lábrea que o voo para atender a emergência chegaria no outro 

dia, pois as condições de tempo não estavam propícias.  

Enquanto tratavam sobre a remoção de Niaxuru com o DSEI de Lábrea pela rádio 

do posto, os interlocutores responsáveis pela ação entraram num diálogo burocrático 

quase difícil de sair. Na demora da decisão, algumas pessoas da equipe, compadecidas 

com a dor do garoto, passou a questionar o chefe do posto. Este ordenava que viesse um 

helicóptero que pudessem comportar sua presença na locomoção, pois não era permitido 

Suruwaha sair da floresta para ir ao município sem o acompanhamento da FUNAI. 

Entretanto, não seria possível a entrada de um helicóptero maior na terra de pouso do 

Jokihi, principalmente por vista do espaço aéreo e a quantidade de árvores no local. 

Depois de muito tempo, foi informado que pousaria um helicóptero apenas para três 

pessoas (incluindo o piloto), sendo um dos passageiros obrigatoriamente da família do 

menor. Ficou decidido que o pai, Naru, acompanharia Niaxuru. A escolha do 

acompanhante foi feita com base na experiencia de Naru, por ele já ter saído do Jokihi 

anteriormente para acompanhar o tratamento da filha num episódio relatado por Marcia 

Suzuki e Keila Mosca Pinezi (2008)31, durante as ocasiões da interferência proselitista da 

JOCUM. Naru era pai de uma garotinha chamada Sumawari (Tititiu), que nasceu com 

hermafroditismo (ou sexo duplo) e foi convencido pela entidade JOCUM a tentar uma 

operação para modificar a situação. Sumawari morreu no Jokihi tempo depois da cirurgia 

                                                             
31 Durante a 26ª. Reunião Brasileira de Antropologia, realizada entre os dias 01 e 04 de junho, PortoSeguro, 

Bahia, Brasil. Disponivel em: https://pt.scribd.com/document/323493625/Ana-Keila-Pinezi-Infanticidio 

https://pt.scribd.com/document/323493625/Ana-Keila-Pinezi-Infanticidio


135 

 

 

 

 

 

durante o processo de convalescência da operação na floresta. Na ocasião da morte da 

filha, segundo comentário, Naru tomou Timbó.  

Às 9h e 30min do dia 19 de março de 2017, cerca de quatro dias após o acidente, 

um pequeno helicóptero conduzido por piloto experiente conseguiu pousar num pequeno 

quadrado descampado cujas plantas altas ao redor dificulta a visibilidade.  

A locomoção de Niaxuru até o helicóptero foi muito complicada. O menino não 

aguentava que tocássemos nele. Ele foi conduzido até o transporte aéreo numa rede, pois 

não havia maca no posto, na Base e no helicóptero. E durante todo trajeto aéreo, Niaxuru 

precisou viajar deitado no colo do pai, pois, como foi dito, o helicóptero era muito 

pequeno. O diagnóstico vindo da cidade avaliou também uma lesão na região do abdômen 

do garotinho. 

 

 
Foto 7: Pousando em descampado do Jokihi. 

 



136 

 

 

 

 

 

 

Foto 8: Movimentação para a remoção de Niaxuru. 

 

 

 

Foto 9: A chegada do helicóptero. 



137 

 

 

 

 

 

 

Foto 10: Locomoção do paciente até o helicóptero.  

 

 

 

Foto 11: Embarque do paciente.  

 



138 

 

 

 

 

 

 

Foto 12: Locomoção de Niaxuru no helicóptero.  

 

Em Porto Velho, Niaxuru passou por duas cirurgias: uma para colocar um pino no 

fêmur; e outra para resolver a região do abdômen. Durante a recuperação na cidade de 

Lábrea, entre os dias 19 de março de 2017 e 17 de julho do mesmo ano, Naru quis retornar 

para o Jokihi, deixando outro filho acompanhando o menor. Inicialmente, Niaxuru obteve 

tratamento na residência de um servidor da FUNAI em Lábrea; depois passou a se 

hospedar na casa de um colaborador do DSEI-Médio Purus.  

 

3.9 A persistência da doença  

  

Conforme foi dito anteriormente, os alarmantes índices de saúde verificados para 

determinados grupos e comunidades indígenas se mostram persistente. Isto pode indicar 

ausência de pesquisa destinada para o tratamento de dados que são coletados e 

engavetados. Gasta-se com insumos, remédios, diesel e gasolina, tudo para curar o mal 

“que come a carne” (Kopenawa, Albert, 2015), no proselitismo ocidental com o corpo, 

mas nunca para afastar a doença. No território Suruwaha, os gastos com a saúde priorizam 



139 

 

 

 

 

 

a medicina ocidental. Até 2017, não havia projetos de incentivos no DSEI em torno dos 

cuidados de saúde tradicional.  

Observei acerca das principais questões de doenças entre os Suruwaha registradas 

pelo DSEI ao longo das décadas, inclusive, dados e relatórios anteriores a gestão do 

SESAI, produzidos pela Fundação Nacional de Saúde (FUNASA). Os registros 

institucionais analisados são referentes aos anos de 2008 a 2018. Realizei uma 

comparação entre os dados institucionais de saúde com informações de doenças entre os 

Suruwaha trazido pela Etnologia, por exemplo, João Dal Poz (2000) concedeu 

informações de enfermidades que atingiram a população Suruwaha entre os anos de 1980 

e 1995. Na comparação, verifiquei que poucas são as doenças que desapareceram da lista 

de ocorrência da instituição, muito embora isto se deva mais pela presença dos testes 

rápidos do que por desaparecimento dos sintomas, como é o caso da malária. Ocorrências 

de leishmaniose, diarreia, problemas dermatológicos, problemas neurológicos, doenças 

respiratórias, gripe e a febre, dor de dente, cefaleia (envira), dor no corpo (muscular), 

verminose, assim como os acidente e as picadas de cobra são constantes nos prontuários 

de saúde.  

A persistência da malária no país tropical tem permitido mais a naturalização da 

doença que a abrangência para mais estudos qualitativos. Há casos de narrativas de 

profissionais de saúde comunitário que aborda ser a malária uma doença “de época” que 

se mostra constante em determinados locais, principalmente no ambiente da floresta. Na 

tentativa de amenizar a problemática, os profissionais de endemia do DSEI-Médio Purus 

borrifam “medicamentos” nos ambientes que possivelmente podem desenvolver alguma 

patologia, trazendo um segundo problema para a saúde local. As substancias borrifadas 

costumam afastar animais e interferir na vegetação, modificando paisagem. Aqui a saúde 

coletiva não está vinculada ao aparecimento de doença, pois, conforme afirmou o 

professor, Renato Athias (2023a), estar saudável para os indígenas é estar no Bem Viver, 

é estar ideal ao mundo cosmológico que participam. Não é interessante para os indígenas 

Suruwaha esse tipo de movimento para o meio ambiente e a remediação das ciências 

médicas ocidentais é o desafio da saúde tradicional.  

As doenças de pele são confiadas ao tratamento das enfermeiras, os sintomas e o 

temor do alastramento levam os Suruwaha afetados procurar o posto de saúde. Com luvas 



140 

 

 

 

 

 

e loções antialérgicas e anestésicas, as enfermeiras banham as pessoas na parte externa 

do posto. Também associadas à alimentação, ao modo de armazenamento dos alimentos, 

com exposição às baratas, ditas como vetores de doenças, bem como, ao contato com 

animais não naturais da selva, como cachorro que são deixados na Terra Indígena por 

Jara sem os devidos cuidados. A irritabilidade presente no indígena afetado aparecia 

como a principal consequência registrada. Uma criança de seis anos de idade vinha sendo 

acompanhada e tratada com banhos e antialérgico por apresentar sinais graves na pele e 

muita irritabilidade perante a situação. Ela tinha o corpo todo revestido por pequenas 

bolinhas micro pequenas. A enfermeira não sabia ao certo do que se tratava, bem como, 

não havia remédio específico para o problema. De acordo com a técnica de enfermagem, 

a menina teria contraído uma sarna incurável por vista de alguma condição da floresta 

que impedia a cura da mesma. Ela sofria também com a distância dos outros indígenas 

temendo o diagnostico: se era algo contaminável ou se propriamente adquiro pela pessoa.  

O chefe de maloca, Ikiji, tem manchas pelo corpo todo. Foi observado que ele 

sente coceira e que suas manchas estavam quase infeccionando. Em outra maloca, Muru 

também apresenta as pequenas bolinhas no corpo e diz sentir-se agoniada com as coceiras. 

Os indígenas comentam que Muru tem crises constantes de irritabilidade e mau humor 

periódico, portanto, o problema atinge de forma indireta todo coletivo. Em outras 

malocas, Wabá, Kuxi e Kabwkwari também apresentavam manchas na pele.  

Após um banho de igarapé no início de novembro de 2016, em meio a pesca com 

o Timbó nas águas do igarapé, senti ardência no rosto e coceira por todo corpo. Neste dia 

não havia ninguém nas malocas e no posto. Estava no igarapé e achei estranho o 

movimento dos homens indígenas por lá, pois no Jokihi há uma regra que separa mulheres 

e crianças dos homens nas horas do banho (pelo menos enquanto as equipes de jaras estão 

por lá). Eles começaram a produzir uma armadilha para coletar peixes mortos pelo veneno 

de Timbó. Um deles me avistou e acenou: “Palloma, tixá, tixá” (saia), “kunaha tem”. 

Procurei um jeito de sair rapidamente sem ser avistada. Eles continuaram a pesca 

artesanal em vários pontos das águas curvas do igarapé.  

Uma questão que persiste dentro das malocas é a presença de muitas baratas. Eles 

tomam água na panela de barro lotada delas, ingerem uma mistura de várias coisas 

trazidas por esses vetores. Mas, apesar da convivência com baratas, os Suruwaha as 



141 

 

 

 

 

 

querem longe. Pedem constantemente que arrumemos veneno para tirá-las de lá. Em 

novembro de 2026, o indígena, Ania, começou o trabalho com a construção de uma nova 

maloca bem defronte do posto. Sozinho, carregou grandes toras de pau e galhos para a 

produção de madeira. No dia anterior, ele trouxe em sua canoa um teto de zinco que 

obteve de uma antiga casa dos Jara no local para servir de teto da nova habitação. Muitos 

brincam afirmando que Ania virou Jara. O homem se queixa da maloca em que vive, a 

maloca do Waba, que, segundo argumentou, está empestada de baratas e que não quer 

mais conviver com aquilo: “barata tem muuuita!”, repete o indígena num português pungi 

enquanto trabalha na nova construção. O funcionário da FUNAI, ao vê-lo sozinho 

trabalhando, juntou a ele para ajudá-lo.  

Conforme exemplificou o chefe em endemias do DSEI-Médio Purus, até a bomba 

nuclear não resolveu o problema das baratas no Japão. Certamente o setor de endemias 

age com prudência em não tomar a frente desta intervenção, pois, obviamente, uma ação 

desse porte não pode ser executada sem pesquisa prévia, pois toda utilização de produtos 

químicos deve envolver estudo prévio em vista dos impactos que poderão ser causados.  

A leishmaniose era diagnosticada pelas equipes como ocasionada por animais não 

naturais da selva. Acredito que parte dessa ideia venha do fato de ver as condições da pele 

do animal depois de alguns meses desprotegidos dos ataques de pium e sem os devidos 

cuidados. Cabe registrar que uma pesquisa da Fiocruz estuda a leishmaniose no espaço 

Suruwaha.  

As doenças respiratórias eram diagnosticadas frequentemente nos prontuários 

principalmente nas pessoas mais idosas. A equipe médica identifica a fumaça nas malocas 

como a causa original da doença, pois os Suruwaha dormem diariamente em redes acima 

de fogueiras para se protegerem do frio. A noite no Médio Purus amazônico causa uma 

sensação térmica de poucos graus. Alguns dos diagnósticos especificam relação entre 

causas respiratórias e manchas na pele. Essas manchas são escuras e, na maioria das 

vezes, em formato de círculos, distribuídas por todo corpo, parecendo pinturas corporais 

feitas com resina que foram “incorporadas” na genética. Indaguei as equipes sobre a 

naturalidade daquelas manchas, trazendo referências etnológicas a respeito, pois, desde 

Kroemer, como foi dito anteriormente, sabe-se do traço físico significativo nos 

descendência dos antigos Kurubidawa, um dos grupos ancestrais dos Suruwaha, dotados 



142 

 

 

 

 

 

de grandes pintas na pele em formato de círculo, denominadas sawa. O termo composto 

sawa kyhy é utilizado pelos Suruwaha para exemplificar problemas dérmicos 

provenientes de uma micose. Em todo caso, não parecia haver queixas dos indígenas 

“pintados naturalmente” a respeito de incômodos na pele ou falta de ar. 

Os problemas neurológicos ainda são apontados com bastante frequência sendo 

entendido pelas equipes médicas como uma consequência provocada pelo consumo 

progressivo do Timbó, já que os Suruwaha consomem o Timbó em doses menores em 

determinadas ocasiões da vida e não apenas para a pesca no igarapé ou para vir a morrer. 

Estrabismo ou lentidão são encarados como efeitos do uso prolongado do veneno.  

Como já foi fito anteriormente, dor de dente e cefaleia eram queixas corriqueiras 

entre os Suruwaha, assim como as dores no corpo (musculares), especialmente nos mais 

velhos ainda pelo acúmulo de serviços pesados. O alívio provocado por alguns 

medicamentos fornecidos pelo DSEI aumenta a procura ao posto da aldeia. 

Contudo, os prontuários Suruwaha identificam não haver dúvidas de que o 

suicídio é o causador da maioria das mortes entre os Suruwaha. O próximo capítulo 

analisa essa questão mais especificamente.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



143 

 

 

 

 

 

4. SUICÍDIO E ETNICIDADE  

 

O antropólogo, João Dal Poz, (2000, p. 98) escreveu a seguinte indagação: “o que 

dizer do suicídio entre os Sorowaha, cujas cifras são quase dez vezes as taxas guarani, ou 

cem vezes os números do mundo industrializado?”. A ocorrência dos altos índices de 

suicídio entre os Suruwaha (com medição de proporcionalidade) é verificado desde que 

o grupo passou a viver no território do igarapé Jokihi, em meados de 1929. Além do mais, 

como foi dito anteriormente, o suicídio entre eles acarreta a ocorrência do suicídio 

coletivo.  

As taxas de suicídio Suruwaha são analisadas desde os escritos de Jônia Fank e 

Edinéia Porta (1996), através de estudo genealógico que veio a notificar, no período de 

1925 a 1980, cento e vinte dois casos de morte (setenta e cinco homens e quarenta e sete 

mulheres) (Huber, 2012, p. 59).  

Gunter Kroemer (1994, p. 195) recenseou a população Suruwaha em 1989, em sua 

listagem podemos perceber que bem menos da metade dos indígenas Suruwaha estão 

vivos. 

João Dal Poz (2000, p. 99) comenta os casos trazidos por Fank e Porta que dizem 

respeito a cinco gerações antecedentes a época da relocalização dos indígenas na região 

da Amazonia Legal, que se deu no final da década de 1970. A maioria dos falecidos com 

idade entre catorze e vinte e oito anos. Seguindo a continuidade da verificação dos dados, 

o autor analisou os óbitos por suicídio entre os anos de 1980 a 1995, e obteve o total de 

trinta e oito casos de suicídios (dezoito homens e vinte mulheres), em uma população 

média de cento e vinte e três indígenas.  

Para o período de 1984 a 2011, Adriana Huber (2012) apresentou uma taxa de 

suicídio de 86.17% em relação às mortes de adultos, a partir de uma população média de 

cento e trinta e cinco pessoas no Jokihi. Foram cento e quarenta e seis óbitos verificados 

no período analisado por ela. 

Tantos os apontamentos institucionais quanto alguns científicos publicados 

tendem a relacionar sentimentos múltiplos que ativam as ocorrências do suicídio 

Suruwaha, indicando, por um lado, o individualismo no interior do coletivo e, por outro, 



144 

 

 

 

 

 

uma ação para punir alguém. A afeição (kahy), a raiva (zawa), a saudade (kamonini) e a 

vergonha (kahkomy) são os subjetivos das explicações que aparecem nas diferentes 

ocorrências de suicídio no Jokihi. O qualitativo dos dados que se referem as ocasiões das 

mortes especificamente por suicídio causa a impressão da ocorrência por motivações 

banais.  

Em 1985, após o suicídio de uma jovem escorraçada pela sogra, 
morreram sua irmã e a cunhada. Em 1986, o suicídio de um homem, 

revoltado com a esposa que não lhe fez comida, provocou a morte de 

um amigo e do pai classificatório deste. Em 1987, morreram a mãe e 

um amigo de um rapaz que se havia matado porque outros reclamaram 

das fezes do seu cachorro. No mesmo ano, duas adolescentes tomaram 

konaha porque a avó de uma censurou-lhe os deslizes sexuais, o que 

induziu à morte seu irmão. Em 1989, quando faleceu uma menina de 

picada de cobra, suicidaram-se o pai viúvo e dois sobrinhos deste (ZS e 

BS) – um rapaz de 14 anos e um homem casado. Três meses depois, a 

viúva do último, a irmã desta e o pai do rapaz também morreram. Duas 

semanas depois, a irmã de um dos homens falecidos anteriormente teve 
uma rusga com o marido e matou-se, sendo acompanhada por uma 

adolescente. Em 1992, um “dono de casa”, atarantado com os trabalhos 

de manutenção da maloca, magoado com sua esposa e aborrecido com 

o desaparecimento de uma faca, suicidou-se e com ele dois irmãos, seu 

pai e um companheiro de geração. Por fim, tive informações sobre uma 

recente sequência de suicídios em fins de 1996, em razão da morte de 

um rapaz recém-iniciado, picado de cobra no acampamento de caça: 

duas mulheres (entre elas, a mãe do rapaz), dois homens casados e duas 

moças solteiras. 

                                                          (Dal Poz, 2000, p. 106) 

 

Os prontuários de saúde do DSEI analisados por mim indicavam ocorrência de 

trinta e oito falecimentos por “morte autodeterminada”, que vieram a desenvolver treze 

diferentes cadeias suicidas no Jokihi, entre os anos de 2008 a 2018. Ou seja, trinta e oito 

pessoas morreram em treze ocorrências de “surtos” de mortes. Onze, das treze cadeias 

suicidas, foram iniciadas por mulheres. O período verificado corresponde a uma 

população Suruwaha que variava entre cento e cinquenta e três e cento e cinquenta e cinco 

pessoas. Os prontuários transparecem que a maioria dos “suicidas” nasceram depois do 

contato no Jokihi (meados de 1980).  

 

Quadro 2: Ocorrências de suicídio entre os Suruwaha (2008-2018) 

                                                           2008 

SEXO IDADE DATA DO OBITO NASCIMENTO 

F 16 19/07/2008 20/12/1992 



145 

 

 

 

 

 

? 17 28/07/2008 11/11/1993 

                                                         2009 

F 14 22/05/2009 ? 

F 19 22/05/2009 14/01/1990 

                                                                       2012 

M 31 02/07/2012 07/11/1980 

M 15 02/07/2012 15/06/1997 

M 20 02/07/2012 29/04/1992 

F 47 02/07/2012 25/04/1965 

F 19 02/07/2012 27/03/1993 

F 18 02/07/2012 28/08/1993 

M 18 02/07/2012 02/04/1994 

M 27 02/07/2012 ? 

F 22 02/07/2012 13/06/1990 

M 19 24/10/2012 05/11/1992 

M 18 24/10/2012 11/11/1993 

                                                         2013 

F 26 23/12/2013 28/04/1988 

M 30 24/12/2013 23/09/1982 

M 19 24/12/2013 12/12/1993 

                                                          2014 

M 17 20/01/2014 15/02/1996 

M 18 21/01/2014 17/10/1995 

F 23 13/03/2014 21/08/1990 

                                                         2015 

F 14 16/05/2015 22/05/2001 

M 41 16/05/2015 03/01/1974 

F 14 17/05/2015 12/12/2001 

F ? 17/05/2015 08/03/2001 

F 33 28/06/2015 21/06/1982 

M 11 28/06/2015 12/03/2004 

                                                          2016 

F 13 20/01/2016 01/01/2003 

F 39 20/01/2016 24/05/1976 

M 45 20/01/2016 21/06/1970 



146 

 

 

 

 

 

M 23 20/01/2016 07/08/1992 

F 17 16/07/2016 07/09/1998 

F 22 14/10/2016 01/03/1994 

F 26 03/11/2016 10/10/1990 

2018 

F 23 04/01/2018 17/01/1995 

M 56 04/01/2018 23/02/1962 

M  04/01/2018 15/02/2001 

  04/01/2018  

 

Até aqui a amostra dos dados etnológicos e institucionais comentados 

anteriormente sugere a seguinte situação do suicídio entre os Suruwaha ao longo dos anos 

de isolamento no território de Jokihi (1925-2018): 

 

Quadro 3: Proporção do suicídio no Jokihi. 

Período    Casos de suicídio Tempo Média populacional 

1925-1980 122      55 anos  

1980-1995 38      15 anos 123 pessoas 

1984-2011 146      27 anos 135 pessoas 

2008-2018 38      10 anos 155 pessoas 

 

Algumas observações sobre os prontuários de saúde do DSEI analisados por mim. 

Uma pequena parte dos formulários foram preenchidos ainda quando a saúde dos 

Suruwaha esteve sob os cuidados da Fundação Nacional de Saúde (FUNASA), de 2008 

a 2010. Parte dos prontuários não escreve informações qualitativas sobre a morte do 

indígena por Timbó, apenas informa que o falecimento se deu por consumo do veneno da 

raiz de Timbó. A outra parte dos prontuários escreve melhor fatos e motivações do 

momento que levaram o suicida ao consumo de veneno, fornecendo subsídios qualitativos 

importantes das relações (internas) que impulsionam a iniciativa do suicídio. O 

desequilíbrio nas informações contidas nos prontuários de saúde (algumas com 

informações sobre a morte do paciente e outras sem nenhuma informação) deve-se aos 

momentos de trocas das equipes na atenção da saúde indígena para os Suruwaha, que 

segue o modelo do DSEI Médio Purus. Esses prontuários são registrados e assinados por 



147 

 

 

 

 

 

enfermeiros, agentes que acompanham constantemente a saúde nas Terras Indígenas, e 

parte desses agentes não se comprometem em remeter informações que se deve ao 

exercício médico, conforme foi esclarecido anteriormente nesta tese. Portanto, há uma 

nítida limitação entre o sistema de informação e a pesquisa qualitativa de saúde no interior 

do mundo Suruwaha. 

Outra observação que chama atenção nos prontuários é a ausência de informação 

sobre o espírito do Kunaha, o termo “Kunaha” nem mesmo é citado. A impressão é da 

invisibilidade quase que total do sistema xamânico Suruwaha e dos elementos deste 

sistema que move a cura e a doença, ou melhor, que determina a condição de saúde e Bem 

Viver dos indígenas. A comparação de dados dos sujeitos e sentimentos apresentados nos 

prontuários a respeito do suicídio sugere o local das ciências médicas ocidentais nos 

diagnósticos, quando a séria questão do sistema social é ignorada. Surpreende afirmar 

que a ciência dos brancos ainda se encontra no estágio “evolutivo” do conhecimento, 

quando se tinha que provar a racionalidade das coisas que se movem. Como disse André 

Baniwa32, em outras palavras, os povos indígenas não precisam e não estão procurando 

validação – isto já lhes é inerente, mas sim, estão procurando o local de reconhecimento.   

Como foi dito, a causa morte entre os Suruwaha foi motivo de várias reuniões 

interministeriais. Nas reuniões participam representantes do Conselhos Distritais de 

Saúde Indígena (CONDISI) e outros órgãos indígenas, além de alguns pesquisadores que 

são esporadicamente convidados para as discussões. Enquanto estive no DSEI, notei uma 

lacuna na participação de agentes indigenistas importantes nos diálogos, como 

representantes da Operação da Mata Nativa (OPAN), com sede em Lábrea (AM), que tem 

realizado trabalho de reconhecimento e proteção territorial na região desde que essas 

ações tiveram início, no final da década de 1970; e representantes do CIMI, que, quando 

não são os propiciadores das maiores produções etnográficas entre os Suruwaha, como é 

o caso das obras de Kroemer (1985, 1989, 1994), foi a porta de entrada do indigenismo 

pós-contemporâneo no Jokihi, com os trabalhos de Adriana Huber e Miguel Aparício. 

                                                             
32 Durante aula de inauguração do curso de Pós-graduação Latu Sensu: “Educação Intercultural em saúde 

e Antropologia”, ocorrida em 13/10/2025, via web. O curso coordenado pelo professor, Renato Athias, é 

uma realização da Fundação Joaquim Nabuco (Fundaj/Recife) em parceria com o Núcleo de Estudos e 

Pesquisa em Etnicidade (NEPE-UFPE).  



148 

 

 

 

 

 

Reforço que questões políticas impedem trocas fundamentais para discutir questões 

indígenas.  

Na geração por mim conhecida, os mais jovens Suruwaha, principalmente as 

mulheres, não apresentam intenção de juntar as redes (casar) devido as condições de 

infância: órfãos de pais suicidas e precisando cuidar dos irmãos pequenos. Uma criança 

de cinco anos cuidava da irmã de um ano de idade, a mais velha carregando a menor para 

onde precisasse ir. Nem sempre o destino das crianças e dos jovens é encarado com 

presteza, além de ocupar toda infância com responsabilidades de adultos, costuma 

designar sentimentos e atitudes diferenciados do que é culturalmente esperado. As 

verificações de constatações sindêmicas a partir do suicídio geram impressões de agravos 

na saúde e de modificações extremas na Etnicidade Suruwaha. Por exemplo, a Etnologia 

de João Dal Poz (Dal Poz, 2000, p. 28) verificou haver entre os Suruwaha uma situação 

parecida com a apresentada por Raymond Firth entre os Tikopia (1998), Nova Zelândia, 

onde os homens não queriam casar, enquanto que as mulheres mostravam essa intenção. 

A sindemia apresentada entre os Suruwaha não é absorvida pela saúde nacional. A 

ausência de estudos antropológicos no DSEI é a lacuna da percepção da biomedicina.  

 

4.1 Motivações (des)coloniais do suicídio  

 

Como já foi explicado anteriormente, o aparecimento do suicídio por Kunaha data 

ao tempo do isolamento no Jokihi, no final da década de 1929, quando Dawari, antigo 

xamã, de origem Adamidawa, tomado por Zawa (raiva) por ter pedido entes ancestrais e 

o território do igarapé Jahkubaku para os Jaras (brancos) das forças seringalistas, veio a 

consumir dose letal de Timbó. Enquanto manejava a raiz do veneno colocando-a na água 

do igarapé para espremer o sumo na boca de forma a ingerir, o xamã ensinava aos demais 

que assim procedessem. No seu momento de ingestão do veneno, Dawari teria explicado 

para o grupo que os mortos por Timbó habitariam felizes, sorrindo e cantando na casa do 

ancestral raio, Bai Dokuni, onde as almas (asumã) se unem num só povo - o povo do 

veneno (Kunaha Madi). Assim, o suicídio entre os Suruwaha teria se tornado a “máxima 



149 

 

 

 

 

 

de todos os valores” (Kroemer, 1994, p. 129). Como se vê, questões territoriais se 

interligam ao aparecimento do suicídio no Jokihi.  

Contudo, os Suruwaha teriam mudado de opinião sobre o consumo letal de Timbó, 

pois a Etnologia afirma duas versões diferenciadas sobre a morte pelo Timbó: a versão 

clássica, que ressalta ser positivo e esperado morrer vítima do Timbó; e outra versão 

contemporânea que surpreende nas narrativas Suruwaha da negatividade da prática 

suicida. Por outro lado, não se pode dispensar refletir sobre as estratégias indígenas para 

excluir os brancos daquilo que os brancos não entendem.  

A negatividade Suruwaha a respeito da morte por Timbó era recorrente nos anos 

de 2016 e 2017, assim como parecia grande o temor à perseguição do Timbó ao coração 

(Giyzoboni) da pessoa depois da morte. Podemos assim reconhecer modificações na 

concepção sobre o pós- morte por Timbó e uma mudança da versão escatológica nas 

versões apresentada por Gunter Kroemer e o que se verifica atualmente na opinião dos 

Suruwaha. De acordo com o antropólogo, Miguel Aparício (2017, p. 207), a prática do 

consumo de Timbó é um aspecto que emerge perigosamente na vida contemporânea e nas 

transformações do post mortem Suruwaha. (Aparício, 2015, p. 317).  

Spensy Pimentel (2017, p. 291) enfatizou o diagnostico por feitiço como 

causalidade atribuída para o suicídio por enforcamento entre os Guarani e kaiowá, 

segundo o autor, as explicações comuns dos indígenas teriam dado margem para associar 

o suicídio como algo relativo à “cultura tradicional”. Condição similar observou Maria 

Isabel Bueno (2017, p. 134) a respeito do suicídio por enforcamento entre os indígenas 

Ticuna, onde a causalidade das mortes no diagnóstico nativo é a feitiçaria. Pimentel 

(2017, p. 303) lembra do ambiente do Estado do Mato Grosso do Sul, onde as vítimas 

indígenas são criminalizadas pela violência que os atinge, promovendo o suicídio 

“politicamente conveniente”; “como acontece quando a família indígena não está disposta 

a falar publicamente sobre todas as hipóteses que tece sobre a morte de um jovem”; 

“abafamos a discussão sobre todos os pequenos fatores que se combinaram para gerar a 

explosão culminante na forca” (idem, ibidem, p. 305).  

Todavia, Pimentel explica que os próprios Guarani e Kaiowá não percebem o 

suicídio na forma corriqueira ou habitual, mas “um problema trazido pelos novos 

tempos”, quando “passaram a ser obrigados a viver confinados em pequenas reservas de 



150 

 

 

 

 

 

terra, a partir da colonização massiva por não indígenas da região sul de Mato Grosso”. 

O mesmo autor aborda estados emocionais percebidos por familiares e outras pessoas 

próximas aos jovens que terminam por ir à forca, sentimento denominado nhemyrõ, que 

ele classifica como “algo entre o desespero, a raiva/ira, a contrariedade e a tristeza, 

podendo até mesmo ser traduzido como “pirraça” (Pimentel, 2017, p. 300). Chama 

atenção para dados estatísticos da problemática do suicídio (por enforcamento): “mas, 

algo está muito errado quando tanta gente aparece enforcada só em uma região, em um 

só povo, com tal frequência como a que se verifica nos últimos 35 anos nas aldeias 

Guarani e Kaiowá de Mato Grosso do Sul” (idem, ibidem, p. 308).  

Tal indagação realça com a realidade Suruwaha, pois dizer que os indígenas 

ingerem Timbó de forma letal por causalidades que se referem unicamente ao grupo ou a 

familiar nuclear é se abster dos aspectos da territoriedade e das influências das fronteiras. 

Inferir problemáticas limitadas ao Kaho é reduzir o real mundo socio cosmológico 

indígena. Como se referiu Adriana Huber (2012) em outras palavras, os Suruwaha têm 

mais a dizer sobre o pós-morte.  

O suicídio por enforcamento entre Guarani e Kaiowá ocorreria em pouquíssimos 

casos antes de 1980, teria se tornado uma epidemia após essa década (Pimentel, 2017, p. 

292), trazido no tempo da colonização intensa na área Guarani e Kaiowá, que se deu no 

início nos anos 1940 até o final da década de 1970. A análise confere os mesmos aspectos 

percebidos entre os Suruwaha, quando o aparecimento do suicídio por veneno do Timbó 

é conferido a partir do isolamento dos Suruwaha no Jokihi, ao serem envolvidos nos 

conflitos trazidos no ciclo da borracha na região do Vale do Purus.  

Apenas em condição de conflitos extremos se conferiu histórias de 

autoevenenamento dos xamãs dos grupos Dawa, quando para contaminar inimigos em 

rituais antropofágicos. Podemos encontrar exemplos desses rituais nas narrativas 

indígenas trazidas na Etnologia Suruwaha, em versões que explicam ser o 

autoenvenenamento uma tática para invalidar a intenção do inimigo. Sabe-se que o ritual 

da antropofagia era praticado como uma forma de adquirir o fortalecimento a partir do 

sangue e da carne de um guerreiro. Assim, os antigos xamãs, antes de serem capturados 

por grupo inimigo, ingeriam veneno como forma de impedir o alcance dos seus poderes. 

Observa-se que a utilização do veneno letal nesses conflitos tem início diante da certeza 



151 

 

 

 

 

 

da morte e como uma defesa que ataca e enfraquece o sistema xamânico do grupo 

capturador. Converge de aí dizer que o veneno serve como uma arma para o outro e não 

para si mesmo.  

As atitudes xamânicas dos grupos Dawa diante da guerra e antes do isolamento 

no Jokihi não possuem relação direta com a epidemia de suicídio verificada após o 

isolamento. Primeiro, não havia epidemia de suicídio antes do isolamento. Depois, não 

há no Jokihi ameaça direta de morte que parta de outro grupo indígena ou dos Jaras e 

nem rituais antropofágicos que os levem a consumir Timbó. O consumo letal de veneno 

pós-isolamento encontra uma causalidade “indireta” e invisível do feitiço e isto inclui 

vários sujeitos elementares. Contudo, fica um questionamento reflexivo que diz respeito 

as intenções dos Suruwaha para consumir Timbó como forma de “atacar o outro”, pois, 

quem se vai, conhece os domínios socio naturais de suas atitudes para os que ficam. 

Adriana Huber (2012, p. 431) traz a seguinte reflexão: 

O ato de tomar veneno não representa sempre uma atitude de “dizer não à 

sociedade”, de “querer fugir” ou de “responder à ausência de especialistas 

religiosos que pudessem intermediar a comunicação com os mortos”, mas 

constitui, em muitos casos, uma maneira de agir sobre o mundo concreto dos 

vivos – de apelar à sociedade, exercer poder e fazer política (...). Acredito que 

o que os Suruwaha têm a dizer a nós e a si mesmos sobre o destino dos mortos 
 

O resultado deste estudo não visibilizou a epidemia do suicídio no território 

Suruwaha como algo vinculado às raízes étnico-históricas. Epidemias de suicídio em 

territórios indígenas estão alinhados a ideia de um fenômeno recente, conforme observa 

Delgado (2023). 

Embora as versões da escatologia Suruwaha tenha revelado impressões cada vez 

mais contrárias ao consumo letal do Timbó, a casa Bai Dokumi ainda é, nas narrativas 

indígenas, o destino feliz e esperado do grupo, assim como ainda se verifica altos índices 

de suicídio entre eles. As constatações trazem questionamentos que dizem respeito ao 

número total de indígenas Suruwaha ao longo das décadas e dos anos, pois o grupo 

mantém oscilando quase o mesmo número populacional: no período dos estudos de 

Gunter Kroemer, existiam de 144 a 155 indígenas no Jokihi; Mais de vinte anos depois, 

em 30 de agosto de 2011, havia 153 pessoas no Jokihi (Huber, 2012, p. 51); Quatro anos 

mais tarde, em 2016, 155 Suruwaha habitavam no Jokihi.  



152 

 

 

 

 

 

Pensar sobre o Bem Viver no contexto de isolamento e território reduzido em que 

os grupos Dawa passaram a expressar suas rotinas certamente abre espaço para indagar 

sobre o entendimento xamânico de Dawari. Conforme nos lembra Baniwa e Calegare 

(2024, p. 6), referenciando a literatura sobre o suicídio entre populações indígenas. 

As condições objetivas e sociais, como o processo colonizador, perda dos 

territórios, contato intercultural, falta de efetividade das políticas públicas etc., 

comprometem a vida tradicional indígena, impondo limitações ao bem viver 

(Souza et al., 2020) (...) Portanto, a invasão de terras indígenas, expropriação 

de comunidades e os projetos de desenvolvimento regional e nacional 

interferem diretamente no processo saúde-doença e vida-morte, produzindo 

sofrimento psicossocial nas populações indígenas e caracterizando seu 

genocídio (Adsuara et al., 2019; Staliano et al., 2019). 

 

Durante a experiência etnográfico, reconhecemos que ser atingido por Zawa 

(raiva) é o motivo principal que leva a pessoa a ingerir Timbó. É importante aludir para 

a palavra “raiva” como tradução do termo “Zawa”, pois, mais que um sentimento, o termo 

Zawa possui caracterização “espiritual”, podendo ser revelado como um agente socio 

natural. A partir de uma condição extrema assim, onde se adquire uma espécie de 

enfermidade que afeta a pessoa ao ponto de ela perder o equilíbrio Jadawa e ser 

depredado por ser superior aos humanos na cadeia de depredação Suruwaha [por isso, 

associa-se o termo excelência ao ataque do Timbó (Huber, 2012; Aparício, 2014)], pode-

se pensar enfermidade em amplo sentido. Zawa não seria um mal que afeta cronicamente 

uma população, mas um mal atraído mediante o comportamento não esperado.  

Não restam dúvidas de que as riquezas do Bem Viver que compõe uma vida 

Jadawa foram reduzidas nas pressões externas. Fragilizados com os conflitos que levaram 

a perda dos xamãs e, consequentemente, a relação de comunicação com os espíritos que 

constroem a vida na floresta, os Suruwaha foram levados a vulnerabilidades que os 

distanciaram da vida Jadawa e os aproximaram de uma condição de presa. No 

contraponto da mudança na versão escatológica, imaginamos o suicídio como parte de 

um processo de agressão aos aspectos da etnicidade e não como parte dela. A crise 

escatológica é uma crise de viver no mundo onde a preocupação com o futuro da 

humanidade “enjaulou” indígenas e não valorizou o sentido da preservação ambiental. 

Sentimento de culpa, saudade (ou luto), não querer cuidar de crianças órfãs (no caso de 

parentes próximos), combinado a uma consciência do conhecimento cosmológica sobre 



153 

 

 

 

 

 

as trocas de perspectivas no pós-morte e das condições da vida mundana Jadawa são 

fatores que vem a justificar o suicídio33.  

A contradição entre Etnicidade e instrução do suicídio no processo educativo 

Suruwaha pode ser identificada nas ações empreitadas pelo coletivo para impedir a morte 

por Timbó. Nas ações de salvamento, é recorrente que consigam evitar a morte de alguém 

com técnicas corporais tradicionais, como queimar as costas do envenenado ou aplicar 

talha de abacaxi na goela do suicida para incitar o vomito. 

 Em dezembro de 2016, a indígena, Musika iniciou uma conversa comigo 

percebendo que eu estava interessada em alguns assuntos. Contou-me que o esposo tomou 

Timbó e morreu há um tempo. O mesmo destino teve dois filhos e duas filhas. Perguntei 

se ela também havia tomado Kunaha, ela disse que sim, mas, como se vê, não veio a 

óbito. Musika fez gestos para demonstrar que a técnica de salvamento teria ocorrido para 

ela. Também o sistema de vigilância que envolve parentes na vigília de alguém com 

eminentes chances de tomar o veneno apresenta constatações do fenômeno contrariando 

práticas culturais.  

As práticas, em geral, tentam buscar soluções aos problemas individuais e 

coletivos ao mesmo tempo. A base filosófica e da dialética das medicinas 

indígenas relaciona a natureza com uma vivência coletiva, e nesta se 

apresentam as chaves holísticas para explicar a presença humana nessa terra. 

As atividades terapêuticas nas medicinas indígenas situam-se em um campo 

bioenergético para atingir todas as dimensões constitutivas do ser humano. 
Nesse sentido, será necessário entender o patológico e o “normal” nos 

conhecimentos das diversas culturas indígenas. 

                                                                                      (Athias, 2024, p. 136) 

 

O consumo letal de Timbó no Jokihi não é algo exclusivo para vir a morrer, pois, 

certamente, todos os Suruwaha já consumiram Timbó várias vezes na vida. Importante 

esclarecer que na região do Jokihi não há consumo de bebidas e nem outras drogas. Os 

Suruwaha se mantêm lúcidos, não existe cenas de indígenas alcoolizados como ocorre 

em outras regiões indígenas. O dia a dia é intenso no Jokihi, caça, pesca, horta, a noite 

ocasiões de conversas e consumo de rapé antes de dormir, no kowasi (canudo de osso). O 

sumo do Timbó utilizado corriqueiramente assume forma ritual do consumo. Numa 

                                                             
33 Santos (2023, p. 47) define a saudade como um estado efêmero da alma confusa entre o passado e o 

presente. Seria uma enfermidade difícil de curar. Entre os Guarani, os Mbya possuiriam remédio para curar 

a saudade, os Nhandevá não. 



154 

 

 

 

 

 

ocasião, em meio a um banho no igarapé, um grupo de jovens mulheres contavam 

experiências particulares sobre hawa kunaha (comer Timbó) com orgulho e sorrisos 

radiantes de alegria. É rotineiro ouvir os indígenas dizerem que “tomou pouquinho, 

morreu pouquinho”34 por determinados motivos, como, por exemplo, depois da morte de 

alguém querido, fazendo notar que eles detêm conhecimento sobre a quantidade que pode 

ou não ser ingerida para que o veneno se torne letal. Sobre isto, afirma Adriana Huber 

(2012, p. 58): 

Os Suruwaha recorrem à ingestão de quantidades menores ou maiores do sumo 

tóxico (...). Não existe nenhuma pessoa Suruwaha com idade acima de doze 

anos que nunca tenha ingerido veneno uma ou repetidas vezes. A maioria das 

tentativas de morrer, seguidas de tentativas de salvamento em que familiares 

obrigam a pessoa intoxicada a vomitar, não resulta em morte  

 

As palavras de Xiobori, transcritas por Dal Poz (2000, p. 105), carregam a noção 

de que seria preciso tomar o veneno após a morte de um parente: “Eu era pequeno, 

cheguei em casa e o vi já morto. Eu fiquei bravo e fui tomar konaha, tomei um pouco. 

Ikiji me disse que era pouco. No outro dia eu saí para tomar mais konaha e Ohozyi me 

agarrou. Nakohany e Anya me pegaram”. A história nos leva a observar que o chefe de 

maloca, Ikiji, ensina Xiobori, após a morte do irmão, que ele deve tomar doses menores 

de Kunaha. Após ter desobedecido, indo consumir novamente o veneno, Xiobori foi 

impedido do suicídio por outros chefes da aldeia. Histórias como esta solidificam o 

sistema de vigilância indígena no Jokihi. 

Miguel Aparício (2017, p. 221) descreve um trecho de uma conversa com o 

indígena Gamuki, em 1999, falecido, no qual o mesmo afirma não ser bom o destino dos 

mortos por Timbó. Haveria evidências de um estado eterno danuzyri (confuso) no pós-

morte. Gamuki compara a morte pelo veneno com uma condição agoniante de submersão 

nas águas subterrâneas, descrevendo o trajeto até Bai Dokuni como algo conflituoso, onde 

se come Timbó constantemente e frutas amargas, ingestões que provocam náuseas e 

vômitos. O tempo da narrativa de Gamuki é contemporâneo a influência proselitista 

prolongada da JOCUM na Terra Indígena Suruwaha, que chegaria ao fim no ano de 2000, 

                                                             
34Adriana Huber explica que a palavra ‘morte’ (mazaru) assume amplo significado: “Usada como 

substantivo, a palavra mazaru não se refere ao “estado de estar morto”, em si, mas a qualquer objeto que 

ameace a continuidade da vida de alguém (um perigo)” (Huber, 2012, p. 422).  

 



155 

 

 

 

 

 

quando foi determinada a saída dos missionários35. Depois disso, a Frente de Proteção 

Etnoambiental da Coordenação-Geral de Indígenas Isolados e de Recente Contato 

(CGIIRC- FUNAI) ativou, em 2008, o primeiro posto de vigilância e proteção nas 

proximidades do Jokihi. Mais tarde, o local foi desativado a mando dos Suruwaha, que 

argumentavam a proximidade deste com a entrada do Jokihi. Por este motivo, foi criada 

uma Base de porte maior no território dos indígenas, Hi-Merimã, as margens do Riozinho 

(Hahabiri). Até 2017, os Suruwaha permaneceram em contato apenas com órgão do 

Estado Nacional, FUNAI e SESAI (por intermédio das ações do DSEI-Médio Purus) e 

com alguns poucos pesquisadores que os visitam.  

 

4.2 Da repressão à (des) condição Jadawa 

 

Desde a primeira Etnografia desempenhada com o grupo por Gunter Kroemer foi 

verificado que a repressão sexual é dos motivos para o suicídio: “infrações morais 

também podem ser motivo para a autopunição. Uma moça, por exemplo, cujas relações 

ilícitas com um rapaz tinham sido descobertas, recorreu ao suicídio” (Kroemer, 1994, p. 

136). O autor se referiu ao caso de Ixaho, uma jovem que teve sua relação sexual com 

Ikiji descoberta. Ao ver a amada morta, o rapaz consumiu o veneno e entrou em estado 

de coma (Kroemer, 1994, p. 81). Entretanto, a luta empreitada pelos parentes pra salvar-

lhe a vida deu certo e até hoje ele vive como um importante chefe de maloca. Casou-se 

com Xiriaki, com quem tem sete filhos vivos. Realizei uma breve observação no 

parentesco de Ikiji com base no material de genealogia Suruwaha trazido por Adriana 

Huber (2012, p. 500-506), dando atenção a relação de Ikiji com Ixaho e a atual esposa, 

Xiriaki. Foi verificado que Ikiji é primo cruzado da atual esposa, sendo o pai de Ikiji 

(Gumania) irmão da mãe de Xiriaki (Jamiadi)36. No material analisado, não foi 

constatado linha de parentesco consanguíneo nas gerações mais recentes da família de 

Ikiji e da antiga namorada falecida, Ixaho.  

                                                             
35 Contudo, a JOCUM continua a atuar em outras áreas indígenas do Médio Purus, assim como a entidade 

evangélica, ATINI (Voz pela Vida). Sabe-se que o episódio de recusa das vacinas da Covid 19 pelos 

Jamamadi foi consequência de uma fake news espalhada por missionários no território, da qual dizia que 

os indígenas poderiam virar jacaré. 
36 Kroemer escreveu Jemedi. 



156 

 

 

 

 

 

Nos prontuários analisados por mim (2008- 2018), apenas em duas ocasiões do 

suicídio coletivo não se verificou problemas com repressão sexual. Sendo assim, dos treze 

casos que acarretaram o suicídio coletivo no Jokihi, nove encontram referência na 

repressão sexual como a principal motivação para ativação de uma cadeia suicida. As 

mortes ocorridas em 2018, meses após minha partida do Médio Purus, foram motivadas 

por um caso inicial de repressão sexual. Fazia um bom tempo em que uma moça de 23 

anos mantinha envolvimento com um rapaz da aldeia, também de 23 anos. O rapaz 

chegou a comentar com os amigos mais próximos (indígenas e funcionários do DSEI e 

da FUNAI) as aventuras com a moça e seu apego pela mesma. De igual maneira, a moça 

explicava para os mais próximos que tinha “dormido” com o rapaz, mas não tinha 

intenção de juntar as redes. Certo dia, ela foi surpreendida pelo pai, que, em estado de 

Zawa, cortou a rede da filha. A moça ingeriu dose letal de Timbó desencadeando mais 

três mortes na sequência.  

 Embora a equipe de saúde justificasse a morte da moça como concebida pelo 

sentimento de vergonha, não parece correto afirmar com toda certeza. Ao fazê-lo, 

continuamos procurando entender as sociedades tradicionais tentando encaixar conceitos 

ocidentais. Por outro lado, ao verificarmos a ilógica da justificativa da morte da moça, 

também não abandonamos as impressões interculturais, pois é certo que a ela não sentia 

vergonha em contar suas aventuras com o rapaz e de andar constantemente junto dele 

devido a amizade entre os dois, o que não era mal visto pelas famílias. Além do mais, os 

casos de “infanticídio” fazem jus a afirmativa de que nem todas as moças que se 

aventuram fora do casamento são punidas ou morrem por Timbó. A própria moça aqui 

comentada já teria tido um filho iriyamare no passado. Ora, se as mulheres solteiras 

ingerem dose letal de Timbó por kahkomy quando os segredos sexuais são revelados, 

porque elas circulam toda a gestação tranquilamente pela aldeia? Pois se os Suruwaha 

conhecem as vias para a concepção reprodutiva das pessoas e punem as filhas que 

praticam relações sexuais fora do casamento, ficar grávida (botaru) sem juntar as redes 

não seria igual motivo de vergonha? Nessas indagações, podemos reconhecer o grande 

desafio analítico existente para interpretar uma “consciência de mundos sociais diferentes 

quando tudo o que se tem à disposição são termos próprios” (Aparício apud Strathern, 

[1987] 2013, p. 43).  



157 

 

 

 

 

 

Conhecemos a expressão “repressão sexual” como um “conjunto de interdições, 

permissão, normas, valores, regras estabelecidas histórica e culturalmente para controlar 

o exercício da sexualidade” (Chauí, [1984], 1991), sendo assim, parece ser a definição 

mais próxima de explicar o que ocorre no Jokihi, quando uma moça solteira tem suas 

relações sexuais descoberta pelo pai. Entretanto, dados qualitativos e etnográficos não 

interligam casamento com a prática de sexo. As moças da geração de 2017 diziam que a 

prática do sexo é realizada nos caminhos das malocas e nos espaços das hortas, não 

comentam sobre o ato prática no espaço da maloca, nem mesmo com casais de redes 

juntas. Quando caminhamos com alguém do sexo oposto para ir até as malocas, podemos 

ser acusadas de sair com alguém para “namorar”. Em tons de brincadeiras, há sempre 

piadas no Jokihi e até acusações dos indígenas contra pessoas que nem eles próprios 

acreditam que estão “namorando”. Brincam aos risos com as enfermeiras que muitas 

vezes precisam de agentes masculinos nas caminhadas para desenrolar algum trabalho 

que envolve o processo da saúde indígena. As brincadeiras são encaradas com leveza e 

espontaneidade na naturalidade dos Suruwaha em falar sobre sexualidade.  

Na análise, o problema da “repressão sexual” cede local total para o problema da 

concepção, nos termos de Clifford Geertz (2008). Sabe-se que o suicídio das moças 

solteiras acontece após destruição dos seus pertences, principalmente, da rede em que 

dorme, uma atitude considerada como forte represália, que, quase sempre, é realizada 

pelo pai da moça. A raiva gerada no destrato do pai toma como consequência a vontade 

de punir o agressor com a própria ausência. Infectada pela ação Zawa, larga-se a condição 

de Jadawa. A rede não só é o único local apropriado para dormir na maloca, mas um 

objeto de múltiplos simbolismo no ambiente cosmológico Suruwaha. Vejamos a tradução 

de Adriana Huber das palavras do indígena, Ania (Huber, 2012, p. 446), afim de 

reconhecer o alcance da importância da rede nessa sociedade. 

Quando um Suruwaha morre, ele vira criança (hawini jahuruwari). Quando 

morre e as pessoas levam o corpo, o coração vai embora e se desloca até a casa 

das almas. Porém, ele não ata logo sua rede, nem deita nela. Primeiro, ele 

guarda (tuhwagana) a rede dele enrolada num setor familiar: recém-falecidos 

são como recém-nascidos, e estes não possuem redes. Quando uma alma 

recém-nascida chega na casa das assuma (...) começa a crescer rapidamente, 

vira adolescente (wasi) e então ata a rede dela lá no alto, no círculo superior 

(kawanaru) que sustenta o telhado da maloca das almas. 

 



158 

 

 

 

 

 

As palavras transparecem que as redes estão presentes no mundo cosmológico 

Suruwaha, elas fazem parte da vida terrena na maloca e na existência pós-morte. As 

regras sociais em torno da rede permanecem as mesmas no mundo dos humanos e não-

humanos: ata-se redes em maiores alturas para pessoas prestigiadas, como os caçadores, 

pessoas consideradas Jadawa. Essa totalidade alcançada pelas redes na concepção 

Suruwaha nos remete a refletir sobre a reação da moça que sofreu repressão sexual e foi 

banida pelo pai de algo tão fundamental na existência Jadawa. 

 Outros casos de suicídio entre os Suruwaha analisados nos prontuários refletem 

a questão da morte proveniente da perda da condição (social) Jadawa, como a epidemia 

de suicídio no ano de 2012, durante o ritual da “Ordem dos Caçadores” - de iniciação e 

personificação social – com normas de quantidade de antas que devam ser caçadas a partir 

de idades alcançadas, para o reconhecimento da personalidade social Suruwaha. O 

suicídio coletivo teve início com um caçador em fracasso na caça de anta e veio a estender 

no mesmo dia entre outros caçadores e pessoas ligadas a eles.  

Dificilmente os Suruwaha irão associar a dispersão das antas do ano de 2012 com 

as mudanças sistemáticas do ecossistema dando conta de uma ou duas empresas pontuais 

localizadas alguns milhares de quilômetros dali que, por sinal, estavam terminando 

processo de instalação para operacionalidade37. Mas, os Suruwaha associam a condição 

de pessoa Jadawa, de subsistência e substancialidade da vida ideal, com mudanças graves 

na ecologia, provinda da presença de quem não sabe viver na e da floresta, igual o tempo 

daqueles que os expulsaram diretamente ou indiretamente de habitats maiores de cursos 

d’água de igarapé, onde o Bem Viver era possível em suas intactas propriedades étnicas. 

Assim também fazem projeções de formas assustadoras sobre o destino da terra. 

Todavia, é pertinente considerar questões do tabu nas ocorrências de suicídio 

comentadas, conforme lembrou-me a Antropóloga da Universidade Nacional da 

Colômbia, professora July Salima Cure, pois a sociedade Suruwaha extrapola nas 

indicações de mortes que ativam cadeias suicidas por “repressão sexual”. Contudo, as 

evidencias qualitativas relacionariam mais o tabu com regras interclânicas das diferentes 

modalidades e menos com a prática do sexo fora do matrimônio. 

                                                             
37 Usinas de Jirau e Santo Antônio no Rio Madeira, Rondônia. 



159 

 

 

 

 

 

 É interessante observar que as ocorrências de suicídio viram tabu para as 

mulheres com relação a escolha de parceiros. Um grupo de moças não se permitiam 

conversa com um belo rapaz que havia se tornado viúvo duas vezes, suas esposas 

adquiriram muita Zawa provocado por ele e faleceram sendo atacas pelo espírito Kunaha. 

As falecidas vieram a gerar grave cadeia suicida no Jokihi, o que teria provocado uma 

série de problemas sindêmicos. Acusado de ser um péssimo marido, as moças o admitiam 

apenas como um homem Suruwaha (e não Jadawa), reverberando o mal comportamento 

deste para outros rapazes do Jokihi, alguns deles com intenção de juntar as redes. 

Algumas das mulheres Suruwaha solicitaram que eu as levasse para meu local de origem 

para casar, porque “Suruwaha presta não”. Como se vê, a sindemia do suicídio acarretou 

uma crença entre as moças da aldeia que vem a ferir a concepção Jadawa coletiva (os 

moços seriam apenas pessoas Suruwaha e não um Jadawa). A ameaça às regras de 

casamento clânico e os casos de iriyamare justificam o problema sindêmico do suicídio.  

 

4.3 O luto, o gênero, a sexualidade e a idade  

 

Continuando sobre o contexto do suicídio Suruwaha, o quadro abaixo, baseado na 

análise complementar de Dal Poz (2000), identifica que, entre os anos de 1980 e 1995, os 

homens morreram mais por motivo do luto (kamonini) que as mulheres. Os dados trazidos 

pela maioria dos escritos que analisam suicídio indígena disponíveis em plataforma de 

Revista Científica (Scielo) identificam maiores taxas de suicídio para o sexo masculino 

(Baniwa, Calegare, 2024; Bueno, 2017; Pimentel, 2017). 

 

Quadro 4: Suicídio por luto (1980 e 1995). João Dal Poz (2000) 

            MOTIVOS HOMENS MULHERES OTAL 

Luto 11 5 16 

Luto, briga de casal 1 1 2 

           Luto, viuvez 1  1 

Luto, briga com namorado da irmã 1  1 

Luto, briga de crianças  1 1 

Luto, fuga de xerimbabo 1  1 



160 

 

 

 

 

 

 

A tabela mostra vinte e dois (22) casos de mortes por suicídio entre homens e 

mulheres Suruwaha em estado de luto (total de quinze óbitos masculino e sete óbitos 

feminino), com predominância nas relações consanguíneas sobre as afins (Dal Poz, 2000, 

p. 109). Em contrapartida, ao esquematizarmos as motivações gerais apresentadas por 

João Dal Poz (Idem, ibidem) para o suicídio Suruwaha, questões de sexualidade aparece 

como motivação principal que atinge exclusivamente as mulheres: “três (suicídios) dizem 

respeito ao controle da sexualidade feminina, em geral, a reação de moças solteiras”. Caso 

tomemos os lutos dos homens, principalmente dos pais de moças e adolescentes que 

morrem pela ingestão de Timbó após acusarem as filhas de cometerem atos sexuais 

impróprios no contexto da sociedade Suruwaha, veremos que a repressão sexual alcança 

o topo das motivações. 

 

 

Ainda não sendo possível conhecer todas as motivações para os suicídios 

ocorridos nos anos anteriores a 1984, e, observando a quantidades de mortes ocasionadas 

pela dita repressão sexual entre os Suruwaha, é fator importante considerar na análise os 

efeitos do contato com missionários que viveram entre eles. Adriana Huber (2012, p. 29) 

                 Total             15 7          22 

Quadro 5: Suicídio e sexualidade. 

MOTIVOS HOMENS MULHERES TOTAL 

              Sexualidade  3 3 

              Casamento  3 3 

Casamento, briga com sogra  1 1 

Casamento, briga com o irmão  1 1 

Casamento do filho, desatenção  1 1 

           Briga de casal 1 1 2 

Desentendimento com a mãe, fome  1 1 

Desentendimento com o filho  1 1 

Desentendimento  1 1 

Reclamação 1   

Roubo de faca, casamento, briga de casal 1  1 



161 

 

 

 

 

 

aponta o aumento do suicídio entre os Suruwaha como consequência da interação 

exacerbada com entidades não governamentais de cunho religioso: 

O censo da população Suruwaha elaborado pelo CIMI registrou um aumento 

notável dos casos de morte por envenenamento no período de 2000 a 2006. E 

a entidade então se perguntava se este aumento, mais do que representar uma 

alta transitória numa curva estatística sempre oscilante, porém estável em 
longo prazo, podia ter alguma coisa a ver com a interferência de agentes 

externos no cotidiano da comunidade, pois na época, havia uma discussão 

muito polêmica em torno da dimensão do impacto da prática proselitista dos 

missionários da JOCUM na vida dos Suruwaha. 

 

A análise por faixa etária demonstra “uma ligeira, mas não irrelevante quanto à 

relação entre sexo e idade” (Dal Poz, 2000, p. 109). As mulheres têm tendência precoce 

ao suicídio entre os 12 a 17 anos, enquanto os homens alcançaram maior quantidade de 

suicidas quando com 18 a 20 anos. Os dados demonstram que as mortes podem estar 

relacionadas com o nível de exigência transmitida naquela sociedade no que concernem 

as responsabilidades sociais para as pessoas dessas faixas etárias, considerando o gênero.  

A tabela abaixo compreende informações sobre cadeia suicida ocorrida em 2016, 

demonstrando falhas no sistema de vigilância tradicional e nas técnicas de salvamento 

Suruwaha no interior do Kaho, a família nuclear. 

 

 

 

O que se pode compreender nos tantos casos de suicídio Suruwaha justificados 

pelos termos ocidentais é a dificuldade de diálogo entre a execução de serviços para povos 

indígenas com a ciência que analisa e referencia as estruturas ameríndias. No ambiente 

Quadro 6: Causas das mortes em 2016. SIASI/SESAI. 

IDADE DATA ÓBITO     CID CAUSA MORTE 

13 20/01/2016 Morte voluntária Moça. Tomou timbó por ter perdido um 

pente dado por uma técnica do DSEI. 

39 20/01/2016 Morte Ritual ou Morte 

voluntária 

Mãe. Desenvolve a cadeia suicida. 

45 20/01/2016 Morte Ritual ou Morte 

voluntária 

Pai. Desenvolve a cadeia suicida. Alguns 

narram que não desejava ficar tomando 

conta de várias crianças. 

23 20/01/2016 Morte Ritual ou Morte 

voluntária 

Irmão. Desenvolve a cadeia suicida. Já teria 

tomado o veneno outras vezes. Teria 

aumentado a dose após a morte do pai. 



162 

 

 

 

 

 

da saúde, a Biomedicina sempre direcionou o planejamento de todas as ações, inclusive, 

na ação do atendimento primário. Como se vê, a análise de dados estatísticos tem 

resultado nas condições “segundas” das causalidades, reservadas às questões de regras 

familiares e da organização social, alheia as concepções próprias do grupo étnico onde 

estão envolvidas um sistema maior de existências.  

 

4.4 O planejamento e a epidemia  

 

Os relatos de Kroemer (1994) proporcionam reconhecer alguma intromissão dos 

Jaras nas questões de suicídio e “infanticídio”, assim como ocorreu em graus mais 

elevados na época da convivência dos Suruwaha com os membros da JOCUM. No 

decorrer do tempo, prevaleceu o pouco conhecimento biomédico sobre as consequências 

das interações dos Jaras nas ocorrências de suicídio no Jokihi, e, também por isto, não há 

ingerência da saúde nacional nos momentos de intervenção ao corpo “desfalecido”; 

“quase morto”; ou em eminente estado “fora de si”. A não intromissão ao suicídio ritual 

dos Suruwaha é, inclusive, determinação dos órgãos indigenistas.  

Portanto, na saúde do Médio Purus, há uma lacuna entre o serviço de saúde 

nacional e a epidemia máxima entre eles que acarreta morte. A prática do suicídio 

Suruwaha perpassa o problema de saúde sendo contextualizado como uma prática étnica. 

Não haveria responsabilização dos Jaras nos atos indígenas que lhes parecem 

incompreensível, assim, os profissionais de saúde em campo argumentam se distanciar 

dos Suruwaha quando eles começam a “mudar o semblante” e tem-se início um corre-

corre no Jokihi.  

Uma enfermeira chamou atenção para a forma evasiva das intervenções médicas 

Suruwaha para retirar o veneno do corpo de alguém; um assistente afirmou que era inútil 

tentar se meter na eminente ocorrência do suicídio: “nesse momento eles não ouvem 

ninguém”. De um tempo para cá, os profissionais preferem se manter no posto ou na Base 

do Riozinho quando há notícias de tentativas de suicídio ou do salvamento de alguém. O 

respeito dos Jaras aos limites os faz trabalhar sob o efeito do menor risco do agravante.  

Cabe aqui ressaltar que não existe desconhecimento sobre os processos históricos que os 

grupos ascendentes dos Suruwaha enfrentaram antes de serem obrigados a se refugiar em 



163 

 

 

 

 

 

isolamento. Mas no modelo ocidental de saúde o problema territorial parece não abarcar 

a amplitude das questões de saúde e Bem Viver.  

No sentido contrário, casos nos quais as ações de vigilância não foram acionadas 

são relatados. Ou seja, o enfrentamento não é atendido para todos da aldeia. Kroemer 

comenta sobre o suicídio da mãe de um iniyamare: sem sistema de vigilância e nem canto 

para morte (Kroemer, 1994, p. 81). É possível que o grupo passou a considerá-la 

Jadawasu (não humana) por ter infringido uma regra. Em campo ouvi o indígena Ania 

contar uma história um tanto curiosa, quando tentou tomar Timbó para chamar atenção 

de todos e ninguém deu a mínima. Ania afirma que não morreu porque uma criança 

pequena “conseguiu” arrancar a raiz venenosa de suas mãos. Como se vê, cada caso 

possui uma maneira peculiar de ser tratado pelo grupo. São normalizados (e 

normatizados) nas concepções próprias do coletivo.   

 Por outro lado, diversas são as ocasiões, quando parece não haver a eminência de 

ocorrência do suicídio, em que os Jaras aconselham os Suruwaha a não tomarem Timbó, 

assim, podemos afirmar que existem atitudes preventivas na concepção dos brancos que 

estão claramente contra a epidemia do suicídio. Ao sair do Jokihi, solicitamos vê-los 

novamente, apelamos em lhes informar que nosso Giyzoboni ficará triste se eles partirem, 

uma maneira culturalmente imprópria, inclusive, de se referir ao termo. A afeição que nos 

une é também motivo para os Suruwaha desenvolverem estratégias de informações 

conosco. Indago, atualmente, se algum Jara chegou a aconselhar que vivam como deve 

viver um Jadawa.  

O desmembramento da saúde nacional com as questões territoriais e seus impactos 

ambientais são necessariamente em vista de como as coisas funcionam no mundo dos 

Jaras. Todas as solicitações Suruwaha para o DSEI ou para a FUNAI que perpassam o 

tratamento direto com o corpo da pessoa, ou seja, as condições de corporalidade, são 

negados ou impossibilitados no sentido macro para o micro. Parte das solicitações dos 

Suruwaha são, de forma tática, arranjadas pelos profissionais em campo, principalmente 

por auxiliares indigenistas mais antigos no polo de saúde Suruwaha, por serem mais 

conhecedores das necessidades que formam o Bem Viver no Jokihi.  

Apesar da confiança dos Suruwaha no remédio dos Jaras para tratar problemas 

que eles identificam como doença de Jara, a ausência de algumas medicações no DSEI 



164 

 

 

 

 

 

intriga a consciência dos indígenas. Primeiro, porque eles não conhecem a tal medicação 

“ausente”, são os próprios Jaras da saúde que concedem informações e explicações sobre 

“doença e cura com remédios”. No Jokihi, podemos dialogar muitas vezes com indígenas 

que vem a solicitar que tal medicação chegue na aldeia, como se uma ou outra pessoa 

tivesse “o poder xamânico” de lhes conceder cura. A filha de Buti, Umi, precisava de uma 

medicação anticonvulsivante para o desmame de outra medicação, o fernobabital, mas o 

DSEI não conseguia resolver o problema mesmo diante da urgência e da boa fama da 

eficácia de suas ações. Faltava insumos: sonar, estetoscópio, glicosímetro e nebulizador 

portátil, assim como gerador de energia e fita métrica antropometro. O atendimento passa 

a ser todo de responsabilidade do agente de saúde com todas as reflexões que os Suruwaha 

irão desempenhar a respeito dele (e de suas relações com o espirito do Estado e vários 

outros elementos).  

Portanto, a ausência do remédio (diante das explicações de cura advindas dos 

Jaras) é encarada pelos Suruwaha como o enfraquecimento do sistema da saúde nacional, 

confirmando “xamânicamente” o despreparo Jara e sua pouca conexão com o mundo 

espiritual e socioambiental. Os Jaras são capazes de criar enfermidades, mas não são 

capazes de combatê-las; Os Jaras enfeitiçam os Suruwaha (e o povo Jadawa) com 

elementos mágicos que não possuem contra magia, ou, mais ainda, se os Jaras não sabem 

o que estão fazendo, existem outras forças que estão “atacando” os Suruwaha. Talvez por 

isso quando um Jara fica doente na aldeia, os Suruwaha costumam acolher e cuidar do 

tal enfermo (em contribuição com o próprio mundo espiritual). Na ausência (da 

medicação), os Jaras são confundidos com pessoas abandonadas a própria sorte e pelos 

próprios donos de seus espíritos. Os xamãs Jaras (os médicos, enfermeiros e técnicos do 

DSEI) teriam perdido a comunicação com o mundo espiritual, apresentando aos indígenas 

a face preocupada do “não posso fazer nada porque dependo deles”. Mas, quem são eles? 

Como os Suruwaha podem compreender o sistema do Estado? Porque o Estado manda 

os Jaras irem no Jokihi? O Estado provoca o bem e o mal ao mesmo tempo no mundo 

Suruwaha. Esse poderoso “Estado” tem determinado forças contrárias ao Bem Viver 

Jadawa, demonstrando pouco conhecimento do mundo cósmico, então, a confiabilidade 

torna-se conflituosa, angustiante diante da força e da insegurança provocada por um 

sistema de cura instável que desestabiliza por propagação o sistema indígena.   



165 

 

 

 

 

 

Ao considerarmos o sistema xamânico Suruwaha, podemos interpretar várias 

reflexões que podem estremecer a relação intercultural no Jokihi, por isto, se torna tão 

importante considerar a realidade xamânica ameríndia, principalmente quando essa noção 

parte de quem “interfere” nos corpos indígenas.  

Na categoria das coisas que importam dentro do planejamento de saúde, os avisos 

Suruwaha para que os Jaras mantenham ausência do território ou as informações da 

própria ausência do grupo em vista do tempo de uma zawada (longas caçadas), perde o 

argumento para o descongelamento e desperdício de uma vacina. Os calendários médicos 

dos Jaras não se atualizam em condições socioambientais e as modificações nas datas 

das trocas de equipe (por alguns motivos: as vezes o barco atrasa saída de Lábrea fazendo 

com que a equipe em campo alongue tempo de estadia) modifica as expectativas 

indígenas na rotina.  

 Para um cientista do meio ambiente, como é um Jadawa, as coisas dos Jaras não 

fazem sentido algum. A tomada de decisões não envolve soluções de problemas, como 

demonstra a persistência da doença, e passou longe de assegurar alternativas futuras. O 

dualismo do ocidente é posto à prova o tempo todo pela pessoa Jadawa. Para os Jaras 

(que representa o Estado), os territórios do Vale do Purus que os ancestrais Suruwaha 

perderam e os impactos das grandes construções no entorno não seriam objeto da saúde. 

De maneira geral, para os Jadawa, quebramos a totalidade do mundo que funciona 

sinergicamente. 

 Assim, os Suruwaha (e outros povos indígenas) mentalizam que os Jaras trazem 

doenças (inclusive, conceituais) e depois retornam para tentar curar os indígenas. Como 

não sabe tratar todas as problemáticas, como é o caso do suicídio, o Jara parte para o 

cuidado da prevenção que se molda ao isolamento acometido. E os indígenas tem 

convicção do mundo espiritual com igual certeza de que os Jaras não possuem 

conhecimento sobre tal mundo. Os Jaras não ativariam xamanismo no sentido cósmico 

da existência. A causa da “epidemia da morte” parte de um amplo contexto, e as 

impressões dos Suruwaha – no campo estratégico – percebe, ao longo de um período 

observacional, que os Jaras da saúde e da vigilância do território não possuem domínio 

para pensar e viver junto com eles.  



166 

 

 

 

 

 

Annemarie Mol, Ingunn Moser e Jeannette Pols (2010) parte para uma análise 

sobre “cuidado” interessante para aqui ser reforçado, definindo como a atenção pode 

refletir na vida cotidiana. Afirmam: “A tradição do Iluminismo celebrava a mente e a sua 

alegada racionalidade, não o corpo e as suas dores e prazeres. Para as ciências, os corpos 

eram interessantes na medida em que poderiam ser objetivados e explicados no 

laboratório” (Mol; Moser; Pols, 2010, p. 7). “Ou pior: os cuidados dificilmente se 

imaginam. Foi relegado para o domínio privado: não havia necessidade de o estudar, nem 

de falar sobre ele em público”. (Idem, Ibidem).  

As autoras reforçam as questões de cuidado e as questões relacionadas com as 

práticas de cuidado presentes em ciências que passaram a se preocupar com a questão: a 

enfermagem (inicialmente), Sociologia, Filosofia, Antropologia, Geografia. Segundo 

afirmam, o cuidado foi “compreendido”, “comentado”, priorizando os aspectos sociais 

que incidem nas pessoas/coletivo. Exemplo: o trabalho doméstico, questões salariais, e 

etc. E foi comprado como um pacote definido por aquele que precisa do cuidado: “O 

termo salta por cima e nega o que faz” (Mol; Moser; Pols, 2010, p. 9). De certa forma, as 

autoras questionam saúde, eficiência, eficácia e justiça sintetizando as ambiguidades: o 

bem e o mal numa forma de cuidado, em outras palavras. As diferentes histórias e os 

diferentes valores se entrelaçam nessas escolhas. O que funciona no cuidado de um pode 

ser um modelo enfraquecido para outro. 

As análises de Mol, Moser e Pols (2010) refletem o antagonismo entre cuidados e 

crenças particulares. A ideia nos direciona a pensar em “cuidados” como prática da 

humanidade social. As crenças “na vida eterna”, por assim dizer, por exemplo, traz não 

só uma certa “conformidade” no coletivo que anda na contramão do próprio sujeito 

humano e suas capacidades de exercer, influenciando na complexidade de tratar do 

assunto. “Ficar bem e aqui” remete a qualidade de cuidados. O suicídio Suruwaha e as 

versões de um mundo feliz “depois”, perante o que tem interferido nas formas práticas 

particulares de cuidado que os mantêm vivos e dignos ao Bem Viver coletivo. Os termos 

entre os Suruwaha, possíveis de refletir os valores da humanidade Jadawa, são como as 

autoras enxergam a questão da palavra “cuidado” - pouco trabalhado conceitualmente. 

Elas se apropriam de performance (não citam, mas levam a entender) para compreender 

a questão para além das narrativas sobre o cuidado.  



167 

 

 

 

 

 

5. TERMOS, CONCEITOS E FENÔMENOS  

 
 

Este capítulo traz a tentativa de clarear as distâncias percebidas na atenção 

diferenciada de saúde concedida aos Suruwaha verificada nos capítulos anteriores. Para 

tal, interpretamos concepções do Bem Viver a partir de termos e conceitos significativos 

no conjunto da cosmologia Suruwaha.  

Devido a profundidade do assunto, frente ao tempo etnográfico de pesquisa, é 

importante salientar que análises verificadas aqui estão orquestradas com impressões 

advindas da análise etnológica. O estudo comparativo reuniu muitas informações 

singulares e algumas outras divergentes a respeito dos termos Giyzoboni, Jadawa, Zawa, 

Iniwa e Madi, mas, em suma, as reflexões encontradas na Etnologia são complementares 

ao que foi verificado em campo atendendo ao objeto saúde. Tratamos de significados que, 

além de solidificarem as descrições e análises anteriores, introduzem os significados do 

Bem Viver Suruwaha e dos processos xamânicos. Assim, apresentamos uma interpretação 

filosófica descolonial de uma realidade conceptual indígena contrastante com o que é 

oferecido pelo Estado em termo de prevenção e diagnóstico de saúde. 

 

5.1 Giyzoboni 

 

Se os corpos indígenas são conceitualizados como feixes de afecções e sítios 

de perspectivas (Viveiros de Castro 1996, p. 128), poderíamos afirmar que, 

para os zuruahã, antes é o “coração” o centro da perspectiva e das afecções, e, 

por conseguinte, a fonte das alterações da pessoa.  

                                                                                       (Jardim, 2009, p. 64) 

 

O termo Giyzoboni vem do tronco linguístico Arawa e foi identificado na 

Etnologia Suruwaha como correspondente ao significado da palavra “coração”. Ao 

perguntar a um Suruwaha mais antigo o que significa Giyzoboni ele logo responderia 

“coração” (na língua portuguesa), pois foi essa a palavra sugerida pelos Jaras para 

traduzir a expressão. Caso a insistência para saber mais sobre o termo Giyzoboni 

permaneça, os Suruwaha apontam em direção ao coração, pois assim atendem a forma 



168 

 

 

 

 

 

como os Jaras irão entender Giyzoboni: lhes resumindo a amplidão dos espaços que estão 

reunidos nessa informação.   

Mas tanto os Suruwaha quanto os Jaras identificam uma noção intercultural do 

coração: núcleo da pessoa, é o que mantêm todos os seres vivos. Ninguém possui corpo 

sem coração, não há referências antropológicas sobre isto. Contudo, uma diferença 

persiste na maneira “subjetivada” do entendimento sobre a participação do coração da 

pessoa no mundo, bem como, na influência que detém essa participação n’ outros seres e 

n’outros mundos, pois há entre os tradicionais a crença do alinhamento desse núcleo 

(sempre vivo) com os elementos do universo. Esse enredo ameríndio que especifica a 

participação coletiva do coração parte da noção complementar entre sabedoria e coração: 

“meu coração pensa” (BELAUNDE, 2005). A abordagem antropológica sobre a 

importância do coração entre populações tradicionais não é novidade, o coração dos 

animais e suas potencialidades, por exemplo, são recorrentes nos trabalhos antropológicos 

de todas as escolas. Evan Pritchard teria sido o primeiro antropólogo a demonstrar os 

significados das partes do corpo de um animal entre os Nuer, da África, referindo o objeto 

social das relações significativas alinhadas ao coração da vaca.  

Podemos iniciar o entendimento diferenciado a partir da comparação. Na 

conceitualização Jara sobre o coração: um órgão da carne, que, segundo William Harvey, 

em sua obra clássica da medicina, “De Motu Cordis”, de 1628, funcionaria 

mecanicamente como uma bomba (Porter; Vigarello, 2008). Na versão biomédica, 

quando o corpo deixa de funcionar e a pessoa morre, o coração morre junto com a pessoa 

falecida. De forma diferenciada, o mundo Suruwaha nos conduz a entender uma 

concepção particular do coração para além de artérias, músculos e o resto do corpo. Em 

sua amplidão do significado, Giyzoboni é também um movimentador de várias situações 

que interfere no coletivo, assim, é o condutor da sabedoria Suruwaha que orienta os 

Jadawa sobre o modo de existir na amplidão do universo. Todos os homens possuem ou 

movimentam Giyzoboni.  

O termo é citado pelos Suruwaha diversas vezes ao dia sendo amplamente 

sugerido para tratar do antes e do depois da morte. As razões do suicídio dispostos na 

explicação dos Suruwaha estão sempre deflagrando a vulnerabilidade Giyzoboni da 

pessoa em estado Zawa, tornando-a insustentável no ambiente Jadawa. Miguel Aparício 



169 

 

 

 

 

 

(2015, p. 321) chamou atenção para a condição jadawasu (não humanidade) adquirida 

por alguém em estado Zawa, um entendimento Suruwaha que se mostra contrário ao 

conceito de Jadawa, se pensarmos que um humano jadawasu assume uma condição de 

inferioridade perante o desequilíbrio imposto pela condição jadawasu, antagônica ao que 

é esperado para um ser Jadawa. 

As análises pós-contemporâneas de Adriana Huber (2012) e Miguel Aparício 

(2014; 2015) contemplam análises significativas para tratar do mundo depredacional e 

cosmológico Suruwaha, essas análises posicionam os Suruwaha como “presas do Timbó” 

(presas do espírito Kunaha) quando em condição de Giyzoboni infectado por Zawa. Tal 

constatação é verificada nas narrativas indígenas de 2016 e 2017, pois, para os casos de 

suicídio no Jokihi, era sempre atribuído o termo Zawa como “pré-requisito” para tomar 

dose letal de Timbó: “Zawa tinha muuuuita”; ou para o início da cadeia suicida. 

Entre os zuruahã, o substrato onde se realizam esses processos de alteração é 

anímico-corpóreo: enfurecer-se e matar, enfurecer-se e matar-se... Todos os 

relatos a propósito da feitiçaria e do suicídio, sejam eles etnográficos ou 

indígenas, não deixam dúvidas a respeito desse ponto: são as alterações das 

disposições corporais da pessoa, as afecções de raiva (zawari) desses corpos 

indóceis, os arroubos indomesticados desses corpos indomesticáveis, que 

rompem a mansidão das relações de convivialidade e fazem surgir, dos 

“vizinhos de kaho” ou dos “outros índios que falam como nós falamos”, a 

figura do Inimigo – o homicida potencial. 
                                                                                        (Jardim, 2009, p. 65) 

             

É conveniente pensar sobre o desconforto da tradução da palavra “Zawa” (raiva), 

pois, entre os Suruwaha, o termo toma projeção social capaz de permitir ou levar ao 

ataque do coração pelo veneno do Timbó. Também foi esclarecido que em situações de 

Zawa, “uma pessoa transmite feitiço ao seu rival através de um olhar furioso, de palavras 

ameaçadoras, através do tabaco, ou através de um graveto, uma semente ou uma porção 

de alimento” (Aparício, 2014, p. 124).  

 Ao morrer com o sumo do veneno, o corpo do envenenado desaparece, mas a 

“entidade biológica”, Giyzoboni, passa para outra existência. Antes de se transformar 

numa nova existência, ou seja, no momento liminar (“não estou aqui e nem lá”), 

Giyzoboni também existe. Portanto, a unidade vital de todos os humanos dispensa o 

corpo. Em seguida, Giyzoboni assume uma nova roupagem. Esse ponto do pós-morte é 

bastante conhecido na Etnologia Suruwaha, pois todas as gerações Suruwaha contam a 



170 

 

 

 

 

 

mesma história: depois que morre, a pessoa mergulha nas águas do céu e se transforma 

(primeiramente) em peixe38.  

Permitindo conhecer a lógica desse pensamento pós-morte, é considerada aqui a 

análise desenvolvida por Gunter Kroemer (1994) sobre o pensamento Suruwaha do 

universo. O autor concluiu que os Suruwaha concedem o céu como a outra metade do 

mundo subterrâneo (Kroemer, 1994). 

                                                  

  Céu 

                                                  espelho do céu 

                                                        Terra                   água do Jokihi 

                                                                        Mundo subterrâneo                                                 

              

                                             

 

Podemos refletir que a possibilidade da passagem por água após a morte e o 

mergulho nas águas do céu torna mais conveniente a transformação Giyzoboni numa 

roupagem de peixe. Tal indício vem a combinar com as narrativas Suruwaha de 

transformação Giyzoboni - a unidade vital - a partir do barulho dos trovões produzido por 

nuvens carregadas d’água que se colidem. As falas dos trovões para os Suruwaha são 

como códigos que ativam emoções nos que ficaram sobre os que já se foram. Ao contar 

uma história de morte e saudade num momento nostálgico, a palavra Giyzoboni é repetida 

pelo indígena inúmeras vezes sob o olhar fixado no horizonte. A importância Giyzoboni 

é comentada com densidade de emoção. Em algumas ocasiões, gesticulam olhares para o 

céu, batem no peito permitindo que arrumemos o sentido dos gestos e das narrativas, de 

forma a entender a amplidão do conceito. A pessoa se foi, mas o sentimento - a concepção 

daquilo que presenciaram na terra, ou melhor, a forma como aquilo influenciou na 

concepção - ficou guardado no ambiente natural. É como se a amplidão do sentimento se 

manifestasse como uma pessoa, um sujeito. A concepção é tratada como um sujeito. 

                                                             
38 Os Suruwaha reconhecem várias categorias de peixe com nomes bem distintos um dos outros, como se 

fizesse referência há mais de uma categoria de seres. 

 Figura 7: Interpretação geográfica do mundo Suruwaha. 



171 

 

 

 

 

 

Portanto, a concepção defendida dos ideais do Bem Viver é considerada na categoria das 

humanidades. Conforme reconhece Jardim (2009, p. 66), Giyzoboni não é local instável 

de afecções, mas o “sítio da perspectiva”, que viabiliza as “transformações nas relações 

“sociais”, redistribuições de posições e predicados”.  

No pós-morte, Giyzoboni sai se transformando adquirindo roupagens de vários 

outros seres em cada espelho do universo. Ao alcançar o mundo zamzama, local dos 

espíritos dos pássaros, por exemplo, é conveniente que se transforme em pássaro para 

viver aquela experiência naquele espaço. Os animais, os pássaros e seus “espíritos donos”, 

cada espécie, ocupa um patamar do universo. 

 Para melhor argumentar sobre tais interações e transformações no mundo 

cosmológico dos Suruwaha, podemos sublinhar a imagem e o espelho dos espíritos dos 

seres em geral descritas no livro de Davi Kopenawa e Bruce Albert (2015, p. 162-163). 

A explicação categórica dos autores sobre os espaços das moradas dos espíritos dos 

diversos seres que formam o ecossistema e a posição de cada espécie do universo 

identifica o alinhamento cosmológico Yanomami e o respeito da interdependência com 

outras humanidades, todas “administradas” por espíritos e manejadas pelas ações dos 

xamãs. A movimentação desses espíritos nos diferentes patamares do mundo através da 

ação xamânica constitui motivos para pensar cura ou para referenciar uma vingança. 

 Os Suruwaha afirmam a palavra “dono” numa comunicação intercultural para 

entendermos a posição do sujeito nessa amplidão cosmológica, pois provavelmente 

adaptaram o termo Jara mediante o respeito Jara pelos chefes “donos de maloca”. Eles 

argumentam que todos os seres tem um dono de poder indiscutível.  A volta de alguém 

que já morreu (ou a imagem desse alguém) pode ser um disfarce de um espírito dono ou 

(e do) efeito xamânico. Pode ser um pássaro transformado no poder xamânico para 

realizar uma “estratégia” de comunicação. A geração Suruwaha que conheci não 

costumava comparar existências espirituais, a exemplo dos espíritos donos, com espíritos 

de pessoas que já morreram.  

No pós-morte, a mudança de perspectiva é realizada em aspecto dimensional. A 

unidade do espírito se transforma em outros elementos, outros seres, e possivelmente 

seres de outras dimensões. Há uma seriedade na condição transformacional perspectivista 

amazônica alheia a noção de uma “obrigação” do morto em voltar para falar algo para 



172 

 

 

 

 

 

alguém que ficou no ambiente terreno. Giyzoboni vai adquirir todas as experiencias do 

mundo para alcançar o descanso eterno na Casa Dokumi do povo do veneno. O 

desconhecimento sobre a capacidade experimental Giyzoboni pode ser lembrada aqui em 

comparação aos questionamentos da ciência moderna sobre o cérebro humano, que afirma 

utilizar poucas porcentagens de sua capacidade. Giyzoboni como “depositário dos saberes 

(gianzubuni takuniri: “o coração sabe” (Aparício, 2015, p. 336). O coração como a chave 

da compreensão Suruwaha de suicídio (Jardim, 2009). 

Eixo do conhecimento e da própria perspectiva, o coração corre perigo de ser 

predado por espíritos ou por inimigos, o que implica uma captura perspectiva 

que pode tornar-se irreversível. Em momentos diversos da vida cotidiana, as 

pessoas manifestam sua sensibilidade em relação ao estado do gianzubini das 

pessoas. 

                                                                                                                    (Aparício, 2014, p. 132) 

 

Kakwei explicou enquanto lamentava as mortes dos filhos em companhia dos 

trovões que: “morreu, acabou”. Insisti com ele para entender a concepção Suruwaha sobre 

o destino dos mortos, e, mais uma vez, o indígena respondeu: “morreu, acabou”. Atenta 

a condição social de ser Jadawa, uma pessoa que morre por Timbó perde 

condicionalmente a vida terrena. As manifestações dos mortos são dadas de diferentes 

maneiras, mas o morto não tem mais a identidade que o prendia a um determinado corpo. 

“minha filha você tomou Timbó, você nunca mais chupará cana” – disse a mãe de 

Hibumu, após “vê-la” depois de morta sentada no igarapé chupando cana (Huber, 2012, 

p. 446). O argumento da mãe de Hibumu diante da imagem que via é mais uma 

constatação descrita na Etnologia de que as aparições dos mortos são ditas como parte do 

processo xamânico. Não se refere ao Giyzoboni “da pessoa que voltou”.  

Miguel Aparício (2017, p. 222) relatou narrativas Suruwaha de transparência aos 

obstáculos enfrentados pelo coração da pessoa durante a perseguição do Timbó no 

processo transformacional do pós-morte. Certamente a perseguição do Timbó é 

equivalente a presença do Timbó, de forma que podemos pensar que enquanto houver 

resquícios da contaminação do veneno do Timbó, a unidade seguirá contaminada pelo 

veneno nas diversas transformações que passará ao longo da trajetória perspectivista. 

Porém, em algum momento, os obstáculos do veneno somem no caminho e aí se torna 

possível chegar à casa Dokumi do povo do veneno. Na ausência de subsídios ou de 



173 

 

 

 

 

 

narrativas indígenas que pudessem questionar esse processo “pós-morte”, perspectivista 

e transformacional junto ao Timbó, restaram indagações sobre essa situação: se o Timbó 

afeta ou contamina o coração da pessoa mesmo em outras existências, como se dá uma 

propagação de “enfermidade” para além do corpo? e/ou estaria o Timbó presente e 

depredador no conjunto de todos os seres (e em todos os patamares do mundo), segundo 

a cultura Suruwaha? Pois se o espírito Kunaha ativa todas as transformações da unidade, 

Giyzoboni, então o Timbó detém mais do que a categoria de substância (e substância 

espiritual).  

O significado que conhecemos da palavra “alma” - aquilo subjetivamente 

existente no corpo de todos, mas não se constitui como matéria/objeto - poderia 

representar um entendimento mais aproximado do termo Giyzoboni, ou aspectos menos 

duais entre alma e coração no pensamento indígena. Explicações metafísicas e religiosa 

da morte39 afirmam que a alma seria a única sobrevivente da pessoa que morre, 

transformando-se em espírito. No cristianismo, a alma é a unidade da vida terrena. No 

espiritismo, o espírito pode voltar a ser alma a partir de uma nova reencarnação na terra. 

A partir desse ponto, a filosofia Suruwaha, ou a versão do Bem Viver Suruwaha, apresenta 

o termo “Giyzoboni” com significado bastante divergente da conceituação da palavra 

“alma” nas sociedades ocidentais, pois não haveria obrigação da unidade da vida 

Giyzoboni voltar para terra em corpo (humano); existir apenas em ambiente terrestre (e 

em um corpo). De todo modo, a concepção indígena de existência abarca um conjunto 

complexo de vida nos diferentes patamares do mundo, uma noção não considerada nas 

versões religiosas Jaras da superioridade da raça humana sob os outros seres. 

A comparação entre as concepções do coração Suruwaha e da alma dos Jara 

enfrenta muitas lacunas. Primeiro, não conhecemos o poder ou as manifestações dos 

espíritos (dos mortos) no meio ambiente como os indígenas Suruwaha identificam haver 

na manifestação da unidade Giyzoboni. Essa manifestação não se resume às 

comunicações dos mortos no espaço dos vivos, ela atende uma determinada situação que 

acarretou o suicídio de alguém promovendo uma quebra de uma concepção terrena (o 

espírito Jadawa) e que vai reverberar nos ambientes terreno e extraterreno. Nesse sentido, 

                                                             
39 Alan Kardec, 2024. 



174 

 

 

 

 

 

a alma alcançaria muito mais que a unidade imortal da vida da pessoa, ela deteria o poder 

abrangente da corporalidade, cuja o conceito requer pensar o atrelamento entre o coletivo, 

o corpo, a alma, os espíritos da natureza... Não dispensamos que alma ou espírito de 

alguém possa manifestar resultados no ambiente natural, mas isto não é assunto da ciência 

moderna. Conforme chama atenção Eduardo Viveiros de Castro (2023), haveria um 

cancelamento do espírito e até dos espíritos dos mortos.  

As conversas dos Suruwaha no Jokihi sobre o destino de alguém após a morte 

parecem não precisas (assim como entre nós), mas concedem histórias e especulações que 

são interessantes para pensar saúde, meio ambiente e sociedade. O xamanismo é utilizado 

para enfrentar velhas e novas questões da sabedoria. Quando a conversa sobre o suicídio 

de alguém se aprofunda, percebemos que aquela pessoa suicida em questão na conversa 

não mais existe, o que existe são os que ficaram e são “julgados” pela teia cósmica que a 

palavra Giyzoboni tem muito a conceituar. A afirmativa reflete processos dos humanos 

no julgamento da natureza40. São muitas as convergências que podemos perceber 

etnograficamente e numa análise da produção etnológica sobre os Suruwaha entre o 

suicídio de alguém e acidentes naturais (o aparecimento de tornado, uma tempestade 

forte, a queda de uma maloca devido a um vento forte, etc.).  Assim, o coração para os 

indígenas não assume a forma individualizante.  

A análise preocupada com a interculturalidade procura não o ponto colonial 

fronteirístico que possa abrir para o entendimento, mas aludir para o problema do 

descarte. Singularmente as sociedades apresentam evidências de suas interlocuções e 

interações sociais, o que providencia conhecer versões convergentes de situações que 

estão atreladas ao mundo cósmico. O local do descanso eterno nas crenças culturais 

parece ocupar esse exemplo: no espiritismo, os espíritos corretivos tendem a reencarnar 

várias vezes até adquirir a elevação da alma tornando-se espíritos missionários e assim 

merecer o descanso eterno; no catolicismo, o descanso eterno acontece logo após a morte, 

quando o espírito do falecido descansará dos sentimentos mundanos; entre os Suruwaha, 

                                                             
40As palavras ligadas ao prefixo “zama” referem-se a algo da natureza, principalmente ao tempo ou ao 

tempo de fazer algo: zamazukuru (estação da chuva), zamahiadakawa (ontem), zamakamahuru (tomar 

rapé). 

 



175 

 

 

 

 

 

o coração será atacado pelo espírito do Kunaha inúmeras vezes até finalmente pertencer 

ao destino do viver pleno: “sorrindo e cantando na casa Bai Dokumi”. Assim como as 

várias noções dos espíritos representados por diferentes crenças, o coração Suruwaha 

pretende um local destinado e acolhedor no final da jornada transformacional.  

Giyzoboni parece ser reservado para o mundo Jadawa (dos Suruwaha), diferente 

do termo Jadawa, designado para seres diferenciados. Os corações dos animais carregam 

outras nomenclaturas, de forma que o termo Giyzoboni constitui uma concepção 

Suruwaha que se refere a uma responsabilidade exclusiva dos Suruwaha perante o 

universo. Contudo, o coração dos animais adquire o respeito dos humanos e o temor da 

influência que ele pode conceder, é o que podemos perceber na seguinte narrativa escrita 

por Miguel Aparício (2014, p. 133): “Axidibi explicou algumas precauções: os homens 

não devem comer o coração da anta ou de outro animal, pois produz insucesso na caça – 

a anta percebe a proximidade do caçador que tem comido o coração de outra anta, e foge”.  

Ao longo de muitas conversas sobre seres que não podemos ver, é fácil sonhar no 

Jokihi com tudo o que os Suruwaha nos dizem. Ao comentarmos sobre tais sonhos com 

eles, se acaso acharmos que fomos visitados por espíritos em sonhos, eles respondem que 

as pessoas indígenas encontradas em sonho não são pessoas que já morreram, mas, sim, 

habitantes de outros locais.  

Ao alcançarmos uma distinção ontológica Suruwaha entre a morte e o (não) local 

de quem morreu, é interessante trazer a observação de Adriana Huber (2012, p. 77) sobre 

o processo do esquecimento como ato do coração. Cabe nessa argumentação entender que 

morte e continuidade da unidade são duas coisas antagônicas. Primeiro, existe o que 

morre e para quem morre; depois, quem e o que permanece, quem e o que é imortal, e o 

local do sujeito eterno. Sobre o primeiro quesito, poderia dizer que além do corpo, morre 

uma concepção atrelada ao corpo de uma pessoa com capacidade de estar no mundo 

(Jadawa). Quem perde essa capacidade simplesmente a perdeu, e pelo ritmo das 

condições da unidade da vida (Giyzoboni) n’outras perspectivas, perder a condição 

terrena irá influenciar até em outros patamares do mundo. Revertemos o olhar para pensar 

vida terrena e coragem. Quem morreu não foi esquecido no ambiente socio natural, pois 

a condição da pessoa que se foi (considerado não mais Jadawa) mexeu em todas as outras 

condições (bio)diversas, de forma que quem se foi fica para todos os outros seres que 



176 

 

 

 

 

 

permanecem. O problema de quem morre por Timbó é permanecer, como nas falas dos 

trovões traduzidas pelos Suruwaha como as vozes dos que já se foram. Tal constatação 

de uma “invisibilidade espiritual pós-morte” na mesma perspectiva dos vivos poderia 

refletir as afirmativas de Huber (2012) sobre o suicídio como um ato político, como “um 

fazer consigo para agredir o outro”.  

 

5.2 Iniwa (ter outro olho) 

 

A tradução da palavra “Iniwa” é literalmente “ter outro olho” e esse significado 

abrange muitos aspectos da vida Suruwaha. O assunto é controverso no emaranhado do 

dualismo ontológico indígena, pois adquirir “outro olho” está associado tanto ao consumo 

de rapé para a prática xamânica, quanto para as consequências dos efeitos do veneno do 

Timbó a partir do estado Zawa adquirido pela pessoa. Segundo os Suruwaha, quando o 

veneno do Timbó ataca o Giyzoboni da pessoa, esta passa para a possibilidade de ver 

“terra outra” (Asuma uruku), portanto, o suicida adquire outro olho. Ainda mais, o fato 

de os Suruwaha tomarem Timbó constantemente em doses não letais posiciona o veneno 

na mesma categoria do consumo do rapé na vida diária.  

A palavra Iniwa também se posiciona quando alguém sente culpa (fica em estado 

diferenciado, adquire “outro olho”). A culpa entre os Suruwaha possui mais que a 

confusão triste de um sentimento, ela abarca a continuidade de um fenômeno que tem 

provocado mudanças no Bem Viver Suruwaha. A profundidade que a culpa nesse 

ambiente carrega vem mensurada (tecnicamente) pelo DSEI, principalmente, as mortes 

em cadeia suicida (ou seja, uma morte procedente de outra). No estado de culpa, os 

Suruwaha consomem rapé e Timbó, assim como no estado de luto – kamonini, termo este 

também utilizado para designar o sentimento de saudade. O pai que veio ao suicídio 

porque a filha morreu anteriormente num ataque do Timbó terá morte (quantitativamente) 

registrada no SIASI como “luto”, “culpa” ou “saudade”. Na sistematização institucional 

da morte Suruwaha, os termos e conceitos ocidentais vão (des)classificando os conceitos 

indígenas e obscurecendo a realidade.  



177 

 

 

 

 

 

O termo Iniwa, invisível nos registros institucionais da saúde indígena, conceitua 

mudança de estado na busca pelo conhecimento ou pelos poderes que são indispensáveis 

para o grupo em determinadas situações/causalidades. 

Segundo relatou Kakwei, o suicídio dos três filhos jovens em um único dia 

provocou a morte da sua condição terrena (e esperada para um Jadawa chefe de maloca), 

teria ele passado a ser um “homem morto” na própria vida e perante os outros. Não 

reconhecia o espírito Jadawa em si mesmo. O luto provocava as várias tentativas de tomar 

doses letais de Timbó, todas frustradas devido ao forte sistema de vigilância montada para 

ele no Jokihi. Kakwei afastou a rede da esposa, Muru, permanecendo por muitos anos 

agarrado a um constante estado de comunicação com os que se foram, ele viveu 

literalmente em função da(s) nova(s) perspectiva(s) alcançada pelos filhos; de outro(s) 

mundo(s); e das coisas que o(s) outro(s) mundo(s) pode perpassar ou compor no mundo 

adara dos Suruwaha. Tempestades, trovões, algum barulho no mato - todos os 

movimentos ambientais interligados ao conceito de Giyzoboni - era compreendido como 

“mensagens dos filhos”. Com entonação embalada por uma antiga culpa, Kakwei 

explicou que os filhos estavam “muito brabos” e morreram com muita Zawa. O enredo 

tecia informação para mais do que o estado de raiva do suicida, ele verificava o termo 

Zawa como um elemento “bioespiritual” que leva o sujeito a uma condição incontrolável 

(e depressiva).  

Aos poucos, com o passar dos anos, uma espécie de cura foi chegando na vida de 

Kakwei. Ele experimentou a calmaria da floresta e da boa caça - sinais de que no outro 

mundo, onde os Giyzoboni dos filhos governam, algo havia melhorado. Então, Kakwei 

voltou a juntar a rede com a companheira, Muru, enquanto os outros filhos cresciam 

alcançando a mesma idade dos filhos suicidas. Diante da experiência da dor, Kakwei 

afirma aconselhar os filhos hoje crescidos a evitar qualquer situação que possa atrair o 

efeito Zawa no coração, inclusive, sugere que não participem de caçadas ritualísticas. 

Sobre isto, não será possível questionar os impedimentos dos próprios indígenas aos 

aspectos culturais (que acarretaram por muito tempo consequências trágicas na natureza 

envolta de Kakwei), mas admitir a sabedoria e o aperfeiçoamento do sistema xamânico 

diante das experiências coletivas e das modificações ambientais que o grupo tem 

presenciado. De forma intrusa e violenta, o marco das caçadas ritualísticas Suruwaha 



178 

 

 

 

 

 

estão ameaçadas de programação diante da mudança nas rotas das antas, consequência 

dos impactos ocasionados pelas construções das usinas no rio Madeira.  

A conversa com Kakwei faz enxergar os moldes da contradição da existência feliz 

com a morte através do veneno (Kroemer, 1994, p. 137), pois os Suruwaha podem rejeitar 

“o tempo” da morte.  

Em outra conversa Kakwei relatou ter adquirido “outro olho”, ele pôde descrever 

corretamente como é a minha casa em Recife Madi: as portas, os cômodos, o corredor, 

como se conhecesse o ambiente na cidade. Repetia que estava vendo Iniwa. Os Jaras 

presentes no diálogo não estavam convencidos do poder de Kakwei, alguém da equipe de 

saúde resmungou: “isso é conversa dele”; outra pessoa retrucou: “alguém disse a ele”. 

Particularmente fiquei impressionada com a precisão dos locais narrado pelo indígena, 

ainda porque ninguém ali conhecia Recife. Mas a questão não está em debater a eficácia 

Iniwa, nem os aspectos videntes do estado, muito menos trazer resultados generalistas de 

uma relação de descredibilidade ou de pouco conhecimento entre os agentes de saúde e 

os indígenas, mas demarcar que a tudo que se relaciona com o poder da sabedoria é 

denominado com o termo Iniwa pelos Suruwaha. Este é o estado que imbrica relações e 

e possibilidades da experiência do conhecimento. 

Considerando as relações de singularidade nos diferentes troncos linguísticos, 

ressaltamos o sentido da visão (o olho) em algumas sociedades indígenas, como entre os 

Kaxinawá, onde o corpo, segundo a antropóloga, Cecilia Mccallum (1998, 1999), possui 

vários Yuxis (almas), mas o “Yuxi do olho” (a “alma do olho”) governaria todas os outros 

Yuxis do corpo (as outras almas do corpo). A sabedoria do olho identifica muito mais do 

que poder enxergar os objetos do mundo, pois a visão é apresentada sob o prisma de 

muitos degrades da percepção. Recorremos a experiência de Mccallum para entender que 

“ter outro olho” em estado de condição Iniwa é ter muito poder, é poder governar a 

corporalidade. Assim, os xamãs são seres de muitos poderes, são parte de um governo do 

sistema xamânico. 

As impressões da bifurcação do sistema xamânico Suruwaha – por intermédio da 

análise das propriedades substanciais que exercem os efeitos xamânicos - compreende 

uma simetria entre os termos “xamanismo” e “Iniwa”. Mas o efeito Iniwa se distancia do 

processo do estado liminar, nos termos de Turner (1974), indicando que o xamanismo 



179 

 

 

 

 

 

não pode ser reduzido à condição de um estado de “trase” – de modelo transcendental. 

No estado Iniwa, um conjunto de conhecimento sobre os elementos do mundo - de um 

presente, de um passado e das estratégias para desenrolar um futuro - é apresentado, 

portanto, Iniwa é elemento da sabedoria do sistema xamânico de poder para alcançar a 

versão completa das coisas do mundo.  

A Etnologia mais recente sobre os Suruwaha (Huber, 2012; Aparício, 2014) traz 

versões históricas narradas por indígenas sob o efeito Iniwa, ela traz elementos 

enigmáticos; táticas das guerras no passado envolvendo forças terrestres e de outros 

patamares do universo; premonições xamânicas; a participação dos espíritos donos dos 

seres em geral no desenrolar das situações do mundo; camadas do mundo para abarcar 

cada dono dos seres; sentimentos das pessoas que ficam sobre os efeitos deixados pelos 

os que se foram; e a forma como esses sentimentos são absorvidos pela natureza. Entre 

outros assuntos pontuais que são verificados nas narrativas indígenas trazidas por Huber 

e Aparício, o xamanismo Suruwaha apresenta singularidades com outros sistemas de 

povos indígena nas áreas florestais da América do Sul, fato que parece ser o suficiente 

para indicar que o sistema xamânico deve ser melhor estudado.  

 

5.3 Kunaha-Madi 

 

No conjunto dos símbolos multivocais que atende as concepções Suruwaha, o 

termo Madi é bastante falado, sendo utilizado como “sobrenome” ou para identificar algo 

externo ou não inerente a tradição Dawa. Este termo foi identificado por Robert Malcolm 

Ward Dixon (Carvalho, 2013 apud Dixon, 1999) como uma língua falada pelos Jarawara, 

Jamamadi e Banawa, assim como a variação linguística, Madihá, formadora da língua 

Kulina, teria sido formada pela família linguística Arawa. Segundo Dixon, a língua 

Arawa é considerada extinta desde 1980 (Idem, Ibidem). Há apontamentos das 

transformações na fonética dos povos ao longo dos anos, o que talvez justifique o fato 

dos Suruwaha relacionar “os de fora” com o termo Madi, pois estariam seguindo uma 

herança dos indígenas da região que se transformaram a partir do convívio com os Jaras. 



180 

 

 

 

 

 

Adriana Huber (2012, p. 88) faz uma observação linguística interessante para 

pensar o tratamento da palavra Madi em relação “os de fora”: os jumas se envolveram em 

conflitos com os ancestrais Suruwaha ao ponto de serem excluídos no termo que 

identifica “os de fora”. Contudo, os povos Hi-Merimã são denominados Zamadi pelos 

Suruwaha. A autora analisa a distinção entre o uso ou não do termo nas denominações 

Suruwaha dos povos com relação a suas tessituras coletivas ou implicações individuais.  

Uma consequência gramatical interessante da incorporação do substantivo 

madi aos etnônimos Abamadi, Zamadi e Jakimiadi, assim como da proibição 

do seu uso junto aos etnônimos Juma e Zama Iximini Zamaru é a 

impossibilidade de estabelecer uma distinção nítida entre ações coletivas e 
individuais em relatos cujos protagonistas são estrangeiros. 

                                                                                        (Huber, 2012, p. 88) 

 

Os conflitos entre os indígenas Suruwaha e Hi-Merimã (os Zamadi) não 

influenciam o uso do sufixo Madi, pois os Hi-Merimã seriam povos compreendidos pelos 

Suruwaha. Em relação aos Juma (os que comem as pessoas) e ao “povo que tem rabo” 

(Zama iximini Zamaru), é provável que haja dificuldade na interpretação dos Suruwaha 

para compreendê-los ou para que se aproximem das concepções em que vivem, portanto, 

não haveria sentido de pertencimento destes últimos à categoria Madi.  

Em várias conversas onde a palavra Madi foi citado pelos indígenas, podemos 

concluir que o termo não exerce função de endogenia e nem de exclusão. Eu era Paroma 

de “Recife Madi” e esse local parecia ser visto com simpatia pelos Suruwaha, apesar de 

ninguém por lá conhecer Recife. Eu também era “paroma papel madi” (o povo do papel), 

e, apesar de não se incluírem “no mundo do papel”, também não me excluíam do mundo 

deles por isto. Os Suruwaha também não se excluem do convívio na Base do Riozinho, 

situado oficialmente na terra dos Hi-Merimã, fato que eles conhecem e respeitam. Ao 

contrário, os Suruwaha adoram estar na base e não temem o encontro com os donos da 

terra onde está localizada a Base. Inclusive, fazem de tudo para estar na Base, até 

inventam doenças para ter o prestigio de se recuperar por lá, coisa que eles não aceitam 

passar numa CASAI do mundo dos Jaras.  

A relação atribuída ao termo Madi com “o que não é nosso, mas, não rejeitamos” 

é um argumento interessante para pensar escatologia Suruwaha e o destino dos mortos 

através da ação depredatória do espírito do Kunaha. O termo “Kunaha-Madi” (“o povo 



181 

 

 

 

 

 

do veneno”) oferece contradições conceituais que tendem, uma vez mais, alinhar o 

suicídio com questões de fronteiras. De acordo com a versão Suruwaha, no pós-morte, a 

casa Bai Dokumi é o destino certo do conjunto das unidades da vida (Giyzoboni) das 

pessoas que morreram por Timbó, então, junta-se o povo do veneno – Kunaha Madi - na 

casa Bai Dokumi. Sendo o termo Madi utilizado para o tratamento de algo não original 

dos Dawa (ou do que não pertence a eles), o local do pós-morte dos Suruwaha seria então 

um local estrangeiro (dos outros; dos não Jadawa). Convém lembrar que o veneno do 

Timbó foi introduzido no Jokihi através de Sarukuadawa, do rio Cuniuá, ainda quando 

era habitada pelos Jukihidawa (Aparício et. Al, 2023, p. 86). Assim, o conjunto dos que 

morreram no suicídio seria formado por identidades “estranhas”; “outras identidades”. 

Ou os mortos não realçam os preceitos da vida Jadawa na terra; ou há a convicção da 

transformação dos Jadawa em outro grupo com condições mais propícias para o Bem 

Viver. Essa versão parece discutir o local possível do Bem Viver dos Jadawa, e nos leva 

a pensar nas influências para o ato suicida; para as “mudanças” na versão da escatologia; 

e para o próprio isolamento do grupo. 

A “crise” escatológica posiciona a unidade vital, Giyzoboni, como equivalente ao 

espírito Kunaha no destino final, quando a unidade vital encontra com as outras unidades 

vitais (os Giyzoboni das pessoas). Ou seja, no ponto final do pós-morte ou na vida eterna 

(pós-morte) dos antigos Jadawa, os Suruwaha, desde Dawari, tem associado o “descanso 

eterno” com o consumo do veneno ou com a presença do veneno (sem a morte). O manejo 

do veneno entre os Suruwaha está na base da sobrevivência sustentável do grupo, é o 

insumo Jadawa que os colocam em condições da subsistência com a caça, com a pesca e 

com a vida na floresta. Assim, o Timbó irrompe na sustentabilidade da vida humana 

Jadawa. O mundo sem as determinações do espírito Kunaha não é admitido nem mesmo 

após a morte, na existência pós-morte, ou no último espaço que o Giyzoboni ocupa após 

todos os períodos de transformações nas várias perspectivas dimensionais de mundo em 

que a unidade vital se contextualizou. Ou seja, a dominação Kunaha não é só verificada 

para o mundo Jadawa. Até aqui é entendido o caráter dicotômico que opera na versão 

Suruwaha sobre o veneno.  

A “crise” escatológica Suruwaha partiria da mudança na versão indígena ao longo 

das gerações a respeito do consumo letal do Timbó e da lacuna entre a (antiga) atitude do 



182 

 

 

 

 

 

xamã, Dawari, deixando o ensinamento do suicídio para os Suruwaha, em contrapartida 

aos xamãs Suruwaha da geração atual, que afirmam ser o Timbó ruim, pois perceberam 

as consequências das mortes por suicídio para o coletivo. Mas essa crise encontra mais 

sentido na sistematização dos resultados dos estudos etnográficos entre os Suruwaha do 

que na própria convicção do grupo sobre o que disse Dawari no passado e o que afirma 

os xamãs de hoje, pois o grupo pode certamente utilizar de estratégias na comunicação 

com os Jaras (que não aceitam o suicídio). Por outro lado, desconfio que os Suruwaha 

não entendem (e da mesma forma) as palavras (na língua portuguesa) que utilizamos para 

traduzir a comunicação com o grupo. A palavra “dono” ou “chefe” de maloca tem mais 

do que ser dono de uma estrutura material; a palavra “espírito” parece encontrar pouca 

abrangência contextual se comparada ao que os Suruwaha tentam nos dizer sobre “seres 

espirituais” de poderes; O “bom” (Tijuá) ou o “ruim” (Tijuanaxu) pode perfeitamente 

incluir momentos, circunstancias, personagens, enfim, uma série de objetos que 

solidificam ou desestruturam suas impressões.  

A desconfiança sobre a insuficiência na comunicação intercultural na saúde 

indígena partiu de algumas verificações etnográficas que não podem escapar da análise: 

termos que são referenciados pelos Jaras para entender rapidamente a informação que 

precisam coletar: “tem febre?”; “tem gripe?”. Um desmaio é denominado por “morte” 

pelos Suruwaha: “fulaninha morreu” (desfaleceu). A comunicação feita de forma rasa 

obriga os Suruwaha a se encaixarem no pouco entendimento que os Jaras têm da vida 

para que sejam minimamente compreendidos.  

Outro fator importante de ser observado nas análises sobre o “bom” ou o “ruim” 

do consumo do Timbó na visão Suruwaha é a interferência da discussão natureza e 

cultura, ou mesmo o abandono da discussão. Para resolver questões dicotômicas da 

análise ocidental, pretendeu-se ao esquecimento dos aspectos dualistas da cosmologia 

indígena, pois o dualismo nos remete aos aspectos dicotômicos das sociedades ocidentais, 

que separam natureza e cultura. A “decolonização” do discurso da natureza e cultura a 

partir da análise do conteúdo conceitual da sociedade Suruwaha parece ter provocado o 

desafio de compreender os aspectos duais do veneno, sendo este referenciado em demasia 

como sujeito provocador do suicídio.  



183 

 

 

 

 

 

Esta era a impressão até 2023, antes da produção desarranjada entre o veneno e o 

suicídio, coordenada por Miguel Aparício (APARÍCIO et al, 2023), que tratou, 

observando a prática da alquimia: temperos e combinação de veneno, da sustentabilidade 

dos diversos tipos de veneno na vida Suruwaha, no sentido de revelar o caráter dicotômico 

ameríndio do veneno. O veneno utilizado para caçar, pescar e como pesticida é também 

utilizado para manejar a comunicação cósmica – em rito de fortalecimento, dentro do 

sistema xamânico Suruwaha. Oferecendo concepções duais e multe-espécies, o veneno 

do Kunaha exerce influência decisiva no destino das pessoas e no destino dos animais 

(durante as atividades de caça e pesca).  

A depender do espelho que o veneno advém, os Suruwaha podem evitar 

exaustivamente sua intervenção, assim é a relação com o veneno da cobra. Podemos nos 

deparar todos os dias no Jokihi com indígenas falando com ojeriza dos venenos das 

cobras. A cobra não é personagem de xamanismo ou dona de um respeito que o temor 

impõe, como parece acontecer com o Timbó, eles simplesmente não negociam com o 

veneno presente no bicho e nem como o destino previsto para quem morre desse veneno41.  

Podemos perceber que a investigação desenvolvida no livro de Aparício et al. 

sobre os venenos situa caminhos das palavras categóricas Suruwaha, onde as 

terminologias dos venenos são identificadas pelas potencialidades tóxicas e limitações 

reconhecidas e não necessariamente por suas imagens. Os Suruwaha demonstram mais 

de uma espécie de veneno (bem diferenciada) que carrega o mesmo nome (Aparício et 

al., 2023, p. 83). O veneno, Xuhuxuhu, por exemplo, que ao ser ingerido pode provocar 

um sono letal, é identificado em distintas espécies vegetais venenosas. Há proporção de 

letalidade de outra planta da floresta (ou cipó), como Kaiximiani, utilizada na produção 

de curare, apontada pelos Suruwaha como mais potente na caça de animais de porte 

maiores devido a sua toxicidade (Aparício et al., 2023, p. 50). Esses “tipos” de veneno 

não são sugeridos como escolha para o suicídio. A partir de tal constatação, podemos 

reconhecer que a letalidade ou a forma concentrada do veneno não seria a razão pela qual 

                                                             
41 A singularidade religiosa - cultural. No capítulo de Gênese, a bíblia referência o Deus cristão castigando 

a cobra como a mais amaldiçoada das espécies. 



184 

 

 

 

 

 

o Timbó participa dessa “saída” do mundo terreno dos Jadawa, mas a condição espiritual 

e cósmica que se alinha as relações com o espírito do Kunaha.  

A aproximação da ação do veneno no Giyzoboni em estado Zawa é um fator que 

merece uma atenção dos aspectos dualistas da cosmologia Suruwaha, pois se admitimos 

a interferência do veneno apenas em situação de raiva, estaríamos deixando de lado o bem 

estar proporcionado pela existência dos venenos na vida Suruwaha e no Giyzoboni das 

pessoas Jadawa. As condições do estado Zawa são informadas como elementares que 

inferem de maneira negativa na sustentabilidade do grupo e, portanto, são elementos a 

serem evitados. Faz parte de uma realidade Suruwaha que os Jaras devem conhecer, mas 

não se envolver. Aqui é permitido reconhecer os cuidados do grupo Suruwaha para com 

os Jaras, quando não permitem que os Jaras interfiram nas técnicas de vigilância (a 

prevenção) e do salvamento (a cura). 

No topo da cadeia de depredação da cultura Suruwaha, não é o Homem o mais 

poderoso predador, mas sim o Timbó, porque o espírito do Kunaha é o dono dos humanos. 

Dessa forma, as humanidades são equivalentes no que confere a vida ecos sistemática e 

interdependente. Os Homens (também os Jadawa) possuem “fraquezas” e são 

constantemente ameaçados pelos fatores externos (como, por exemplo, pelos fenômenos 

sociais). De forma cruel, essas fraquezas não são humanas, não para a natureza daqueles 

que vivem na floresta, mas o que enfraquece a maneira de viver possivelmente - o Bem 

Viver. 

Ao comparar o estado Zawa com uma espécie de veneno, Kakwei nos ajuda a 

refletir sobre os vários significados categóricos que o veneno possui na vida dos 

Suruwaha. A Zawa é desafiadora e difícil de lhe dar, e suas consequências são 

devastadoras, pois provoca antes de tudo a autonegação de ser Jadawa. Os inúmeros casos 

de suicídios no Jokihi causam a impressão do um sistema Suruwaha de vigilância 

tradicional enfraquecido mediante a “epidemia” Zawa na TI. Quando tratam do assunto, 

os Suruwaha nos concedem imaginações sobre os efeitos Zawa no coração (Giyzoboni), 

indicando que o coração pode se encher de raiva e explodir. “O coração de Kawawari 

elevou-se, ficou pairando sobre o fogo e finalmente explodiu. O xamã se transformou 

numa ave grande e branca, parecida com o gavião”. (Aparício, 2014, p. 80). Para os 



185 

 

 

 

 

 

Suruwaha, é fundamental buscar sempre manter um coração tranquilo e harmonioso - 

zamaru, (Idem, ibidem, p. 132).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



186 

 

 

 

 

 

6. CONCLUSÃO 

 

 

A partir de uma interpretação da filosofia ameríndia através dos termos e conceitos 

do mundo Suruwaha, podemos confirmar o caráter dicotômico que trata do mundo cosmo 

– socio - natural específico. Observamos dualismo ontológico no pensamento Suruwaha, 

buscamos protagonizar a relação entre os conceitos: Jadawa = Bem Viver; Jadawa x 

Zawa; Zawa x Giyzoboni; Bem Viver x Zawa; Giyzoboni = Bem Viver; xamanismo 

(Iniwa) = Bem Viver = Kunaha # Zawa; Kunaha # Giyzoboni = Kunaha. São esses os 

conceitos dualistas no contexto Suruwaha para quem os instrumentos ocidentais de saúde 

devem ajustes para construção da eficácia na saúde intercultural no Jokihi.  

As densas palavras Suruwaha que nos remetem as mais difíceis intrigas são 

exatamente as que indicam tradução de um conteúdo próprio, estruturante, e sem a menor 

obrigação de não existir dentro das ferramentas que serviriam para melhorar e proteger o 

mundo dos indígenas. Essas palavras foram aqui analisadas e interpretadas como 

símbolos multivocais (Langdon, 2001) que aludem para amplas questões em torno da 

corporalidade, suicídio e pós-morte, revelando elementos étnicos particulares que estão 

envolvidos nos diagnósticos tradicionais das causas e consequências das doenças, e um 

sistema xamânico ativo, em contraste com previsões sobre um povo completamente 

dependente dos equipamentos médicos dos Jaras para enfrentar problemas sindêmicos.  

Contudo, a interpretação antropológica apresentada nesta tese através dos termos 

e dos conceitos Suruwaha colabora para atender mais sobre as expectativas indígenas da 

realidade e menos sobre como essa realidade pode ser “adaptada” num modelo geral de 

“entendimento”, pois a complexidade do sistema tradicional torna a realidade conceitual 

Suruwaha suficiente e independente do olhar dualista moderno ocidental. Como vimos, 

a participação do espírito Kunaha na vida Suruwaha faz parte da vivência do processo 

socionatural – na vida terrena e depois dela, sendo este processo submetidos aos seus 

elementos formadores que são logicamente dialogantes entre si e contrastantes em termos 

de causas, consequências e diversidade dos indivíduos.  



187 

 

 

 

 

 

A incredibilidade aos sistemas xamânicos indígenas tem causalidade na 

ignorância em compreender as substâncias naturais – das árvores, plantas e raízes – como 

elementos desintegrado da produção do conhecimento humano, como se determinados 

elementos da natureza não fossem para os humanos e pudessem causar o efeito de uma 

realidade desarranjada. Nessa seleção do que seria para homem entre seres e substâncias, 

quem dita regras universais são aqueles que “não dependem da natureza” – a cultura 

numeral da modernidade. Ela desmerece o local de pessoas e grupos no mundo e a lógica 

humanizada das experiências. Na saúde indígena, a persistência de problemática ao longo 

das décadas de atenção, como as demonstradas nesta tese, vem a comprovar a 

inaplicabilidade de ferramentas convencionais da Biomedicina e um diálogo intercultural 

que carece de sintonia, principalmente porque o sistema xamânico vigente não é levado 

a sério42. Inclusive, são muitas as referências bibliográficas que preconizam ou sugerem 

a inexistência ou o sumiço dos xamãs em determinadas localidades indígenas a despeito 

da colonização que os povos indígenas enfrentaram no mundo todo.  

Com a escuridão analítica e sistemática do sistema médico xamânico, advém 

questionamentos que retiram do sistema xamânico o “resguardo” da saúde indígena e do 

Bem Viver, e os diagnósticos das Ciências Médicas do ocidente resultam em fatores 

inexplicáveis, exóticos ou incoerentes. A simples ligação de um acontecimento dentro do 

ambiente indígena com as fronteiras das relações territoriais e cosmológicas é encarada 

pelos agentes Jara com espanto, tida como resultado de alguma incompreensão por parte 

do intérprete indígena sobre algum diálogo que foi estabelecido com o objeto saúde. 

A problemática das concepções foge do campo biomédico. O sistema xamânico 

com agentes e propriedades da prática médica tradicional é baseado em uma sabedoria 

milenar que depende de todo espaço que o próprio sistema abarca. Não é possível 

conceder uma sociedade do ocidente sem suas escolas, seus estabelecimentos de saúde, 

instituições econômicas, religiosas, enfim, sem agentes de cidadania. Não é possível 

                                                             
42 E afirmo isto com total certeza, pois não encontrei ninguém na saúde indígena de Lábrea que 

compreendesse o consumo de substâncias entre os Suruwaha como algo inserido no Bem Viver Suruwaha 

de efeito preventivo ou curativo; e sempre havia declarações de relação direta entre consumo de substâncias 

e os efeitos alucinógenos que levariam os indígenas a “inventar histórias”, “falar bobagem” ou “ficarem 

loucos”. O DSEI de 2016 e 2017, mesmo entre os profissionais indígenas “misturados” (brancos com outras 

etnias indígenas da região do Médio Purus) possuía a plena convicção de que estavam no Jokihi para levar 

a saúde par aqueles que não tem saúde.  



188 

 

 

 

 

 

conceder uma sociedade xamânica sem o espaço da floresta e dos locais dos seres que 

regem suas instituições, nem dos espaços de suas economias e suas autonomias, assim é 

a florestania. Dessa forma são vários os diagnósticos que se entrelaçam a situação 

Suruwaha de suicídio. 

           Ironicamente, uma das maiores impressões da Etnicidade Suruwaha esteve 

arranjada com a evitação às escolas dos brancos. Eles demostram total descrédito a nossa 

maneira de fazer educação e isto é reativado todas as vezes que nos encontram com lápis, 

papel e caderno na mão. De alguma forma assimilaram as nossas ferramentas de trabalho 

com um mecanismo de produção do que para eles parecem “irracional”. Os nossos 

ensinamentos não seria coisa de Jadawa. A nossa escola não tem a menor noção do Bem 

Viver Suruwaha talvez porque nenhum Jara até hoje tenha realmente compreendido esse 

conceito diante deles. Segundo pensam os Suruwaha, até mesmo os povos indígenas da 

região não sabem mais o que seria ter espirito de Jadawa. 

(Os Suruwaha) tendem a manifestar um desprezo vivo pela “escrita dos 

brancos” (jara zama hazuhady). Alegam que nossa dependência em relação às 

linhas riscadas seria um sinal de que nós sofremos de “memória fraca” 

(gianzubuni imiakijawaru), e afirmam não ter o mínimo interesse em ser 

alfabetizados por medo de tornar-se mentalmente preguiçosos. 

                                                                                     (Huber, 2012, p. 77) 

 

 Os Suruwaha atribuem a nossa educação com a forma ignorante em que as 

pessoas da cidade lidam com a floresta: de costas para a natureza. Por intermédio da 

experiência com instituições nacionais, cuja dinâmica interfere no calendário das 

zawadas (as grandes caçadas) e em outras atividades rituais do grupo, os isolados 

absorvem uma concepção sobre a educação dos brancos como contrária aos seus 

movimentos vitais (e reais). A nossa invisibilidade ao sistema xamânico nos exibe perante 

eles como: cegos, incapacitados, aleijados da cognição, e, talvez, amaldiçoados por não 

sermos contemplados pelos poderes de outros seres do mundo. Com toda essa ignorância 

dos Jaras, imagino quantas vezes pensam: “mas onde esse pessoal vive que não conhece 

nada?”.  

Essa abordagem sobre a educação é delicada na medida em que cresce a demanda 

da educação para os indígenas no Brasil, principalmente por ser uma luta com 

representação em grandes movimentos indígenas nacionais. No entanto, é preciso 

entender que no Brasil existe um pouco mais do que compreendido pelo termo “povo 



189 

 

 

 

 

 

indígena”, é sabido que várias etnias formam o continente sul-americano, cada uma com 

pensamento próprio sobre o seu papel no mundo. As prioridades dos povos coletivos na 

Amazônia e em outras partes do continente envolvem a própria relação com a terra, 

portanto, quando essa relação é colocada em pauta de maneira empiricamente negativa, a 

lógica de representação dos brancos torna-se negativa.  

A observação dos isolados Suruwaha à educação dos brancos é partilhada em 

ambientes indígenas de contato no Brasil, entre grupos que detém experiência com o 

sistema educacional de modo direto. Entre os indígenas Pipipan, houve o rompimento 

com a escola intercultural dos brancos, de modo que os professores e todos os outros 

funcionários são na atualidade obrigatoriamente indígenas. Há uma expectativa por uma 

regulamentação do modelo de gestão da educação indígena, e por uma política pública 

estruturante e não apenas ações paliativas. Sobre a educação dos brancos, Ailton Krenak 

(2022, p. 108-109) realiza uma interessante reflexão sobre a formatação das crianças, 

treinadas desde cedo para ignorar o meio ambiente.  

A interculturalidade é aqui observada especialmente no campo da saúde, mas, 

assim como todas as coisas dentro das concepções indígenas, ela providencia atenção aos 

vários setores que são divisíveis no conhecimento ocidental dualista. O nosso modo de 

ver saúde e intervir no corpo se mostra questionável há muitos anos, em ambientes onde 

se discute demandas de saúde para a população indígena e também para grupos em 

situação de vulnerabilidades. Ineke Dibbits (2010), afirma: “la interculturalidad debería 

apuntar a la transformación de las relaciones sociales, a la actitud de asumir positivamente 

la situación de la diversidad cultural”. Assim como as reflexões que compõe a alusão às 

relações interculturais, ondas as sensibilidades são indispensáveis ao pensamento. Miguel 

Rodrigo alsina (1999, p. 266) alerta: “és necessària una unificació de conceptes i bases 

teòriques per tal d’assolir la unicitat dels estudis de comunicació inter cultural”. 

É certo que quanto mais o grupo Suruwaha se afasta das concepções étnicas, mais 

se aproximam da prática do suicídio. As gerações Suruwaha surgem compreendendo que 

os conceitos que engrenam a vida Jadawa vão se mostrando incapazes de permanecer no 

mundo mediante a invasão cultural que ocorre primeiramente no ambiente natural. 

Impactos que são causados para além da convivência direta. Impactos advindos da 

ausência da humanização dos sistemas sociais. Se não é a natureza e nem os humanos que 



190 

 

 

 

 

 

organiza as existências, o que dispõe cognitivamente o capitalismo? As condições da 

Etnicidade são desinteressantes para o ciclo sistêmico da consciência econômica vigente.  

A partir da constatação de que o suicídio e o suicídio coletivo começaram no 

ambiente do Jokihi, quando todos os grupos Dawa, ou melhor, os sobreviventes Jadawa 

das várias famílias do tronco linguístico Arawa, juntaram-se num só povo – os Suruwaha 

– poderemos reunir informações pertinentes sobre os verdadeiros desastres provocados 

pelas relações de fronteiras. A questão territorial e suas implicações na vida étnica e um 

recorte do genocídio no ambiente amazônico. Observando todas as questões das 

problemáticas consideradas a partir do suicídio Suruwaha, podemos inverter a observação 

pensando genocídio como consequência do etnocídio, uma vez que as influências de 

destruição aos elementos étnicos do conjunto sociocultural, naturalmente, destroem a 

estrutura. Quando não, engloba pessoas étnicas em sistema não étnicos, refletindo o 

genocídio étnico. A não aceitação da Etnicidade parece um fenômeno ocidental, na 

prática, todas as previsões para o trabalho para diminuição das desigualdades e promoção 

da diversidade, devem se encorajar a pormenorizar e contextualizar culturas étnicas nas 

suas ações. As informações rasas sobre as populações indígenas no contexto da 

comunicação do território brasileiro só vêm a fortalecer o estigma e o estranhamento entre 

as populações. 

Esta tese pretendeu a uma densa análise para uma melhor aproximação no diálogo 

das ciências antropológica (e humanas) com a Biomedicina, especialmente a que atende 

aos povos indígenas isolados, no que concerne pensar Etnicidade, Saúde e 

Interculturalidade. Como também representa as vozes (de maneira descolonial) de 

sujeitos silenciados, subalternos pelo Estado alienado da potência de suas próprias eco-

inteligências. Abarcamos caminhos de análises apresentadas em cinco (5) capítulos, além 

de uma escrita introdutória que reafirma a discussão decolonial potencializada nos 

estudos antropológicos descolonial da pós-contemporaneidade na era da pós-

modernidade.  

No capítulo dois (2) tratamos da origem do povo Suruwaha, introduzindo palavras 

convergentes que vem a transparecer os processos históricos vividos no Médio Purus 

Amazônico. O mapa de Curt Nimuendajú concedeu uma revisão da relação dos indígenas 

com a América do Sul colonial, visualizando os acontecimentos e o isolamento indígena 



191 

 

 

 

 

 

na área. De forma a fornecer informações sobre os grupos que originaram os Suruwaha, 

apresentamos indicadores reforçados numa análise etnológica da região do Médio Purus, 

contribuindo para próximos estudos que venham a trabalhar com o grupo Suruwaha. A 

autoidentificação é analisada a partir das categorias de Etnicidade e Identidade tratada por 

Fredrik Barth, e, a partir daí, refletimos sobre as versões do sentido de identidade 

acolhidas no Bem Viver Suruwaha. Apresentamos a genealogia do grupo de forma a 

considerar a população no Jokihi até o ano de 2018. Selecionamos partes da árvore 

genealógica para referenciar aspectos da concepção do grupo, tanto aqueles que 

convergem para exemplificar a continuidade de normas e regras entre eles, quanto para 

visualizar novas perspectivas e arranjos adotados mediante as consequências do suicídio 

ao longo das décadas. 

No capítulo três (3), apresentamos uma descrição densa do trajeto do atendimento 

de saúde para os Suruwaha desde seu início nas dependências do DSEI em Lábrea até sua 

execução no Jokihi. Também foi dito sobre os procedimentos necessários para o 

acompanhamento de saúde e descrições das utilidades dos mecanismos do DSEI na vida 

indígena. Podemos compreender que as desigualdades vestem muitos aspectos 

simbólicos, assim como as necessidades e a relação dos indígenas isolados com o Estado, 

além de questionar os pormenores envolvidos com as noções de proteção. 

Transparecemos a rotina das equipes de saúde, deixando claro a missão da profissão no 

ambiente da floresta. Ressaltamos as trocas entre equipe e indígena como uma retomada 

dos elementos condicionados ao Bem Viver Suruwaha, de forma a relacionar Saúde e Bem 

Viver com as influencias mais tradicionais de sustentabilidade. Sobre isto, é importante 

trazer aqui que os profissionais de saúde não podem e não devem assumir as obrigações 

do Estado perante os Suruwaha, ao contrário, devem conservar o propósito de uma 

negociação justa das verdadeiras necessidades indígenas com o Estado. É importante 

ainda uma reavaliação sobre categorias nacionais para atender as populações indígenas. 

O contato dos Suruwaha do Jokihi atual com o Estado não é recente, possui a minha idade 

(desde os anos de 1979), posso garantir boa soma de experiência com essas décadas. 

Portanto, a categoria “recente contato” entre os isolados Suruwaha serve somente para 



192 

 

 

 

 

 

impedir garantias de suas realidades e proteção dessas realidades, ao ponto de os 

Suruwaha não receber nada de ajuda governamental43. 

No capítulo quatro (4), apresentamos dados estatísticos, empíricos e qualitativos 

em torno do suicídio Suruwaha, bem como, da relação dos indígenas com o Timbó 

(espírito Kunaha). Como vimos, o fenômeno do suicídio tem se mostrado contrário a 

versão particular Suruwaha do Bem Viver, não sendo possível reconhecer a ocorrência 

como atrelado aos aspectos da etnicidade Suruwaha. As consequências do suicídio 

inferem tanto no bojo da conjuntura étnica do grupo enquanto coletivos da terra, quanto 

na projeção de mundo ideal pós-morte, provocando impressões de mudança na versão 

cultural da escatologia Suruwaha. Os dados etnográficos e etnológicos sugerem pensar 

especificidades e experiências indígenas como fundamentais no processo de 

reconhecimento do mundo particular e as consequências das relações de fronteiras nesse 

processo. Como resultado, é possível prever questões de linguagem, conceitos, modo de 

vida ou concepções particulares, de maneira geral, não creditados em ferramentas de 

análise no setor de saúde nacional. 

No capítulo cinco (5), tratamos dos aspectos da cosmologia Suruwaha analisando 

desde a criação das primeiras pessoas trazida no mito de origem descrito por Gunter 

Kroemer (1994), onde esteve situado (mesmo sem menções) noções das humanidades e 

xamanismo Suruwaha. Nesse capítulo, analisamos a conceitualização dos termos que 

estão intrinsecamente relacionados com o conjunto do Bem Viver Suruwaha. A partir dos 

termos Jadawa, Giyzoboni, Iniwa, Madi, Zawa, realçamos concepção de corpo com os 

aspectos socioambientais e cosmológicas em torno do coração, da alma e do olho (visão). 

Para tal, fomos profundamente influenciados pelas filosofias indígenas na amplidão das 

palavras terminológicas e seus conceitos abrangentes.  

No exercício de desmembrar as consequências das fronteiras, é chamado atenção 

para o pensamento coletivo particular, ao mesmo tempo em que trazer analiticamente 

                                                             
43 Custou ao meu coração olhar para Kakwei com muita vontade de pegar os ossos da galinha desossada 

que trouxemos, obviamente, viva de Lábrea, e que fez muita baderna no barco. Ainda levei uma bronca de 

alguém da equipe por dar ao Kakwei os restos da galinha desossada. Ele combinou comigo que sempre iria 

querer alguma coisa daquele bicho que não tinha acesso, mas que gostava muito, ele e sua família. E claro 

que eu prometi e sempre dei comida a ele escondida de muita gente. A questão do arroz também, de quanto 

alguns indígenas dariam tudo por um punhado, todas essas coisas que nos são tão caras de presenciar 

ajudam na minha coragem de aqui solicitar essa tal reavaliação categórica. Com todo cuidado, claro. 



193 

 

 

 

 

 

particularidades conceituais do social Suruwaha desperta o olhar para as várias filosofias 

de vida existentes no universo, muitas delas com elementos profundos de compreensão 

do equilíbrio ambiental e reforça a importância de proteger o território indígena. Tratar 

de um assunto cuja cognição geral faz transparecer algo simples de ser entendido parece 

muito difícil no mundo que nós, antropólogos, classificamos por “pós-contemporâneo” 

ou “pós-moderno”, já que na contemporaneidade observamos tantas ações que impõe 

sentido tão contrário aos encontrados neste estudo. Assim me pergunto a valia real do 

pensamento antropológico no mundo de hoje e quanto isto inclui o Bem Viver indígenas. 

Pergunto-me se esta tese que desenvolve na análise parte do sentido nativo na floresta e 

esclarece por intermédio de algumas constatações que o suicídio Suruwaha pode ocorrer 

em vista do sufocamento das concepções do Bem Viver, isto quer dizer, um grupo indígena 

com permissão de manejo e capacidade ecológica pode vir a desaparecer, teria alguma 

importância no mundo de hoje.  

No planeta preocupado com as mudanças climáticas, os acordos são de todas as 

formas possíveis para o capitalismo, menos para fazer valer os inúmeros encontros 

mundiais que discutem o assunto ou as previsões trágicas das ciências (modernas). 

Estamos falando de um mundo pós-pandêmico que aumentaria por “merecimento” as 

preocupações com humanidades. Onde ainda nos deparamos com guerras sem a menor 

lógica filosófica - governantes por governantes sem nenhum interesse ecológico. A 

economia ocidental não nasceu para ser sustentada pelo Homem, então, ela apenas 

atravessa. Mas ainda estamos assistindo os poderosos do mundo admitirem legítimo a 

expulsão de grupos dos seus territórios, como acontece na Palestina, na imagem do terror 

genocida não combatido. 

 

 

 

 

 

 

 



194 

 

 

 

 

 

7. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

ABRAHÃO, A. Atenção Primária e o Processo de Trabalho em Saúde. Informe-se em 

promoção da saúde, v. 3, n. 1, p. 1- 3, 2007. 

 

ALSINA, Rodrigo Miquel. Comunicación intercultural. Rubí: Anthropos Editorial, 

1999. 270 p. 

 

APARÍCIO, M.; MOREIRA, P. A.; LINS, J.; MÚMIA, P. (ed.). Alquimia na Floresta. 

Os Suruwaha e os Venenos. Rio de Janeiro: Museu do Índio (FUNAI), 2023.  

 

APARÍCIO, M.; ARÁUZ, L. C. (ed.). Jesús tomó timbó: equívocos misioneros en torno 

al suicidio Suruwaha. In: APARÍCIO, M.; ARÁUZ, L. C. (org.): Etnografías del 

suicidio en América del Sur. Quito: Editorial Universitaria Abya Yala, 2017, p. 205-

228. 

 

APARÍCIO, Miguel; SANTOS, Gilton Mendes dos. Etnografia das redes indígenas no 

Médio Purus. In: APARÍCIO, Miguel; SANTOS, Gilton Mendes dos (org.). Redes 

Arawa: ensaios de etnologia do médio Purus. Manaus: EDUA, 2016. p. 346. 

 

APARÍCIO, Miguel. As metamorfoses dos humanos em presas do timbó. Os Suruwaha 

e morte por envenenamento, São Paulo, Revista de Antropologia, v. 58, n. 2, p. 314- 

344, 2015. 

 

APARÍCIO, Miguel. Xamanismo Suruwaha e Transformações Amazônica. Amazônica 

Revista de Antropologia, Pará, v. 6, n. 2, p. 503- 525, 2014.  

 

APARÍCIO, Miguel Os Suruwaha e sua rede de relações. Uma hipótese sobre localidades 

e coletivos Arawa. In: Amoroso, Marta; Santos, Gilton Mendes (org.). Paisagens 

Ameríndias. Lugares, circuitos e modos de vida na Amazônia. Editora Terceiro 

Nome, 2013. p. 247-273. 

 

ATHIAS, Renato M. Serviços de saúde, praticas tradicionais de cura e interculturalidade 

entre os povos indígenas. In: DIAS-SCOPEL, Raquel; PÍCOLE, Renata Palópoli; 

SCOPEL, Daniel; LEMOS, Everton Ferreira; GUILHERMINO, Jislaine de Fátima 

(Org.). Saúde Indígena: Abordagens Antropológicas e Epidemiológicas. Porto Alegre, 

RS: Editora Rede Unida, 2024. p. 129-139. 

 

ATHIAS, Renato M. Por uma noção de Saúde mais ampla. Etnografia, cinema e 

resistência indígena. mai. 2023a. Disponível em: 

https://www.youtube.com/live/ZeUkuOhkoRU, acesso em: 27 mai. 2024. 

 

https://www.youtube.com/live/ZeUkuOhkoRU


195 

 

 

 

 

 

ATHIAS, Renato M. Colóquio permanente em cuidado de la vida y la salud. 

Universidade Nacional da Colômbia, Bogotá, out. 2023b. Disponível em: 

https://www.youtube.com/live/VnIAQmcEGzs, acesso em: 27 mai. 2024.   

 

ATHIAS, Renato M. Etnografia e Prática tradicional de cura entre os Pankararu e os 

Hupd’ah: xamanismo, corporalidade e saúde reprodutiva. In: MALUF, S. W.; DIEHL E. 

E.; MORENO, J. V. N. (org.). Antropologia da Práxis. Homenagem a Esther Langdon. 

Florianópolis: Editora UFSC, 2023c, p. 259-290.  

 

ATHIAS, Renato. As Palavras Encantadas dos Hupd'äh da Amazônia - Mestres de 

Saberes. Maio, 2020. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=9tJe7A3IEe4 

 

ATHIAS, R. M. Corpo, Fertilidade e Reprodução entre os Pankararu. In: MONTEIRO, 

S.; SANSONE, L. (org.). Etnicidade na América Latina: um debate sobre raça, saúde 

e direitos reprodutivos. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2004a, p. 189-208. 

 

ATHIAS, R. M. Índios, Antropólogos e Gestores de Saúde no âmbito dos Distritos 

Sanitários Indígenas. In: LANGDON, E. J.; GANELO, L. (org). Saúde de Povos 

Indígenas: reflexões sobre Antropologia Participativa. Rio de Janeiro: Contra-Capa: 

ABA, 2004b. p. 217-232. 

 

ATHIAS, R. M. Doença e Cura: sistema médico e representação entre os Hupdë-maku 

da região do rio negro, Amazonas. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 4, n. 9, 

p. 237-261, out. 1998.  

 

ATHIAS. R. M. A identidade étnica na Antropologia Brasileira. Editora da UFPE, 

2007. 

 

AUGÉ, Marc. Os domínios do Parentesco. Edições 70, 1975. 

 

BANIWA, Geana; CALEGARE, Marcelo. Fatores explicativos do suicídio pela visão 

indígena: uma revisão de literatura. DOSSIÊ - Perspectivas em Psicologia Indígena no 

Brasil: desafios éticos e epistemológicos, Estud. Psicol., 41, 2024.  

 

BARTH, Fredrik. O Guru, o Iniciador e outras variações antropológicas. Rio de 

Janeiro: Contra Capa, [1969] 2000. 

 

BARTH, Fredrik. Grupos Étnicos e suas Fronteiras. In: POUTIGNAT, P.; STREIFF-

FENART, J. (org.). Teoria da Etnicidade. Seguido de Grupos Étnicos e suas Fronteiras, 

de Fredrik Barth. São Paulo: Editora Unesp, 1995, p. 185- 228. 

 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro descolonial. Revista Brasileira de 

Ciências Políticas (11), Ago 2013,  

 

BELAUNDE, E. El Recuerdo de luna: gênero, sangre y momoria entre los pueblos 

amazônicos. Lima: Faculdade de Ciências Sociais, 2005.  

https://www.youtube.com/live/VnIAQmcEGzs


196 

 

 

 

 

 

 

BICALHO, Poliene. Resistir era preciso: O Decreto de Emancipação de 1978, os povos 

indígenas e a sociedade civil no Brasil. Topoi (Rio J.), v. 20, n. 40, Jan-Apr 2019. 

 

BRAGA, Palloma C. R. Corpo, saúde e reprodução entre os índios Fulni-ô. Dissertação 

de mestrado: Programa de Pós-graduação em Antropologia, Universidade Federal de 

Pernambuco, 2018. 

 

BUENO, Maria. Suicídio ou homicídio? Os múltiplos sentidos das mortes por 

enforcamento entre os Ticuna (Alto Solimões – Brasil). In: APARÍCIO, M.; ARÁUZ, L. 

C. (org.). Etnografías del suicidio en América del Sur. Quito: Editorial Universitaria 

Abya Yala, 2017, p. 123-148. 

 

CANESQUI, A. M. Notas sobre a produção acadêmica de antropologia e saúde na década 

de 80. In: ALVES, P. C.; MINAYO, M. C. (org.). Saúde e doença: um olhar 

antropológico. Rio de Janeiro: Fiocruz, 1994. p. 13-32.  

 

CANESQUI, A. M. Os estudos de antropologia da saúde/doença no Brasil na década de 

1990. Ciência & Saúde Coletiva, Rio de Janeiro, v. 8, n. 1, p. 109-124, 2003. 

 

CARNEIRO DA CUNHA, Manoela. História de Índios no Brasil. São Paulo, 

Companhia das Letras, 1992. 

 

CARNEIRO DA CUNHA, Manoela. Imagens de Índios do Brasil: O Século XVI. 

Estudos Avançados, São Paulo, v. 4, n.10, p. 91-110, 1991. 

  

CARNEIRO DA CUNHA, Manoela. Índios no Brasil: história, direitos e cidadania. 

São Paulo, Claro Enigma, 2012. 

 

CARVALHO, Mateus C. M. de. A Fonologia da língua Deni (Arawa). São Paulo, 

cultura acadêmica, 2013.  

 

CASTRO, Onesimo Martins de. As relações interétnicas dos povos indígenas “isolados” 

e de recente contato. ANTROPOS Revista de Antropologia. v. 5, ano 4, maio de 2012. 

 

CHAUÍ, Marilena. Repressão Sexual: Essa Nossa (Des)Conhecida. São Paulo, 

Brasiliense, [1984] 1991. 

 

COSTA, Sérgio. Dois Atlânticos: teoria social, anti-racismo e cosmopolitismo. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 2006. 

 

CROCKER, C. Vital Souls. Bororo Cosmology, Natural Symbolism and shamanism. The 

University of California Press, 1985. 

 

DAL POZ, João. Crônica de uma morte anunciada. Do suicídio entre os Sorowaha. 

Revista de Antropologia (online), v. 43, p. 89-144, 2000. 



197 

 

 

 

 

 

DAHER, Andrea; FAUSTO, Carlos; GORDON, César; LAGROU, Els; VERÁN, Jean-

françois & VICENT, Nina. A antropologia da natureza de Philippe Descola. Entrevista 

com Philippe Descola. Topoi Revista de História, v. 14, n. 27, p. 495-517, 2013.  

DELGADO, Ángel Acuña. El suicidio Huaorani en Toñampari y su entorno (Amazonía 

ecuatoriana). Mana, v. 29, 2023.  

DESCOLA, P. Mas alla de la naturaleza y la cultura. In: Etnografias contemporâneas, 

Buenos Aires: Universidade Nacional de San Martín, 2005. p. 93-116. 

DESCOLA, Philippe. Estrutura ou sentimento: a relação com o animal na Amazônia”. 

Mana, vol. 4, n. 1, p. 23-45, 1998.  

DIBBITS, Ineke.La interculturalidad debe apuntar a la actitud de asumir positivamente 

el estado de la diversidad cultural. RETS. Rede Internacional de Educação de Técnicos 

em Saúde. Ano 2, n. 6, p.2-4, abr/may/jun 2010 

DIEHL, E. E.; LANGDON, E. J. Indigenous participation in primary care services in 

Brazil: Autonomy or bureaucratization? Regions and Cohesion, v. 8, n. 1, p. 56-78, 2018.  

DIENST, S. The internal classification of the Arawa language. Liame, Campinas, v. 

8, 2008.  

DIXON, R. M. W. Arawá. In: DIXON, R. M. W.; AIKHEN- VALD, A. (org.). The 

Amazonian Languages. New York: Cambridge University Press, 1999. p. 294-306. 

FANK, Jônia; Porta, Edinéia. A vida social e econômica dos Sorowaha, Cuiabá: 

OPAN/CIMI, 1996. 

 

FANK, Jônia; Weber, Terezinha. Outro olhar para os Povos Indígenas isolados e de pouco 

contato. In: FANZERES, Andreia; BUSATTO, Ivar; DAL POZ, João (org.). Novas 

reflexões indigenistas. Cuiabá: Operação da Amazonia Nativa (OPAN), 2021, p. 147-

161. 

 

FARMER, Paul. Ortodoxias desafiadoras: O caminho à frente para a Saúde e os Direitos 

Humanos, Health and Human Right Jornal, 2023. Disponível em: Ortodoxias 

desafiadoras: O caminho à frente para a saúde e os direitos humanos – Health and Human 

Rights Journal (hhrjournal.org), acessado 22/12/2022. 

 

FAUSTO, Carlos. Os Índios na História do Brasil. Cadernos da Tv Escola, Índios no 

Brasil, Brasília, DF, v. 1, p. 49-76, 1999a. 

 

FAUSTO, Carlos. Formas Sociais e Políticas, Ontem e Hoje. Cadernos da Tv Escola, 

Índios no Brasil, Brasília, DF, v. 1, p. 37-48, 1999b. 

 

https://www.researchgate.net/journal/Topoi-Revista-de-Historia-2237-101X
https://www.hhrjournal.org/2013/09/challenging-orthodoxies-the-road-ahead-for-health-and-human-rights/
https://www.hhrjournal.org/2013/09/challenging-orthodoxies-the-road-ahead-for-health-and-human-rights/
https://www.hhrjournal.org/2013/09/challenging-orthodoxies-the-road-ahead-for-health-and-human-rights/


198 

 

 

 

 

 

FERDINAND, Malcom. Uma ecologia decolonial. São Paulo, Ubu, 2022. 

 

FILHO, Pacheco de Oliveira. Uma Etnologia dos “índios misturados? Mana, v. 4, n. 1, 

p. 47-77, 1998. 

 

FIRTH, R. Nós, os Tikopias. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1998. 

 

GÂNDAVO, Pero de Magalhães. História da Província de Santa Cruz. São Paulo, 

Iatiaia/Edusp, 1980. 

 

GEERTZ, Clifford. A interpretLação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

 

GALLOIS, D. T.; BRAGA, L. V. B (ed.). Antropologia aplicada e a questão indígena no 

Brasil hoje: algumas considerações em diálogo com Evans Pritchard. Cadernos de 

Campo, São Paulo, v. 31, n.1, p. 1-13, ago. 2022. 

 

GOW, Peter. Of Mixed Blood: Kinship and History in Peruvian Amazônia. Oxford: 

Clarendon Press, 1991 

 

GRUPIONI, L. D. B. Índios: passado, presente e futuro. Cadernos da TV Escola- Índios 

no Brasil, Brasília, v. 1, n.1, p. 7-35, 1999. 

 

GUZMÁN, M. Antonieta. Para que la Yuca beba nuestra sangre: trabajo, gênero y 

parentesco em uma comunidad Quíchua de la Amazônia ecuatoriana. Quito: Abya-yala, 

1997. 

 

HUBER, Adriana. Pessoas falantes, espíritos cantores, almas-trovões. História, 

sociedade, xamanismo e rituais de auto-envenename. Berna, Tese de doutorado, 

Universidade de Berna, 2012. 

 

IDIORIÊ, Severiá Maria. Mudanças climáticas, povos indígenas, educação e ecologia 

profunda. Pp. 21-24. In: mudanças climáticas e percepção indígena, Operação 

Amazônia Nativa (OPAN), 2015.  

 

YOUNG, A. The Anthropologies of Illness and Sickness. Annual Review of 

Anthropology, v. 11, p. 257-85, 1982. 

 

JARDIM, C. S. Os Zuruahã: Socialidade e escatologia. Dissertação de Mestrado: Museu 

Nacional, 2009. 

 

KARDEC, Allan. O Livro dos Espíritos. Tradução Ery Lopes, 2024. Disponível em: 

https://www.luzespirita.org.br/leitura/pdf/l1.pdf, acessado em 17/09/2024. 

 

KEESING, Felix. Antropologia Cultural. Rio de Janeiro, Fundo de Cultura, 1972. 

 

https://www.luzespirita.org.br/leitura/pdf/l1.pdf


199 

 

 

 

 

 

KANUNXI, Manoel. As mudanças do clima para o povo Manoki. In: mudanças 

climáticas e percepção indígena. Operação Amazônia Nativa (OPAN), 2015, p. 42-47. 

 

KAYABI, Pikuruk Cavalcante. Mudanças Climáticas para o povo Kawaiwete. In: 

mudanças climáticas e percepção indígena. Operação Amazônia Nativa (OPAN), 2015, 

p. 54-56. 

 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A Queda do Céu. Palavras de um xamã 

Yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

 

KRENAK, Ailton. Memória não queima. Cadernos Selvagem, Biosfera: Dante editora: 

2023. 

 

KRENAK, Ailton. Não temos mais povos originários e sim um planeta de refugiados. 

Entrevista com Ailton Krenak. Rede TVT, out. 2023b. Disponível em: 

https://www.youtube.com/live/uc-Z2zAj3uY. Acesso em: 14 out. 2023. 

 

KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

 

KRENAK, A.; MARTIN, N. Conversa em rede. Ciclo Selvagem, 2022. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=ChUjJiLCdxs. Acessado 19/11/2024. 

 

KRENAK, Ailton. Um outro nome para mudanças climáticas: “Tudo o que fere a Terra 

fere aos Filhos da Terra”. In: mudanças climáticas e percepção indígena. Operação 

Amazônia Nativa (OPAN), 2015, p. 16-19. 

 

KROEMER, Gunter. O caminho das malocas Zuruaha, 1989. 

 

KROEMER, Gunter. Kunahã Made. O Povo do Veneno. Sociedade e Cultura do Povo 

Zuruahá. Belém: mensageiro, 1994. 

 

KROEMER, Gunter. Cuxiuara. O Purus dos Indígenas. São Paulo: Edições Loyola, 

1985. 

 

LANGDON, E. J; GHIGGI, Jr. Ari. A Contribuição na Etnografia à Atenção Diferenciada 

na Saúde Indígena. In: DIAS-SCOPEL, Raquel; PÍCOLE, Renata Palópoli; SCOPEL, 

Daniel; LEMOS, Everton Ferreira; GUILHERMINO, Jislaine de Fátima (org.). Saúde 

Indígena: Abordagens Antropológicas e Epidemiológicas. Porto Alegre: Editora Rede 

Unida, 2024. p 81-96. 

 

LANGDON, E. J.; GARNELO, L. Saúde dos povos indígenas: reflexões sobre 

antropologia participativa. Rio de Janeiro: Contra-Capa; ABA, 2004. 

 

LANGDON, E. J. A doença como experiência: o papel da narrativa na construção 

sociocultural da doença. Etnográfica, v. 2, 2001, pp. 241-260. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=ChUjJiLCdxs


200 

 

 

 

 

 

LANGDON, E. J. Introdução: Xamanismo - Velhas e Novas Perspectivas. In: 

LANGDON, E. J. (org.). Xamanismo no Brasil. Novas Perspectivas. Florianópolis: 

Editora da UFSC, 1996.  

 

LATOUR, Bruno. Reagregando o social. Uma introdução à Teoria do Ator-Rede. 

Tradução Gilson Cesar Cardoso de Sousa. Salvador: EDUFBA-EDUSC, 2012. 

 

LATOUR, B. Esperando Gaia. PISEAGRAMA, Belo Horizonte, fev. 2021. Seção Extra! 

[conteúdo exclusivo online]. 

 

LÉRY, Jean de. Viagem à Terra do Brasil. B.H./São Paulo: Itatiaia/Edusp, 1980. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Antropologia Estrutural dois. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 1973. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Antropologia Estrutural. 5. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 1996. 

 

MALINOWSKI, Bronislaw. Crenças e costumes sobre procriação e gravidez. In: 

DUHAM, E. (org.). MALINOSWKI. São Paulo: Ática, 1996, p. 117- 142. 

 

MALINOWSKI, Bronislaw. Sexo e Repressão na Sociedade Selvagem. Rio de Janeiro: 

Vozes, 2013. 

 

MALUF, S. W.; SILVA, Érica Quináglia; SILVA, Marco Aurélio. (org.) Antropologia 

da saúde: entre práticas, saberes e políticas. BIB – Revista Brasileira de Informação 

Bibliográfica em Ciências Sociais, v. 91, p. 1 – 38, 2020. 

 

MALUF, Sônia W.; DIEHL, Eliana E.; MORENO, Juana V. N (org.). Antropologia da 

Práxis. Homenagem a Esther Langdon. Florianópolis: Editora UFSC, 2023. 

 

MARQUES, Orlindo Ramos. O yaí: os bahsesé e o processo formativo (yaiase) de um 

especialista em Carurú- Cachoeira do Rio Tiquié-AM. Dissertação de mestrado: 

Programa de Pós-Graduação Sociedade e Cultura na Amazônia, Universidade Federal do 

Amazonas, São Gabriel da Cachoeira, 2025. 

 

MARTINS, Silvia. Aspectos de Gênero Kariri-Xocó Female Embodiment. Florianópolis: 

V Reunião de Antropologia do Mercosul (RAM), 30 de novembro a 3 de dezembro, 

2003. 

 

MCCALLUM, Cecília. Aquisição de gênero e habilidades produtivas: o caso Kaxinawá. 

Revista Estudos Feministas, 7 (1-2) :157- 175, 1999. 

 

MCCALLUM, Cecília. O corpo que sabe- da Epistemologia Kaxinawá para uma 

Antropologia Médica das Terras Baixas Sul-Americanas. In: ALVEZ, C. P.; RABELO, 



201 

 

 

 

 

 

M. C. (org.). Antropologia da Saúde: traçando identidades e Explorando Fronteiras. Rio 

de Janeiro: Fiocruz, 1998. p. 215-245.   

 

MEAD, M. Sexo e Temperamento. São Paulo: Perspectiva, 1999. 

 

MEHINAKO, Mayawari, O povo Mehinaku e as mudanças climáticas. In: mudanças 

climáticas e percepção indígena. Operação Amazônia Nativa (OPAN), 2015, p. 49-52. 

 

MÉTRAUX, Alfred. A Religião dos Tupinambás e suas Relações com as demais 

Tribos Tupi-guaranis. São Paulo: Cia Ed. Nacional, 1950. 

 

MIGNOLO, Walter D. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 

identidade em política. Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua e 

identidade, n. 34, p. 287-324, 2008 

 

MIGNOLO, Walter D. Historias locales/diseños globales. Colonialidad, 

conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo. Akal, 2002. 

 

MIGNOLO, Walter. Postoccidentalismo: el argumento desde América Latina, em 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago & MENDIETA, Eduardo (coords.). Teorías sin 

disciplina: latinoamericanismo, poscolonialidad y globalización en debate. México: 

Miguel Ángel Porrúa, 1998. 

 

MINAYO, Maria Cecília. de S. A Construção da Identidade da Antropologia na Área de 

Saúde: O caso brasileiro. In: ALVES, P. C.; RABELO, M. C. (org.). Antropologia da 

Saúde: traçando identidades e Explorando Fronteiras. Rio de Janeiro: Fiocruz, 1998, p. 

29-46.   

 

MOL, Annemarie; MOSER, Ingunn; POLS, Jeannette. Care: putting practice into theory. 

In: MOL, Annemarie; MOSER, Ingunn; POLS, Jeannette (Org.). Care in Practice On 

Tinkering. Clinics, Homes and Farms, 2010, pp. 7-26. 

 

MONNERAT, Silvia. De médico e de louco, toda família tem um pouco: um estudo sobre 

pacientes psiquiátricos e relações familiares. Tese de Doutorado, Universidade Federal 

do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2014, 161 p. 

 

MONNERAT, Silvia. Prevenção ao suicídio. Bate-Papo FGV: setembro Amarelo, 14-

09-2018. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=q41dnZ-uF2c 

 

MUNDURUKU, Marcelo Manhuari. Mudanças climáticas para o povo Munduruku de 

Juara. In: mudanças climáticas e percepção indígena. Operação Amazônia Nativa 

(OPAN), 2015, p. 26-30. 

 

NIMUENDAJÚ, Curt. Mapa Etno-histórico de Curt Nimuendajú. Rio de Janeiro: 

IBGE, 1987.  

 

https://www.youtube.com/watch?v=q41dnZ-uF2


202 

 

 

 

 

 

NARLOCH, Charles; MACHADO, Deusana M. da Costa; SCHEINER, Teresa. 

Musealização da natureza e branding parks: espetacularização, mitificação ou 

sustentabilidade? Belém: Bol. Mus. Pará Emílio Goeldi, v. 14, n. 3, p. 981-1001, set.-

dez. 2019. 

 

NOBREGA, Manoel. Cartas do Brasil (1549-1560). Rio de Janeiro, Imprensa Nacional, 

1886. 

 

OLIVEIRA, J. Pacheco de; FREIRE, Carlos A. da R. A presença Indígena na Formação 

do Brasil. Edições MEC/UNESCO, 2006.    

 

OLIVEIRA, D. Bezerra Oliveira; GOMES, Raphael Carmesin. Epistemologia de 

fronteiras em Walter Mignolo: compreensão, críticas e implicações na pesquisa em 

educação. Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 35, n. 74, p. 643-677, maio/ago. 2021.  

 

OVERING, Joana. Elogio do cotidiano: a confiança e a arte da vida social em uma 

comunidade amazônica”. Mana, Rio de Janeiro, v. 5, n. 1, p. 81- 107, abr. 1999. 

 

PAPÁ, C.; XERERU, I.; TAKUÁ. C. Ayuu Pará, Frutas e seres na Nhe’ery. 

SELVAGEM Ciclo de Estudo sobre a vida, out. 2023. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=qNMZJdBYxm8. Acesso em: 24 mai. 2024. 

 

PIMENTEL, Spensy K. Contra o que protesta o kaiowa que vai à forca? uma reflexão 

etnográfica sobre percepções não indígenas frente a intenções e sentimentos indígenas. 

In: APARÍCIO, M.; ARÁUZ, L. C. (org.). Etnografías del suicidio en América del Sur. 

Quito: Editorial Universitaria Abya Yala, 2017, p. 285-308. 

 

PORTER, R.; VIGARELLO, G. Corpo, Saúde e Doença. In: CORBIN, A.; COURTINE, 

J.; VIGARELLO, G. (org.). História do corpo: Da Renascença às Luzes. Petrópolis: 

Vozes, 2008. 

 

POUTIGNAT, Philippe; STREIFF-FENART, Jocelyne. Teoria da Etnicidade. Seguido 

de Grupos Étnicos e suas Fronteiras de Fredrik Barth. São Paulo: UNESP, 1998. 

 

Povos Indígenas do Brasil 2001/2005. Instituto Socioambiental, p. 461. 

 

RADCLIFFE-BROWN, A. R. Sistemas Africanos de Parentesco e casamento. In: 

MELATTI, J. C. (org.). Antropologia. São Paulo: Ática, 1978ª. 

 

RADCLIFFE-BROWN, A. R. Organização Social das tribos australianas. In: MELATTI, 

J. C. (org.). Antropologia. São Paulo: Ática, 1978b.  

 

ROSE, Isabel S. Meio século de pesquisa sobre xamanismo. In: MALUF, Sônia W.; 

DIEHL, Eliana E; MORENO, Juana V. N (org.). Antropologia da Práxis. Homenagem 

a Esther Langdon. Florianópolis: Editora UFSC, 2023. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=qNMZJdBYxm8


203 

 

 

 

 

 

SANTOS, J. Adoecimento e Morte por Saudade entre Indígenas Guarani Nhandéva. 

Revista de Estudos e Investigações Antropológica, Recife, v. 9, n. 2, p. 37-56, 2023. 

 

SARTI, Cintia A. Saúde e sofrimento. In: MARTINS, C. B.; DUARTE, L. F. D. (org.). 

Horizontes das Ciências Sociais brasileiras: antropologia. São Paulo: 

ANPOCS/Barcarolla/Discurso Editorial, 2010. 

 

SEEGER, A.; DA MATTA, R.; VIVEI|ROS DE CASTRO, E. A construção da pessoa 

nas sociedades indígenas brasileiras. Boletim do Museu Nacional, Série Antropologia, 

Rio de Janeiro, n. 32, p. 2-19, 1979. 

 

SHIRATORI, Karen. Hi-Merimã e Jamamadi. A vida Errante, o Isolamento e o 

Contato. Povosisolados.com, 2016. 

 

SILVA, Georgia. Camarada ou inimiga: a "dona do corpo" e as mulheres Atikum. In: 

ATHIAS, Renato M. (org.). Povos indígenas de Pernambuco: Identidade, Diversidade 

e Conflito. Recife: EDUFPE, 2007, v. 1, p. 195-202. 

 

SILVA, Mário Lúcio. Sobre o povo Suruwaha. Um ensaio inicial. Manuscrito inédito, 

1996. 

 

SILVA, L. Obituário Fredrik Barth (1928-2016). Análise Social. Instituto de Ciências 

Sociais da Universidade de Lisboa, v. 219, n. 2, p. 503-508, 2016. 

 

SPIVAK, G. Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: editora UFMG, 

2010. 

 

STADEN, Hans. Duas Viagens aos Brasil. Belo Horizonte/São Paulo: Itatiaia/Edusp, 

1974 [1557]. 

 

STRATHERN, Marilyn. O efeito etnográfico. São Paulo: Cosac Naify, 2014.  

 

STRATHERN, Marilyn. Fora de contexto. As ficções persuasivas da Antropologia. 

São Paulo: Terceiro Nome, [1987] 2013. 

 

SOUZA, Gabriel Soares de. Tratado Descritivo do Brasil em 1587. São Paulo: Comp. 

Editora Nacional, 1971.  

 

STEWARD, Julian. Handbook of South American Indians. Smithsonian Institution, 

Bereau of American Ethnology, v. II e III, 1946-1950. 

 

SURRALLÉS, Alexandre. Au Coeur du Sens. Objectivaton et Subjectivation chez les 

Candoshi de L´Amazonie Péruvienne. Tesis de Doctorado. Paris: École des Hautes 

Études em Sciences Sociales, 1999. 

 



204 

 

 

 

 

 

SUZUKI, Márcia. Quebrando o silêncio. Um debate sobre infanticídio nas comunidades 

indígenas do Brasil. Brasília: Atini - Voz pela Vida, 2007. 

 

SZTUTMAN, Renato. O Profeta e o Principal. A Ação Política Ameríndia e seus 

Personagens. São Paulo: Edusp, [2006] 2012. 

 

THÉVET, André. Singularidades da França Antártica. B.H./São Paulo: Itatiaia/Edusp, 

1978 [1558]. 

 

TIPUICI, Marta. Precisamos preservar para continuar existindo. In: mudanças climáticas 

e percepção indígena, Operação Amazônia Nativa (OPAN), p. 32-35, 2015. 

 

THOMAS, L. V. Prefácio. In: LAPLATINE, F. Antropologia da doença. São Paulo, 

Martins Fontes: 5, 1986. 

 

TSING, Anna L. O cogumelo no fim do mundo: sobre as possibilidades de vida nas 

ruínas do capitalismo. 1. São Paulo: edições, 2022.  

 

TURNER, V. O Processo Ritual. Petrópolis: Vozes, 1974. 

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Subjetivação Radical do Mundo. Cadernos 

SELVAGEM publicação digital da Dantes Editora Biosfera, 2023.  

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Sobre la noción de etnocidio, con especial atención 

al caso brasileño. Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México, n. 60, 

p. 111-144, jul.-dez. 2020. 

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O nativo relativo. Mana, v.1, n. 8, p. 113-148, 2002. 

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A Antropologia Perspectivista e o método da 

equivocação controlada. Tradução de Marcelo Giacomazzi Camargo e Rodrigo Amaro. 

Aceno – Revista de Antropologia do Centro-Oeste, v. 5, n. 10, p. 247-264, ago.- a dez. 

2018.  

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectival Anthropology and the Method of 

Controlled Equivocation. Tipití: Journal of the Society for the Anthropology of 

Lowland South America, v. 6, n. 1, 2004. 

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Etnologia Brasileira. Biblioteca Digital Curt 

Nimuendajú - Coleção Nicolai www.etnolinguistica.or, Editora Sumaré, 1999, p. 109-

223. 

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo 

ameríndio. Mana, v. 2, n. 2, p. 115-144, 1996. 

 

http://www.etnolinguistica.or/


205 

 

 

 

 

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A Fabricação do corpo na sociedade Xinguana. In 

FILHO, João Pacheco de O. (org.). Sociedades Indígenas e Indianismo no Brasil. Rio 

de Janeiro: Marco Zero, 1987, p. 31-41. 

 

XAVANTE, Caimi Waissé. Ró na Wahoöimanazé - Viver no Cerrado. In: mudanças 

climáticas e percepção indígena. Mato Grosso: Operação Amazônia Nativa (OPAN), 

2015, p. 36- 40. 


	1. INTRODUÇÃO
	1.1 Metodologia
	1.1.1 Com base na produção Etnológica Suruwaha


	2. EPISTEMOLOGIA SURUWAHA
	2.1 Os Grupos ancestrais Dawa
	2.2 Identidade, Etnicidade e dualismo sociocosmológica
	2.3 Aspecto da sociocosmologia
	2.4 Genealogia do grupo em 2018

	3. O CONTEXTO DO ATENDIMENTO DE SAÚDE NO JOKIHI
	3.1 Os preparativos da expedição de saúde
	3.2 Assistência integral, quarentena e tratamento assistido
	3.3 A entrada da equipe no igarapé Jokihi
	3.4 Atendimento primário no Jokihi
	3.5 O atendimento secundário no Jokihi
	3.6 O atendimento odontológico
	3.7 Vacina
	3.8 Remoção de paciente

	3.9 A persistência da doença

	4. SUICÍDIO E ETNICIDADE
	4.1 Motivações (des)coloniais do suicídio
	4.2 Da repressão à (des) condição Jadawa
	4.3 O luto, o gênero, a sexualidade e a idade
	4.4 O planejamento e a epidemia
	5. TERMOS, CONCEITOS E FENÔMENOS
	5.1 Giyzoboni
	5.2 Iniwa (ter outro olho)
	5.3 Kunaha-Madi

	6. CONCLUSÃO
	7. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

