UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS

KAIENA THYELLE MALAQUIAS DA SILVA

ENTRE A DOR E A LIBERTACAO: As escrevivéncias como préatica de cura e
resgate ancestral em Poncia Vicéncio

RECIFE
2025



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS

LICENCIATURA EM CIENCIAS SOCIAIS

KAIENA THYELLE MALAQUIAS DA SILVA

ENTRE A DOR E A LIBERTACAOQ: As escrevivéncias como préatica de cura e
resgate ancestral em Poncia Vicéncio

TCC apresentado ao Curso de graduacao na
Licenciatura em Ciéncias Sociais da
Universidade Federal de Pernambuco, Centro
de Filosofia e Ciéncias Humanas, como
requisito para a obtencdo do titulo de
licenciado em Ciéncias Sociais.

Orientador(a): Rui Gomes de Mattos
Mesquita

RECIFE

2025



Ficha de identificacdo da obra elaborada pelo autor,
através do programa de geragéo automatica do SIB/UFPE

Silva, Kaiena Thyelle Malaquias da.

ENTRE A DOR E A LIBERTACAO: As escrevivéncias como prética de
cura e resgate ancestral em Ponciéd Vicéncio / Kaiena Thyelle Malaguias da
Silva. - Recife, 2025.

36 p.

Orientador(a): Rui Gomes de Mattos Mesquita
Trabalho de Conclusdo de Curso (Graduagdo) - Universidade Federal de
Pernambuco, Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas, Ciéncias Sociais -
Licenciatura, 2025.
Inclui referéncias.

1. Escrevivéncias. 2. Memorias. 3. Cura. 4. Ancestralidade. 5.
Decoloniaidade. I. Mesguita, Rui Gomes de Mattos. (Orientacdo). I1. Titulo.

300 CDD (22.ed.)




KAIENA THYELLE MALAQUIAS DA SILVA

ENTRE A DOR E A LIBERTACAO: As escrevivéncias como pratica de cura e
resgate ancestral em Poncia Vicéncio

TCC apresentado ao Curso de graduacéao
na Licenciatura em Ciéncias Sociais da
Universidade Federal de Pernambuco
Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas,
como requisito para a obtencéo do titulo
de licenciado em Ciéncias Sociais.

Aprovado em: 23, 07,2025

BANCA EXAMINADORA

Prof°. Dr. Rui Gomes de Mattos Mesquita (Orientador)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof2. Dra. Christina Gladys de Mingareli Nogueira (Examinador Interno)
Universidade Federal de Pernambuco

Prof. Dr. Mauricio Antunes Tavares (Examinador Externo)
Fundacéo Joaquim Nabuco



Dedico esse trabalho a minhas irmas de
sangue: Carol, Jane, Hel6 e Milena (in

memaoriam)



AGRADECIMENTOS

Agradeco primeiramente a espiritualidade e a ancestralidade que seguram minhas
maos e forjam meus caminhos desde nascenca. Sem essa certeza infindavel, eu

nNao conseguiria seguir a chama da vida.

Agradeco aos meus pais, Celio e Paula, por serem responsaveis pela dadiva que

€ a nossa familia e por sempre acreditarem em nosso potencial.

Aos meus irmaos e irmas, minha maior riqueza: Carol, Neto, Jane, Victor e Clara,
VOCés sdo a minha primeira comunidade de afeto e de reconhecimento, se nao

fosse vocés ao meu lado eu desconheceria a grandeza da diversidade.

Agradeco ao meu amor, Ruy, por me apoiar nessa jornada e ser o principal
ouvinte das minhas dores, descobertas, encantamentos e libertacées. Obrigada

pelos sentidos atentos a mim e pela companhia em busca da cura.

Agradeco as intelectuais negras que fundamentam este trabalho. Na UFPE,
destaco a profa. Dra. Ana Claudia Rodrigues, que na disciplina eletiva de
Epistemologias Negras em 2023, ajudou a preparar o terreno para que este
trabalho florescesse. Genuina gratiddo também a profa. Dra. Christina Gladys,
professora-abrigo, obrigada por ser um exemplo de profissional na area das

Ciéncias Sociais, aprendo muito com voceé.

Agradeco as amizades que nesta reta final de graduacao foram de grande apoio
emocional para atravessar o espago académico. Em especial Marcos Gabriel, ser
inestimavel e amigo querido, obrigada por enxergar em mim uma poténcia que as
vezes desconheco e por compartihar comigo memorias e insights
transformadores. Um abraco especial também para Samantha Vallentine, que
esteve junto comigo e Gabriel na apresentacdo do livro que representou a
semente deste trabalho. Isaiane Virginia, camarada que em pouco tempo tanto
me ensinou, agradeco pela cumplicidade e trocas de percepcbes que foram

também adubo para este trabalho.

Ao meu orientador Rui Mesquita, que prontamente aceitou embarcar nesta
jornada e me auxiliou a navegar nas aguas-secdes deste trabalho, tornando-se

um grande amigo, sou grata pela escuta acolhedora e pelas visdes amplas.



Agradeco os bons momentos de partilha de vida que ndo se restringem aos
moldes coloniais de educagéo.

Por fim, agradeco a todas as mulheres negras que cruzam minha existéncia:
amigas, irmas, primas, tias, avos, vizinhas, conhecidas... Mesmo sem citar nomes,

acredito que este trabalho so6 foi possivel porque carrego parte de cada uma de
VOCES comigo.



“Somos povos de trajetdria, ndo somos
povos de teoria. Somos da circularidade:
comeco, meio e comego.”. (SANTOS,
2023, p. 102).



RESUMO

Este trabalho analisa como a escrevivéncia, termo cunhado por Concei¢ao Evaristo,
opera como pratica de cura e resgate ancestral tomando como base a obra Poncia
Vicéncio (2003). Ao acompanhar a trajetéria da personagem Poncia, marcada pelo
desenraizamento e pela busca de pertencimento, investiga-se de que modo a
escrita, articulada a memoria coletiva, se configura como um ato de (re)existéncia
diante de violéncias histéricas. Metodologicamente, articulam-se a analise literaria
da obra aos referenciais das epistemologias negras, com énfase nos estudos
decoloniais e nas pedagogias ancestrais. Como resultado, demonstra-se que a
"escrevivéncia" e a "escrita de n6s" ndo apenas denunciam estruturas opressoras,
mas também tecem redes de afeto, cura e reconexdo com saberes subjugados.
Conclui-se que a obra de Evaristo oferece um repertoério critico para pensar a escrita
como tecnologia de liberdade, capaz de ressignificar traumas e reativar memorias
ancestrais.

Palavras-chave: escrevivéncias. memorias. cura. ancestralidade. decolonialidade.



ABSTRACT

This work examines how escrevivéncia, a term coined by Concei¢cdo Evaristo,
operates as a practice of healing and ancestral reclamation drawing on the novel
Ponci& Vicéncio (2003). By tracing the trajectory of Ponci4, a character marked by
displacement and the search for belonging, the study investigates how writing,
intertwined with collective memory, becomes an act of (re)existence in the face of
historical violence. Methodologically, it combines literary analysis of the work with
frameworks from Black epistemologies, emphasizing decolonial studies and
ancestral pedagogies. The results demonstrate that escrevivéncia and "escrita de
nos" ("writing of ourselves”) not only denounce oppressive structures but also weave
networks of affect, healing, and reconnection with subjugated knowledges. The study
concludes that Evaristo’s work offers a critical repertoire for reimagining writing as a
technology of freedom, one capable of resignifying trauma and reactivating ancestral

memories.

Keywords: escrevivéncia. memory. healing. ancestrality. decoloniality.



2.1
2.2

3.1
3.2
3.3

SUMARIO

Introducéo

Considerac0es iniciais sobre a escrevivéncia

Oralidade e escrevivéncia: correntes da mesma existéncia
Memodria e trauma na perspectiva decolonial: 0 que a escrevivéncia
ressignifica?

A linguagem que costura memarias em “Poncia Vicéncio”

A re(escrita) de nés como materializacéo da dor

O vazio como constatacdo da ferida colonial

O corpo-territorio de Poncia e a dor inscrita na busca ancestral
Heranca e pertencimento: um esboc¢o sobre ancestralidade a partir
de Poncia Vicéncio

Concluséao

Referéncias

10
12
14
15

18
19
21
23
26

31



10

1 INTRODUCAO

A colonialidade, que se refere a persisténcia das estruturas coloniais mesmo
apos a independéncia formal dos paises, ndo apenas imp6s hierarquias raciais e
espaciais, mas também moldou subjetividades de maneira profunda. Como aponta a
filosofa e psicanalista Suely Rolnik (2000) em "O mal-estar na diferenca”, esse
processo gerou uma espécie de esvaziamento ou fragmentacédo do ser, afetando a
forma como individuos percebem a si mesmos e o mundo ao seu redor. Esse "mal-
estar" manifesta-se na dor de existir sob um regime que, a0 mesmo tempo que nega
a humanidade de povos negros e indigenas, exige sua assimilacdo a padrdes
eurocéntricos de conhecimento, linguagem e memoria. No Brasil, onde o mito da
democracia racial silenciou violéncias sob o véu da mesticagem, a ferida colonial
inscreveu-se Nos corpos e em histoérias silenciadas.

E nesse contexto que a escrevivéncia, termo elaborado por Conceigéo
Evaristo, emerge a partir de uma brecha, como uma pratica de cura e resgate
ancestral. Se a colonialidade nos imp6s inimeros devires a ser, a literatura de
Evaristo e a pratica da escrita de nos, precursorada por ela — tomando aqui a obra
"Poncia Vicéncio" (2003) como corpus —, revela que essas rasuras podem ser
experimentadas em suas multiplicidades. Poncia, protagonista desse romance de
Evaristo, escapa das amarras coloniais ao caminhar em direcao aos limiares de sua
ancestralidade. Um gesto que néo preenche o vazio, talvez nem o busque, mas o
torna habitavel.

Este trabalho investiga como a escrevivéncia, articulada & memaria coletiva e
as epistemologias negras, configura-se nao apenas como denuncia, mas como uma
tecnologia de liberdade (HOOKS, 2017). Dialogando também com o pensamento de
Rolnik sobre a prética analitica aproximar-se mais da ordem de uma experimentacao
do inconsciente, do que de sua interpretacdo propriamente dita (ROLNIK, 2000,
p.10), argumento que Evaristo nos apresenta hdo apenas um gesto literario, mas um
dispositivo analitico potente para compreender experiéncias roubadas que buscam
lugar para existir. Metodologicamente, alio a analise textual de "Poncia Vicéncio" a
referenciais decoloniais (KILOMBA, 2019; HOOKS, 2017; FANON, 2008;
GLISSANT; 2008) e as pedagogias ancestrais (KRENAK, 2022; LOPES, 2011,
SANTOS, 2023), demonstrando que na obra de Evaristo a cura ndo € apenas

individual, mas coletiva, sensivel e insurgente.



11

A motivacéo para este trabalho surge a partir de uma vivéncia na disciplina de
Epistemologias Negras, cursada no segundo semestre de 2023 na Universidade
Federal de Pernambuco, ministrada pela professora Dra. Ana Claudia Rodrigues, no
curso de Ciéncias Sociais. A experiéncia em questdo tratou-se de um semindrio de
apresentacdo do romance para a turma. Na triade formada por duas mulheres
negras e um homem negro, membro da comunidade LGBTQIA+, compartilhamos
com os demais estudantes nossas percepcdes e reflexdes acerca do livro de
Conceicdo Evaristo. O momento de partilha, além de caloroso, alcangcou um
envolvimento intelectual de todos 0s corpos presentes. Tornou-se, para mim, um
afago, uma lembranca de aprendizagem, troca e resisténcia no processo académico,
estendendo-se em insights permanentes que encontraram neste texto espaco para
existir.

Além desta introducdo, o trabalho divide-se em outras trés secoes:

Na segunda secéo, “Consideracdes iniciais sobre a escrevivéncia”, revisito a
origem da escrevivéncia enquanto termo-conceito-pratica e investigo o seu dialogo
com a ferida colonial a partir dos tdpicos “Oralidade e escrevivéncia: correntes da
mesma resisténcia” e “Memodria e trauma na perspectiva decolonial: o0 que a
escrevivéncia ressignifica?”.

Na terceira secéo, intitulada “A linguagem que costura memaorias em Poncia
Vicéncio”, destaco e examino trechos do romance em que a pratica da cura, em
maneira narrativa, aparece em suas nuances. Nesta secao busco tecer correlacdes
com as contribui¢cdes trazidas pelas epistemologias negras, decoloniais e ancestrais
a partir dos topicos: A re(escrita) de nés como materializacdo da dor; O vazio como
constatacao da ferida colonial; O corpo-territério de Poncia e a dor inscrita ha busca
ancestral.

Na quarta secdo, busco ensejar caminhos para investigar as nuances da
ancestralidade contida no romance de Evaristo.

Por fim, teco consideracfes conclusivas sobre esse trabalho, cuja densidade

tedrica revelou-se, para mim, uma pratica de cura.



12

2 CONSIDERACOES INICIAIS SOBRE A ESCREVIVENCIA

Cunhado por Conceicao Evaristo em 1995, o termo ‘escrevivéncia’ ndo surge
como um conceito estatico ou objetivante. Ao contrario, pode ser percebido como
encantamento da realidade. Deriva de uma ginga de vocébulos: escrever, viver, se
ver, escrever vivendo... como um movimento em continua maturacdo (OLIVEIRA,
2021). Seu primeiro registro publico ocorreu no VI Seminario Mulher e Literatura
(UFRJ), e sua poténcia vem se expandindo para além da literatura, tornando-se uma
pratica de escrita que brota da experiéncia concreta do sujeito.

Originalmente, a escrevivéncia tem em seu nucleo fundante a imagem da
"Mae preta" — ama de leite que além de amamentar e ser responsavel pelos
cuidados das criancas na Casa Grande, também contava "historias para adormecer
a prole" —, contudo, no processo de escrevivéncia, essa figura é ressignificada como
estratégia para, agora, fazer a Casa Grande acordar dos "sonhos injustos”
(EVARISTO, 2020, p.30). Essa virada ndo € apenas literaria, mas politica e
epistemoldgica, uma forma de abandonar as reproducdes do imperialismo
(GONZALEZ, 1988), substituindo o silenciamento por uma voz ativa, abridora de
mundos. Assim, mais que um conceito, € uma pratica de escrita de nds que
entrelaca, desde particularidades ndo subsumiveis as totalidades coloniais, memaria
coletiva e resisténcia.

A escrevivéncia evaristiana encontra caminho conjunto na proposta de Grada
Kilomba, que desloca a narrativa negra do lugar de objeto para sujeito: "[...]
enquanto escrevo, eu me torno a narradora e a escritora da minha propria realidade,
a autora e a autoridade na minha propria historia." (KILOMBA, 2019, p.28). No
enredar descritivo das situacdes, tdo ricas em detalhes que alimentam a existéncia
daquele sujeito negro ora renegado, nos faz enxergar diferentes prismas que
parecem devolver ao imaginario social da pessoa negra memorias que foram
roubadas. Neste movimento, os personagens deixam de ser objeto sob analise do
branco, para tornarem-se sujeitos dotados de histéria e memoria, uma forma de se
contrapor ao discurso colonial, chacoalhando sua diferencialidade.

Assim, ao discorrer sobre as escrevivéncias e seus subtextos, Evaristo (2021)
a caracteriza como fenémeno diaspérico tensionado: universal em sua ressonancia
‘humana”, mas radicalmente enraizado na especificidade negra. E uma das

especificidades do movimento da escrevivéncia a qual este trabalho se debruca é a



13

investigacdo do lugar social onde um texto nasce — 0 que aponta para a sua nao
redutibilidade a uma dimensdo meramente metodoldgica do conceito ora analisado.
De onde vem as palavras dotadas de um sentido tdo particular, com vidas préprias
transcorrendo nas entrelinhas para construir uma narrativa? Como elenca a
precursora do termo, a escrita que pratica esta ancorada no acumulo das memoérias
que carrega desde a sua infancia (EVARISTO, 2021), seus textos trazem a tona as
conversas e os siléncios compartilhados principalmente entre as mulheres negras.
‘Falar e ouvir entre nos, era talvez a Unica defesa, o Unico remédio que
possuiamos.” (EVARISTO, 2021, p. 52).

E valido ressaltar que perceber a escrevivéncia enquanto movimento coletivo
de resisténcia implica reconhecer que todo texto é marcado por uma posicao de
enunciacao (HALL, 2006). Isto significa que a analise de qualquer texto, seja ele
literario ou académico, ha de ser compreendido dentro do contexto relacional em
que é produzido: “Todos nds escrevemos e falamos a partir de um lugar e de um
tempo em patrticular, a partir de uma historia e de uma cultura que séao especificas.”
(HALL, 2006, p.22-23). No caso de Conceicdo Evaristo, 0s seus escritos possuem
como base a vivéncia dos povos negros em diaspora, mas, surgem a partir da lente
de sua propria experiéncia de vida, do seu singular processo de
autorre(conhecimento) em meio as mazelas sociais enfrentadas em Minas Gerais,
sendo suas personagens alquimistas auto ficcionadas, como € o caso exemplar de
Maria-Nova, em Becos da Memdria que “Um dia, ndo se sabia como, ela haveria de
contar tudo aquilo ali. Contar as historias dela e dos outros.” (EVARISTO, 2017, p.
31).

Desta maneira, torna-se indispensavel para este trabalho a andlise do termo-
conceito a partir de sua completude e complexidade, que tanto abarca as
especificidades da experiéncia vivida por pessoas negras — Vvalorizando
principalmente a perspectiva da mulher negra que fora historicamente silenciada —
guanto emite uma mensagem forte as questdes fundantes do ser humano, como a
soliddo, o desenraizamento e as dores causadas pelos diversos tipos de violéncias
sociais. Faz-se necessario, pois, tomar a escrevivéncia enquanto um processo Vivo,
em curso, capaz de acolher e representar narrativas que foram ofuscadas pelo mal
da historia unica, monocultural e monorracial, identificando-a como uma estratégia

politico-discursiva de resisténcia (FERREIRA, 2021) e nutricdo de mundos.



14

No tdpico seguinte, busco analisar as raizes orais que baseiam as palavras
evaristianas, ndo apenas como recurso estilistico, mas como uma forma de
reivindicacéo da palavra como cura. Ao seguir esse percurso, proponho aos leitores
observar como essa oralidade dialoga com a ferida colonial.

2.1 Oralidade e escrevivéncia: correntes da mesma existéncia

A colonialidade ndo s6 impés a escrita eurocéntrica como Unica forma valida
de conhecimento, mas também patologizou a oralidade negra, reduzindo-a a
"folclore” ou "ignorancia" (KILOMBA, 2019). Como bell hooks (2023) alerta, essa
violéncia epistémica é parte de um projeto mais amplo de desumanizacdo, que
exige, como contrapartida, praticas de autorrecuperacao, isto é, processos coletivos
de reescrita de si que desafiam a logica fragmentadora do colonialismo. As
narrativas da branquitude, elencadas como a historia vencedora, produz uma
hierarquia epistémica que distorceu o0 que conta como saber legitimo, apagando e
tentando apagar narrativas que emergem do corpo, da ancestralidade e da
experiéncia negra. Nesse cenario, a oralidade se estabelece como tecnologia de
reexisténcia (BISPO, 2023), um modo de conhecimento encarnado, que a partir da
contribuicdo de hooks (2023) podemos associar a ideia da teoria como pratica
libertadora.

Ouvimos cantigas de ninar, somos atravessados por cancdes, tocados por
pontos e giras, nos nutrimos dos encontros entre entes queridos. Sao esses rituais
de partilha, como sugere Bispo dos Santos (2023), que tecem a "gramatica do
qguilombo": uma epistemologia baseada na circularidade, na ndo mercantilizacao da
palavra e na integracdo com o mundo natural. Ndo a toa, uma das técnicas coloniais
foi separar escravizados que partiihavam a mesma lingua, buscando apagar
gualquer lampejo de consciéncia coletiva. A oralidade, portanto, aqui € tomada como
ato politico de preservacdo da memoria, condicdo primeira que prepara o terreno
para o cultivo das palavras.

Anténio Bispo dos Santos no livro ‘A terra da, a terra quer’ (2023) nos ajuda a
vislumbrar a ambientacdo de uma comunidade onde a oralidade possui um papel

central:

No quilombo, contamos histdrias na boca da noite, na lua cheia, ao redor da
fogueira. As historias sédo contadas de modo prazeroso e por todos. Na
cidade grande, contudo, s6 tem valor o que vira mercadoria. La ndo se
contam histérias, apenas se escreve: escrever histérias € uma profissao.
NOs contamos histérias sem cobrar nada de ninguém, o fazemos para
fortalecer a nossa trajetoria. E ndo contamos apenas historias de seres



15

humanos, contamos também histérias de bichos: macacos, ongas e
passarinhos. (BISPO, 2023, p.25)

Essa pratica comunitaria anti-hierarquica e em didlogo com a natureza ressoa
0 conceito de hooks (2023) de "comunidade como espaco de cura”, onde a fala
coletiva restaura vinculos rompidos pela violéncia colonial, transformando a fala em
ato politico de ativacdo dos mananciais da vida. A escrevivéncia € herdeira direta
dessa oralidade insurgente ao transpor para a escrita a cadéncia das vozes
ancestrais, convertendo a pagina literaria em espaco de reinvencao do imaginario.

Evaristo sintetiza as perspectivas com uma narrativa que opera como ponte
entre a tradicdo oral e a escrita, revelando que ambas séo faces de um mesmo
continuum existencial. No topico a seguir examino as nuances que fundamentam a
busca pela cura representada na escrevivéncia de Evaristo, demonstrando alguns
dos mecanismos epistémicos que tentam fragmentar a memoria negra, mas tambéem

as taticas sociais e literarias que a recompoem.

2.2 Memoaria e trauma na perspectiva decolonial: o0 que a escrevivéncia

ressignifica?

A escrevivéncia, nos termos de Conceicado Evaristo, surge como um gesto de
insurgéncia contra o epistemicidio colonial. O sistema escravista ao violentar povos
negros e indigenas ndo apenas impds uma hierarquia racial, mas, fabricou um
imaginario social que relegou suas narrativas ao siléncio. Diferentemente dos
Estados Unidos, onde a segregacao era explicita, no Brasil o racismo se naturalizou
sob o mito da democracia racial — narrativa difundida dominante nos anos 1930, que
romantizou a mesticagem enquanto ocultava a violéncia estrutural. Essa falsa
harmonia, como aponta Nei Lopes (2011) em sua "Enciclopédia Brasileira da
Diaspora Africana”, serviu ao projeto de branqueamento, transformando a dor
historica em gritos abafados: memorias fragmentadas, corpos reduzidos a

esteredtipos, histérias distorcidas para caber no arquivo oficial.

E nesse cenario que a literatura de Evaristo opera como meio e ferramenta de
cura. Suas personagens, atravessadas por marcas do passado colonial, ndo séao
meras vitimas, mas sujeitos que constroem um ambiente narrativo onde
ressignificam o trauma pelas linhas escritas. Os contornos delineados nas historias-

memoarias — seja de um corpo negro violentado ou de uma ancestralidade roubada —



16

provocam no leitor uma interrupgao: ora espanto, ora reconhecimento ou o peso do
vazio. O racismo brasileiro, o carater velado e implacavel de sua ambiéncia, €
desnudado e rachado nessa tessitura literaria, que transforma o siléncio guardado
em poténcia e a palavra em libertacao.

O artigo de Leandro Missiato (2021) sobre o memoricidio das populacdes
negras no Brasil revela como as politicas coloniais — da retirada forcada de
territérios a eugenia — operaram ndo apenas pela violéncia fisica, mas pelo controle
do imaginario. Como define Fernando Béaez (2010), o memoricidio é a eliminacdo
sistematica de patrimbnios tangiveis e intangiveis que representam a resisténcia dos
povos colonizados, reduzindo-os a condicdo de "homens amnésicos", vulneraveis a
manipulacdo (apud RAMPINELLI, 2013, p.140). Essa estratégia de apagamento
construiu uma identidade negra a partir da negacdo: negacdo da memoria, da
subjetividade, e até mesmo da ancestralidade — como atesta o banzo, uma
saudade mortal dos corpos arrancados de Africa, que segundo Lopes (2006), no
Novo Dicionario Banto no Brasil, tem origem na lingua Quicongo, mbanzu:

pensamento, lembranca; e no Quimbundo, mbonzo: saudade, paixdo, magoa.

Historicamente o banzo foi associado a melancolia e ao suicidio dos
escravizados. Atualmente, com o avanco das discussodes diasporicas, ele pode ser
relido, como proposto por Oliveira e Sampaio (2022), como um espaco de reflexao
critica sobre o trauma colonial. Longe de ser apenas um "mal sentimental”, o banzo
€ também a ferida aberta que incita a reinvencdo. Nas margens desse vazio
subjetivo, onde a memodria foi suprimida, surge a necessidade urgente de reescrever
a histéria, e € ai que a escrevivéncia se insere, ndo como preenchimento passivo,

mas como ato de encantamento e reexisténcia, como uma pratica de cura.

A escrevivéncia, na perspectiva de Concei¢do Evaristo, ocupa justamente o
lugar deixado pelo banzo: ela habita as lacunas do nao dito, dos "entre-lugares"
onde os sujeitos foram confinados. Se o memoricidio promovido pela branquitude
ofuscou narrativas, a escrevivéncia as desvenda, transformando o siléncio imposto
em palavra curativa. Aqui, a literatura ndo é apenas registro, mas ritual imaginativo
de reconstrugdo — um movimento que, ao resgatar memorias fragmentadas, tece
ambiéncias coletivas, desafiando a ordem colonial e suas politicas de esquecimento

através da linguagem.



17

Na proxima secdo examino trechos de Poncia Vicéncio onde a escrevivéncia
atua como tecnologia de cura, deslocando linguagens coloniais, reativando
memorias e propondo futuros possiveis — trés gestos que revelam o potencial

libertador da palavra em Evaristo.



18

3 Alinguagem que costura memaorias em Poncia Vicéncio

No topico anterior discutimos o trauma do memoricidio como heranca colonial,
aqui analisaremos como a escrita de nés feita por Evaristo opera sua transmutacao
em cura, a partir de fragmentos literarios. A escolha de Poncia Vicéncio (2003) como
objeto de andlise ndo é acidental: ela nasceu de um rito académico que, por si so, ja
era um ato decolonial. Durante a disciplina de Epistemologias Negras, no segundo
semestre de 2023, eu, mais duas pessoas queridas — negras, como toda a turma —
apresentamos o livro em uma das aulas, o que logo se transformou em espaco de
reconhecimento. Lembro do siléncio carregado que seguia certas passagens, dos
olhos marejados diante da leitura dos trechos. Era a primeira vez que eu lia um
romance de Evaristo, e aquela experiéncia coletiva me mostrou o que a teoria ja
dizia: a escrevivéncia cura porque nos vé. Naquele dia, o texto deixou de ser apenas
literatura para virar espelho onde ndo so6 Poncia, mas todas nos, leitoras e leitores
atentos, nos reconheciamos. Esta andlise, portanto, € extensdo daquele momento:
uma tentativa de nomear como Evaristo transforma memoarias silenciadas (nossas e

das personagens) em ferramentas de libertagéo.

Essa vivéncia coletiva confirma o que Kilomba (2019), Hooks (2017) e
Evaristo (2003) defendem: a escrita negra € ato politico de reexisténcia. Para
entender como essa cura se materializa na linguagem, analisaremos trechos em que
a escrevivéncia: (1) desenterra memorias silenciadas; (2) ressignifica o banzo; (3)

subverte a gramatica colonial.

Para fins de compreenséo do leitor, a primeira edicdo do livro Poncia Vicéncio
foi publicada em 2003 e a que esta sendo utilizada aqui é a terceira edicao, lancada
pela editora Pallas em 2023. Sendo o primeiro romance publicado de Conceicéo
Evaristo, trata-se de uma narrativa fragmentada que acompanha a trajetéria da
protagonista Poncia, uma mulher negra que deixa seu povoado natal em busca de
uma vida melhor, mas se depara com o0 vazio existencial e a desestruturacao
identitaria provocados pelo legado colonial. A obra est4 organizada em um fluxo nao
linear, mesclando passado e presente, memoria e realidade, o que reflete a
des(continuidade) da histéria negra pos-abolicdo. Os capitulos alternam entre as

perspectivas de Ponci4, sua made e seu irmao, evidenciando como a violéncia



19

colonial afeta geracgfes distintas, mas também como a memdria ancestral persiste

como resisténcia.

A selecdo dos trechos para andlise é proveniente do meu préprio movimento
enquanto leitora, visando articular nas préximas se¢des as observacfes do texto
com o debate da escrevivéncia enquanto pratica de cura. A escolha dessa
abordagem metodolégica reflete o proprio gesto decolonial de romper com a
neutralidade académica, assumindo que a leitura € um ato de reconhecimento e
ressignificacdo (EVARISTO, 2017; HOOKS, 1994).

3.1 Are(escrita) de nés como materializagdo da dor

Poncia Vicéncio se lembrava pouco do pai. O homem nao parava em casa.
Vivia constantemente no trabalho da roca, nas terras dos brancos. Nem
tempo para ficar com a mulher e filhos o homem tinha. Quando n&o era
tempo de semear, era tempo de colheita e ele passava o tempo todo la na
fazenda. [...] Filho de ex-escravos, crescera numa fazenda levando a
mesma vida dos pais. Era pajem do sinhdé-mocgo. Tinha a obrigacdo de
brincar com ele. Era o cavalo em que o mocinho galopava sonhando
conhecer todas as terras do pai. Tinham a mesma idade. Um dia, o
coronelzinho exigiu que ele abrisse a boca, pois queria mijar dentro. O
pajem abriu. A urina do outro caia escorrendo quente por sua goela e pelo
canto de sua boca. Sinhé-moco ria, ria. Ele chorava e ndo sabia o que mais
Ihe salgava a boca, se o gosto da urina ou se o sabor de suas lagrimas.
Naquela noite teve mais 6dio ainda do pai. Se eram livres por que
continuavam ali? (EVARISTO, 2023, p.16-17).

O trecho acima é um arquivo do trauma: a humilhacdo do corpo negro
reduzido a objeto. Exp6e uma memodria fragmentada — tanto pela passagem do
tempo quanto pelo trauma — em que o pai de Poncia € reduzido a um corpo
instrumentalizado: primeiro pelo trabalho exaustivo na roca, depois pela humilhacéo
visceral. A linguagem de Evaristo materializa a dor em sensacdes fisicas, mostrando
como o colonialismo inscreve violéncia nos corpos e nas relacbes familiares. A
passagem do livro opera uma inversdo de poder pela palavra: enquanto o "sinho-
moco" ri, a narrativa concentra-se no sabor amargo da subjetividade. A urina,
simbolo maximo da degradacao, é contrastada com as lagrimas — liquidos opostos
gue, na boca do pajem, tornam-se indissociaveis. Essa ambiguidade revela a
complexidade do trauma, que a escrevivéncia se recusa a simplificar.

Aqui, uma das faces da cura pode ser percebida no ato de nomear o indizivel,

transformando a violéncia em testemunho. Ademais, Evaristo ndo descreve o pai de



20

Poncid como vitima passiva: a propria constru¢do da cena, com sua cadéncia quase
poética, devolve a ele a agéncia de existir na linguagem. A pergunta — "Se eram
livres, por que continuavam ali?" — aparece como um grito de consciéncia que
rompe com a naturalizagdo da submissdo. A escrevivéncia, aqui, opera como
ferramenta de cura ao nomear o absurdo da "liberdade" pds-aboli¢édo, nos revelando
uma espécie de momento dualistico: um cenario de violéncia colonial que se
inscreve e ganha seu apice na dominag¢do do corpo, ao mesmo tempo em que €
travada uma batalha mental e espiritual que encontra espago para existir nas
vivéncias e memorias do pai de Poncia.

O filésofo e psiquiatra Frantz Fanon (2008) argumenta que a verdadeira
libertacdo das amarras coloniais, aqui entendido também como cura, requer a
desconstrucdo das estruturas de inferioridade internalizadas no povo negro,
denunciando a ‘epidermizacao’ da inferioridade (FANON, 2008, p.28). Evaristo, de
maneira pratica através de sua escrita, contribui com a critica ao mostrar a boca do
pajem como lugar de invasao, isto é, um espaco intimo violado, onde urina e
lagrimas se confundem. A cura, nesse sentido, comeca quando a autora elenca de
maneira simbdlica a consciéncia emergindo a partir da reescrita de um momento de
violéncia, transformando o corpo abjeto em corpo politico. Essa cena descrita,
somada a analise feita por Fanon, ecoa o que Grada Kilomba (2019) preconiza:

A boca é um 06rgdo muito especial. Ela simboliza a fala e a
enunciacdo. No ambito do racismo, a boca se torna o 6rgdo de
opressao por exceléncia, representando o que as/os brancas/os
querem — e precisam — controlar e, consequentemente, o 6rgdo que

historicamente tem sido severamente censurado. (KILOMBA, 2019,
p.33).

A colaboracéo da intelectual portuguesa Kilomba (2019) evidencia a dinamica
entre corpo, violéncia e linguagem, ja que para a autora o colonialismo ndo apenas
mutila corpos, mas também sequestra narrativas. Em Memorias da Plantacao,
Kilomba lembra que o opressor ndo apenas comete a violéncia, mas controla como
ela é contada — dai a importancia de Evaristo reescrever a cena do pajem. Ao
narrar a memoria de humilhacdo do pai de Poncia, a escritora subverte a cena
original de violéncia, dando ao homem negro o poder de existir como sujeito, ndo
como objeto. A subjetividade do pai de Poncia, que mesmo em idade téao tenra ja

enfrentava escancaradamente a violéncia, é retificada em sua tomada de

consciéncia precoce. Se, para Fanon, a cura exige a destruicdo do ‘colonizado



21

interno’, para Kilomba, ela perpassa também pela reconstru¢cdo da linguagem. No
referido trecho de Poncia Vicéncio, a escrevivéncia opera essa dupla libertacao:
enquanto expde a ferida (FANON, 2008), ela também a costura (KILOMBA, 2019)

nos tecidos coloniais em que ela se origina.

3.2 O vazio como sintoma da ferida colonial

Nas primeiras vezes que Poncia Vicéncio sentiu o0 vazio na cabeca, quando
voltou a si, ficou atordoada. O que havia acontecido? Quanto tempo tinha
ficado naquele estado? Tentou relembrar os fatos e ndo sabia como tudo se
dera. Sabia apenas que, de uma hora para outra, era como se um buraco
abrisse em si propria, formando uma grande fenda, dentro e fora dela, um
vacuo com o qual ela se confundia. Mas continuava, entretanto, consciente
de tudo ao redor. Via a vida e os outros se fazendo, assistia aos
movimentos alheios se dando, mas se perdia, ndo conseguia saber de si.
No principio, quando o vazio ameagava encher a sua pessoa, ela ficava
possuida pelo medo. Agora gostava da auséncia, na qual ela se abrigava,
desconhecendo-se, tornando-se alheia de seu proprio eu. (EVARISTO,
2023, p. 40).

Esta marcante passagem do romance é o trecho que ocupa o verso da capa
da terceira edicdo do livro publicado pela editora Pallas. Enquanto leitora e
pesquisadora, acredito que o fragmento acima foi escolhido como uma espécie de
sinopse do livro pois assenta bem as potentes inquietudes contidas nesta
escrevivéncia. O trecho descreve o vazio como ‘uma grande fenda’' interior e
exterior, simbolizando a fratura identitaria causada pelo desenraizamento de Poncia.
A dissociacdo entre consciéncia e self da protagonista, faz reverberar a alienacao
colonial que torna o sujeito estranho a si mesmo (KILOMBA, 2019). Neste espaco
surge a grande auséncia, que inicialmente assusta, mas depois acolhe: paradoxo
gue sugere que o0 vazio ndo € apenas perda, mas espaco de liberdade para
reinvencado. E justamente no trecho acima que Poncia passa do medo a aceitacao,
concatenando a constatacdo do vazio ao processo de autorreconhecimento.

Como a narrativa do livro ndo segue uma ordem cronoldgica, mas, os fios da
memoaria da protagonista, o vazio como sintoma da ferida colonial aberta em Poncia
ja havia aparecido na narrativa, podendo ser mais bem compreendido quando
recuamos atenciosamente a decisdo de Poncia de deixar o seu povoado natal
(EVARISTO, 2023, p. 30).



22

Quando Poncia Vicéncio resolveu sair do povoado onde nascera, a decisao
chegou forte e repentina. Estava cansada de tudo ali. De trabalhar o barro
com a mée, de ir e vir as terras dos brancos e voltar de maos vazias. De ver
a terra dos negros coberta de plantacGes, cuidadas pelas mulheres e
criangas, pois os homens gastavam a vida trabalhando nas terras dos
senhores, e depois a maior parte das colheitas ser entregue aos coronéis.
Cansada da luta insana, sem gléria, a que todos se entregavam para
amanhecer cada dia mais pobres, enquanto alguns conseguiam enriquecer-
se a todo o dia. Ela acreditava que poderia tracar outros caminhos, inventar
uma vida nova. E avancando sobre o futuro, Poncia partiu no trem do outro
dia, pois tdo cedo a maquina nao voltaria ao povoado. Nem tempo de se
despedir do irmdo teve. E agora, ali deitada de olhos arregalados,
penetrados no nada, perguntava-se se valera a pena ter deixado a sua
terra. O que acontecera com os sonhos téo certos de uma vida melhor? N&o
eram somente sonhos, eram certezas! Certezas que haviam sido
esvaziadas no momento em que perdera o contato com o0s seus. E agora
feito morta-viva, vivia. (EVARISTO, 2023, p.30).

O trecho narra a partida de Poncia do povoado, movida pela certeza de que
poderia "inventar uma vida nova" e romper com a logica de opressdo que mantinha
sua comunidade em um ciclo de exploracdo. No entanto, ao se afastar de suas
raizes, ela experimenta um esvaziamento existencial que a leva a questionar se
valeu a pena deixar sua terra. O vazio ndo é apenas uma nostalgia, mas a
constatacdo de que sua identidade estava profundamente ligada ao coletivo — e
gue, ao se afastar, ela perdeu parte de si. A escrevivéncia, como pratica de escrita
gue registra os fios da memadria, permite que esse vazio seja homeado e, assim,
confrontado. Ao narrar a angustia de Poncia, Evaristo além de expor as feridas, as
reconfiguram como possibilidade de resgate. O vazio deixa de ser apenas auséncia
e passa a ser um espaco de reinvencao, onde a subjetividade pode ser recomposta
a partir da consciéncia da perda.

E possivel perceber que as "certezas esvaziadas" podem aqui ser lidas como
a desilusao frente as promessas nao cumpridas de liberdade e prosperidade, uma
critica potente a falacia da mobilidade social em uma estrutura que continua a
reproduzir violéncias coloniais. Essa sensacéo trazida no peito de Poncia remete ao
banzo experimentado pelos negros em diaspora.

O vazio, portanto, seria uma materializacéo invisivel da ruptura imposta pelo
colonialismo, que desenraiza, fragmenta e aliena. Ao descrever a imagem de Poncia
como "morta-viva" Evaristo nos chama a atencéo para um ponto crucial: ela ndo esta
totalmente ausente, mas também nado estad plenamente viva. Esse estado liminar
reflete a condicdo de muitos sujeitos negros diaspdricos, que precisam enfrentar o

deslocamento (geogréfico, cultural, identitario) para entdo ressignifica-lo.



23

3.3 O corpo-territorio de Poncia e a dor inscrita na busca ancestral

O tempo passava, a menina crescia e ndo se acostumava com o proprio
nome. Continuava achando o nome vazio, distante. Quando aprendeu a ler
e a escrever, foi pior ainda, ao descobrir 0 acento agudo de Poncia. As
vezes, num exercicio de autoflagelo ficava a copiar o nome e a repeti-lo, na
tentativa de se achar, de encontrar o seu eco. E era tdo doloroso quando
grafava o acento. Era como se estivesse lancando sobre si mesma uma
lamina afiada a torturar-lhe o corpo. Poncia Vicéncio sabia que o sobrenome
dela tinha vindo desde antes do avé de seu avd, o homem que ela havia
copiado de sua memoria para o barro e que a mae ndo gostava de encarar.
O pai, a mae, todos continuavam Vicéncio. Na assinatura dela, a
reminiscéncia do poderio do senhor, de um tal coronel Vicéncio. O tempo
passou deixando a marca daqueles que se fizeram donos das terras e dos
homens. E Poncia? De onde teria surgido Poncia? Por qué? Em que
memoria do tempo estaria escrito o significado do nome dela? Poncia
Vicéncio era para ela um nome gue néo tinha dono. (EVARISTO, 2023, p.
26-27).

Quando li esse trecho pela primeira vez, senti um choque de reconhecimento:
ali estava uma experiéncia que eu mesma vivera, mas nunca vira nomeada. Como
Poncia, da infancia a adolescéncia também gastei horas escrevendo meu nome
repetidamente, testando grafias para ver qual se encaixava melhor com aquela
mistura de consoantes e vogais. O "acento agudo como lamina" do nome de Poncia
€ uma metafora viva, serve para materializar a violéncia linguistica colonial, que nos
forca a assimilar gramaticas alheias, enquanto apaga nossas origens. Enquanto o
sobrenome "Vicéncio", herdado do coronel branco, é a assinatura do dono no corpo
de Ponci4, dono também de todos os seus familiares, o "Poncid”, sem historia nem
dono, torna-se um territorio de vazio. Essa dualidade, entre 0 nome que oprime e 0
nome que desaparece, revela como a lingua colonizada esculpe dor na
subjetividade negra. Meu espanto, ao ler Evaristo pela primeira vez, vinha
justamente de encontrar, finalmente, uma linguagem para essa ferida que eu so6
conhecia na pele.

Ao questionar-se sobre seu nome e sua identidade, as Unicas certezas da
protagonista eram a sua ancestralidade e a maneira pela qual ligava-se a ela. Esta
segunda certeza de Ponci4, a arte de manusear bem o barro e conseguir reproduzir
seu avd igualzinho, “era uma obra de Poncia Vicéncio, para ela mesma”

(EVARISTO, 2023, p.21) que ressoa aqui como um ato de memdria, uma forma de



24

manter viva sua ancestralidade. Poncid encontrava nas maos uma outra linguagem:
o barro, transformava a matéria prima em arquivo ancestral. Assim como ela, muitas
de nés, mulheres negras, buscamos nas maos (na cozinha, na escrita, nos trabalhos
manuais) o que a lingua formal nos nega: um espaco livre para existir.
A menina ouvira dizer algumas vezes que V0 Vicéncio havia deixado uma
heranga para ela. Ndo sabia o que era a heranga, tinha vontade de
perguntar e ndo sabia como. Sempre que falavam dele (falavam pouco,
muito pouco) a conversa era baixa, quase cochichada, e quando ela se
aproximava, calavam. Diziam que ela, assim como ele, gostava de olhar o

vazio. Poncia Vicéncio ndo respondia, mas sabia para onde estava olhando.
Ela via tudo, via o proprio vazio. (EVARISTO, 2023, p. 27).

A partir do que vem sendo debatido, percebe-se que o vazio de Poncia néo se
trata de uma auséncia totalmente incapacitante, mas como um territério cheio de
possiveis reconexdes. Enquanto a colonialidade impde a logica de preencher as
auséncias com uma certeza Unica e inflexivel, a escrevivéncia de Evaristo opera
pelo reconhecimento ao vazio, as incertezas — uma espécie de direito a opacidade,
como propde o pensador martinicano Edouard Glissant (2008), o que faz com que
Poncia habite o mistério de seu nome sem a obrigacao de decifra-lo. Glissant (2008)
lembra que a colonialidade exige transparéncia total, onde tudo deve ser nomeado,
explicado, dominado. A escrevivéncia de Evaristo subverte a légica colonial,
mostrando o carater parcial de qualquer dominacdo, ao reafirmar o direito a
opacidade: nem tudo pode ser compreendido pelo mesmo ponto de vista.

Ler Poncia Vicéncio aléem de me fazer revisitar memorias da infancia, me
ajudou a compreender que minha inquietacdo com o home nunca foi somente sobre
grafia, mas sobre a obrigacdo de ser “legivel’. Na escrita que envolve Poncid,
Evaristo ndo desvenda o mistério do nome, mas o0 torna sagrado em sua
incompletude, recusando a gramatica colonial que intima transparéncia. Seu corpo,
marcado pelo "acento agudo como lamina", e suas maos, que moldam o avd no
barro, apontam caminhos para refletir que a cura decolonial ndo esta na explicacao,
mas na experiéncia sensivel da linguagem. Como aponta bell hooks (2017, p. 233):

Reconhecer que através da lingua nés tocamos uns nos outros parece
particularmente dificil numa sociedade que gostaria de nos fazer crer que
ndo ha dignidade na experiéncia da paixdo, que sentir profundamente é
marca de inferioridade; pois dentro do dualismo do pensamento metafisico

ocidental, as ideias sdo sempre mais importantes que a lingua. Para curar a
cisdo entre mente e corpo, nés, povos marginalizados e oprimidos,



25

tentamos resgatar a nés mesmos e as nossas experiéncias através da
lingua. (HOOKS, 2017, p.233).

A afirmacdo deste trecho encontra vaz&o na histéria de Poncid quando
tomamos a escrevivéncia (escrita de nds) enquanto uma maneira de resgate
ancestral, de conexdo com a comunidade. O barro nas maos da protagonista, assim
como a palavra na pagina da autora, sdo atos de toque ancestral, onde a cura se da
justamente porque a linguagem deixa de ser instrumento de dominacao para virar
meio de encontro. A travessia de Poncia explicita a contradicdo fundante da
experiéncia negra na diaspora: ser obrigada a habitar uma lingua que a nega, mas
encontrar nela (e além dela) os vestigios de uma ancestralidade que insiste em nao
morrer, COmo examinaremos a seguli.

Esta secdo buscou demonstrar como a dor do nome é ressignificada pela
protagonista através do didlogo com o que néo esta dito, mas esta inscrito: no barro,
no vazio, no siléncio que precede a escrita. No proximo, aprofundaremos essa
topografia do inefavel, explorando como Evaristo converte a ancestralidade em
linguagem literaria — nao como reconstrucdo arqueoldgica, mas como presenca

viva que desafia o0 memoricidio.



26

4 Heranca e pertencimento: um esboco sobre ancestralidade a partir de Poncia
Vicéncio

ApoOs examinar as relagbes entre escrevivéncia e cura decolonial, somos
conduzidos a vastiddo narrativa da coletividade em Poncia Vicéncio. Mencionou-se
anteriormente a heranga de V06 Vicéncio para Poncid, mas as memadrias, em sua
espiralidade, transformam essa heranca em algo etéreo, nebuloso como fumaca.
Desde as primeiras paginas do romance, sentimos uma sombra difusa e um mistério
gue envolve a protagonista, ndo como um segredo a ser desvendado, mas como
uma presenca que pulsa atraveés do tempo. Essa sensacao se intensifica a medida
gue Poncia é inserida no enredo coletivo: sua infancia, as lembrancas do pai, a
convivéncia com a mae, a (oni)presenca de seu avd, a cumplicidade com o irmao
Luandi, a sabedoria de Néngua Kainda e até mesmo a auséncia do homem cujo
nome nao é revelado. Todos os elementos da narrativa se entrelagam e preenchem
0 vazio transbordante da memaria coletiva que a sustenta.

Poncia move-se em um fluxo temporal que ndo obedece a uma linearidade
rigida, mas sim a uma logica circular, como as narrativas transmitidas pela oralidade
nas tradi¢cbes africanas e indigenas. O romance estrutura essa nao-linearidade ao
transformar recordacfes em matéria de existéncia, tornando o tempo menos uma

sequéncia de eventos e mais um territoério onde 0s vivos e 0s ancestrais coabitam.

Poncia gastava a vida em recordar a vida. Era também uma forma de viver.
As vezes, era um recordar feito de tdo dolorosas, de tdo amargas lembrancas
que lagrimas corriam sobre seu rosto; outras vezes eram tdo doces, tdo
amenas as recordacdes que, de seus labios surgiam sorrisos e risos. A mée e
0 irmdo eram sempre matéria de sua meméria. (EVARISTO, 2017, p. 79).

Esse excerto explicita a relacdo entre memoria, existéncia e afeto no
movimento de contemplacdo do vazio-vida em Ponciad. A alternancia entre dor e
docura nas lembrancas reflete a complexidade da ancestralidade negra, que, por um
lado, carrega os traumas da colonizacdo, mas, por outro, encontra reflgio e sustento
no vinculo com sua comunidade. Nesse fluxo, Poncid ndo apenas recorda, mas
habita o tempo como um espaco de transito entre passado e presente, encontrando
na repeticdo da memoria uma forma de continuidade existencial. Essa perspectiva
desafia a concepcao ocidental de tempo linear, pois sua lembranca nao se fixa em
um momento especifico, mas se espalha em camadas sobrepostas que a

reconectam a sua mae e ao seu irmao, matéria essencial de seu viver.



27

A circunscricdo da coletividade pode ser identificada facilmente em outras
obras de Evaristo, visto que a no¢do de comunidade como rede de sustentacéo é
um dos pilares da escrevivéncia (EVARISTO, 2021). No romance Becos da Memdria
(EVARISTO, 2017), e nas tessisturas poéticas de Olhos d’agua (EVARISTO, 2014),
essa estrutura de pertencimento também se faz presente, demonstrando que as
narrativas negras ndo apenas contam historias, mas comunicam a vida através do
tempo. Ao abandonar a linearidade ocidental e permitir que a memoéria transite sem
fronteiras fixas, Evaristo constréi na ficcdo um exemplo de temporalidade que se
aproxima das concepcdes originarias de tempo, onde as vidas anteriores
permanecem pulsando na existéncia daqueles que vém depois.

A importancia de destacar essa manobra literaria que faz Evaristo nos ajuda a
dialogar com as praticas de autorrecuperacdo das mulheres negras, como trazido
por hooks (1993) no livro ‘Irmas do Inhame’ traduzido para o Brasil em 2023, ao
abordar especificamente questdes concernentes a autocura da mulher negra e a
cura coletiva. No capitulo dez da referida obra, intitulado “Doce comunh&o” a autora
discute a necessidade de estabelecer lugares de cura onde a no¢cdo de comunidade
€ resgatada e exercitada em prol do bem-estar coletivo. Esta perspectiva contribui
para respaldar a potencialidade da escrevivéncia como uma pratica de cura, visto
gue neste processo articulam-se memodrias, afetividade e coletividade em modo
ficcional ou ndo, quando a autoria possui um lugar seguro para que as vivéncias

sejam expressas.

A chuva incomodava Luandi. A roupa colada em seu corpo e os sapatos molhados
causavam-lhe desconforto. Estava cal¢ado pela primeira vez. Na roga sempre andava
de pés no chdo. As luzes dos postes querendo tapear a escuriddo da noite
aborreciam profundamente o mogo. Para que eu vim pra cidade? Perguntou-se entre
os dentes, resmungando, como era habito de seu pai. Para que eu vim pra cidade, se
perguntou novamente. Achar minha irm4, juntar dinheiro e ficar rico. E, ele havia de
ficar rico. Diziam que na cidade as pessoas trabalham muito, mas ficam ricas. E de
trabalho Luandi ndo tinha medo. Pisou em uma poga d’agua acabando por molhar os
pés, mas ainda, é a barra da cal¢ca também. Sentiu uma pontada no estbmago, era
fome. Enfiou a mao no bolso remexendo la no fundo. Nao havia mais nada, nem uma
moedinha sequer. Encostou-se ao muro e tentou abrir a mala de papeldo. N&o foi
preciso. Amala toda encharcada foi se abrindo por si mesma. (Evaristo, 2003, p. 59).

O trecho que narra a chegada de Luandi a cidade, onde em meio ao
desconforto extremo ele questiona sua ida, me afetou profundamente a primeira
leitura. Reconheci-me ali, nos meus e em tantos outros que buscam nos seus pares
um porto seguro. Em meio ao seu desamparo, a lembranca de Poncid impulsiona

sua jornada, evidenciando que a memoéria familiar opera como sustento afetivo,



28

mesmo na didspora urbana. Esse trecho revela que a ancestralidade ndo se
restringe a linhagem vertical, mas se atualiza nos lagos horizontais, como na busca
do irmé&o pela irma.

Essa rede de cuidado entre irmaos dialoga com a nogdo de "comunidade
como ato politico" em bell hooks (2017), para quem o afeto € uma forma de
resisténcia em um mundo que busca desumanizar corpos negros. Como afirma a
autora, o amor € um ato revolucionario em contextos de opressao, e € justamente
essa poténcia politica do cuidado que sustenta a ancestralidade em Evaristo. No
trecho acima, Evaristo trabalha, de maneira brilhante, as nuances e singularidades
das narrativas coletivas. Ao longo do romance outros personagens surgem, alguns
com maior frequéncia, outros menos, mas todos descritos em vida iminente como
estrelas a brilhar no coracdo de alguém, tal como Biliza, amada de Luandi
(EVARISTO, 2017, p.94). A atencéo as historias que se entrecruzam na memoria de
Poncia remonta a um dos pilares da escrevivéncia: a escrita que advém do coletivo,
como a propria precursora do termo expressa ao lembrar os gritos e chamados das
vizinhas debrucadas sobre as janelas (EVARISTO, 2021, p.52).

A leitura, movimento ativo de apreensdo do mundo, também tem importancia
fundamental: nas lembrancas de Poncia, reconhecemos nossos pares. A escolha do
trecho acima se da justamente porque me remeteu a experiéncia do meu irmao, que,
em busca de "fazer dinheiro", iniciou uma jornada de imigracdo para terras
lusofonas, enfrentando desamparos, tal qual Luandi, em busca de resolucdes. A
pontada no estbmago que acompanha a fome, a mala encharcada que se desfaz
com a chuva... todos os elementos do trecho traduzem a escassez de estabilidade e
de bens materiais impostas a vida do povo negro, restando-nos apenas a crenca

naquilo que néo se pode ver, mas sentir.

A mée com os olhos fechados revivia outras cenas: a menina, VO Vicéncio, a
passagem dele, a passagem de seu homem, a sapiéncia de Néngua Kainda, a terra
dos negros, os trabalhos de barro, o filho agora e por enquanto soldado, a voz de
mando, a terra dos brancos, a resisténcia teimosa e muitas vezes silenciosa do
negro, travestida de uma falsa obediéncia ao branco. O tempo indo e vindo. E neste ir
e vir, Poncia voltava para ela. Para ela, ndo! A menina nunca tinha sido dela. Voltava
para o rio, para as aguas-mae. A filha nunca Ihe coube, nem no tempo em que estava
prenhe dela. Maria Vicéncio se lembrou do primeiro sinal recebido de que a menina
néo era de sua pertenca. Fez do acontecido um assunto calado, guardado so para si.

[..]

Maria Vicéncio, agora de olhos abertos, contemplava a filha. A menina continuava
bela, no rosto sofrente, feicdes de mulher. Por alguns momentos, outras faces, ndo so



29

a de V0 Vicéncio, visitaram o rosto de Poncia. A mée reconheceu todas, mesmo
aquelas que chegavam de um outro tempo-espaco. L4 estava a sua menina Unica e
multipla. Maria Vicéncio se alegrou; o tempo de reconduzir a filha a casa, a beira do
rio estava acontecendo. Poncia voltaria ao lugar das aguas e la encontraria a
sustancia, o himus para o seu viver. (EVARISTO, 2017, p.107-108).

Os Uultimos trechos selecionados para a analise tratam da constatacdo da
dimensédo ancestral na obra de Evaristo. Uma espécie de retorno ao inicio, como um
Ourobouro. Maria Vicéncio rememora que sua filha nunca Ihe pertenceu
completamente, pois Poncid esteve desde sempre conectada a algo maior: a
memoéria dos ancestrais, a terra dos negros e as aguas-mae. O enredo nos revela
uma chave analitica para enxergar a relacdo com a terra como algo vital na
existéncia humana, como preconiza hooks (2023): “Quando a terra € sagrada para
nos, Nosso corpo também pode ser sagrado para nds.” (HOOKS, 2023, p.211).

A ideia de parentesco e retorno para com as aguas traz também a reflexao
sobre a continuidade e indissociabilidade da vida para além dos aspectos humanos,
0 que vai ao encontro das contribui¢cdes trazidas pelo filosofo originario Ailton Krenak
(2022), que dentre seus sabios ensinamentos nos fala que o futuro € ancestral. No
livro homonimo a frase, o autor estimula nossos sentidos acerca da necessidade de
cultivar um ‘coracdo no ritmo da terra’, o que envolve se realizar no campo da
subjetividade por meio das friccdes com a vida (p.116). A propria trajetoria de Poncia
nos sugere que a vida ndo € apenas individual, mas parte de um ciclo continuo de
pertencimento e reconexao com suas raizes.

Na tradicdo africana e indigena, o tempo ndo avanca como uma linha reta,
mas pulsa como um movimento circular, onde passado, presente e futuro coexistem
e se influenciam mutuamente. A cada momento de lembranca, Poncié reinscreve as
suas memorias na historia, transita entre tempos distintos. Essa fluidez temporal
também se relaciona com o ja debatido no tépico sobre oralidade, elemento central
na construcao da escrevivéncia de Conceicao Evaristo. Assim como na tradicdo oral
africana, onde os griots guardam e transmitem histérias como parte da identidade
coletiva, Poncia carrega no corpo e na memdria 0s ecos daqueles que vieram antes
dela. A subjetividade do sujeito negro, representada aqui por Poncid, encontra nesse
retorno a ancestralidade um ato de continuidade, reforcando que a diaspora nao é
apenas um deslocamento, mas um movimento de recodificagdo da identidade.

Por fim, a reconducdo de Poncia a beira do rio representa a concretizacao

desse retorno as raizes, um movimento que ndo € apenas fisico, mas espiritual e



30

identitario. Assim como Krenak (2022) defende a necessidade de resgatar o0s
saberes ancestrais para garantir um futuro mais harmonioso, Evaristo nos mostra
qgue a jornada de Ponci4 é, na verdade, um reencontro com sua esséncia, com
aquilo que sempre esteve presente, mas que precisou ser redescoberto. Dessa
forma, os autores conversam na ideia de que o futuro ndo pode ser pensado sem a
ancestralidade, pois € nela que esté a sustentacdo da existéncia.

O destaque para a tematica da ancestralidade no escopo literario faz-se como
ato politico-espiritual que reconecta as mulheres negras a uma rede de saberes
interrompidos pela violéncia colonial. A dimens&o espiritual cultivada por Evaristo em
Poncia Vicéncio configura-se como pratica de cura coletiva, um contra-arquivo
(KILOMBA, 2019) do que foi sistematicamente apagado. Como afirma bell hooks
(2023, p. 221), 'Na solidariedade espiritual, as mulheres negras tém o potencial de
ser uma comunidade de fé que age coletivamente para transformar nosso mundo'.
Longe de ser um reflugio passivo, a espiritualidade negra € tecnologia de liberdade
(HOOKS, 2017), pois reorganiza o simbdlico e reivindica o direito de imaginar futuros

para além do epistemicidio.



31

5 CONCLUSOES

O plano de fundo para a conclusdo deste trabalho ancora-se na dimenséo
pessoal da experiéncia de leitura e pesquisa sobre a obra, fato que evidencia a
experiéncia subjetiva como possivel chave metodoldgica e epistémica. Enquanto lia
Poncia Vicéncio, algo em mim se movia no tempo: resgatei imagens de quem fui,
sinapses de quem sou no momento e o papel fundamental da ancestralidade nessa
jornada de seguir adiante, até onde for preciso, para existir. Esse movimento interno
de resgate ndo é narcisico, mas dialético, conforme hooks (2017) ensina, a
autorrevelacdo das mulheres negras é sempre um ato politico quando feita contra
arquivos que as apagam.

Além disso, a caréncia de pesquisas que deem continuidade aos saberes
produzidos por essas mulheres no ambito académico revela uma violéncia
epistémica ainda atual. Ao identificar na escrevivéncia de Evaristo um profundo
sentimento que ndo era apenas literario, mas ético e politico, vi brotar em mim a
semente da esperanca que enxerga, valoriza e busca reverberar o trabalho
constante das mulheres negras na sociedade brasileira.

O objetivo deste trabalho, ao aprofundar a leitura de Evaristo e articular sua
narrativa com a analise tedrica e social dos elementos fundantes da obra, confere a
ela um olhar ainda mais atento as questdes da autorrecuperacdo da mulher negra.
As feridas expostas no romance dialogam com uma cartografia do transumano,
referindo-se também ao tempo, aos elementos nao-discursivos, ao indizivel,
ativando memorias que incidem luz sobre a possiblidade de cura. Importa destacar
gue a nocao de cura aqui ndo se reduz ao individual, mas se inscreve na proposta
rolnikiana da pratica analitica como experimentacdo do inconsciente (ROLNIK,
2000): um caminho em que as escrevivéncias (escritas de nés) transformam-se em
ferramentas para analisar trajetorias, conferindo existéncia plena em meio ao mal-
estar colonial da pds-modernidade.

Nesse sentido, a conclusdo que aqui se delineia afirma também um desejo
politico de vida. Alongar os instantes de liberdade que irrompem nas brechas do
vazio contemporaneo torna-se um ato de reinvencdo existencial, especialmente
guando se tratam de mulheres cujas vivéncias foram sistematicamente silenciadas
pela historia. Assumir a vida como objeto de estudo e ato narrativo revela-se,

portanto, um direito, um imperativo ético e um caminho de emancipacdo: uma



32

transgressdo necessaria contra as estruturas juridico-educacionais que insistem em
apagar determinadas corporeidades e memodrias.

A reflexdo de Antbnio Bispo dos Santos (2023) sobre a urgéncia de
‘contracolonizar a estrutura organizativa” langa luz sobre o gesto potente de
Conceicdo Evaristo, que realiza uma espécie de alquimia do saber: transforma
lembrancas silenciadas em instrumentos de questionamento e desconstru¢cdo do
legado colonial. Porém, é necessério se atentar as armadilhas que tentam esvaziar a
forca politica da escrevivéncia, tratando-a como identidade performatica ou
tendéncia académica passageira. Esse esvaziamento apaga sua vocacao
subversiva, sua capacidade de reordenar as regras impostas, inclusive aquelas que
moldam as linguagens do poder. Como o proprio Nego Bispo adverte:
“contracolonizar nao é folclorizar”.

Aqui, vale recordar o caso marcante de Carolina Maria de Jesus, que nos
anos 1960 ganhou projecédo com a publicacdo de Quarto de Despejo: Diario de uma
favelada. Seu livro, de escrita potente e perspectiva social reveladora, foi lido mais
como uma curiosidade etnogréafica do que como uma critica social incisiva, um sinal
de como o sistema literario e social consegue absorver vozes incbmodas suavizando
seu impacto ao tratd-las como algo exotico. Durante muito tempo, sua escrita foi
confinada a condicdo de “relato de favela”, sendo negado a sua literatura o lugar de
arte literaria criativa e politicamente engajada, com muitos ainda duvidando do seu
oficio de escritora.

Reconheco, no entanto, que esta reflexdo, embora movida por compromisso
ético e politico, ainda permanece circunscrita ao universo discursivo. A materialidade
das violéncias aqui descritas exige traducdo em acdo concreta: desde a sub-
representacdo em cargos de direcdo politica até a logica extrativista que transforma
teses sobre autoras periféricas em capital académico, sem beneficiar suas
comunidades de origem.

Que este trabalho, ao reivindicar a memadria como lugar metodoldgico e a
escrevivéncia como pratica de cura e resgate ancestral, sirva também como uma
convocacdo por um fazer académico mais comprometido com a escuta e a
organicidade da vida. Que ler, escrever e lembrar continuem sendo praticas de cura

coletiva e insurgéncia contra as violéncias do esquecimento.



33
REFERENCIAS

DE OLIVEIRA, Marcelo de Jesus.; DE CAMARGO SAMPAIQ, Juliano Casimiro.;
SILVA, Olivia Aparecida. Entre e para além da literatura: um estudo da no¢éo
‘escrevivéncia’, de Conceicao Evaristo. Nau Literaria, [S. I.], v. 17, n. 2, p. 166-194,
2021. DOI: 10.22456/1981-4526.110421. Disponivel em:
https://seer.ufrgs.br/index.php/NaulLiteraria/article/view/110421. Acesso em: 29 mar.
2025.

EVARISTO, Conceicdo. A escrevivéncia e seus subtextos. In: DUARTE,
Constéancia Lima; NUNES, Isabella Rosado (org.). Escrevivéncia: a escrita de nos.
Reflexdes sobre a obra de Conceicéo Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicacéo e
Arte, 2020b. p. 26-46.

EVARISTO, Conceicéo. Da grafia-desenho de minha mée, um dos lugares de
nascimento de minha escrita. In: DUARTE, Constancia Lima; NUNES, Isabella
Rosado (org.). Escrevivéncia: a escrita de nés. Reflexdes sobre a obra de Conceigéo
Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicacao e Arte, 2020a. p. 48-54.

FANON, Frantz. Pele negra, mascaras brancas. Tradugdo de Renato da Silveira.
Salvador: EDUFBA, 2008.

FERREIRA, Luciana Pereira Queiroz Pimenta; ARAUJO, Luisa Consentino de;
RODRIGUES, Maria Luiza Simplicio; CAMARA, Yanca Abreu. A escrevivéncia de
Conceicédo Evaristo como estratégia politico-discursiva de resisténcia: Uma
leitura da tessitura poético-corporal-negra em “Olhos d’agua”. Letras de Hoje, [S. I.],
v. 56, n. 2, p. 251-261, 2021. DOI: 10.15448/1984-7726.2021.2.40482. Disponivel
em: https://revistaseletronicas.pucrs.br/fale/article/view/40482. Acesso em: 10 out.
2024.

GLISSANT, Edouard; COSTA, Keila Prado; DE TOLEDO GROKE, Henrique. Pela
opacidade. Revista Criacdo & Critica, n. 1, p. 53-55, 2008.

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciéncias
Sociais Hoje, Anpocs, 1984.

HALL, Stuart. Da diaspora: identidades e mediacdes culturais. Belo Horizonte: Ed.
da UFMG, 2003.

HOOKS, bell. Ensinando atransgredir: a educacdo como pratica da liberdade.
Traducdo: Marcelo Branddo Cipolla. Sdo Paulo: Editora Martins Fontes. 2017.
283p.

Tudo sobre o amor: novas perspectivas. Traducao de Stephanie Borges.
Sao Paulo: Elefante, 2021

. Irmas do Inhame: Mulheres negras e autorrecuperacao. Sdo Paulo: WMF
Martins Fontes, 2023.

KILOMBA, Grada. Memarias da plantacao: episodios de racismo cotidiano. S&o
Paulo: Cobogo, 2019.

KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2022.



34

LOPES, Nei. Enciclopédia Brasileira da Didspora Africana. 4. ed. Sdo Paulo: Selo
Negro, 2011.

LOPES, Nei. Novo dicionario banto do Brasil. Rio de Janeiro: Pallas, 2006.

MISSIATTO, Leandro. A. F. Memoricidio das popula¢gdes negras no Brasil:
atuacdo das politicas coloniais do esquecimento. Revista Memdria em Rede, v. 13,
n. 24, p. 252-273, 15 jan. 2021.

RAMPINELLI, W. J. Um genocidio, um etnocidio e um memoricidio praticados
contra os povos latino-americanos. Lutas Sociais, v. 17, n. 30, p. 139-142, 1 jul.
2013.

SANTOS, Antdnio Bispo dos. A terra da, a terra quer. Sdo Paulo: Ubu
Editora/Piseagrama, 2023.

SCHUALTZ, Juliano Lima; FERREIRA, Bruna Gongalves. Perspectivas cruzadas:
colonialismo, trauma e linguagem em Frantz Fanon e Grada Kilomba. Revista
Vernéaculo, [S. I.], n. 51, 2023. DOI: 10.5380/rv.v0i51.84562. Disponivel em:
https://revistas.ufpr.br/vernaculo/article/view/84562. Acesso em: 1 abr. 2025.



	3d3984df759a2938485d88692bb0fa9e2a267afad9189bb43f97cabb569c5b66.pdf
	4553dc1c989616075aa238d69a817042cbea88aae965f2bdd0ba084704303ace.pdf
	3d3984df759a2938485d88692bb0fa9e2a267afad9189bb43f97cabb569c5b66.pdf
	Agradeço primeiramente à espiritualidade e à ancestralidade que seguram minhas mãos e forjam meus caminhos desde nascença. Sem essa certeza infindável, eu não conseguiria seguir a chama da vida.
	Agradeço aos meus pais, Celio e Paula, por serem responsáveis pela dádiva que é a nossa família e por sempre acreditarem em nosso potencial.
	Aos meus irmãos e irmãs, minha maior riqueza: Carol, Neto, Jane, Victor e Clara, vocês são a minha primeira comunidade de afeto e de reconhecimento, se não fosse vocês ao meu lado eu desconheceria a grandeza da diversidade.
	Agradeço ao meu amor, Ruy, por me apoiar nessa jornada e ser o principal ouvinte das minhas dores, descobertas, encantamentos e libertações. Obrigada pelos sentidos atentos a mim e pela companhia em busca da cura.
	Agradeço às intelectuais negras que fundamentam este trabalho. Na UFPE, destaco a profa. Dra. Ana Cláudia Rodrigues, que na disciplina eletiva de Epistemologias Negras em 2023, ajudou a preparar o terreno para que este trabalho florescesse. Genuína gr...
	Agradeço às amizades que nesta reta final de graduação foram de grande apoio emocional para atravessar o espaço acadêmico. Em especial Marcos Gabriel, ser inestimável e amigo querido, obrigada por enxergar em mim uma potência que às vezes desconheço e...
	Ao meu orientador Rui Mesquita, que prontamente aceitou embarcar nesta jornada e me auxiliou a navegar nas águas-seções deste trabalho, tornando-se um grande amigo, sou grata pela escuta acolhedora e pelas visões amplas. Agradeço os bons momentos de p...
	Por fim, agradeço a todas as mulheres negras que cruzam minha existência: amigas, irmãs, primas, tias, avós, vizinhas, conhecidas... Mesmo sem citar nomes, acredito que este trabalho só foi possível porque carrego parte de cada uma de vocês comigo.
	1 INTRODUÇÃO
	2 CONSIDERAÇÕES INICIAIS SOBRE A ESCREVIVÊNCIA
	2.1 Oralidade e escrevivência: correntes da mesma existência
	2.2 Memória e trauma na perspectiva decolonial: o que a escrevivência ressignifica?

	3 A linguagem que costura memórias em Ponciá Vicêncio
	3.1 A re(escrita) de nós como materialização da dor
	3.2 O vazio como sintoma da ferida colonial
	3.3 O corpo-território de Ponciá e a dor inscrita na busca ancestral

	Ponciá gastava a vida em recordar a vida. Era também uma forma de viver. Às vezes, era um recordar feito de tão dolorosas, de tão amargas lembranças que lágrimas corriam sobre seu rosto; outras vezes eram tão doces, tão amenas as recordações que, de s...
	A chuva incomodava Luandi. A roupa colada em seu corpo e os sapatos molhados causavam-lhe desconforto. Estava calçado pela primeira vez. Na roça sempre andava de pés no chão. As luzes dos postes querendo tapear a escuridão da noite aborreciam profunda...
	A mãe com os olhos fechados revivia outras cenas: a menina, Vô Vicêncio, a passagem dele, a passagem de seu homem, a sapiência de Nêngua Kainda, a terra dos negros, os trabalhos de barro, o filho agora e por enquanto soldado, a voz de mando, a terra d...
	[...]
	Maria Vicêncio, agora de olhos abertos, contemplava a filha. A menina continuava bela, no rosto sofrente, feições de mulher. Por alguns momentos, outras faces, não só a de Vô Vicêncio, visitaram o rosto de Ponciá. A mãe reconheceu todas, mesmo aquelas...
	5 CONCLUSÕES
	REFERÊNCIAS


