
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE EDUCAÇÃO

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO
MESTRADO EM EDUCAÇÃO

RAIANY EVELIN SOARES DA SILVA

PERFORMANCES DE UM SABER-SER: SOBRE A CRIAÇÃO DE ESPAÇOS DE 
RESISTÊNCIA POR FORMAS OUTRAS DE MOBILIZAÇÃO DA MEMÓRIA E DO 

CONHECIMENTO

RECIFE
2025



RAIANY EVELIN SOARES DA SILVA

PERFORMANCES DE UM SABER-SER: SOBRE A CRIAÇÃO DE ESPAÇOS DE 
RESISTÊNCIA POR FORMAS OUTRAS DE MOBILIZAÇÃO DA MEMÓRIA E DO 

CONHECIMENTO

Dissertação  apresentada  ao  curso  de 
Mestrado em Educação do Programa de 
Pós-Graduação  em  Educação  pela 
Universidade  Federal  de  Pernambuco 
(PPGEdu/UFPE)  como  requisito  parcial 
para a obtenção do título de Mestra em 
Educação.

Orientação: Prof.ª D.ra Aurenéa Maria de 
Oliveira.

RECIFE
2025



Silva, Raiany Evelin Soares da.
   Performances de um saber-ser: sobre a criação de espaços de
resistência por formas outras de mobilização da memória e do
conhecimento / Raiany Evelin Soares da Silva. - Recife, 2025.
   121f.: il.

   Dissertação (Mestrado)- Universidade Federal de Pernambuco,
Centro de Educação, Programa de Pós-Graduação em Educação,2025.
   Orientação: Aurenéa Maria de Oliveira.

   1. Corpo negro; 2. Diáspora; 3. Educação; 4. Resistência. I.
Oliveira, Aurenéa Maria de. II. Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



RAIANY EVELIN SOARES DA SILVA

PERFORMANCES DE UM SABER-SER: SOBRE A CRIAÇÃO DE ESPAÇOS DE 
RESISTÊNCIA POR FORMAS OUTRAS DE MOBILIZAÇÃO DA MEMÓRIA E DO 

CONHECIMENTO

Dissertação  apresentada  ao  curso  de 
Mestrado em Educação do Programa de 
Pós-Graduação  em  Educação  pela 
Universidade  Federal  de  Pernambuco 
(PPGEdu/UFPE)  como  requisito  parcial 
para a obtenção do título de Mestra em 
Educação.

Orientação: Prof.ª D.ra Aurenéa Maria de 
Oliveira.

Aprovada em: _____/_____/_____.

BANCA EXAMINADORA

__________________________________________________
Prof.ª D.ra Aurenéa Maria de Oliveira (Orientadora)

Universidade Federal de Pernambuco – UFPE/PPGEdu

__________________________________________________
Prof.ª Dr. Gilbraz de Souza Aragão

Universidade Católica de Pernambuco – UNICAP

__________________________________________________
Prof.ª D.ra Karian Miria

Universidade Federal de Pernambuco – UFPE/PPGEdu

__________________________________________
Prof.ª Dr. Edilson Fernandes de Souza

Universidade Federal de Pernambuco – UFPE/PPGEdu



Dedico esta pesquisa à minha mãe, fonte 
de força e inspiração.

A todas as pessoas negras que carregam 
em seus corpos as marcas da dor e da 
violência, mas também, e sobretudo, à 

potencialidade e à força de ser quem se 
é.

E a todas aquelas e aqueles que, por 
pertencerem a grupos historicamente 

produzidos como o(a) “outro(a)” da norma, 
seguem resistindo às consequências de 

um modo de ser que tenta, de modo falho, 
ser absoluto.



Olha, atrás de você
nunca saiu daí

…
Eu não tenho verdades

Apenas uma consciência que me diz
A desobediência me trouxe até aqui

Desobedecer a linguagem
é cortar os caminhos

Caminhar para trás, enganar o invasor

No chão quente nossos pés estralam

Sobre nada porém tudo

eu não escolhi desobedecer a linguagem
não fui eu quem criei ela

é ela que não é nossa

biarritzzz



AGRADECIMENTOS

À minha mãe, Eliane, por ter acreditado no meu sonho de ser pesquisadora e 

por me apoiar incondicionalmente em cada etapa. Em meio aos desafios de ser uma 

mulher negra nesse espaço ainda tão excludente, ela me auxiliou de todas as for-

mas possíveis – com coragem, presença e amor. Graças a ela, me tornei a primeira 

mulher da nossa família a concluir a graduação e a alcançar o título de Mestra.

Minha gratidão também se estende à professora Aurenéa, por ter acreditado 

na potência das discussões que atravessam esta pesquisa – temas que não dizem 

respeito a questões meramente acadêmicas, mas atravessam e estão diretamente 

implicadas ao meu corpo, meus afetos e à minha existência. Agradeço por acolher 

uma escrita e um processo de elaboração de conhecimento que nasce desde um 

corpo inteiro, implicado, sensível e inquieto.

Às pessoas entrevistadas,  figuras centrais nesta pesquisa que,  a partir  de 

seus  corpos-arquivos,  compartilharam vivências  profundamente  ricas  e  potentes. 

Suas existências, histórias e saberes não apenas compõem este trabalho, mas o 

sustentam. Minha imensa gratidão a cada colaborador e a cada colaboradora.

Com muito amor e carinho, agradeço à minha amiga Athônia, que esteve co-

migo nos períodos mais difíceis desta caminhada. Neste espaço ainda sustentado e 

reprodutor de uma universidade de saber e ser hegemônicos, nosso encontro – en-

tre um corpo negro e um corpo trans, permeado pela pluridiversidade – foi abrigo, 

força e acalento. Sua presença foi respiro, afeto e gesto de cuidado que me ajuda-

ram a resistir e a permanecer.

Por fim, agradeço à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior (CAPES), visto que seu apoio financeiro permitiu a realização desta pesqui-

sa. Seu auxílio foi indispensável para a continuidade dos estudos, bem como para o 

desenvolvimento da pesquisa.



RESUMO

Historicamente, a epistemologia ocidental se constituiu a partir da cisão entre corpo 
e razão, relegando o corpo – sobretudo o corpo negro – ao campo da irracionalidade 
e da natureza. Essa lógica resultou na negação e deslegitimação nos modos de ser 
e saber de matriz africana, alheios à racionalidade moderna. Em contraponto, esta 
pesquisa investiga como, em contextos de matriz africana e afrodiaspóricos, o corpo 
se inscreve como lugar de memória, resistência e saber, sendo central à performan-
ce de um saber-ser negra diaspórica. Parte da questão: em que a discussão sobre o 
corpo negro pode contribuir para a descolonização da educação? Como objetivo ge-
ral, buscou-se delinear os contornos de uma educação que reconheça o corpo como 
território de múltiplas aprendizagens. Os objetivos específicos foram: (1) investigar 
como sabedorias corporais se manifestam como resistência à colonialidade na diás-
pora brasileira; e (2) articular como essas sabedorias se vinculam a uma educação 
híbrida e descolonizadora. A pesquisa, de abordagem qualitativa, adotou a história 
oral e a análise de discurso de linha francesa. As entrevistas com pessoas negras li-
gadas a práticas culturais e espirituais evidenciam o corpo como arquivo vivo de sa-
beres ancestrais ativados por meio da oralidade, da performance e da experiência. 
O corpo negro, assim, emerge como campo epistemológico, ético e político de rein-
venção frente às violências coloniais.

Palavras-chave: Corpo negro. Diáspora. Educação. Resistência.



ABSTRACT

Historically,  Western epistemology has been constituted through the split  between 
body and reason, relegating the body – especially the Black body – to the realm of ir-
rationality and nature. This logic has resulted in the denial and delegitimization of 
African-rooted ways of being and knowing, which stand outside modern rationality. In 
contrast, this research investigates how, in African and Afro-diasporic contexts, the 
body is inscribed as a site of memory, resistance, and knowledge, playing a central 
role in the performance of a diasporic Black knowledge-being. It starts from the ques-
tion: in what ways can the discussion around the Black body contribute to the decolo-
nization of education? The general objective was to outline the contours of an educa-
tion that recognizes the body as a territory of multiple ways of learning. The specific 
objectives were: (1) to investigate how embodied wisdoms manifest as resistance to 
coloniality in the Brazilian diaspora; and (2) to articulate how these wisdoms are con-
nected to a hybrid and decolonizing education. The research, based on a qualitative 
approach, adopted oral history and French discourse analysis. Interviews with Black 
individuals involved in cultural and spiritual practices highlight the body as a living ar-
chive of ancestral knowledge, activated through orality, performance, and lived expe-
rience. In this sense, the Black body emerges as an epistemological, ethical, and po-
litical field of reinvention in the face of colonial violence.

Keywords: Black body. Diaspora. Education. Resistance.



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO............................................................................................................10

1 UMA EPISTEMOLOGIA DESINCORPORADA: CORPO, RAZÃO E PRODUÇÃO 
DE OUTRIDADES.......................................................................................................22

2  ESTADO-NAÇÃO  COMO  MANIFESTAÇÃO  DA  GLOBALIZAÇÃO  DE  UMA 
ESTRUTURA MODERNA/COLONIAL DE DOMINAÇÃO.........................................39

3 DINÂMICAS DO DISCURSO...................................................................................52
3.1 Uma breve discussão sobre a operacionalidade da linguagem...........................52
3.2  As  relações  entre  o  corpo,  a  linguagem  e  o  conhecimento  em  contextos 
afrodiaspóricos............................................................................................................58
3.3 A oralidade como lugar de memória......................................................................64

4 CORPO-ARQUIVO: MEMÓRIAS DE UM SABER-SER.........................................71
4.1 Performance I – sapiências do Candomblé..........................................................71
4.2 Performance II – sapiências do Afoxé...................................................................83
4.3 Performance III – sapiências da Capoeira............................................................92
4.4 Performance IV – sapiências da Jurema Sagrada.............................................103

CONSIDERAÇÕES FINAIS......................................................................................112

REFERÊNCIAS.........................................................................................................117



10

INTRODUÇÃO

Historicamente, na diáspora brasileira, as práticas e expressões negras têm 

se sustentado e se reinventado a partir de um fundamento que atravessa gerações: 

a ancestralidade. Mais do que elemento que perpassa questões relativas ao essen-

cialismo, tal fator orienta formas de existências, resistências e criação, configurando-

se, nas comunidades negras, como princípio organizador que resiste às tentativas 

de silenciamentos e apagamentos. Como afirmar Martins (2021), ela é um:

[…] conceito fundador, espargido e imbuído em todas as práticas sociais, 
exprimindo uma apreensão do sujeito e dos cosmos, em todos os seus âm-
bitos, desde as relações familiares mais íntimas até as práticas e expres-
sões sociais e comunais mais amplas e mais diversificadas (Martins, 2021, 
p. 23).

É justamente na ancestralidade que residem as memórias e os saberes que 

sustentam uma forma de ser – ou melhor, de estar sendo –, na qual se inscrevem 

gestos, rituais, cantos e ritos que se organizam como uma pedagogia própria. Essas 

expressões se estruturam a partir de uma perspectiva circular de tempo e existência, 

pois,  conforme assevera Martins  (2021),  trata-se  de uma compreensão temporal 

marcada pela reversibilidade, descontinuidade, não-linearidade e simultaneidade en-

tre passado, presente e futuro.

Essa compreensão reflete diretamente em dimensões ontológicas e epistemo-

lógicas, orientando de certa maneira os modos de existir bem como seus modos de 

saber. Vale ressaltar que o entendimento de ancestralidade aqui presente dialoga 

com a concepção proposta por Oliveira (2012), segundo o qual, mais do que um ele-

mento conceitual, diz respeito a algo do campo das experiências, estando vinculada 

a uma configuração social e cultural específica. Outro elemento que é destacado em 

suas discussões é o caráter ético-relacional, pois é justamente a contínua relação 

com o que é anterior – com aqueles e aquelas que vieram antes – que orienta com-

portamentos, valores, condutas e sentidos da vida.

É interessante perceber que seu caráter relacional não se manifesta apenas 

na relação da população negra com os(as) mais velhos(as) e os(as) que vieram an-

tes. Dentro da própria ancestralidade há um processo relacional em que diferentes 

matrizes africanas, dispersas e atravessadas pela violência colonial, se entrelaçam e 



11

se reconfiguram continuamente. Tais observações evidenciam que a ancestralidade 

se constitui como uma construção diversa, distante de leituras que reduzem a negri-

tude a uma perspectiva homogênea.

Vale  sublinhar,  para melhor  compreensão,  que indivíduos(as)  africanos(as) 

transportados(as) para terras colonizadas eram atravessados(as) por toda uma di-

versidade cultural, ou seja, se caracterizavam por serem uma população heterogê-

nea composta por iorubás, bantos, zulus, ibos e tantas outras etnias, mas, a partir da 

criação de identidades modernas/coloniais, foram reduzidos(as) ao termo “negro(a)”. 

Posto isto, parte-se da compreensão de que a ancestralidade estaria atrelada a in-

terconexões e relações entre essas diversas identidades, como se fossem um terri-

tório no qual se estabelecessem trocas de experiências, sejam elas sígnicas, lin-

guísticas, entre outras.

Com os processos de sequestro e de travessias forçadas, a população negra 

em solo brasileiro foi submetida a um intenso processo de violência e tentativa de 

extermínio por parte de um projeto de mundo fundamentado na negação das dife-

renças e na imposição de um único modo de ser. Mesmo diante dessas circunstân-

cias, os modos de ser da população negra na diáspora – cujo modo de organização 

da vida e do conhecimento segue fundamentado na ancestralidade – não foram des-

truídos.

Essa forma de existência, realizada por estratégias de sobrevivência foi rein-

ventada e transmitida possuindo o corpo como lugar de inscrição e resguardo des-

sas memórias, ainda que submetido a processos de destituição. É nesse contexto 

que Glissant (2005) nos apresenta o(a) migrante nu(a), figura arrancada de sua terra 

natal como também despojada dos elementos que constituíam sua cultura, sendo 

forçada violentamente a se afastar dos códigos simbólicos que fundamentavam sua 

existência. Entretanto, mesmo esse corpo nu, não chega vazio, posto que carrega 

os rastros-resíduos do mundo do qual foi violentamente separado. Sobre as perma-

nências de elementos vinculados à ancestralidade, evidencia-se que esta escapa 

aos processos e projetos de apagamento; sobre isso, Glissant (2005) nos diz que

Os africanos, vítimas do tráfico para as Américas, transportaram consigo, 
para além da Imensidão das Águas, o rastro / resíduo de seus deuses, de 
seus costumes, de suas linguagens. Confrontados à implacável desordem 
do colono, eles conheceram essa genialidade, atada aos sofrimentos que 
suportaram, de fertilizar esses rastros / resíduos, criando, melhor do que 



12

sínteses, resultantes das quais adquiriram o segredo (Glissant, 2005, p. 83, 
84).

Observando os referidos fatores,  é  possível  perceber  que os “rastros/resí-

duos” se configuram como possibilidades de reexistência em territórios diaspóricos, 

tendo em vista que eles se inscrevem e se revelam nas mais variadas expressões e 

multiplicidade de linguagens por meio das quais se atualizam e tornam-se fontes po-

tentes de reinvenção e continuidade. Dessa maneira, sobre(vivem) pelos poderes da 

memória, ou seja, pelos rastros/resíduos que emergem do caráter ético-relacional da 

ancestralidade, onde se estabelecem trocas e vínculos entre diferentes temporalida-

des, sustentando não apenas a existência, mas sua reinvenção constante. Sobre o 

referido fator, Rufino (2019a) comenta que:

Saindo de lá, o que estava cravado para os que foram atravessados era a 
perspectiva do não retorno. […] ficam as memórias de outro tempo a serem 
reivindicadas para substanciar a invenção de uma nova vida. […] A presen-
ça negra-africana nas bandas ocidentais do Atlântico, nas Américas, é mar-
ca do devir-negro no mundo, mas é também uma marca inventiva da re-
construção da vida enquanto possibilidade produzida nas frestas, em meio à 
escassez (Rufino, 2019a, p. 15).

Esses processos, atravessados por movimentos de reinvenção e reelabora-

ção da existência, produzidos e sustentados por memórias violentadas, se dão sob a 

perspectiva de um contínuo-descontínuo marcado por rupturas e uma ideia de não 

retorno. É nesse sentido que Glissant (2005) nos apresenta a barca aberta, em que 

menciona poeticamente a experiência fundante da diáspora negra, na qual a barca, 

em direção aos territórios colonizados, está totalmente exposta ao desconhecido; 

não há destino garantido, pois houve uma ruptura com trajetórias e coordenadas co-

nhecidas.

A barca aberta representa todo o processo que o(a) migrante nu(a) foi subme-

tido(a); em que, nas vias de deslocamento forçado, foi vítima de um despojamento 

identitário. Por outro lado, a barca aberta, mais do que representar um movimento 

de violência com as diferenças, representa também a abertura ao imprevisível que, 

em meio ao abismo, elaboraram-se processos de reinvenção. A barca aberta, distan-

te das certezas e previsibilidades, resultou em outros fins que não o esquecimento.

O percurso realizado pela barca estaria atrelado não somente a perdas, mas 

a reinvenções, em que tais sujeitos(as), nos territórios diaspóricos, acionaram suas 

memórias como potência criativa, o que nos faz perceber que a cultura negra no 



13

Brasil não emerge como uma mera reprodução de componentes culturais advindos 

do continente africano, mas como expressão que se reconfigura em um novo con-

texto, mantendo, como aponta Oliveira (2012, p. 39), “suas metonímias em territórios 

de além-mar, sem duplicar, mas mantendo uma relação trans-histórica e trans-sim-

bólica com os territórios para onde a sorte espalhou seus filhos.”

É nesse processo de reinvenção constante que se aciona uma memória an-

cestral – memória esta que sustenta tal modo de existência e que reside, particular-

mente, no corpo negro. Aqui, o corpo, guarda e atualiza saberes, funcionando como 

corpo-arquivo, corpo-síntese e lugar de memória (Tavares, 2012, 2020), onde são 

mobilizadas estruturas próprias de produção de sentido que compreendem a matéria 

como um espaço de potência e conhecimento.

Em contextos de matriz africana e afrodiaspóricos, o resguardo da memória e 

expressão  do  conhecimento  não  se  restringe  à  escrita;  como  evidencia  Martins 

(2021), é na mobilização da memória – enquanto forma de ser – que se dá a dimen-

são corpórea-relacional na qual, em relação com os mais velhos, são partilhados sa-

beres ancestrais na e pela experiência. Saberes que se expressam nas danças, nos 

toques, nos contos, nos cantos, nas rezas, nos modos de vestir. Em suma, em práti-

cas onde há uma performatização do saber a partir das mais variadas linguagens 

elaboradas no e pelo corpo.

Dessa forma, o referencial ancestral, ao compreender o corpo no campo das 

potencialidades, contribui para a elaboração de sabedorias corporais na diáspora – 

saberes que, como veremos mais adiante, foram e continuam sendo fundamentais 

nos processos de luta e resistência. Nesse contexto, o corpo se configura, ainda 

hoje, como arquivo e arma, sobretudo em um cenário atravessado pela colonialidade 

–  entendida  aqui  como  uma  “lógica  global  de  desumanização  que  é  capaz  de 

operar/existir  mesmo na  ausência  de  colônias  formais”,  conforme aponta  Maldo-

nado-Torres (2019, p. 36) e também Tavares (2012).

As sabedorias corporais, fundamentadas na ancestralidade, seguem atraves-

sadas por processos epistemológicos outros que escapam às lógicas hegemônicas 

e tensionam as estruturas que, por uma relação de poder, definem o que é o saber. 

Elas  rompem com a “dicotomia instalada por  determinadas disposições duráveis 

que, como efeito lógico-cognitivo, nos obrigam a imaginar o corpo como fora do ato 



14

do pensamento e o ato de pensar como uma determinante ação incorpórea” (Tava-

res, 2012, p. 50). Assente em outras formas de racionalidade, percebe-se que dentro 

desse contexto, o corpo é dotado de uma inteligência integral na qual leva-se em 

consideração a memória, os afetos, as experiências e tantos outros elementos que 

perpassam a matéria corporal como basilares para a produção do conhecimento.

A partir do que foi colocado nos últimos parágrafos, percebe-se que o corpo, 

para as culturas de matriz africana em solo brasileiro, emerge como lugar de possibi-

lidade, potência e conhecimento, e foi justamente esse fator que mobilizou o interes-

se desta pesquisa que se concentrou em perceber o corpo negro para além de uma 

perspectiva  de  objetificação,  elaborada  outrora  pela  lógica  colonial  e  moderna. 

Constatando a relevância dessa temática, perguntamo-nos: em que a discussão so-

bre o corpo negro pode contribuir para a descolonização da educação? Para respon-

der a tal questionamento, definimos como objetivo mais amplo da investigação: deli-

near os contornos de uma educação que alce o corpo à condição de potência e terri -

tório de múltiplas aprendizagens. E, para isso, mais especificamente, objetivamos:

 Investigar como as sabedorias corporais se manifestam em diversas formas 

de resistência à colonialidade presente na diáspora brasileira;

 Articular de que maneira essas sabedorias são mobilizadas em tais formas de 

resistência, conectando-as a uma educação híbrida e descolonizadora que 

imprima a potência do povo negro.

Para alcançar os objetivos traçados, foram realizadas quatro entrevistas com 

pessoas negras cujas trajetórias de vida estão implicadas diretamente por práticas e 

expressões culturais afro-brasileiras e afro-indígenas, sendo elas: uma liderança reli-

giosa do Candomblé, um dançarino de Afoxé, uma mestra de Capoeira e uma inte-

grante da Jurema Sagrada. A escolha dessas pessoas justificou-se por toda densi-

dade simbólica e epistemológica que suas experiências carregam, nas quais inte-

gram e transitam em espaços atravessados por práticas nas quais o corpo é lugar 

de potência, expressão, saber e resistência.

Compreendendo a oralidade como modo de expressão de um saber-ser que 

vem de um corpo-experiência (Rufino, 2019a), fez-se necessário adotar uma meto-

dologia que reconhecesse e acolhesse essas formas de produção de conhecimento. 

Por isso, optou-se pela história oral como abordagem metodológica, por reconhecer 



15

a legitimidade da oralidade enquanto fonte de saber. Essa metodologia nos permitiu 

acessar saberes corporificados advindos da experiência, saberes estes que funda-

mentam e sustentam uma forma de existência e resistência. Ao considerar que toda 

narrativa segue envolvida por e em processos de significação, ressalta-se que os re-

latos colhidos não emergem de um campo neutro, mas são moldados por condições 

históricas, sociais e culturais específicas. Percebendo as complexidades envolvidas 

na linguagem e nos processos comunicativos, as entrevistas foram analisadas a par-

tir da análise de discurso de linha francesa, que nos permitiu compreender como o 

relato de cada pessoa revela sentidos nos quais transcendem as experiências indivi-

duais, situando-a num contexto mais abrangente.

Partindo do micro, acessa-se o macro, visualizando tanto a operacionalidade 

do discurso afrodiaspórico – cujos sentidos são atravessados por elementos como a 

ancestralidade, a corporeidade, o tempo espiral etc. –, quanto outros discursos que 

se articulam e interagem, revelando tensões e conflitos no que se refere às formas 

de ser e saber no âmbito das relações de poder.

É precisamente a partir dessas narrativas, permeadas por saberes corporais 

ancestrais, elaborados em contextos culturais e históricos próprios, que se manifes-

tam contribuições relevantes e significativas para o campo pedagógico. Ao destacar 

lógicas outras de produção de conhecimento, nas quais o corpo se torna um ele-

mento significativo, há um tensionamento direto junto aos paradigmas hegemônicos 

da racionalidade ocidental que, ante a justificativa de formar seres humanos evoluí-

dos, se põe a favor de uma racionalidade puramente técnica e instrumental, possuin-

do como principal eixo a separabilidade e hierarquização no que tange à cognição e 

à sensibilidade, culminando em um modelo educativo extremamente cognitivista.

A partir da discussão tecida, vale destacar que, com base nas colocações de 

Rufino (2023), a educação segue como um campo de disputa contínua que, distante 

de ser um espaço neutro, é investido e atravessado por processos de captura de 

sentidos e significados que são mobilizados para a perpetuação de relações de do-

minação. Tanto a separação, bem como a hierarquização do corpo e da mente, se 

constitui como elemento estruturante desses processos de dominação no âmbito da 

educação. Criam-se instituições e centros de saber nos quais a razão é estabelecida 



16

como único meio legítimo de saber, enquanto o corpo é relegado e compreendido à 

esfera da irracionalidade e emoção.

 A partir dessa lógica, o corpo nesses espaços é submetido a processos de vi-

gilância, disciplinamento, violentações, regulações e desencantamento em institui-

ções criadas historicamente, como escolas e universidades, para formatá-los a partir 

de uma epistemologia específica que diz respeito a um particularismo de uma cultu-

ra que possui seus modos de compreender o que é conhecimento e que assume o 

poder de determinar o que é e o que não é saber. 

Percebe-se aqui todo um processo que evidencia a criação de espaços de au-

toridade do saber que, com base na razão, desqualificam saberes que emergem do 

corpo e da experiência. Esses elementos fundamentam o processo de elaboração, 

resguardo e transmissão de conhecimento de culturas afrodiaspóricas. Diante des-

ses fatores, a educação segue sustentando todo um processo de reprodução da ra-

cionalidade ocidental moderna, operando como elemento que fundamenta um proje-

to de mundo estruturado a partir da negação, tanto de existências, bem como de 

epistemologias outras.

Experiências pedagógicas que possuem suas epistemologias ancoradas em 

culturas afrodiaspóricas, as quais mobilizam uma consciência integral, que ultrapas-

sam dicotomias entre corpo e mente na elaboração de conhecimento, são deslegiti-

madas, o que envolve uma prática de violência. Grosfoguel (2016), analisando pro-

cessos epistemológicos elaborados fora dos parâmetros hegemônicos, diz que:

Qualquer conhecimento que pretenda partir do corpo político do conheci-
mento (Anzaldúa, 1987; Fanon, 2010) e chegar à geopolítica do conheci-
mento (Dussel, 1977), em oposição ao mito do conhecimento da egopolítica 
cartesiana, é visto como tendencioso, inválido, irrelevante, sem seriedade, 
parcial, isto é, como conhecimento inferior.

Posto isto, percebe-se que esse modelo de ser e saber inviabiliza qualquer 

possibilidade de existência com o(a) outro(a), conduzindo, conforme aponta Rufino 

(2019a, p. 50), ao extermínio das diferenças, isso feito de distintas maneiras: “desde 

a mortandade de corpos, saberes e gramáticas, até as mais variadas formas de su-

balternização que incidem de forma violenta transformando os ditos ‘outros’ em não 

possibilidades credíveis.”



17

Neste mesmo sentido, destacam-se as observações de Grosfoguel (2016) e 

Bernardino-Costa, Maldonado-Torres e Grosfoguel (2018), ao analisarem a célebre 

frase de Descartes: “Penso, logo existo.” Os autores destacam que, por trás do “(eu) 

penso” existe, implicitamente, uma negação de que “os outros não pensam”. Dessa 

maneira, se estabelece uma cisão entre um(a) indivíduo(a) que se autointitula como 

o(a) único(a) ser que pode produzir conhecimento legítimo e universal e os(as) de-

mais, que são incapazes de pensar. Essa frase, para além do que foi posto, carrega 

outros elementos interpretativos, pois não apenas afirma que os outros não pensam, 

mas também sugere que, por isso, “logo, não existem”. Verificamos, assim, através 

das contribuições dos autores, uma evidente associação entre conhecimento e exis-

tência, pois a afirmação de um se dá em virtude da negação deste outro, ou seja, “a 

desqualificação epistêmica se converte em instrumento privilegiado da negação on-

tológica” (Maldonato-Torres, 2007, p. 145 apud Bernardino-Costa; Maldonado-Torres; 

Grosfoguel, 2018, p. 12).

Tais violências, como se observa, resultam de uma forma hegemônica tanto 

de pensar emancipação como também educação, alicerçada na naturalização de um 

modelo educativo que não percebe o que produz fora de seus territórios e que, 

quando entra contato com outros povos, tende a convertê-los em subalternos, ata-

cando de tal maneira a diversidade que compõe o mundo. 

Diante disso, torna-se urgente reconhecer e evidenciar outras experiências de 

ser e saber, capazes de tensionar esse monopólio epistemológico que, historicamen-

te, impõe uma maneira única de conhecer, pensar e existir. É nesse contexto que 

esta pesquisa se fez necessária, ao evidenciar epistemologias outras – aqui, a afro-

diaspórica – que têm sido sistematicamente oprimidas, inferiorizadas e deslegitima-

das pelos parâmetros e estruturas hegemônicas de validação do conhecimento.

Tais formas de saber se fundamentam nas potencialidades do corpo, na an-

cestralidade, na circularidade do tempo e em movimentos contínuos de invenção e 

reinvenção, em que mobilizam modos outros de conhecimento e sentidos para a sua 

existência. Neste processo investigativo, buscou-se não apenas evidenciar formas 

outras epistemológicas de conhecimento, mas, sobretudo, expor resistências a um 

projeto de mundo movido pelo desejo do absoluto em um contexto atravessado pela 

pluralidade de modos de saber e existir.



18

O interesse, no que tange aos estudos das questões raciais na diáspora bra-

sileira, não se iniciou na pós-graduação, mas aproximadamente no começo da gra-

duação, especificamente quando eu e minha amiga Maria Jaciara estávamos andan-

do pelos corredores do Centro de Educação da Universidade Federal de Pernambu-

co com o intuito de conhecer o ambiente. Caminhando pelos corredores percebemos 

que estava acontecendo uma palestra no auditório e entramos sem mesmo saber do 

que se tratava o evento. Posteriormente, percebemos que era uma mesa de debate 

organizada pelo Núcleo de Estudos Afro-brasileiros da UFPE discutindo questões re-

ferentes ao racismo.

Acompanhando a fala dos(as) componentes da mesa – em especial da pro-

fessora D.ra Dayse Cabral de Moura –, que pontuava e exemplificava situações de 

racismo em que era submetida por estar na condição de mulher negra, evidenciava-

se a força de uma narrativa atravessada por uma afirmação geopolítica e corpo-

política do conhecimento. Prática esta recorrente na tradição do movimento negro e 

de intelectuais negras que “afirmam suas localizações nas estruturas de poder, bem 

como  suas  experiências  corpo-sensoriais”  (Bernardino-Costa;  Maldonado-Torres; 

Grosfoguel, 2018, p. 13), contrapondo-se a uma forma hegemônica de produção do 

conhecimento que se diz desincorporada e sem localização geopolítica.

Naquele momento, portanto, “não se tratava de insistir nos processos de raci-

alização pela ótica daqueles que os financiaram, mas de mostrar como esses pro-

cessos são experienciados pelas pessoas que portam, no seu comum, uma corpo-

reidade negra” (Andrade, 2023, p. 92). Esse ato enunciativo, condicionado por uma 

experiência vivida e situada, comporta uma denúncia às estruturas que visam o nos-

so extermínio. Visualizar a crítica elaborada, não estritamente ao campo intelectual e 

abstrato, mas em dimensões do sensível desde um corpo inteiro, permeado por afe-

tos, memórias e sensibilidades outras, reconhece a urgência e o interesse de pes-

quisar resistências à colonialidade do saber e do ser. 

Vale destacar que, antes de adentrar ao espaço acadêmico e ter acesso às 

questões relativas às relações étnico-raciais no Brasil, organizadas em um plano ló-

gico-formal, que partiria de uma organização conceitual, meu corpo já conhecia tal 

fenômeno no campo da experiência, no qual tal entendimento não emergia via abs-



19

tração, mas a partir dos efeitos concretos do racismo e da violência. Naquele mo-

mento, comecei a me identificar com os relatos ali proferidos e a me perceber en-

quanto um corpo racializado e, ademais, como aquelas narrativas não diziam respei-

to a uma experiência privada ou individualizada que se finda em um corpo, mas de 

uma experiência de sofrimento comum no que se refere a um corpo coletivo. Vivên-

cias que atravessam certos tipos de corpos de um modo muito específico na história 

do Brasil e que corresponde a um processo muito mais amplo, que transcende à es-

fera do que é particular e se configura “como um testemunho de um processo coloni-

al e conforme o qual uma raça lhe foi imposta” (Andrade, 2023, p. 100). Depois des-

te fato, me aproximei do movimento negro, publiquei textos e livros. Toda minha tra-

jetória acadêmica foi atravessada pela referida temática e ali assumi meu compro-

misso político e pedagógico com uma educação pautada na justiça epistemológica, 

pensando num mundo em que as diferenças possam se afetar de maneira positiva, 

coexistindo sem que haja processos de subalternizações.

Diante dessas questões, esta dissertação foi organizada em quatro capítulos. 

No primeiro, Uma epistemologia desincorporada: corpo, razão e a produção de outri-

dades, realiza-se uma retomada histórica com o intuito de explicitar a constituição da 

filosofia e do pensamento moderno, bem como suas implicações na cisão entre cor-

po e mente, compreendida aqui como base fundante dos processos epistemológicos 

eurocentrados. Elabora-se uma discussão apontando como o(a) sujeito(a) moderno, 

criado nos limites da razão cartesiana, elabora hierarquias ontológicas que negam a 

humanidade a corpos racializados, especialmente o corpo negro, relegando-o à es-

fera da irracionalidade e da natureza. Analisa-se o processo de racialização e subal-

ternização promovido pela lógica moderna/colonial considerando e articulando cate-

gorias como corpo, identidade, saber e poder. Diante de tais discussões, demonstra-

se como o corpo negro é permeado por discursos que se objetivam à redução e, de 

maneira breve, aponta como este corpo emerge como território de resistência e rein-

venção, em que epistemologias outras e formas de vida se manifestam.

Na sequência, o segundo capítulo, intitulado  Estado-nação como manifesta-

ção da globalização de uma estrutura moderna/colonial de dominação, desenvolve 

um processo investigativo interessado em compreender como os projetos modernos, 



20

articulados à constituição dos Estados-nações, aos ideais iluministas e aos proces-

sos de globalização, implicaram diretamente na instituição de modos específicos de 

subjetivação e produção de identidades. O capítulo evidencia como a escrita, o direi-

to e as ciências sociais operam como tecnologias de controle voltadas à normatiza-

ção de uma configuração social específica, culminando na produção de identidades 

racializadas e articuladas às exigências do capitalismo. Argumenta-se que essas es-

truturas de poder e saber impuseram uma performance de exploração violenta aos 

corpos negros, os quais foram reduzidos à força de trabalho, afastando-os de qual-

quer reconhecimento humano, intelectual e epistêmico. Ao mesmo tempo, o capítulo 

destaca estratégias de resistência, as quais transgridem as tentativas de padroniza-

ção de uma coreografia da vida social sustentada pela lógica moderna/colonial.

O terceiro capítulo, Dinâmicas do discurso, apresenta os fundamentos teórico-

metodológicos da pesquisa, articulando a análise do discurso de linha francesa à 

história oral. Estruturado em três seções – “Uma breve discussão sobre a operacio-

nalidade da linguagem”, “As relações entre o corpo, a linguagem e o conhecimento 

em contextos afrodiaspóricos” e “A oralidade como lugar de memória” –, o capítulo 

explora o funcionamento da linguagem e descreve como o corpo, no interior de pro-

cessos epistemológicos afrodiaspóricos,  se inscreve como lugar de elaboração e 

transmissão de conhecimento. Por fim, justifica-se a escolha da entrevista como téc-

nica de coleta das narrativas, atravessadas pelas experiências de quatro pessoas 

negras vinculadas às expressões do Candomblé, do Afoxé, da Capoeira e da Jure-

ma Sagrada.

Encerrando a estrutura da dissertação, o quarto capítulo, Corpo-arquivo: me-

mórias de um saber-ser, dedica-se à análise das entrevistas e está subdividido em 

quatro seções: Performance I – Sapiências do Candomblé, Performance II – Sapiên-

cias do Afoxé, Performance III – Sapiências da Capoeira e Performance IV – Sapiên-

cias da Jurema Sagrada. Cada uma das seções corresponde à análise de narrativas 

de pessoas vinculadas a expressões culturais negras e revela como a oralidade, o 

canto, a dança, a mandinga, a incorporação e outras práticas performáticas com o 

corpo negro se constitui como território de resistência, memória e produção de sabe-

res. Assim, através das experiências compartilhadas, o capítulo expõe como práticas 

culturais negras operam como pedagogias descolonizadoras, ativando memórias de 



21

uma saber-se que desafiam a normatividade epistêmica ocidental e instauram outros 

modos de ser, saber e estar no mundo.



22

1 UMA  EPISTEMOLOGIA  DESINCORPORADA:  CORPO,  RAZÃO  E 

PRODUÇÃO DE OUTRIDADES

Antes de adentrar especificamente na discussão que se configura como cen-

tral nesta investigação – a qual foi introduzida anteriormente de maneira sucinta –, 

faz-se necessário,  inicialmente,  uma breve retomada histórica,  pois o corpo que, 

dentro de um contexto diaspórico específico emerge como um lugar de possibilidade 

e potencialidade, segue cercado por outros contextos discursivos que imprimem sig-

nificações outras ao corpo, mobilizadas e estruturadas a partir de outras gramáticas. 

Considerando aqui as tantas gramáticas e arranjos culturais existentes na diversida-

de que compõe o mundo – e que culminam em visões distintas sobre determinado 

aspecto –, nesta breve retomada histórica, será dada uma ênfase às questões que 

dizem respeito a um modo particular de ver e compreender o mundo, o qual possui 

implicações diretas em questões relativas à identidade negra, à diáspora, ao hibridis-

mo,  à  epistemologia,  à globalização e a tantos outros fatores que atravessam a 

questão central desta pesquisa.

Esse processo de contextualização iniciará abordando pontos referentes à 

modernidade e como esta se imbrica com interesses coloniais, culminando em vi-

sões hierárquicas e dicotômicas que se fazem presentes na atualidade por meio da 

colonialidade  –  sistema  este  que  sobrevive  ao  colonialismo  (Maldonado-Torres, 

2007). Tal esforço encaminha-se no sentido de evidenciar fatores e acontecimentos 

que nos possibilitem compreender com mais nitidez as questões relativas ao corpo 

negro, considerando-o, assim, como inserido no interior de um determinado contexto 

e não de modo suspenso ou deslocado na história.

O surgimento e a constituição tanto do(a) sujeito(a) moderno(a) quanto da 

modernidade vão ganhando forma a partir de deslocamentos ocorridos no interior do 

movimento cristão. Segundo os estudos elaborados por Souza (2021), ao se propor 

a analisar questões referentes à moralidade, verifica-se que, com o passar do tem-

po, a racionalidade – para além de guiar nossos comportamentos e condutas de ma-

neira subjetiva e inconsciente – vai se sobrepondo a outros modelos explicativos da 

realidade. Tais deslocamentos, intensificados no período de transição da Idade Mé-

dia para a Modernidade, encontram no movimento intelectual iluminista uma de suas 



23

principais referências. Ao defender a centralidade na razão, na ciência e na liberda-

de individual como pilares fundamentais para o progresso humano, o referido movi-

mento configurou-se como base filosófica principal para sustentar revoluções liberais 

e novos modelos de organização social. Segundo Almeida (2019, p. 26), esse movi-

mento objetivava “instituir a liberdade e livrar o mundo das trevas e preconceitos da 

religião”, marcando, dessa forma, um movimento de ruptura com o predomínio de 

explicações de cunho teológico que, até determinado ponto, orientavam a perspecti-

va de mundo ocidental.

O mundo que outrora era encantado, explicado e compreendido por narrativas 

outras passava, agora, a ser visualizado por intermédio da racionalidade. Podemos 

perceber indícios dessa mudança quando Descartes “explicou o resto do mundo ma-

terial inteiramente em termos mecânicos e matemáticos” (Hall, 2019, p. 18). Ou seja, 

com base nessas descobertas, foi se estabelecendo o predomínio da narrativa cien-

tífica que se sobrepunha a modos outros de explicação da realidade, dispensando, 

acima de tudo, formas sensíveis e explicativas que dialogassem com sonhos, cos-

mologias ancestrais e, entre outras, narrativas simbólicas. Dessa maneira, a ciência 

foi se constituindo como a nova autoridade do conhecimento, reconfigurando o que 

seria compreendido como uma forma legítima de depreender a realidade e descar-

tando, assim, outros modelos epistemológicos.

Um dos campos que colaborou para o fortalecimento do discurso científico 

como lugar de produção de um conhecimento dito objetivo – em oposição ao que 

era compreendido como mito – foi a filosofia moderna. Segundo Grosfoguel (2016), 

essa filosofia teria sido “supostamente” fundada por René Descartes, figura frequen-

temente creditada como “fundador” da filosofia moderna, mas é importante reconhe-

cer, como aponta Jessé Souza (2021), que os processos de racionalização e hierar-

quização do conhecimento  já  estavam em curso antes  mesmo da modernidade. 

Desta maneira, Descartes não inaugura esse movimento, mas o sistematiza, dando 

forma filosófica a uma lógica que já permeava as estruturas sociais, políticas e religi-

osas da Europa medieval e moderna. Assim, o pensamento cartesiano não surge de 

maneira isolada, mas como parte resultante de um processo histórico mais amplo de 

exclusão e legitimação epistêmica.



24

Nesse contexto, torna-se relevante observar como a filosofia moderna, espe-

cialmente a partir de Descartes, reformula questões clássicas, como as relações en-

tre corpo e mente – tema que interessa diretamente a esta pesquisa. Embora tais 

discussões já estivessem presentes no pensamento de filósofos anteriores, o que 

marca esse momento, segundo Andrade (2023), é a construção de um(a) sujeito(a) 

que se afirma e se reconhece como ser pensante. A famosa frase “Penso, logo exis-

to” inaugura um novo paradigma epistêmico, no qual houve a transposição da cen-

tralidade do conhecimento religioso para o(a) sujeito(a) racional. A autoridade antes 

atribuída à divindade passa a ser projetada no “eu” – um eu autônomo, racional e 

universal. Como observa Grosfoguel (2016), nesse novo arranjo:

[…] o “Eu” pode produzir um conhecimento que é verdadeiro além do tempo 
e do espaço, universal no sentido que não está condicionado a nenhuma 
particularidade e “objetivo”, sendo entendido da mesma forma que a “neu-
tralidade” e equivalente à visão do “olho de Deus” (Grosfoguel, 2016, p. 28).

Para que a razão e este “Eu” fossem visualizados como discurso verdadeiro 

no campo científico, Descartes sustentou dois argumentos principais que, conforme 

coloca Grosfoguel (2016), seriam: um de cunho ontológico e outro de cunho episte-

mológico. O primeiro refere-se a um dualismo ontológico, pois Descartes acreditava 

que a mente consistiria em uma substância distinta da matéria corporal. Tal concep-

ção permitiria crer que a mente não estaria condicionada por nenhuma influência ter-

restre, pois “não está determinada por particularidade alguma, está além de qual-

quer condição particular da existência” (Grosfoguel, 2016, p. 29), estando vinculada 

a uma universalidade que, nesse caso, equivaleria à universalidade do Deus cristão.

No que se refere à questão epistemológica, Descartes afirmava que a única 

maneira de se alcançar a “verdade absoluta” na produção do conhecimento seria por 

meio do solipsismo, que consistiria em “um monólogo interior do sujeito com ele pró-

prio […]. Com o método do solipsismo, o sujeito pergunta e responde questões no 

monólogo interior até alcançar a certeza do conhecimento” (Grosfoguel, 2016, p. 29). 

A produção da verdade, dentro dessa linha de pensamento, como podemos obser-

var, se daria de modo isolado, fora de relações sociais específicas e distante de con-

textos históricos, o que implicaria uma produção de conhecimento deslocada de um 

lugar e antissocial.



25

Com um método cuja pretensão era a elaboração de um conhecimento pauta-

do  na  universalidade  e  na  objetividade,  Descartes,  conforme  aponta  Grosfoguel 

(2016), inaugura o mito da egopolítica do conhecimento, segundo o qual se afirma 

produzir um saber a partir de um “não lugar”. O filósofo Castro-Gómez (2003 apud 

Grosfoguel, 2016) observa que a filosofia cartesiana – que exerce grande influência 

nos projetos ocidentalizados de produção de conhecimento – estaria vinculada ao 

que denomina de epistemologia do ponto zero:

Se trata entonces de una filosofía donde el sujeto epistémico no tiene se-
xualidad, género, etnicidad, raza, clase, espiritualidad, lengua, ni localiza-
ción epistémica en ninguna relación de poder y produce la verdad desde un 
monólogo interior consigo mismo sin relación con nadie fuera de sí. Es de-
cir, se trata de una filosofía sorda, sin rostro y sin fuerza de gravedad. El su-
jeto sin rostro flota por los cielos sin ser determinado por nada ni por nadie. 
[…] será asumida por las ciencias humanas a partir del siglo XIX como la 
epistemología de la neutralidad axiológica y la objetividad empírica del suje-
to que produce conocimiento científico (Grosfoguel, 2008, p. 202).

Vale ressaltar que esse processo de produção de conhecimento ocorre atrela-

do a uma necessidade de excorporação para acessar uma suposta verdade. Aqui, o 

saber desincorporado se configura como elemento gerador da “verdade absoluta”. 

Tal lógica revela-se contraditória, pois fala sobre a vida, mas não desde a vida, uma 

vez que esta emerge da experiência. Trata-se, portanto, de uma ciência que não 

pensa no/com o mundo, no/com o corpo, na/com a experiência e nas relações con-

cretas, pois está fincada no espírito – em um estado de gravitação e abstração da 

realidade na qual está inserida.

O corpo e a mente são compreendidos, dentro dessa perspectiva, a partir de 

uma separabilidade: como dois elementos distintos e opostos. Ao analisar as rela-

ções entre corpo e não corpo na lógica cartesiana, Quijano (2005, p. 128) aponta 

que tal entendimento configura-se como “parte de uma longa história do mundo cris-

tão sobre a base da idéia da primazia da ‘alma’ sobre o ‘corpo’. Porém, esta história 

mostra também uma longa e não resolvida ambivalência da teologia cristã sobre 

este ponto em particular.” No contexto da narrativa cristã, o corpo tem se apresenta-

do como um lugar onde reside o pecado, há um entendimento que ali se manifestam 

os desejos da carne, os afetos e tudo que comprometeria negativamente a salvação, 

havendo, portanto, a necessidade de ser guiado pela alma, elemento privilegiado da 

salvação. Segundo Quijano (2005), tais ideias não passaram necessariamente por 



26

uma sofisticada teorização, mas Descartes foi sistematicamente organizado na lin-

guagem científica,  resultando,  de certa  maneira,  num processo de secularização 

burguesa do pensamento cristão. O autor explicita este processo:

A razão não é somente uma secularização da ideia de “alma” no sentido te-
ológico, mas uma mutação numa nova identidade, a “razão/sujeito”, a única 
entidade capaz de conhecimento “racional”, em relação à qual o “corpo” é e 
não pode ser outra coisa além de “objeto” de conhecimento. Desse ponto de 
vista o ser humano é por excelência um ser dotado de “razão”, e esse dom 
se concebe como localizado exclusivamente na alma. Assim o “corpo”, por 
definição incapaz de raciocinar não tem nada a ver com a razão/sujeito. 
Produzida essa separação radical entre “razão/sujeito” e “corpo”, as rela-
ções  entre  ambos  devem  ser  vistas  unicamente  como  relações  entre 
razão/sujeito humana e o corpo/natureza humana ou entre “espírito” e “natu-
reza”. Deste modo, na racionalidade eurocêntrica o “corpo” foi fixado como 
“objeto” de conhecimento, fora do entorno “sujeito/razão” (Quijano, 2005, p. 
129).

A partir desta citação, podemos observar como, na forma cultural ocidental, o 

corpo é atravessado por discursos que produzem sentidos e significados específicos 

sobre sua função nos processos de produção de conhecimento. Trata-se de uma 

desqualificação da matéria corporal por meio da hipervalorização da razão, “Pensan-

do al cuerpo como una máquina sin cualidad (puramente cuantitativa: objeto de la 

matemática, de la mecánica)” (Dussel, 2008, p. 165). O corpo foi associado à nature-

za, mas, considerando o contexto, espaço e tempo específicos, o que significava e 

como era  compreendida essa natureza? Castro-Gómez (2005)  aponta  que,  para 

Francis Bacon, a natureza se configurava como uma grande adversária do homem, 

a qual deveria ser dominada por meio da ciência e da técnica.

Estabeleceram-se, dentro dessa lógica, certas associações que valem a pena 

serem destacadas. Houve uma elaboração de pensamento na qual os corpos bran-

cos estariam mais próximos da razão e do espírito; por outro lado, acreditava-se que 

os corpos não brancos estariam, de certo modo, vinculados à natureza. A partir daí,

Dessa perspectiva eurocêntrica, certas raças são condenadas como “inferi-
ores” por não serem sujeitos “racionais”. São objetos de estudo, “corpo” em 
conseqüência, mais próximos da “natureza”. Em certo sentido, isto os con-
verte em domináveis e exploráveis (Quijano, 2005, p. 129).

A partir destas colocações, podemos observar indícios de como foram articu-

ladas as questões vinculadas ao saber e ao poder e como esses dois fatores, como 

veremos adiante, estão a serviço de interesses capitalistas/coloniais/modernos.



27

Estudando o fenômeno do racismo, é possível observar que um de seus as-

pectos principais consiste na separação ontológica entre seres humanos, categori-

zando, classificando e hierarquizando-os em inferiores e superiores. Ou seja, rea-

liza-se uma divisão entre aqueles que possuem espírito e aqueles que não o possu-

em – estes últimos, conforme abordado, percebidos apenas como corpo e converti-

dos dentro da esfera da animalidade e selvageria. Essa divisão ontológica, que natu-

raliza a desigualdade entre corpos e sujeitos não apenas justifica a opressão, mas 

também  nega  a  pluralidade  e  a  riqueza  das  existências.  Como  destaca  Rufino 

(2019a):

[…] as injustiças operadas na destituição ontológica dos seres atacam dire-
tamente  a  diversidade  que  compõe  o  mundo.  O  universalismo  pregado 
como mote de um modelo de consciência e razão totalitária, produtor do 
desvio existencial/coisificação dos seres, é também o elemento propulsor da 
destruição de saberes praticados durante séculos (Rufino, 2019a, p. 18, 19).

A destituição ontológica, portanto, não se opera apenas como uma negação 

da existência, mas como um apagamento sistemático de modos outros de conhecer, 

ser e sentir o mundo. O modo em que se fundamenta a ciência moderna ancora-se 

num processo de saber abstrato em que se constrói sobre a desconfiança – de tudo 

que atravessa o corpo. Observando e refletindo as relações entre corpo e mente no 

contexto discutido, surge o seguinte questionamento: o que há no corpo que causa 

tanto incômodo no modo de produção de conhecimento da forma cultural ocidental? 

Havia um entendimento de que, segundo Dussel (2008), o corpo se abriria pelos 

sentidos, pela imaginação e pelas paixões. Esses elementos são postos em questão 

pela racionalidade e a repulsão pela matéria corporal segue também como resultado 

de uma longa tradição discursiva cristã que considera:

[…] o ato como o corpo tomado por um impulso não humano, não racional e 
não consciente. Esse fenômeno, por escapar dos limites das possibilidades 
explicativas centradas na razão ocidental é tratado como diabólico, devendo 
ser repreendido e expurgado (Rufino, 2019a, p. 60).

Partindo de tal  entendimento  sobre  a  esfera  corporal,  instaurou-se,  desde 

cedo, a necessidade de o espírito disciplinar o corpo, controlar e treinar um comple-

xo de sensações para que, de fato, se pudesse acessar operações psíquicas mais 

sofisticadas. Como abordado anteriormente, pessoas não brancas foram associadas 

ao corpo, enquanto o espírito foi compreendido como algo particular e restrito aos 



28

corpos brancos. Assim, a razão e a consciência – elementos centrais para a formula-

ção do conhecimento – foram negadas aos demais corpos. No interior da estrutura 

moderna, a construção do conhecimento tornou-se um lugar privilegiado e acessado 

por poucos.

Ao observar a famosa frase de Descartes, “Penso, logo existo”, Grosfoguel 

(2016) realiza uma reflexão importante, destacando que esse “eu” não poderia ser 

um africano, um indígena, um muçulmano, um judeu ou uma mulher (ocidental ou 

não ocidental). O único ser dotado de uma episteme superior era o homem ociden-

tal. Ferreira  et al. (2022, p. 238) também apontam, de forma contundente, que tal 

prática configura-se como uma “supremacia dos discursos cientificistas modernos e 

suas lógicas, mais para masculina e branca, e que se arvoram numa falsa neutrali-

dade e universalidade, quando, na maioria das vezes, dissimulam a particularidade 

excludente que possuem.”

É interessante perceber como ideias, no que se refere à separação e diferen-

ciação da matéria e do espírito, instauraram no campo filosófico um discurso identi-

tário que classifica, categoriza e discrimina seres com base no uso que fazem da ra-

zão. Neste mesmo sentido:

O sujeito moderno é um sujeito segregatório no sentido de que traça crité-
rios identitários para discriminar (dividir, demarcar, diferenciar, separar) os 
humanos e encontra no corpo, ou melhor em certos corpos, propriedades 
que indicam um uso apenas acidental da razão (Andrade, 2023, p. 39).

O(a) sujeito(a) moderno(a) criou um espírito – ou melhor, uma dimensão – 

que o autoriza,  enquanto autoridade do conhecimento,  a  identificar  quais corpos 

possuem espírito e quais não possuem. Aqui, há um formato de operação epistêmi-

ca que se fundamenta em uma hierarquia entre seres humanos, em que os critérios 

de humanidade são estabelecidos com base na posse de razão e consciência. Pos-

suindo como referência os estudos desenvolvidos por Andrade (2023), percebemos 

como essa construção do(a) sujeito(a)racional se sustenta em uma cisão entre corpo 

e espírito, em que o corpo é compreendido como o lugar da irracionalidade, das pai-

xões e dos impulsos. Embora a questão racial não seja abordada diretamente, seu 

estudo evidencia como esse modelo de sujeito(a) implicou, historicamente, na subal-

ternização e desumanização de pessoas que não se alinhavam à norma estética e 

epistêmica da modernidade.



29

Nessa direção, construído no campo da sensibilidade e da materialidade, o 

corpo negro foi compreendido, no interior dessa configuração discursiva, como sím-

bolo daquilo que é destituído de espírito. Como o autor afirma:

O corpo é o reino das paixões, das necessidades básicas e quando uma 
pessoa é reduzida ao corpo que porta ela é estigmatizada com um ser hu-
mano deficitário. O corpo é humano, mas um corpo humano sem governo 
do espírito torna a pessoa mais um animal, como qualquer outro, do que um 
ser humano que goza da razão como marca identitária. Ter um corpo huma-
no não é suficiente para se ter uma identidade humana. O que caracteriza o 
ser humano é algo imaterial: um fantasma e não um corpo (Andrade, 2023, 
p. 40)

É interessante perceber que a normatividade de um ser se constitui, justa-

mente, pela criação da inferioridade do(a) “outro(a)” como modelo de um não ser. 

Esse(a) outro(a), que ocupa o lugar de inferioridade, torna-se referência negativa in-

dispensável à afirmação do(a) sujeito(a)racional. Como observa Kilomba (2020), ci-

tando Toni Morrison:

Toni Morrison (1992) usa a expressão “dessemelhança”, para descrever a 
“branquitude” como uma identidade dependente, que existe através da ex-
ploração da/o “Outra/o”, uma identidade relacional construída por  brancas/
os, que define elas/es mesmas/os como racialmente diferentes das/os “Ou-
tras/os”. Isto é, a  negritude serve como forma primária de Outridade, pela 
qual a branquitude é construída (Kilomba, 2020, p. 38).

A pessoa negra, reduzida ao corpo, à condição de animalidade e selvageria, 

configura-se como uma representação elaborada pela branquitude – uma imagem 

que ela rejeita e da qual não deseja se aproximar. Essa construção simbólica opera 

como um mecanismo psíquico de defesa que, conforme aponta Kilomba (2020), fun-

ciona da seguinte maneira:

[…] processos nos quais partes cindidas da psique são projetadas para fora, 
criando o chamado “Outro”, sempre como antagonista do “eu” (self). Essa 
cisão evoca o fato de que […] somente uma parte do ego – a parte “boa”, 
acolhedora e benevolente – é vista e vivenciada como “eu” e o resto – a 
parte “má”, rejeitada e malévola – é projetada sobre a/o “Outra/o” como algo 
externo (Kilomba, 2020, p. 36, 37).

Realizando uma leitura desses processos sob uma perspectiva psicanalítica, 

é possível perceber que a formação da identidade negra se vincula a mecanismos 

de defesa da psique da branquitude, nos quais:

O sujeito negro torna-se então tela de projeção daquilo que o sujeito branco 
teme reconhecer sobre si mesmo, neste caso: a ladra ou o ladrão violenta/o, 



30

a/o bandida/o indolente e maliciosa/o. Tais aspectos desonrosos, cuja inten-
sidade causa extrema ansiedade, culpa e vergonha, são projetados para o 
exterior como um meio de escapar dos mesmos […] permitindo a branquitu-
de olhar para si como moralmente ideal, decente, civilizada e majestosa-
mente generosa, em controle total e livre da inquietude que sua história cau-
sa (Kilomba, 2020, p. 37).

As referidas dinâmicas, no que se refere às projeções direcionadas ao corpo 

negro, não se limitam a simples interações, mas dizem respeito a algo muito mais 

amplo em que a estrutura das relações socioculturais estão profundamente vincula-

das ao pensamento moderno e colonial.  Nesses processos, é possível identificar 

uma dupla violência em que a pessoa negra é submetida a uma representação ne-

gativa ao mesmo tempo em que lhe é negada a possibilidade de ser vista e reconhe-

cida em sua singularidade e autonomia. É justamente neste sentido que emerge a 

crítica de Dussel (1993),  ao demonstrar que, no contexto colonial,  o(a) sujeito(a) 

branco(a) não reconhece outras possibilidades de ser e estar no mundo, e reduz 

esse(a) outro(a) a si mesmo(a), ou seja, interpreta o(a) outro(a) com base em seus 

próprios paradigmas de valoração cultural e forma de pensamento – que, segundo o 

autor, lhes parecem os únicos possíveis.

A partir dos elementos explicitados e discutidos, percebe-se que não há um 

encontro de distintos mundos ou modos de ser, mas sim a imposição de uma forma 

universal legítima de existência, em que se é negado a particularidade de toda e 

qualquer diferença. Essa negação sistemática afeta diretamente a população negra, 

à medida que suas identidades foram historicamente modificadas por narrativas que 

não correspondem às suas experiências. Nesse sentido, Fanon (1967, p. 110), cita-

do por Kilomba (2020, p. 38), aponta que: “O que é frequentemente chamado de 

alma negra é uma construção do homem branco.” Kilomba (2020, p. 38) completa: 

“Essa frase nos relembra que não é com o sujeito negro que estamos lidando, mas 

com as fantasias  brancas sobre o que a  negritude deveria ser. Fantasias que não 

nos representam, mas, sim o imaginário branco.”

Tal lógica de representação está sustentada em uma estrutura complexa na 

qual a ideia de sujeito(a) foi historicamente construída com base em um ideal espe-

cífico de humanidade. É nesse sentido que a crítica de Andrade (2023) aponta uma 

questão relevante ao destacar que, com a constituição das identidades, emerge si-



31

multaneamente um certo tipo de identitarismo. Nessa dinâmica, esse modelo de su-

jeito(a) não apenas almeja a razão, como também a utiliza para se normatizar e dis-

criminar o(a) “Outro/a”: “Trata-se, portanto, da instituição de certo sujeito como pa-

drão identitário do que é o humano” (Andrade, 2023, p. 38).

A partir dos estudos de Andrade (2023), é possível perceber que esse ideal de 

sujeito(a) moderno(a) e racional, para além de se sustentar na narrativa vinculada a 

atributos  da  razão,  articula-se  também a  características  corporais  específicas.  A 

branquitude,  ao construir  sua autoimagem como modelo de humanidade,  projeta 

seus traços fenotípicos e estéticos como padrão normativo; tais características es-

téticas corporais atuam como marcadores tanto de pertencimento como de exclusão. 

Nesse sentido, Andrade (2023, p. 38) ressalta que “a criação de um sujeito racional 

serviu na modernidade de fronteira para subalternizar os humanos por suas diferen-

ças corpóreas.” Sobre esse aspecto, Munanga (2009), em palestra proferida no 3.º 

Seminário Nacional Relações Raciais e Educação – PENESB-RJ (05/11/2003), enfa-

tiza que:

Infelizmente, desde o início, eles se deram o direito de hierarquizar, isto é, 
de estabelecer uma escala de valores entre as chamadas raças. O fizeram 
erigindo uma relação intrínseca entre o biológico (cor da pele, traços morfo-
lógicos) e as qualidades psicológicas, morais, intelectuais e culturais. Assim, 
os indivíduos da raça “branca”, foram decretados coletivamente superiores 
aos da raça “negra” e “amarela”, em função de suas características físicas 
hereditárias, tais como a cor clara da pele, o formato do crânio (dolicocefa-
lia), a forma dos lábios, do nariz, do queixo, etc. que segundo pensavam, os 
tornam mais bonitos, mais inteligentes, mais honestos, mais inventivos, etc. 
e conseqüentemente mais aptos para dirigir e dominar as outras raças, prin-
cipalmente a negra mais escura de todas e conseqüentemente considerada 
como a mais estúpida, mais emocional, menos honesta, menos inteligente e 
portanto a mais sujeita à escravidão e a todas as formas de dominação (Mu-
nanga, 2009, p. 5).

Confirmando os aspectos apontados anteriormente sobre o racismo na filoso-

fia moderna, Almeida (2019, p. 26) afirma que “o Iluminismo constituiu as ferramen-

tas que tornaram possível a comparação e, posteriormente, a classificação dos mais 

diferentes grupos humanos com base nas características físicas e culturais.” Nessa 

perspectiva, Oliveira (2020), em uma palestra intitulada Filosofias Africanas e Educa-

ção Antirracista, proferida na Jornada Virtual UEFS 2020, cuja temática foi Trilhas 

para a Pluriversidade, faz uma colocação bastante pertinente: para ele, o racismo, 

antes mesmo de ser colonial, político, econômico ou histórico, é um racismo estético. 



32

Isso porque se inicia a partir da percepção do outro – do outro-outro, do outro-outra, 

do outro-natureza e do outro-sagrado. É a partir dessa percepção que o racismo se 

configura enquanto forma de diferenciação e hierarquização.

Vale ressaltar que, antes do período moderno, as pessoas eram identificadas 

por sua localização geográfica, por pertencimento a uma comunidade política, cultu-

ral ou religiosa, entre outros fatores (Quijano, 2005; Hall, 2019; Almeida, 2019). Con-

tudo, a partir dos processos discriminatórios discutidos anteriormente – particular-

mente aqueles sustentados pelo discurso racista na filosofia –, foram inscritos novos 

sentidos sobre os corpos, culminando na construção de identidades sociais histori-

camente recentes. No caso específico da população africana, é possível afirmar que 

iorubás, bantos e tantas outras etnias que compõem a diversidade do continente fo-

ram reduzidas ao que o colonizador passou a nomear como “negro”: uma nova de-

signação que reduz erroneamente um ser e toda sua complexidade a uma nova 

identidade que, homogênea, não corresponde a sua realidade diversa.

Importa compreender em que dinâmicas sociais, econômicas e políticas es-

sas novas identidades foram construídas. Conforme coloca Quijano (2005), elas fo-

ram introduzidas em um contexto no qual:

Todas as formas de controle e de exploração do trabalho e de controle da 
produção-apropriação-distribuição de produtos foram articuladas em torno 
da relação capital-salário (de agora em diante capital) e do mercado mundi-
al. Incluíram-se a escravidão, a servidão, a pequena produção mercantil, a 
reciprocidade e o salário (Quijano, 2005, p. 118).

Esta organização econômica não se configurava como uma extensão de uma 

estrutura econômica praticada anteriormente, mas tais dinâmicas expostas na cita-

ção anterior eram historicamente e sociologicamente novas, instaurando, como afir-

ma Quijano (2005, p. 118), “uma nova, original e singular estrutura de relações de 

produção na experiência histórica do mundo: o capitalismo mundial.” Uma de suas 

principais características seria sua extensão global, na qual se estabeleceu um pa-

drão global de controle do trabalho, bem como articulou distintas partes do globo em 

torno do mercado e do capital.  Tal  reorganização implicou também a redefinição 

dos(as) sujeitos(as) e de suas posições sociais, vinculando diretamente as novas 

identidades à estrutura global de controle do trabalho. Essa associação resultou em 

outras performances sociais e relações condicionadas e sustentadas pelos papéis 



33

atribuídos aos corpos na lógica racial do capital. Como afirma Quijano (2005, p. 118), 

“As novas identidades históricas produzidas sobre a ideia de raça foram associadas 

à natureza dos papéis e lugares na nova estrutura global de controle do trabalho. As-

sim, ambos os elementos, raça e divisão do trabalho, foram estruturalmente associa-

dos”.

Conforme aborda o referido autor, no período moderno/colonial, no interior da 

estrutura capitalista, consolidou-se uma divisão racista do trabalho na qual pessoas 

brancas ocupavam cargos administrativos ou ofícios considerados intelectuais, en-

quanto pessoas negras eram destinadas a funções que exigiam esforço corporal. 

Importa mencionar que, uma vez comprovada cientificamente, a inferioridade de po-

vos africanos estava legitimada à exploração e escravização de tais sujeitos(as). 

Desta maneira, articulavam-se no âmago da estrutura moderna/colonial: ser, saber, 

poder e interesses econômicos. A partir da discussão desenvolvida anteriormente 

nesta seção, podemos observar que a divisão do trabalho, neste contexto, se confi-

gurava como reflexo da desvalorização corporal promovida tanto pelo discurso cris-

tão quanto pelo filosófico, os quais imprimiram uma narrativa que associava pessoas 

negras a uma compreensão limitada do corpo, atribuindo-lhes sentidos e significa-

dos específicos e desumanizantes. É relevante observar como essa narrativa, inseri-

da em uma organização capitalista, aciona o dispositivo da racialidade, na medida 

em que a exploração dos corpos negros constitui a base da geração de lucro. Per-

cebe-se que essa lógica sustenta uma performance social fundada em identidades 

racializadas e em uma relação de violência entre brancos e negros, que estrutura 

toda a organização social, política e econômica.

Levando em consideração esse contexto permeado pelo racismo e os meca-

nismos de formação identitária, Kilomba (2020, p. 39) oferece uma reflexão pertinen-

te ao afirmar que “o indivíduo é cirurgicamente retirado e violentamente separado de 

qualquer identidade que ela/ele possa realmente ter.” Como mencionado, antes do 

processo de racialização dos corpos, os(as) sujeitos(as) eram identificados(as) por 

outros marcadores para além de suas características estéticas, biológicas ou feno-

típicas.  Nesse sentido,  categorias como “negro”  e “branco” não devem ser  com-

preendidas como naturais, mas como construções históricas e sociais situadas em 

um tempo e espaço específicos. Sobre o referido fato, Almeida (2019, p. 54) destaca 



34

que a “Raça não é um termo fixo, estático. Seu sentido está inevitavelmente atrelado 

às circunstâncias históricas em que é utilizado. Por trás da raça sempre há contin-

gência, conflito, poder e decisão, de tal sorte que se trata de um conceito relacional 

e histórico.” Complementando essa leitura, Hall (2019, p. 11, 12), ao discutir as dinâ-

micas envolvidas na formação das identidades, afirma que “a identidade torna-se 

uma ‘celebração móvel’: formada e transformada continuamente em relação às for-

mas pelas quais somos representados ou interpelados nos sistemas culturais que 

nos rodeiam”.

Diante do que foi exposto, observa-se um fenômeno complexo, atravessado 

por movimentos históricos e sociais, pela linguagem, pelo inconsciente, entre outros 

elementos que participam do processo de atribuição de sentidos aos corpos. Nesse 

contexto, evidencia-se a falácia moderna/colonial ao associar certos atributos e defi-

nições ao biológico, uma vez que a identidade não se define por bases essencialis-

tas, mas por construções históricas e sociais situadas em um tempo e espaço deter-

minados. Considerando esses aspectos, verifica-se que a identidade não parte de 

uma fixidez, de um caráter substantivo ou de uma essência imutável.

Um dos elementos que influenciaram o processo de racialização dos corpos, 

como mencionado anteriormente, consiste na criação de um discurso filosófico fun-

damentado na distinção e oposição entre mente e corpo. Termos como “corpo” e 

“mente” fazem parte de um amplo jogo de sentidos inserido em um contexto no qual 

uma se localiza em um polo positivo e a outro em um polo negativo. Ambos, tal 

como as identidades modernas/coloniais, operam a partir de uma lógica de alterida-

de, na qual uma se constitui e adquire sentido em relação à outra. Dessa forma, cor-

po e mente acompanham muitas outras dicotomias ancoradas em um histórico mo-

derno/colonial que, como evidencia Quijano (2005), expressam relações assimétri-

cas entre Europa e não-Europa. Entre essas dicotomias, podemos citar: homem/na-

tureza, Ocidente/Oriente, primitivo/civilizado, sujeito/objeto, mítico-mágico/científico, 

tradicional/moderno, entre outras que não apenas expressam visões hierárquicas, 

mas que também sustentam interpretações e práticas dicotômicas e separatistas.

Sobre o referido fato, Quijano (2005, p. 127) aponta que “essa associação 

produziu uma visão na qual se amalgamam, paradoxalmente, evolucionismo e dua-

lismo”, pois acreditava-se que maneiras destoantes de ser e estar no mundo dos 



35

modos ocidentais se configurariam como formas primitivas e selvagens de viver – 

modos equivocados que, portanto, deveriam passar “[…] por etapas sucessivas e 

cumulativas que foram apresentadas positivamente na retórica da modernidade: es-

pecificamente, nos termos de salvação, do progresso, do desenvolvimento, da mo-

dernização e da democracia” (Mignolo, 2017, p. 8 apud Ferreira et al., 2022, p. 232). 

Esses processos resultaram na “distorcida relocalização temporal de todas essas di-

ferenças, de modo que tudo aquilo que é não-europeu é percebido como passado” 

(Quijano, 2005, p. 127). Em contrapartida, o homem europeu era representado como 

o mais avançado da espécie, sendo considerado não apenas o portador exclusivo 

da modernidade, mas também seu criador e protagonista. É interessante perceber 

que esse evolucionismo opera sob uma perspectiva unidirecional: acreditava-se que 

se sairia de um estágio primitivo rumo à sociedade moderna europeia. Percebe-se, 

pelas informações fornecidas, que esse fenômeno camufla todo um processo de et-

nocentrismo e eurocentrismo.

A elaboração desse tipo de pensamento só foi possível a partir do surgimento 

de uma nova perspectiva sobre a história, pois, antes do período moderno, era com-

preendida como algo natural ou determinado pela vontade divina ou por forças mis-

teriosas. Posteriormente, entretanto, passou a ser percebida “como algo que pode 

ser produzido pela ação das pessoas, por seus cálculos, suas intenções, suas deci-

sões, portanto como algo que pode ser projetado e, consequentemente, ter sentido” 

(Quijano, 2005, p. 124). A partir dessa mudança, emerge um dos elementos centrais 

para se compreender o fenômeno da modernidade: a ideia de futuro. Surge, com 

ela, um léxico próprio que inclui termos como: antes, durante, depois, passado, pre-

sente, agora, hoje, ontem, entre outros que expressam atribuições temporais e arti-

culam relações de anterioridade e posterioridade. Dessa maneira, o tempo passa a 

ser “capturado pela palavra, em sua expressão discursiva” (Martins, 2021, p. 29).

Com base em alguns deslocamentos na história no período moderno/colonial, 

emerge uma nova relação com o tempo em que:

O momento passado, o momento anterior, já passou e, matematicamente, 
não volta mais. […] Entramos assim a falar do tempo histórico em uma lin-
guagem de irreversibilidade […] Cada minuto da história dura até apagar-se, 
isto é, esvai-se mas para ser substituído por outro, e assim sucessivamente 
(Bosi, 1992, p. 20 apud Martins, 2021, p. 27).



36

A partir da exposição desses elementos, percebe-se que se constituiu, dentro 

desse sistema de pensamento, uma noção temporal em que o passado passa a ser 

desvalorizado, compreendido como sinônimo de algo ultrapassado ou inferior; o pre-

sente torna-se o espaço onde, por meio da ciência, seria possível calcular e prever; 

e o futuro, por sua vez, assume o status de tempo a ser alcançado, modificado por 

ações gestadas anteriormente. Tais perspectivas temporais articulam-se a ideias du-

alistas, evolucionistas, modernas e coloniais. Afinal, o que seria o projeto moderno 

senão a tentativa de abolir modos de vida considerados primitivos ou selvagens em 

nome de um espaço-tempo futuro idealizado como moderno?

Esse espaço futuro moderno consistiria em um lugar homogêneo, pois, atra-

vés de uma série de violências, objetivava-se transformar o(a) outro(a) e homogenei-

zar as diferenças culturais, consistindo, assim, em uma tentativa de universalizar e 

globalizar um modo particular de ser e estar no mundo. A partir de tais informações, 

observa-se que o sistema moderno se caracterizaria pela impossibilidade de coexis-

tir com as diferenças. O(a) sujeito(a) moderno(a) acreditava que possuía capacida-

des  humanas fixas  e  que  sua identidade consistiria  em algo  estável  e  fechado. 

Esse(a) mesmo(a) sujeito(a) teria por finalidade transformar esse(a) outro(a), mas os 

processos que envolvem a formação de identidade são bem mais complexos, como 

aponta Hall (2019) e também é sustentado por Greiner (2017, p. 43): “ao exotizar o 

outro, através de imagens e narrativas, neutraliza-se o perigo a partir da ilusão de 

que a alteridade nunca nos afetará e permanecerá isolada”. Complementando tal li-

nha de pensamento, Hall (2019, p. 26) diz que “ele procura o fechamento (a identi-

dade), mas é constantemente perturbado (pela diferença).”

Sobre a referida situação, apoiado no pensamento de Derrida, Hall (2019) re-

aliza um apontamento pertinente mostrando-nos como é ficcional a noção de contro-

le sobre as coisas, principalmente no que tange as relações humanas, pois sempre 

surgirão situações que desestabilizarão nossas tentativas de realidades fixas e está-

veis. Ao que se refere a formação da identidade com base em Simondon, Greiner 

(2017) nos apresenta o conceito de ação transdutora mostrando-nos que o(a) sujei-

to(a)se constitui no coletivo, especificamente com aquilo que se mostra díspar. A 

partir da referida informação, percebemos que, o(a) indivíduo(a) não pode se fechar 



37

em si mesmo, mas, como bem coloca Greiner (2017), ele segue atravessado e cons-

tituído por elementos exteriores, pois “toda imagem constitui-se transindividualmente 

como um processo de individuação e não como algo terminado e pronto, preenchido 

por uma essência imutável” (Greiner, 2017, p. 43).

Outro  elemento que deve ser  destacado é como esse sistema investe na 

transformação/modificação deste(a) outro(a). Mas o que seria este(a) outro(a)? Le-

vando em consideração as informações mencionadas quanto à racialização dos cor-

pos e o processo de formação de identidades modernas/coloniais, percebe-se que 

este(a) outro(a) é ficcional, pois:

Se pensarmos indivíduos e culturas de um ponto de vista não substantivo, a 
própria noção de outro torna-se fictícia, porque a dicotomia entre eu e o ou-
tro não existe de fato, a não ser como resultado dos dispositivos de poder 
que apostam nas identidades congeladas, negligenciando as transindividua-
ções (Greiner, 2017, p. 41).

Posto as dinâmicas no que se refere à formação da identidade, percebemos 

que não há como modificar e transformar o que difere de nós, pois as relações soci-

ais são imprevisíveis e complexas. O projeto moderno através da ciência, desse lu-

gar que foi construído historicamente como lugar da “verdade absoluta”, não vê as 

possibilidades de errância, mas segue pautado numa visão linear denominada por 

Glissant  (2005)  como “pensamento  em flecha”.  Observando tal  fenômeno sob  a 

perspectiva exusíaca, Rufino (2019a, p. 31) coloca que, “para aqueles que se colo-

cam acomodados nas espreguiçadeiras da certeza, Exu prega peças, os espreitan-

do sob os redemoinhos da imprevisibilidade, do virar do avesso, do bater de um lado 

e gritar no pé da orelha do outro.”

Mesmo que o projeto moderno investisse em maneiras de homogeneizar a re-

alidade sociocultural, isso não seria possível. Como discute Hall (2019), parece que 

a modernidade com os processos de globalização culminou em choques de culturas 

díspares que reverberaram em efeitos reversos à medida que as identidades, com o 

passar do tempo, estão cada vez mais plurais. Posto isto, verifica-se que “nenhuma 

cultura é aí, por direito, obliterada, nenhuma lhe impõe a sua tradição, mesmo que 

algumas exportem para toda a parte os seus produtos generalizantes”  (Glissant, 

2005, p. 92).



38

Ao longo desta pesquisa, veremos que, ainda que o corpo negro tenha sido 

submetido a uma série de violências, ele mesmo foi historicamente se alçando à 

condição de resistência, pois, mesmo que se castigue e puna o corpo, ele ainda é 

capaz de encontrar rotas de fuga, construindo suas próprias possibilidades de saída 

desse sistema racializado. (Rufino, 2019a) Os colonizadores – dentro da lógica colo-

nial/moderna/ocidental –, nutridos por um ego inflado, estavam tão absorvidos den-

tro de seus projetos lineares de progresso, modernização, revolução, civilização etc., 

que não imaginavam a possibilidade de brechas e desvios em tais esquemas. Mas 

foi justamente nessas brechas e desvios que a população negra, através de tecnolo-

gias ancestrais driblou a racionalidade colonial/moderna enquanto elaborou formas 

de resistência assentes no território corporal, lugar este tão subestimado na história 

do mundo ocidental.

Houve, por parte da população negra, um investimento contínuo em sabedori-

as corporais, em tecnologias ancestrais forjadas nos atravessamentos da diáspora 

brasileira, linguagens reinscritas sob outras gramáticas e arranjos culturais. Aqui são 

mobilizadas, por meio de uma memória, formas outras de existências, as quais esca-

pam às normativas do projeto moderno/colonial. Essas sabedorias do corpo foram (e 

seguem sendo) utilizadas como estratégias de enfrentamento e transgressão de um 

modelo de sociedade que historicamente precarizou – e ainda precariza – os corpos 

negros por meio de violências físicas, simbólicas e epistêmicas. São saberes que 

afirmam outras possibilidades de existência, cultivadas nos maracatus, nas rodas de 

capoeira, nos terreiros e entre uma variedade de espaços onde a memória, a ances-

tralidade e a corporeidade se entrelaçam como práticas de liberdade e reinvenção.



39

2 ESTADO-NAÇÃO COMO MANIFESTAÇÃO DA GLOBALIZAÇÃO DE UMA 

ESTRUTURA MODERNA/COLONIAL DE DOMINAÇÃO

Há um processo relevante que precisa ser considerado neste debate: o de-

sencantamento do mundo, conceito mobilizado por Castro-Gómez (2005) com base 

nas reflexões de Max Weber. Esse conceito se refere à racionalização realizada pela 

modernidade ocidental, na qual as explicações fundamentadas em mitos e crenças 

religiosas são paulatinamente substituídas pela razão instrumental e científica. Com 

a transição das sociedades feudais para o capitalismo, já não seria mais a vontade 

divina que determinaria e decifraria questões relativas à vida social e individual, mas, 

agora apoiado pela razão, o homem é quem realizaria tais atividades, com o intuito 

de decifrar as leis da natureza para usá-las a seu favor.

Esses elementos fazem parte de um fenômeno mais amplo vinculado à ideia 

de modernidade, que consistiria na modernização das relações sociais, tendo como 

base:

Uma série de práticas orientadas ao controle racional da vida humana, entre 
as quais figuram a institucionalização das ciências sociais, a organização 
capitalista da economia, a expansão colonial da Europa e, acima de tudo, a 
configuração jurídico-territorial dos estados nacionais (Castro-Gómez, 2005, 
p. 92).

No interior deste projeto de sociedade, que tem como base uma influência 

pautada na razão, verifica-se um repúdio a tudo que não está nos domínios da cog-

nição, emergindo, assim, a ideia da necessidade de controlar a natureza por meio da 

ciência e da técnica. Conforme Castro-Gómez (2005), a compreensão da natureza 

naquele contexto remete aos pensamentos de Bacon, para quem ela se configurava 

como a grande inimiga e adversária do homem, que deveria ser vencida para que 

fosse estabelecido o Regnum Hominis (“Reino do Homem”) na Terra. Nesse sentido, 

o autor afirma:

A melhor tática para ganhar esta guerra é conhecer o interior do inimigo, 
perscrutar seus segredos mais íntimos, para depois, com suas próprias ar-
mas, submetê-lo à vontade humana. O papel da razão científico técnica é 
precisamente acessar os segredos mais ocultos e remotos da natureza com 
o intuito de obrigá-la a obedecer nossos imperativos de controle (Castro-
Gómez, 2005, p. 87)



40

Posto isso, elaborava-se uma organização social que criava mecanismos de 

controle direcionados às forças mágicas e misteriosas advindas da natureza. Imer-

sos em uma lógica cuja gramática se estruturava por um regime dual, estabeleciam-

se, segundo Quijano (2005), relações nas quais o corpo era colocado fora dos limi-

tes da razão, sendo compreendido como incapaz de raciocinar e, por isso, vinculado 

à natureza. No interior desse processo mais amplo de racionalização, instaurava-se 

a necessidade de regular comportamentos, desejos, impulsos e afetos, com o intuito 

de eliminar gestos e maneiras considerados formas primitivas de comportamento.

Essa lógica de formatação da vida e de organização social, sustentada por 

uma razão instrumental, foi expandida globalmente por meio dos processos de colo-

nização. Como abordado no capítulo anterior, os povos não europeus foram reduzi-

dos ao corpo e associados à dimensão da selvageria e da animalidade, sendo, por-

tanto, considerados mais próximos da natureza. No processo de reorganização do 

mundo sob os moldes da modernidade, os europeus, influenciados por ideais libe-

rais, levariam para o restante do globo essa forma específica de estruturação social 

– especialmente aos chamados “povos primitivos”, que, segundo Almeida (2019, p. 

26), “ainda não conheciam os benefícios da liberdade, da igualdade, do Estado de 

direito e do mercado.” A partir do pensamento de Achille Mbembe (2018), Almeida 

(2019, p. 27) acrescenta que o colonialismo foi um projeto de universalização, cuja 

finalidade era “inscrever os colonizados no espaço da modernidade.”

De acordo com Castro-Gómez (2005, p. 88), ao discutirmos a modernidade 

enquanto projeto, é necessário considerar a existência de uma instância central – o 

Estado –, a partir da qual “são coordenados os mecanismos de controle sobre o 

mundo natural e social” com base em critérios racionais. Com a formação e consoli-

dação da ideia de Estado-nação, emerge um novo modelo de organização social. 

Conforme aponta Hall (2019), antes da modernidade, tanto as formas de identifica-

ção quanto as de organização coletiva estavam vinculadas a diferenças regionais, 

étnicas, religiosas, entre outras, que, com o tempo, foram sendo transferidas e inscri-

tas dentro da lógica estatal. Esse processo de transição, segundo o autor, “consiste 

em culturas separadas que só foram unificadas por um longo processo de conquista 

violenta – isto é, pela supressão forçada da diferença cultural” (Hall, 2019, p. 95).



41

Todo esse processo de formação dos Estados-nações,  como mencionado, 

teve como base a racionalidade, o que provocou impactos negativos sobre povos 

cujos pilares se ancoravam em saberes corporais e em formas de conhecimento re-

lacionadas à natureza – ou seja, povos que possuíam outra leitura do mundo e atri-

buíam significados distintos ao corpo e à natureza. Inseridos em um contexto marca-

do por mecanismos de controle voltados a impedir a conexão profunda entre o corpo 

e os afetos, esses grupos passaram a ser submetidos a uma lógica de padronização 

e repressão da diferença. Conforme reforça Hall (2019, p. 60), “cada conquista sub-

jugou povos conquistados e suas culturas, costumes, línguas e tradições” em prol de 

uma tentativa de unificação e homogeneização das diferenças culturais.

Apoiado  no  pensamento  de  Immanuel  Wallerstein  (1991),  Castro-Gómez 

(2005) mostra-nos como o campo das ciências sociais teve um papel fundamental 

nesse novo formato de organização social  e de controle da vida humana. Nesse 

contexto,  “era necessário gerar  uma plataforma de observação científica sobre o 

mundo social que se queria governar” (Castro-Gómez, 2005, p. 88). As ciências soci-

ais operam, assim, em articulação com o Estado, uma vez que, a partir das informa-

ções produzidas sobre o funcionamento da realidade social, eram elaborados proje-

tos e programas governamentais. Um fator observado pelo autor, e que merece des-

taque no interior desse processo, é o fato de que o surgimento das ciências sociais 

estava atrelado à necessidade de adaptar a vida das pessoas ao sistema de produ-

ção. Desse modo, políticas públicas e instituições como escolas, hospitais, prisões, 

constituições, entre outros dispositivos, passam a ser concebidos como ferramentas 

de regulação e conformação dos sujeitos a essa nova ordem social. Tal lógica se ex-

pressa, como evidencia o autor, em práticas de normatização jurídica e disciplinar, 

voltadas à racionalização dos corpos e dos afetos:

[…] definidas pelo imperativo jurídico da “modernização”, pela necessidade 
de disciplinar as paixões e orientá-las ao benefício da coletividade através 
do trabalho. A questão era Ligar todos os cidadãos ao processo de produ-
ção mediante a submissão de seu tempo e seu corpo a uma série de nor-
mas que eram definidas e legitimadas  pelo conhecimento (Castro-Gómez, 
2005, p. 88)

Ao longo de seu trabalho, Castro-Gómez (2005) aponta que o projeto moder-

no, fundamentado no controle racional da vida social, esteve diretamente vinculado 



42

à tentativa de produzir perfis de subjetividade coordenados pelo Estado. Os proces-

sos de regulação envolveram a normatização de condutas, valores e identidades por 

meio de dispositivos de saber/poder, os quais também desempenharam um papel 

central na construção e representação dos chamados “Outros/as” – aquelas identi-

dades as quais não se enquadravam nos padrões de racionalidade e humanidade 

definidos pela modernidade ocidental (Kilomba, 2019). Outro elemento abordado por 

Castro-Gómez (2005), e que deve ser considerado nesse contexto, foi o uso da es-

crita como tecnologia de subjetivação, e como esse fator possui fortes vínculos com 

o(a) sujeito(a)de direito, pois sua existência:

Somente  é  possível  dentro  do  contexto  e  da escrita  disciplinar  e,  neste 
caso, dentro do espaço de legalidade definido pela constituição. A função ju-
rídico-política das constituições é, precisamente,  inventar a cidadania,  ou 
seja, criar um campo de identidades homogêneas que torna inviável o proje-
to moderno da governamentalidade (Castro-Gómez, 2005, p. 89).

Dessa forma, evidencia-se como a formação de identidades está profunda-

mente articulada a processos mais amplos de ordem social, política, ideológica e 

econômica. A esse respeito,  Orlandi (2005) oferece uma leitura crítica ao afirmar 

que:

A subordinação explícita do homem ao discurso religioso dá lugar à subordi-
nação, menos explícita, do homem às leis: com seus direitos e deveres. Daí 
a ideia de um sujeito Livre em suas escolhas, o sujeito do capitalismo. a 
crença na letra (submissão a Deus) dá lugar a crença nas letras (submissão 
ao estado e às leis). Crença nas cifras, na precisão, sustentada pelo meca-
nismo lógico. […] essa é uma submissão […] menos visível porque preserva 
a ideia de autonomia, de liberdade individual, de não determinação do sujei-
to. É uma forma de açoitamento mais abstrata e característica do formalis-
mo jurídico, do capitalismo. […] O sujeito de direito não é uma entidade psi-
cológica, ele é efeito de uma estrutura social bem determinada: a sociedade 
capitalista (Orlandi, 2005, p. 51).

Vale destacar que o(a) sujeito(a) é condicionado(a) a pensar de determinada 

maneira porque permanece assujeitado(a) por processos que operam, muitas vezes, 

de maneira inconsciente. Hall (2019) contribui para a compreensão desse fenômeno 

ao discutir como as culturas nacionais produzem identidades. Com objetivo de ho-

mogeneizar culturalmente as pessoas de um delimitado território, constroem-se nar-

rativas, memórias e tradições que integram um repertório simbólico da cultura nacio-

nal e que despertam, nos sujeitos, um sentimento de pertencimento. A partir dos ele-



43

mentos discutidos pelo referido autor, percebe-se que há todo um processo de fabri-

cação identitária, no qual a mobilização de questões históricas e afetivas sustentam 

uma ideia de uma identificação coletiva estável, mas que, na verdade, são moldadas 

por interesses específicos e estratégicos que, muitas vezes, servem para a manu-

tenção de um determinado projeto de poder.

Ao abordar questões como culturas nacionais, construção de identidades, for-

mação do Estado e modernidade, é preciso considerar que essas categorias não 

apenas se relacionam com os processos coloniais, mas delas emergem diretamente. 

O surgimento do Estado está enraizado em lógicas de dominação colonial; há um 

modo na operacionalidade das relações muito específico em que seu fundamento 

segue condicionado por uma lógica que organiza e hierarquiza modos de existência. 

Conforme Castro-Gómez (2005), há um dispositivo de poder que sustenta o sistema-

mundo moderno/colonial, o qual é reproduzido estruturalmente no interior de cada 

Estado nacional. Trata-se da colonialidade do poder, conceito elaborado por Aníbal 

Quijano (2005), que nos auxilia a compreender o caráter colonial da modernidade. A 

esse respeito:

[…] a espoliação colonial é legitimada por um imaginário que estabelece di-
ferenças incomensuráveis entre o colonizador e o colonizado. As noções de 
“raça” e de “cultura” operam aqui como um dispositivo taxonômico que gera 
identidades opostas. O colonizado aparece assim como o “outro da razão”, 
o que justifica o exercício de um poder disciplinar por parte do colonizador. A 
maldade, a barbárie e a incontinência são marcas “identitárias” do coloniza-
do, enquanto que a bondade, a civilização e a racionalidade são próprias do 
colonizador (Castro-Gómez, 2005, p. 91).

A lógica moderno/colonial – como discutido na seção anterior – parte de uma 

organização sistemática de categorias sustentadas por uma racionalidade que opera 

com base em regimes duais. Há, aqui, uma gramática em que palavras e sentidos 

são mobilizados por uma lógica de estruturação que parte da ideia de polos opostos, 

estabelecendo hierarquias entre os termos. Como aponta Quijano (2005), emergem 

daí dicotomias como primitivo/civilizado, bem/mal, Ocidente/Oriente, modernidade/

tradição,  mito/ciência,  corpo/mente,  entre  outras.  Terminologias  e  categorias  as 

quais, para além de comporem o vocabulário do mundo moderno/colonial, influenci-

am diretamente nas práticas sociais, políticas e epistêmicas. Sobre as questões aqui 

discutidas, Rufino (2019a) comenta que:



44

As oposições bem versus mal estão nas bases da formação das mentalida-
des no mundo ocidental. As batalhas das luzes versus escuridão projetam a 
ciência moderna – suas razões – como a prática de conhecimento que vem 
a produzir  o  esclarecimento,  superando assim qualquer forma de indício 
“trevoso” (Rufino, 2019a, p. 50).

Percebe-se que há uma dinâmica discursiva que estrutura e sustenta as for-

mas de pensar e agir dentro desse contexto. No entanto, algo que também deve ser 

considerado nessa dinâmica é que a dualidade aqui opera conjuntamente com idei-

as evolucionistas. Acreditava-se que a espécie humana era organizada e classifica-

da em fases e estágios de desenvolvimento. A imagem e representação dos não eu-

ropeus estariam, de certa maneira, vinculadas à selvageria e à barbárie; logo, estari-

am mais próximos da natureza. Já os europeus, como foi destacado na introdução, 

se constituíam como o padrão de humanidade – padrão este que deveria ser alcan-

çado por  todos  (não europeus)  à  medida que fossem atravessando estágios  de 

aperfeiçoamento até chegar à maioridade. Indígenas, africanos, entre outros povos, 

precisariam, dentro dessa lógica, ser tutelados nesse processo até chegarem “a um 

estado de ‘ilustração’ em que, no dizer de Kant, pode autolegislar-se e fazer uso au-

tônomo de sua razão” (Castro-Gómez, 2005, p. 91).

Nota-se que tanto as ideias de cunho dualista quanto as evolucionistas estari-

am atreladas ao fenômeno do eurocentrismo, pois partem da ideia de um “estado de 

natureza como ponto de partida do curso civilizatório cuja culminação é a civilização 

europeia ou ocidental” (Quijano, 2005, p. 127). O referido fato estaria atrelado ao 

que Glissant (2005) denomina de pensamento em flecha, o qual consiste em uma 

projeção de futuro dentro de uma perspectiva de progresso unilinear e de desenvol-

vimento unidirecional.

A partir da reorganização do mundo, por meio de ideias contidas no que se re-

fere ao Estado, à nação, à modernidade, ao liberalismo, ao progresso, ao desenvol-

vimento, entre outros fatores, percebe-se que há uma tentativa de homogeneização 

de uma estrutura social e um grande investimento em dinâmicas e certos tipos de 

tecnologias que objetivavam elaborar processos de subjetivação que culminassem 

em um modo de relação social racializada, atendendo às demandas do mercado – 

ou seja,  do  capitalismo.  É  interessante  observar  que,  como bem coloca Castro-

Gómez (2005), as ciências sociais, em conjunto com o Estado, influenciaram forte-



45

mente na criação da diferença e do(a) dito(a) “Outro/a”, pois “a construção do imagi-

nário da ‘civilização’ exigia necessariamente a produção de sua contraparte: o imagi-

nário da ‘barbárie’” (Castro-Gómez, 2005, p. 90). Logo assim, criou-se uma repre-

sentação de um modelo de não ser, em contrapartida à imagem do bom cidadão.

Há um fator de bastante relevância que deve ser considerado nessa discus-

são: trata-se das narrativas de liberdade e igualdade universais elaboradas pelos 

ideais da Revolução Francesa. Conforme destaca Almeida (2019, p. 27), “o projeto 

liberal-iluminista não tornava todos os homens iguais e sequer faria com que todos 

os indivíduos fossem reconhecidos como seres humanos.” Trata-se, portanto, de um 

projeto marcado por fortes contradições, pois, como vimos anteriormente, ele trans-

formava o(a) diferente(a) (a pessoa não branca) em bárbaro(a) – em uma espécie 

de não humano – que não gozava dos privilégios da tão proclamada liberdade.

Sobre o referido fato, Buck-Morss (2017, p. 34) realiza uma observação perti-

nente, ao colocar que “mesmo quando proclamações teóricas de liberdade se con-

vertiam em ação revolucionária na esfera política, a economia colonial escravista 

que operava nos bastidores continuava nas sombras.” A liberdade, nesse contexto, 

se limitava à população europeia, pois, tratando especificamente da população ne-

gra, esta seguia escravizada tanto no continente africano quanto nas diásporas, pe-

los processos de expansão colonial.

No período colonial, no contexto brasileiro, a população negra era visualizada 

apenas como um objeto e não compunha a classe do(a) referido(a) sujeito(a) de di-

reito – aquele que usufruiria da tão proclamada liberdade. Era compreendida unica-

mente na esfera da coisificação; sua função, nesse modelo de organização social, 

estaria vinculada ao caráter mercantil e limitada ao trabalho braçal, no formato de 

escravidão, associado aos ideais de desenvolvimento e progresso da nação – um 

progresso que se estruturava, contraditoriamente, na exploração de corpos negros. 

É interessante perceber, como bem observa Guizardi (2017), que a divisão do traba-

lho no referido contexto histórico brasileiro possuiria fortes vínculos com a oposição 

entre mente e corpo abordada por Descartes, pois:

la idea de que la fuerza física de los africanos, así como su capacidad para 
el trabajo, fuesen un síntoma de su degeneración: se les atribuye una hiper-
corporalidad que sería “la prueba” de la ausencia de capacidades intelectua-
les (Fausto 1995: 28). La ecuación es simple y absurda: cuanta más capaci-
dad física, menos capacidad intelectual y viceversa (Guizardi, 2017, p. 116).



46

Posto isto, verifica-se que as elites coloniais exerciam ofícios dissociados do 

esforço físico e, consequentemente, a população negra era destinada a trabalhos 

que exigiam força física. Nesse contexto, observa-se que “la corporalidad, el trabajo 

y la vivencia del cuerpo se convierten en características asociadas a la pobreza: per-

mitida para los pobres y retrato de su supuesta inferioridad y deterioro” (Guizardi, 

2017, p. 116, 117). A autora, ao longo de sua pesquisa, evidencia que todo um siste-

ma de castigos e de violência foi desenvolvido e direcionado ao corpo negro como 

uma política de contenção para o que era considerado degenerado. Logo, percebe-

se que a única forma de relação estabelecida no período colonial com as pessoas 

negras era a violência – uma violência concentrada nas dimensões do corpo.

Essas violências não se limitavam apenas a castigos e punições corporais, 

mas também à repressão de qualquer forma de expressão da corporeidade, pois, 

como afirma Guizardi (2017, p. 125), “los africanos ocuparon los espacios de las ca-

lles, plazas y del comercio con las prácticas de sus actividades corporales que las 

élites declaraban profanas y pecaminosas.” Conforme a autora, a dança, a capoeira 

e até mesmo a forma de se vestir dos africanos – ou seja, sua estética – incomoda-

vam as elites brasileiras. Em outras palavras, a presença do corpo negro nas ruas e 

espaços públicos causava grande incômodo, sendo alvo de perseguições e repres-

sões que aumentaram significativamente após a Revolução do Haiti.

Vale ressaltar que, mesmo no enquadramento mais rígido, o corpo é capaz de 

elaborar rotas de fuga. Conforme observa Rufino (2019b, p. 74), o “mundo colonial 

forja também sujeitos abusados, desobedientes, que fazem suas traquinagens nos 

vazios deixados ou simplesmente jogam o jogo incorporando outros sentidos.” É in-

teressante perceber que a população negra foi elaborando várias formas de resis-

tência. Conforme Guizardi (2017), houve estratégias de enfrentamento direto, por 

meio de revoltas, mas também um tipo de confronto muito específico baseado na 

mandinga, mobilizado por elementos como drible, esquiva, corpo mole, astúcia, ma-

lícia,  malandragem,  esperteza  e  outros  fatores  que  se  constituem  em  “saberes 

aprendidos ao longo de experiências codificadas em processos educativos próprios” 

(Rufino, 2019a, p. 60).



47

Esses saberes vão se articulando com as inúmeras formas de resistência, 

seja quando se pronunciam orações católicas mentalizando ritos africanos, seja dri-

blando agentes disciplinadores, seja fazendo corpo mole no exercício do trabalho, 

realizando-o de forma mais lenta e ocupando o espaço através de outras temporali-

dades, em contrapartida a todo ideal de produtividade promovido pelo capitalismo, 

entre outras inúmeras formas de resistência  “comprendidas como habilidades de 

aquellos que ‘tienen cuerpo’” (Guizardi, 2017, p. 123).

Neste  contexto,  vão se  agenciando resistências  difíceis  de  serem tolhidas 

pela vigilância e dispositivos de controle, se configurando como sabedorias que se 

manifestam em zonas opacas e se apresentam como possibilidades de burlar o sis-

tema colonial/moderno, ameaçando a eficiência de seu poder de controle. Verifica-se 

que, ao mesmo tempo que está dentro do jogo colonial, está simultaneamente fora. 

Estas sabedorias e expertises se constituem em:

“Possibilidades temporárias de se penetrar em território proibido – eram re-
territorializações que também asseguravam a co-presença de tempos e es-
paços civilizatórios diferentes.” (Sodré, 1988, p. 121) Isto é, tratava-se de 
um esforço sentido de reverter, mesmo que temporariamente, o desenraiza-
mento,  a  desterritorialização que a escravidão impusera ao negro (Dias, 
2001, p. 108, parênteses inseridos).

A população negra elaborou maneiras de habitar esse contexto para além das 

identidades construídas pela lógica moderna/colonial,  que tendem a congelá-la e 

aprisioná-la em uma realidade na qual as relações sociais demandam uma perfor-

mance de violência. Convém salientar que as sabedorias aqui referidas emergem 

justamente no campo historicamente menosprezado pela racionalidade moderna – 

uma lógica que projeta uma organização social sustentada por tecnologias de con-

trole cujo objetivo é impedir que o corpo estabeleça uma conexão profunda com os 

afetos.

No interior de culturas de matriz africana, como bem observou Tavares (2012, 

2020), o corpo é compreendido como uma espécie de arquivo de memórias que pos-

sibilita a elaboração de tais saberes. É justamente a mobilização de toda uma me-

mória ancestral que permite a vida em contextos tão violentos como o colonial. A 

morte, para as culturas de matriz africana, não estaria vinculada ao fim da matéria 

corporal, mas sim ao esquecimento e ao desencanto. Observando todo o investi-

mento das culturas modernas/coloniais em processos de homogeneização cultural e 



48

no desmantelamento das memórias de culturas não brancas, percebe-se que há 

uma força intensa e um grande fluxo de sensações, desejos e vontades que não se 

dissipam. Importa frisar que um processo de sobrecodificação nunca se dá de ma-

neira completa, pois:

A máquina nunca funciona sem ruído. Nada pode bloquear perfeitamente a 
atualização de memórias clandestinas, de laços afetivos surgidos de uma 
conversa que traz a tona percursos comuns, cruzando desejos, permitindo 
que  esses  próprios  desejos  conquistem uma nova  fertilidade  (Themudo, 
2000, p. 169).

Neste mesmo sentido, Echeverría (2010, p. 9) afirma que “la diferencia es ine-

vitable. No hay fuerza que pueda uniformar el panorama de las identidades huma-

nas.” O que de fato ocorre é que os elementos da forma cultural ocidental coexistem 

com os conhecimentos do invisível: os encantes, formas não tradicionais de cura, 

transes, macumbas, capoeiras, rezas, rítmicas gestadas pelos tambores e uma série 

de outras mandingas nascidas no corpo – saberes que não se reduzem a conceitos 

e categorias inscritas unicamente em planos abstratos.

Vale ressaltar que esses saberes, recriados e reelaborados na diáspora brasi-

leira, se situam, nas palavras de Martins (2021), no tempo curvo da memória. No in-

terior deste contexto, o tempo parte de um entendimento que é experimentado a par-

tir de movimentos de reversibilidade, possuindo, assim, um formato espiralado e cir-

cular, coexistindo em uma relação tensa e conflitante com a concepção temporal da 

modernidade, que o percebe desde um ponto de vista linear.

Os saberes afrodiaspóricos, por sua vez, emergem de culturas híbridas e são 

resultantes de novas formas de identificação, constituídas a partir de negociações e 

reinterpretações em territórios atravessados pelas dinâmicas impostas pela moderni-

dade e pelo colonialismo. A formação dos Estados-nações, nesse cenário, culminou 

em um processo de reorganização do mundo que passou a ser denominado “globali-

zação”.

A globalização consiste em uma alteração na geografia do mundo em que se 

pretendia organizar o globo – ou melhor,  homogeneizar as diferenças culturais – 

para que estas se enquadrassem nos ditames da cultura europeia e do sistema capi-

talista. Significava globalizar uma forma particular de ser e estar no mundo. Confor-

me evidencia Hall  (2019),  o processo de globalização é complexo e possui  uma 



49

série de desdobramentos, os quais culminaram em novas relações entre o global e o 

local. É interessante perceber como esses fatores repercutiram nas formas de identi-

ficação, pois, à medida que emergiram identidades nacionais, outras inúmeras for-

mas de identificações também surgiram.

Tais fatores colocaram em questão toda uma crença quanto a identidades fi-

xas e centradas. Vale destacar que, mesmo diante de projetos que visavam a homo-

geneização  do  tecido  social  elaborados  a  partir  da  ideia  de  Estado-nação,  Hall 

(2019, p. 51) observa que a globalização resultou em efeitos reversos, à medida que 

“ela tem um efeito pluralizante sobre as identidades, produzindo uma variedade de 

possibilidades e novas posições de identificação, e tornando as identidades mais po-

sicionais, mais políticas, mais plurais e diversas.”

As culturas modernas pautadas na racionalidade são guiadas por todo um 

pensamento de certeza com base na razão. Eventos como esses só demonstram 

que a única certeza que temos em relação a questões referentes ao social é a im-

previsibilidade. Sobre o referido fator, Themudo (2000) coloca que:

O social seria um sistema termodinâmico que nunca atingiria o equilíbrio, 
pois sempre novos diferenciais intensivos (invenções) vêm reagitar o siste-
ma, complexificando o antigo equilíbrio entrópico. […] a estatística deve se 
desdobrar não sobre um sistema estável de representações, mas sobre um 
sistema instável composto pelas variações intensivas dos fluxos de crença e 
desejo. O social é composto por forças afetivas em ressonância, em mútua 
agitação e transformação (Themudo, 2000, p.166, 167).

A partir do que foi posto, observa-se que questões referentes ao social não se 

reduzem à ordem e à lógica da calculabilidade, no âmbito do que é preciso e exato, 

pois este segue permeado por fatores complexos que envolvem fluxos e intensida-

des. Considerando as análises de Hall (2019) referentes aos processos de constitui-

ção dos Estados-nações, uma observação elaborada por Echevería (2010, p. 18) se 

faz pertinente: “la modernidad que conocemos hasta ahora es un proyecto inacaba-

do, siempre incompleto; es como si algo en ella la incapacitara para ser lo que pre-

tende ser: una alternativa civilizatória superior a la ancestral o tradicional.”

Através das questões discutidas ao longo deste trabalho, percebe-se que as 

perspectivas modernas/coloniais são regidas pela necessidade de transformar ou 

modificar o outro. Há uma extrema dificuldade em conviver com o que é diferente – 

ou melhor, em ser afetado pela diferença.



50

Dessa maneira, não há educação enunciada a partir de um padrão de exis-
tência nem subalternizado outros modos. Educação é acontecimento dialó-
gico que nos mobiliza  a  identificar  que a única possibilidade de sermos 
iguais  é  no  reconhecimento  e  no  trânsito  de  nossas  diferenças  (Rufino, 
2023, p. 95).

Neste cenário, ao considerarmos o processo de compressão espaço-tempo 

como um dos efeitos da globalização – responsável por colocar diferentes culturas e 

modos de ser em contato –, bem como os fatores subjetivos que envolvem a forma-

ção das identidades, percebemos que tais identidades são fluídas, inacabadas e em 

constante constituição. Elas se desenvolvem a partir das relações que estabelece-

mos com a exterioridade, como aponta Hall (2019), o que nos coloca em processos 

contínuos de devir.

É justamente esse caráter mutante e imprevisível que assusta e perturba as 

lógicas  modernas/coloniais,  pois  estas  procuram o  fechamento  e  a  estabilidade. 

Como se observa ao longo de toda a discussão do projeto, a fixação das identidades 

racializadas evidencia uma maneira de se relacionar violenta: pelo fechamento, há 

uma interdição do corpo, uma fixação pela forma na qual não se permite experimen-

tar,  construir  outras formas de se relacionar.  Diante  de tais  violências,  fazem-se 

emergentes as encruzas:

Suas respectivas práticas não versam meramente sobre a subversão.  O 
que se propõe não é a negação ou ignorância das produções do conheci-
mento ocidental e dos seus acúmulos, tão pouco a troca de posição entre o 
Norte e o Sul, entre o colonizador e colonizado, entre os eurocentrismo mo-
dernos e outras opções emergentes. O que se versa nas potências de Exu 
é a esculhambação das lógicas dicotômicas para reinvenção cruzada. são 
os domínios de Enugbarijó, a boca que tudo engole e vomita o que engoliu 
de forma transformada (Rufino, 2019a, p. 37).

A perspectiva de encruza discutida por Rufino (2019a) consiste em transfor-

mações; não para universalizar, mas modificações mútuas resultantes de contamina-

ções,  atravessamentos,  dobras.  Hall  (2019),  apoiado  no  pensamento  de  Laclau 

(1990), pontua que existem características positivas nesses processos de desloca-

mento, em que o mesmo “desarticula as identidades estáveis do passado, mas tam-

bém abre a possibilidade de novas articulações – a criação de novas identidades a 

produção de novos sujeitos e o que ele chama de ‘recomposição da estrutura em 

torno de pontos nodais particulares de articulação’ (Laclau, 1990, p. 40)” (Hall, 2019, 



51

p. 14). Conjuntamente com esses processos, emerge a possibilidade de novas rela-

ções sociais fora de dinâmicas racializadas e violentas.

Os saberes elaborados por processos de hibridização partilham “partilha seus 

regimes de signos com todo o mundo, enviesando sistemas totalitários, contorcendo 

esquemas  lineares,  tumultuando  imaginários  de  pureza,  afirmando  multiplicidade 

dentro da identidade” (Oliveira, 2012, p. 40), sendo constituídos por rizomas e entre-

laçamentos de culturas africanas deslocadas e recriadas em novos territórios, em 

contextos marcados por encontros e negociações.



52

3 DINÂMICAS DO DISCURSO

3.1 Uma breve discussão sobre a operacionalidade da linguagem

Neste processo investigativo, a opção metodológica parte da imbricação de 

duas abordagens: a análise do discurso (AD) de linha francesa e a história oral. Tal 

escolha não se limita a uma simples junção de técnicas, mas reflete uma investiga-

ção que reconhece a complexidade e a densidade das experiências dos modos de 

ser e saber da população negra em Diáspora. A utilização da história oral distante de 

ser um método de extração de dados, é mobilizada como gesto e postura política 

que desloca os(as) participantes da condição de objeto para o lugar de sujeitos(as) 

de memória e de saber. Aqui, paira a compreensão de que seus corpos-arquivos ex-

pressam e narram experiências epistemológicas densas, permeadas de sentidos. 

Com a AD, buscou-se compreender como esses sentidos se inscrevem em forma-

ções discursivas atravessadas por relações históricas, ideológicas, políticas e sociais 

que não apenas interferem, mas também tensionam o dizer. A história oral nos apro-

xima do microssocial e da memória de um saber que se resguarda no corpo e se ex-

pressa na palavra. Já a AD nos permite compreender como essas expressões estão 

implicadas em processos mais amplos, expondo camadas de sentido que operam 

tanto na enunciação quanto na exterioridade. O entrelaçamento das referidas abor-

dagens não emerge como narrativas reduzidas a dados brutos, interpretados sob 

uma pretensa neutralidade, mas como expressões potentes que dizem respeito a 

processos ontológicos e epistemológicos de uma cosmopercepção específica, cuja 

análise exige sensibilidade metodológica e compromisso ético com a resistência ne-

gra.

Com a análise de discurso, “procura-se compreender a língua fazendo senti-

do, enquanto trabalho simbólico” (Orlandi, 2005, p. 15). Quando nos referimos à lín-

gua no interior deste tipo de discussão, ela extrapola os limites de comunicação em 

sua forma oral e engloba múltiplas maneiras no que tange à enunciação, assim a in-

teração social se ancora e possui como base um vasto sistema de variação da pró-

pria linguagem no qual pode se manifestar de maneira escrita, verbal, não verbal, 

por símbolos, gestos, comportamentos, entre outros.



53

Diante das diversas formas de expressão da linguagem, é fundamental desta-

car outro elemento central na análise de discurso: o sentido. Nesse tipo de aborda-

gem, não basta considerar apenas a língua para investigar os processos de signifi-

cação. A AD se fundamenta na intersecção entre linguística, filosofia e ciências soci-

ais, ampliando seu campo de análise para além da estrutura da língua, ao passo que 

considera os processos de significação em um contexto histórico e social.  Nessa 

perspectiva, Orlandi (2005, p. 25) afirma que, “na perspectiva discursiva, a lingua-

gem é linguagem porque faz sentido. E a linguagem só faz sentido porque se inscre-

ve na história.”

Assim, verifica-se que, na AD, busca-se compreender as dinâmicas e comple-

xidades envolvidas no que se refere à linguagem, percebendo-a não de maneira 

suspensa e isolada do contexto. Ao contrário, investida de sentidos à medida que 

seguem constrangidas por fatores sociais, políticos, históricos e ideológicos, entre 

outros elementos que contextualizam e influenciam as condições de produção, inter-

pretação e realização das formas de interações dispostas no tecido social.

Desta maneira, “A análise de discurso concebe a linguagem como mediação 

necessária entre o homem e a realidade natural e social” (Orlandi, 2005, p. 15), ou 

seja, essa metodologia nos permite perceber como a linguagem se relaciona com a 

exterioridade. Assim, “os estudos discursivos visam pensar o sentido dimensionado 

no tempo e no espaço das práticas do homem, descentrando a noção de sujeito e 

relativizando a autonomia do objeto da linguística” (Orlandi, 2005, p. 16).

Percebe-se, por questões destacadas na seção anterior, como a língua se ar-

ticula ao contexto no qual está inserida, considerando desse modo, o fator espaço e 

tempo.  Contudo,  para  além disso,  há  outro  elemento  que  deve ser  considerado 

quando trabalhamos com o discurso: o inconsciente. Junto às descobertas da psica-

nálise, percebeu-se que há um caráter inconsciente na fala e nos processos mais 

amplos que envolvem a discursividade no qual “O sujeito diz, pensa que sabe o que 

diz, mas não tem acesso ou controle sobre o modo pelo qual os sentidos se constitu-

em nele” (Orlandi, 2005, p. 32).

Com a instituição das identidades modernas e coloniais, foi observado que, 

pelo discurso da racionalidade, o(a)  indivíduo(a) acreditava que poderia dominar, 

prever e calcular os fenômenos naturais e sociais, ou seja, de que, de certa maneira 



54

poderia ter controle sobre os eventos, acontecimentos e sobre a própria realidade. 

Porém,  o  que  podemos  observar  seria  o  fato  de  que,  conforme  coloca  Orlandi 

(2005), o(a) indivíduo(a) está sujeito(a) à linguagem de maneira inconsciente.

A sua suposta capacidade de possuir um controle sobre as coisas estaria vin-

culada à crença de que sua identidade fechada e centrada possuía uma essência 

que lhe conferia tais habilidades, mas, “como diria Lacan, a identidade, como o in-

consciente, está estruturada com a língua” (Hall, 2019, p. 25). Isso significa que a re-

lação entre identidade, inconsciente e língua refere-se a um fenômeno social em que 

se parte do pressuposto de que a identidade não é uma entidade substantiva, no 

qual carregaria uma essência, mas segue conduzida e condicionada pelas dinâmi-

cas estabelecidas entre língua e exterioridade. Sendo assim, inconscientemente, as 

formas de identificação, compreendidas como fluidas, estariam submetidas a movi-

mentos e rupturas e no interior das relações sócio-históricas, culminando em deslo-

camentos nos processos de significação que possuem influência direta nas identida-

des.

É Interessante perceber que “A estrutura da identidade permanece aberta. 

Sem isso, argumenta Laclau, não haveria nenhuma história” (Hall, 2019, p. 14). A 

história se configura como este elemento não linear, incompleto e permeado por ten-

sões de ordem política e social que reverberam nas mais variadas formas de expres-

são da linguagem, inscrição de sentidos, formas de identificação e outros elementos 

presentes no complexo funcionamento da vida social.

Posto de maneira breve e introdutória algumas questões relativas à AD, se-

guem alguns conceitos e categorias que, para além de teorizar, auxiliam em sua in-

terpretação, visando a compreensão de forma sistemática das dinâmicas que envol-

vem os discursos. Parte do pressuposto de que a linguagem não é transparente, 

haja vista seus sentidos, como seus significados não estão dados na superfície de 

um texto, mas, na constante e complexa relação com a exterioridade.

Dois conceitos importantes para a compreensão do funcionamento do discur-

so são o de condição de produção e de interdiscurso. A condição de produção diz 

respeito aos elementos e circunstâncias que influenciam a produção de um texto ou 

discurso e engloba tanto os(as) sujeitos(as) como a situação; refere-se ao contexto 



55

em que esse discurso é produzido, atravessado por fatores históricos, sociais e ideo-

lógicos. Um aspecto importante e que é inerente à condição de produção seria a me-

mória, no qual divide-se em termos de análise: interdiscurso e memória discursiva. O 

interdiscurso é relativo às experiências passadas, aquilo que já foi dito antes em ou-

tro lugar, mas que mobiliza a memória discursiva no sentido de que “o fato de que há 

um já-dito que sustenta a possibilidade mesma de todo dizer” (Orlandi, 2005, p. 32). 

Para que um enunciado tenha sentido em determinada cena é preciso que já faça 

sentido anteriormente. Posto isto, percebe-se como a memória se caracteriza como 

um fator relevante nos processos de comunicação, pois é através dela que aciona-

mos uma série de elementos e significados que fazem sentido numa determinada 

cena, mobilizando toda uma relação comunicativa.

Conforme assegura Orlandi (2005), o interdiscurso se configura como uma 

memória que é afetada pelo esquecimento. A referida autora aponta que, segundo 

Michel Pêcheux, há duas formas de esquecimento: o esquecimento número dois e o 

esquecimento número um. No esquecimento número dois, é possível observar os 

domínios da enunciação em que “ao falarmos, o fazemos de uma maneira e não de 

outra” (Orlandi, 2005, p. 35). Este tipo de esquecimento produz uma impressão em 

nós denominada de ilusão referencial que diz respeito ao fato de que, ao falarmos, 

pensamos que o que foi dito só poderia ser enunciado daquela forma e não de ou-

tras. No que tange o esquecimento de número um, este estaria vinculado à ideolo-

gia, sendo da ordem do inconsciente, quando pensamos que a origem das palavras 

estaria atrelada a nós, mas, na verdade, “retomamos sentidos pré-existentes. Esse 

esquecimento reflete o sonho adâmico: o de estar na inicial absoluta da linguagem, 

ser o primeiro homem, dizendo as primeiras palavras que significariam apenas e 

exatamente o que queremos” (Orlandi, 2005, p. 35). No tocante aos esquecimentos, 

a referida autora realiza uma observação significativa na qual é possível perceber 

que tais elementos não se caracterizam como lacunas no interior das dinâmicas do 

discurso, mas, pelo contrário, configuram-se como elementos estruturantes em que 

são partes da formação, tanto dos(as) sujeitos(as) como também dos sentidos.

Outro fator relevante, quando se trata do funcionamento da linguagem, são as 

tensões presentes nos processos de paráfrase e de polissemia. A paráfrase consiste 



56

em um processo discursivo no qual implica uma ressignificação de algo já dito, re-

presentando assim “o retorno aos mesmos espaços do dizer” (Orlandi, 2005, p. 36). 

Já a polissemia está atrelada a movimentos de ruptura e deslocamento dos proces-

sos no que tange à significação.

A partir das colocações de Orlandi (2005), é possível perceber que, tanto a 

paráfrase quanto a polissemia constituem a dinâmica do discurso, e é justamente 

este caráter mutante e de incompletude que culmina na movimentação e alteração 

do(as)s sujeitos(as) e dos sentidos. A dinâmica que envolve tais processos remete, 

segundo a autora, a confrontos no que se refere ao simbólico e ao político, pois todo 

dizer possui vínculos com a ideologia. Ciente de tais categorias e das relações que 

as envolvem é que “o analista se propõe compreender como o político e linguístico 

se interrelacionam na constituição dos sujeitos e na produção dos sentidos, ideologi-

camente assinalados” (Orlandi, 2005, p. 38).

Sobre a constituição dos discursos, verifica-se que estes funcionam a partir 

da mobilização de certos elementos. Um deles é a relação de sentidos, que está vin-

culado à ideia de que há uma relação entre os discursos, pois “não há discurso que 

não se relacione com outros” (Orlandi, 2005, p. 39) e, ademais, os sentidos emer-

gem da referida relação. Para além da relação de sentidos, há a relação de forças, 

em que a fala do(a) sujeito(a) está atrelada à posição que ocupa na cena, no qual o 

efeito da fala possui um grau de variação na medida em que se modifica as posições 

dos(as) indivíduos(as). Vale salientar que “Como nossa sociedade é constituída por 

relações hierarquizadas, estas são relações de força, sustentadas no poder desses 

diferentes lugares, que se fazem valer na comunicação” (Orlandi, 2005, p. 40). Em 

outras palavras, os efeitos de uma fala vinculam-se às relações de poder no que tan-

ge à posição dos(as) sujeitos(as).

Atrelado às duas categorias referidas acima, e se configurando como impor-

tante elemento para o funcionamento do discurso, temos as formações imaginárias 

que consistem em uma certa memória vinculada ao contexto em que se está inseri-

da, ou seja, se tratam de representações mentais no que se refere à produção de 

“imagens dos sujeitos, assim como do objeto do discurso, dentro de uma conjuntura 

sócio-histórica” (Orlandi, 2005, p. 40). Posto isto, verifica-se que as relações, no que 

se trata da comunicação, são conduzidas por “todo um jogo imaginário que preside a 



57

troca de palavras” (Orlandi, 2005, p. 40). Este imaginário é afetado e atravessado 

pela ideologia, pela política, pela história e outros elementos que compõem certo te-

cido social no qual culminam na concretização de performances que dizem respeito 

às relações de poder, posições de sujeito(a), gestos, comportamentos, dizeres e vá-

rios outros fatores que constituem as dinâmicas do discurso.

Há um aspecto relevante abordado por Orlandi (2005) que se refere aos senti-

dos: o fato de que estes não são indeterminados, mas, pelo contrário, seguem con-

dicionados e constrangidos por toda uma lógica que perpassa as formações discur-

sivas. É importante salientar que as formações discursivas são atravessadas pela 

ideologia e se caracterizam por sua diversidade. Sobre tais formações a referida au-

tora coloca que:

No entanto, é preciso não pensar as formações discursivas como blocos ho-
mogêneos funcionando automaticamente. Elas são constituídas pela contra-
dição, são heterogêneas nelas mesmas e suas fronteiras são fluidas, confi-
gurando-se e reconfigurando-se continuamente em suas relações (Orlandi, 
2005, p. 44).

É interessante observar que as palavras não carregam sentidos por si mes-

mas, mas os sentidos que são atrelados a elas são gestados no interior de forma-

ções discursivas, nas quais variam de acordo com o contexto. Cada formação dis-

cursiva possui um modo específico de significação, circulação e interpretação dos di-

zeres em uma determinada época e circunstância.

Ainda sobre os sentidos, é possível perceber que são mobilizados pela inter-

pretação, pois os(as) sujeitos(as), em relação com os objetos que compõem o mun-

do, são condicionados a interpretá-los. Orlandi (2005) aponta que há uma naturaliza-

ção deste processo de interpretação no qual os(as) sujeitos(as) não percebem que 

os sentidos são atravessados e produzidos na relação do histórico e do simbólico, e 

é justamente neste quesito, o da naturalização, que emerge a relação entre ideolo-

gia e inconsciente. A ideologia consiste em um conjunto de representações simbóli-

cas que são difundidas através de processos discursivos, os quais possuem efeitos 

diretos sobre o(a)  sujeito(a),  desde a  maneira como percebe o mundo até  suas 

ações. Daí, observa-se como o(a) indivíduo(a) está sujeito(a) à língua, como tam-

bém à ideologia, sendo estes dois elementos fundamentais para a sua constituição. 

“Ele é assim determinado, pois se não sofreu os efeitos do simbólico, ou seja, se ele 



58

não se submeter à língua e à história, ele não se constitui, ele não fala, ele não pro-

duz sentidos” (Orlandi, 2005, p. 49).

A linguagem em suas mais variadas formas de expressões, conforme discute 

Orlandi (2005), se constitui em um texto e, como tal, podemos perceber a partir dele 

sua relação com a exterioridade, ou seja, com a história, com a ideologia, entre ou-

tros fatores, pois parte-se do pressuposto de que a linguagem corresponderia a “um 

processo discursivo bem mais abrangente […] Ele é um exemplar do discurso” (Or-

landi, 2005, p. 72). Na AD, o texto se configura como um material de análise em que 

se trata de uma unidade na qual podemos ter acesso ao discurso, o discurso em sua 

forma textualizada.

3.2 As relações entre o corpo, a linguagem e o conhecimento em contextos 

afrodiaspóricos

Cabe destacar que cada sociedade e cultura tem uma maneira específica de 

ser e estar no mundo. É interessante observar como o referido fator abordado anteri-

ormente se reflete na língua, na medida que são nas palavras, nos dizeres e nas 

mais variadas formas de textualidades que os significados e os sentidos se inscre-

vem. Tratando-se da população negra espalhada pelas diásporas, é preciso conside-

rar que:

[…] vinham de sociedades que não tinham a letra manuscrita e impressa 
como meio primordial de inscrição e disseminação de seus múltiplos sabe-
res, podemos afirmar que toda uma plêiade de conhecimentos, dos mais 
concretos aos mais abstratos, foi restituída e repassada por outras vias que 
não figuradas pela escritura, dentre elas as inscrições oral e corporal, grafi-
as performadas pelo corpo e pela voz na dinâmica do movimento (Martins, 
2021, p. 22, 23).

Percebe-se, com base no que foi exposto, que a oralidade e a corporeidade 

se constituem como vertentes da linguagem predominantes dentro deste âmbito e, 

ademais, como elas estão diretamente atreladas ao conhecimento e aos saberes 

produzidos  por  estes  povos.  É  importante  estar  atento(a)  ao  que  afirma  Rufino 

(2019a): palavra e corpo nunca se dissociaram, haja vista que têm uma relação en-

tre si e com o campo epistêmico no sentido de que o corpo resguarda uma experiên-

cia/conhecimento de uma forma de ser. Trata-se de um saber-ser que se expressa 



59

por afrografias (Martins, 2021), formas de inscrição do conhecimento que se mani-

festam via oralidade e corporeidade, isto é, linguagens se configuram como modo de 

comunicação e expressão do saber. Na tradição ocidental, consoante a introdução 

desta pesquisa, há uma separação no que diz respeito à mente e corpo, palavra e 

ação, como se fossem elementos distintos. Aqui, nas cosmologias e epistemologias 

afrodiaspóricas, corpo e palavra são interdependentes: o corpo se constitui como um 

veículo de comunicação o qual expressa a partir de memórias, isto é, uma variedade 

de conhecimentos contidos em si mesmo (no corpo).

É válido ressaltar que o corpo abordado nesta pesquisa parte de um entendi-

mento que extrapola questões relativas à fisicalidade, motricidade e afins, estando 

mais próximo de uma compreensão que “integra dimensões do saber, da memória, 

do território, do rito, do mito e da comunidade” (Rufino, 2023, p. 80). Tal perspectiva 

rasura compreensões elaboradas pela agência da modernidade/colonialismo, que o 

visualizam como fonte de propagação do pecado e de impulsos não racionais. O 

corpo, aqui situado em outras formas de racionalidade, é dotado de uma inteligência, 

sendo compreendido como um sistema cognitivo amplo e complexo que carrega 

uma gama de saberes transladados pelo Atlântico e ressignificados na diáspora bra-

sileira.

A referida sapiência, que emerge na esfera corporal, é denominada por Rufino 

(2019) como mandinga, entendida como uma rede extensa e intrincada de saberes 

que não foram cooptados pela racionalidade homogeneizadora, forjada outrora pelos 

ideais modernos e coloniais. Segundo o autor, há uma multiplicidade de mandingas, 

que se expressam por magias, técnicas, rezas, formas de curas não convencionais, 

conhecimentos do invisível, conhecimentos das folhas, leituras dos búzios, entre ou-

tros inúmeros elementos que se inscrevem na atmosfera do encante e dizem respei-

to  a  toda  a  complexidade  de  “saberes  e  dos  horizontes  pluriepistêmicos  que 

compõem as diferentes formas de vida e educação” (Rufino, 2019a, p. 145).

Outra categoria mobilizada pelo autor,  e que vem atrelada ao conceito de 

mandinga, é o de incorporação, que diz respeito aos saberes em performance, pois 

parte-se do pressuposto de que “todo saber, para se manifestar, necessita de um su-

porte físico” (Rufino, 2019a, p. 140). Considerar a incorporação, a afrografia, ou seja, 



60

a performatização do saber no interior deste contexto e no processo de análise des-

ta pesquisa é primordial, pois “as performances em si, assim como os estudos das 

mesmas, nos permitem deslocar o focus do escrito para o amplo e significante reper-

tório dos saberes corporificados” (Martins, 2021, p. 39). Assim, constituindo-se como 

uma sensibilidade metodológica que possibilita compreender de maneira mais ade-

quada as expressões de uma forma de ser, manifestas por meio das linguagens pre-

dominantes nesse contexto que se dão via corporeidades.

Convém salientar que a performance engloba uma vasta gama de ações e 

eventos que demandam a presença viva do(a) sujeito(a). Essa presença viva se ex-

pressa através de suas práticas e expressões performativas, pela forma como o cor-

po é conduzido, mobilizado e atravessado por movimentos, sons, palavras e gestua-

lidades, ou melhor, por performances que operam como ações fundamentais para o 

funcionamento e realização de uma prática cultural, referentes não restritamente ao 

movimento do corpo, mas ao próprio movimento do saber expresso em suas múlti-

plas possibilidades de linguagens.

 Para além disso, a performance configura-se também como ato vital de trans-

ferência, à medida que na experiência e performances de hábitos, que se dão nas 

relações socioculturais e subjetivas, desde as aparentemente mais ingênuas e lúdi-

cas, há a transferência e a mobilização de um saber social referente à memória de 

uma comunidade ou coletividade. A memória aqui, no interior de expressões negras 

na diáspora, segue referenciada pelo princípio da ancestralidade, em que a mesma 

se configura como fio condutor da prática social. Significa dizer que a memória do 

passado legitima a ordem social do presente em que há mobilização e transferência 

de uma cosmopercepção que possui uma particularidade no entendimento sobre es-

piritualidade, corpo, conhecimento, natureza, tempo, entre outros elementos.

A partir do que foi posto, percebe-se o quanto a memória é importante para a 

criação de determinados espaços e práticas, funcionando como atos de transferên-

cia cultural que mobilizam saberes, histórias e identidades. Nesse sentido, para que 

uma performance se concretize, ela depende de uma memória discursiva que articu-

la passado e presente, trazendo à tona elementos que já foram ditos ou elaborados 

em outros contextos, mas que são ressignificados no momento da performance. As-

sim, as formações imaginárias na análise de discurso podem ser vistas como parte 



61

desse processo, dado que as imagens que os(as) sujeitos(as) constroem de si mes-

mos, da comunidade e da prática cultural que vivenciam são mediadas pela memó-

ria, pela história e pelas condições de produção. Essas imagens influenciam direta-

mente como as performances são concebidas, transmitidas e recebidas, bem como 

reforçam o caráter simbólico e relacional do ato performático.

Vale ressaltar que a memória se configura como elemento importante não so-

mente para práticas culturais de matriz africana, mas para rituais sociais de qualquer 

outra comunidade. Porém, aqui há uma especificidade no sentido de que o resguar-

do da memória de populações negras em diásporas estaria vinculado ao corpo de 

maneira muito particular à medida que o conhecimento, diferentemente de socieda-

des ocidentais, não se resguarda na escrita, mas nos repertórios armazenados no 

corpo, onde se preservam conceitos e saberes que dizem respeito a uma forma de 

ser ou estar sendo no mundo. Por intermédio de um saber-ser, é acionada uma me-

mória que encontra materialidade e expressividade via corporeidade. A performance 

é um ato de corporeidade em que conceitos, emoções, filosofias, estéticas, técnicas, 

histórias, entre outros aspectos, são traduzidos em gestos, ritmos, cantos, narrativas 

e uma diversidade de práticas que transcendem o escrito.

É proveitoso notar que essas performances e mandingas incorporadas não 

correspondem a um saber individual nem se limitam a um único corpo, mas expres-

sam uma episteme coletiva. Com base no pensamento de Rufino (2019) e Martins 

(2021), que analisam questões referentes às relações estabelecidas entre corpo e 

conhecimento em contextos diaspóricos especificamente no Brasil, verifica-se que 

esses(as) sujeitos(as) possuem uma relação com o conhecimento que ultrapassa as 

dicotomias historicamente impostas ao corpo, transcendendo sua concepção como 

uma entidade individual e isolada. Aqui, o corpo é entendido em sua dimensão rela-

cional, integrando-se à natureza e à comunidade como parte indissociável de um 

ecossistema vivo e dinâmico. A sua elaboração epistêmica se manifesta a partir de 

todo um processo complexo e relacional que envolve a coletividade e o meio ambi-

ente, compreendendo “a existência do ser em integralidade com a comunidade e o 

universo” (Rufino, 2019, p. 129), reafirmando a interdependência entre corpo, mente, 

natureza, espiritualidade, tempo, ancestralidade e demais aspectos. Observa-se que 

tais elementos se organizam em torno de uma dinâmica que aponta não somente 



62

um modo outro de se relacionar com o corpo, mas com o conhecimento e outros ele-

mentos que constituem a vida.

Segundo Martins (2021), diversos pensadores africanos ressaltam questões 

relativas à interação estabelecida entre indivíduos(as) e meio ambiente e os atraves-

samentos entre as dimensões física, material e espiritual. Essa rede complexa e re-

lacional diz respeito à cosmopercepção de mundo africana que reverbera nas diás-

poras, como se fossem um continuum de tradições africanas nas Américas. Sobre os 

aspectos relacionados à tradição, vale enfatizar que, de modo contrário à ideia fixa, 

ela:

[…] não poderia ser a repetição das mesmas sequências; não poderia tra-
duzir um estado imóvel da cultura que se transmite de uma geração para a 
outra. A actividade e a mudança estão na base do conceito de tradição. […] 
As “sociedades” africanas movem-se num quadro dinâmico, onde a migra-
ção dos grupos constitui simultaneamente uma metáfora e uma metonímia 
significativas (Aguessy, 1980, p. 97 apud Martins, 2021, p. 49).

Tal fenômeno presente nas diásporas se trata, conforme Hall (2019), de pro-

cessos de tradução que dizem respeito a formações de identidade de pessoas que 

foram dispersas das suas terras de origem, mas que mantêm fortes vínculos com as 

tradições advindas delas, contudo “sem a ilusão de um retorno ao passado” (Hall, 

2019, p. 52), uma vez que a presença da cosmopercepção africana nas diásporas 

resulta de complexas negociações culturais. Essas pessoas foram:

[…] obrigadas a negociar com as novas culturas em que vivem, sem sim-
plesmente serem assimiladas por elas e sem perder completamente suas 
identidades. […] são, irrevogavelmente, o produto de várias histórias e cul-
turas interconectadas; pertencem a uma e, ao mesmo tempo, a várias “ca-
sas” (e não a uma casa particular) (Hall, 2019, p. 52).

Posto  isto,  verifica-se  que  as  mandingas  se  configuram como fenômenos 

complexos, intrinsecamente ligados às dinâmicas das migrações coloniais. Elas são 

expressões culturais que emergem enquanto sabedorias ancestrais que foram atra-

vessadas outrora por processos históricos pautados na violência e deslocamento 

forçado, sofrendo, no percurso, intensos processos de hibridização cultural. Tal hibri-

dização é entendida como a “fusão entre diferentes tradições culturais” (Hall, 2019, 

p.  53),  fenômeno que não deve ser interpretado como mera diluição, mas antes 

como a produção de novas formas de existência e resistência, forjadas a partir do 

encontro de distintas matrizes culturais.



63

Neste sentido, ao analisar as particularidades da diáspora brasileira, Oliveira 

(2012, p. 38) afirma que “somos africanos ao nosso modo”. Essa assertiva ressalta a 

singularidade dos modos de ser, fazer e saber dos afrodescendentes no Brasil. Essa 

presença africana, reconfigurada em terras brasileiras, não se limita a uma reprodu-

ção estática das tradições, mas revela-se como uma dinâmica viva, pulsante e em 

constante transformação e mutação:

Não são línguas arcaicas para tornarem-se línguas míticas. Assim, elas, ao 
contrário das línguas arcaicas, não deixaram de se atualizar. Pelo contrário, 
elas atualizaram-se no seu próprio hall linguístico interno, quando atualiza-
ram o português falado no Brasil, abrindo para uma polifonia de sentidos 
que inverte a lógica da língua dominante. Palavras como mandinga, malo-
queiro, calunga, ginga testemunham a favor dessa teoria (Oliveira, 2012, p. 
38).

Considerando os processos decorrentes das dinâmicas migratórias coloniais, 

compreendemos, a partir das discussões tecidas, que o discurso é um espaço onde 

se materializam relações históricas, políticas, culturais, ideológicas e sociais (Orlan-

di, 2005). Neste aspecto, o discurso, enquanto prática social, é marcado pelo movi-

mento, permitindo que a linguagem registre e expresse transformações. A perfor-

mance, por sua vez, enquanto linguagem, configura-se como um espaço de inven-

ção e recriação, onde as memórias que sustentam a expressão de um saber não se 

limitam à repetição, mas se manifestam como uma força transformadora em diálogo 

constante com o contexto e processos anteriores. Esse dinamismo, que atravessa a 

funcionalidade e a operacionalidade do discurso, possibilita a reformulação, reedição 

e reinvenção de saberes ancestrais na diáspora. Assim, a performance – ou melhor, 

as mandingas incorporadas e afrografias – emerge como a expressão de um arquivo 

vivo.

A escrita, dentro do sistema hegemônico, é considerada a forma legítima de 

comunicação e preservação do saber, “quase exclusiva da natureza do conhecimen-

to” (Martins, 2003, p. 64). Esse lugar de reconhecimento e legitimidade segue em 

decorrência de todo um processo de construção histórico-social fundamentado na vi-

olência e nas relações de poder, como a forma de registro escrita, conforme aponta 

Glissant (2005), imposta pelo colonialismo e pelo pensamento moderno como pa-

drão único para a validação do saber que tende a solidificar e imobilizar aquilo que 



64

registra, divergindo do caráter fluído e dinâmico de expressões culturais afrodiaspóri-

cas.

O saber que vem dos corpos em diáspora é movimento e transformação, um 

fluxo contínuo que escapa sistemas dominantes e desafia os imperativos modernos 

e coloniais de disciplinamento do saber. No dinamismo dessa expressão, o saber se 

resguarda e se reinventa, encontrando caminhos em espaços onde sensibilidades 

outras emergem como possibilidades. É pertinente notar que as mandingas incorpo-

radas e afrografias seguem desafiando as tentativas de captura e controle do que é 

considerado saber e do que pode ser um corpo, pois, justamente em seu dinamis-

mo, fluidez e capacidade de adaptação e mutação, se configuram como práticas de 

difícil captura, haja vista que: como se pode capturar o movimento? Assim, media-

das por uma memória ancestral, as expressões de um saber-ser tornam possível a 

criação de espaços potentes de resistência.

3.3 A oralidade como lugar de memória

Historicamente, foram construídas diferenças, ou melhor, hierarquizações en-

tre a oralidade e a escrita, resultantes de lógicas modernas e coloniais. Como apon-

ta Martins (2021), a linguagem escrita era tida como o grau máximo de humanidade. 

Além disso, era considerada como a forma mais avançada de comunicação e pensa-

mento, como também de reconhecimento do(a) sujeito(a) histórico e de sua historici-

dade. Segundo Pomian (1993), citado por Martins (2021), durante o século XIX, mui-

tos filósofos da história e historiadores profissionais concebiam o tempo de maneira 

linear – cumulativa e irreversível. Esse modo específico de compreensão do tempo 

se refletia na organização escrita dos eventos em uma ordem cronológica, reforçan-

do a concepção do tempo como uma sequência linear que avança continuamente, 

de modo progressivo. Essa percepção temporal – identificada como a única forma 

válida de temporalidade – reverberava na escrita na medida em que esta se configu-

ra como ferramenta principal de registro histórico.



65

Outro aspecto relevante a ser considerado é que a escrita, ao ser consolidada 

como o principal meio de registro, tornou-se uma ferramenta de poder que centrali-

zava o controle sobre a produção e a preservação do saber. Essa centralização per-

mitia determinar quais memórias seriam perpetuadas e quais seriam silenciadas, 

moldando as narrativas históricas de acordo com interesses específicos. Ao selecio-

nar e estruturar os eventos, a escrita configurava uma visão unilateral do passado, 

legitimando certas histórias enquanto marginalizava outras. Esse processo reforçava 

relações de poder que privilegiavam determinadas perspectivas e perpetuavam hie-

rarquias culturais e epistemológicas. Consequentemente, povos africanos e afrodias-

póricos, que preservavam seus saberes e memórias por meio de práticas orais, per-

formativas e corporais, bem como possuíam outra percepção temporal – espiralada 

(Martins, 2021) – foram deslegitimados como produtores de conhecimento, conside-

rados a-históricos, primitivos e atrasados, justamente por não terem registros escri-

tos que se enquadrassem na visão eurocêntrica de historicidade.

É interessante perceber que tais ideias referentes à forma de registro de sa-

beres e memórias do particularismo e da forma cultural europeia não findaram com o 

passar do tempo, mas reverberam ainda hoje em territórios colonizados. Realizando 

uma reflexão sobre os referidos processos e, em específico, sobre a literatura brasi-

leira, Martins (2003, p. 64) verifica que há um predomínio da “herança dos arquivos 

textuais e da tradição da retórica europeia”. A autora aponta que há uma organiza-

ção e estruturação do pensamento registrado na escrita alfabética que se constitui 

por um padrão específico de composição textual que reflete as regras gramaticais e 

normativas da língua portuguesa – a língua do colonizador.

Em contraste, a memória dos povos afrodiaspóricos, cuja textualidade se ex-

pressa predominantemente por meio da oralidade e da corporeidade – sendo o cor-

po, por excelência, o lugar da memória e do saber – foi relegada à margem e não 

ressoou nas letras escritas, o que evidencia: a presença da colonialidade do saber – 

que privilegia a escrita como principal ferramenta de preservação e transmissão do 

conhecimento; da colonialidade do poder – que reforça esse paradigma ao instituir 

uma lógica de controle sobre as narrativas, legitimando apenas aquelas que se con-



66

formam aos padrões eurocêntricos; e da colonialidade do ser – desumanizando su-

jeitos(as) que não se enquadram nesse modelo, negando a legitimidade de formas 

outras de resguardo da memória e do conhecimento.

Diferentemente da lógica moderna, em que os processos epistemológicos oci-

dentais se estruturam sobre a exclusão do corpo e se fundamentam na abstração, 

na pretensa neutralidade e na estrutura racional expressa pela escrita, as culturas 

afrodiaspóricas reivindicam o corpo como elemento central para arquivamento e ela-

boração do saber. Nessas tradições, a cognição, bem como a memória do saber, se 

expressa no e pelo corpo de maneira rica e plural, seja pela estética, pelos cantos, 

pelas danças ou por tantas outras variações de um saber-ser. Entre tantas expres-

sões, destaca-se a oralidade, que, nesse contexto, não se limita a um hábito repetiti-

vo:

[…] expressão ou representação de uma ação, que nos remete simbolica-
mente a um sentido, […] mas como técnica e procedimento de inscrição, re-
criação, transmissão e revisão da memória do conhecimento, seja este es-
tético,  filosófico,  metafísico,  científico,  tecnológico,  etc.  (Martins,  2003,  p. 
66).

A partir da referida colocação, verifica-se que a oralidade, além de resguardar 

memórias, configura-se como um lócus de produção de conhecimento. Esse proces-

so de elaboração está estreitamente vinculado às discussões anteriormente tecidas 

sobre o dinamismo que permeia a funcionalidade e a operacionalidade do discurso 

nas expressões culturais negras na diáspora. Neste contexto, a oralidade é com-

preendida desde um campo ativo, criativo e estratégico, no qual a memória e o sa-

ber não se restringem à preservação estática, mas também são reinterpretados e 

reinventados de forma contínua.

Essa perspectiva rompe com a visão eurocêntrica, que reduz o campo da ora-

lidade a um simples espaço de armazenamento de uma memória estática ou primiti-

va, ressaltando, ao contrário, sua natureza dinâmica e viva marcada pela movência, 

pela capacidade de reelaboração e contínua adaptação ao presente. Esses proces-

sos de mutação e adaptação têm se caracterizado como uma forma de resistência, 

permitindo que os saberes permaneçam vivos, mesmo em condições adversas.



67

Considerando as relações de poder envolvidas no campo da linguagem, per-

cebemos que a oralidade não se constitui como uma forma de expressão do pensa-

mento e resguardo da memória inferior à escrita alfabética. Pelo contrário, caracte-

riza-se como sofisticado meio de inscrição e transmissão de saberes, que possui es-

truturas lógicas e potências epistemológicas próprias. Como afirma Martins (2021, p. 

32), ela “produz conhecimento, ao contrário do pensamento preconceituoso europeu 

que desqualificava a África como continente pensante.” No universo simbólico afrodi-

aspórico, o corpo está intrinsecamente ligado às dimensões do saber e da memória, 

que se expressam por diversas vias, entre elas a oralidade, pois “tudo que é textuali-

zado nas mais amplas possibilidades de linguagens parte de uma experiência de sa-

ber que transita pelo corpo” (Martins, 2021, p. 59).

Nesta contextura, a oralidade, entendida como modo de expressão e lingua-

gem, transcende a mera funcionalidade comunicativa, configurando-se como uma 

expressão de um modo de ser ou um saber-ser vinculado às identidades, memórias, 

contextos, sentidos e significados que emergem das experiências de quem a profe-

re. Partindo do pressuposto de que a oralidade se apresenta como uma textualidade 

corporificada – ou, como aponta Rufino (2019a), uma mandinga incorporada – que 

carrega memórias e saberes de um corpo-experiência, percebera-se que a história 

oral revelou-se como abordagem metodológica mais adequada para alcançar os ob-

jetivos que direcionam esta pesquisa.

Esses objetivos compreendem: 1) investigar como as sabedorias corporais se 

manifestam em diversas formas de resistência à colonialidade presente na diáspora 

brasileira; e 2) articular de que maneira essas sabedorias são mobilizadas em tais 

formas de resistência,  conectando-as a uma educação híbrida e descolonizadora 

que imprima a potência do povo negro. Dessa forma, a metodologia alinha-se aos 

objetivos e ao universo simbólico afrodiaspórico na medida que compreende o corpo 

como arquivo vivo no qual, pela oralidade, expressa saberes ancestrais e memórias 

de resistência.

Percebendo que os espaços de resistência das expressões culturais negras 

são gestados e constituídos a partir de memórias e saberes que transitam no e pelo 

corpo, esta pesquisa foi realizada com quatro pessoas negras, integrantes de distin-

tas expressões culturais: o Afoxé, a Capoeira, o Candomblé e a Jurema Sagrada. 



68

Esses(as) participantes residem em diferentes municípios da Região Metropolitana 

do Recife (RMR), como Jaboatão dos Guararapes, Paulista, Olinda e a própria cida-

de do Recife, região esta atravessada por manifestações culturais que refletem lin-

guagens específicas deste território. Mesmo a Capoeira e o Candomblé, possuindo 

um alcance mais nacional, igualmente as outras expressões exprimem linguagens 

resultantes de processos e fenômenos ligados às migrações coloniais forçadas e às 

resistências culturais que emergem dessas experiências. Mais do que tradições, são 

expressões que representam formas de resistência mobilizadas por memórias res-

guardadas nos corpos-arquivos, memórias de um saber-ser que articulam modos de 

existência contra-hegemônicos.

No âmbito da pesquisa oral, foi selecionada a técnica da entrevista. Por meio 

dela, buscou-se responder à seguinte questão: como os saberes corporais ances-

trais se manifestam e se mobilizam nas práticas e ritos dessas tradições, tomando 

os corpos-arquivos como principal fonte? Ao analisar a literatura sobre as orienta-

ções para a execução desta técnica, percebe-se a existência de diversas formas e 

estilos de entrevista, que podem variar “desde a que se faz sob forma de conversa 

amigável e informal até o estilo mais formal” (Thompson, 1992, p. 254). Para a reali-

zação da entrevista, foi elaborado um pequeno roteiro com o objetivo de guiar a con-

versa com três pontos, sendo eles: 1) De qual expressão cultural negra você partici-

pa ou faz parte? 2) Há quanto tempo você está envolvido(a) com essa expressão 

cultural? 3) Quem ou o quê foi responsável por ensinar ou transmitir esses saberes 

para você?

À medida que as respostas foram dadas, outras questões foram levantadas 

com o intuito de explorar mais profundamente os elementos relacionados ao proble-

ma e objetivos da pesquisa. Por exemplo: “Conte-me a respeito de…”, “O que você 

pensa/acha disso?”, “Você pode me falar sobre isso?” E perguntas mais específicas: 

“Como?”, “Por que não?”, “Quem era esse?” (Thompson, 1992, p. 260, 261).

A partir do que foi relatado, é possível perceber que não se trata de um mode-

lo rigoroso de captação de dados, pois, conforme ressalta Thompson (1992), mode-

los estruturados de maneira inflexível não são adequados dentro da perspectiva da 

pesquisa oral, uma vez que “padrões lógicos rigidamente estruturados inibem de tal 

modo a memória que o ‘respondente’ […] fica reduzido a respostas monossilábicas, 



69

ou muito curtas” (Thompson, 1992, p. 257). Uma abordagem rígida ou excessiva-

mente sistemática pode culminar no bloqueio no que tange à fluidez das narrativas, 

fazendo com que a pessoa entrevistada não se sinta confortável para compartilhar 

suas memórias de maneira espontânea. Ao adotar um modelo mais flexível, foi pos-

sível acessar memórias de modo mais rico e detalhado.

Por meio das entrevistas, foi possível coletar o texto em sua forma oral, já  

que, como ressalta Thompson (1992, p. 266), “as narrativas, mais do que algo co-

mum, devem ser compreendidas em parte como formas de arte, que transmitem sig-

nificados simbólicos.” Conforme apresentado no início deste capítulo, a pesquisa se 

fundamenta em uma articulação entre dois recursos metodológicos: a análise do dis-

curso de linha francesa e a história oral. Dessa forma, as narrativas dos(as) entrevis-

tados(as) se configuraram como unidades de análise, permitindo, de certa maneira, 

investigar, a partir dos depoimentos, os elementos simbólicos, os sentidos e os signi-

ficados que permeiam as mandingas incorporadas. Através da imbricação dessas 

duas vertentes metodológicas, foi possível compreender como as sapiências corpo-

rais se manifestam e são mobilizadas no interior das práticas culturais de resistência.

Com a metodologia da história oral, buscou-se adotar uma postura mais ética 

e dialógica, pois, como aponta Thompson (1992), a relação estabelecida entre entre-

vistador(a) e entrevistado(a) deve adotar um caráter horizontal e colaborativo, pois, 

ao entrevistar, estamos “inevitavelmente trabalhando com outras pessoas e não com 

objetos” (Thompson, 1992, p. 29). Esta prática se faz emergente à medida que pos-

sui como pretensão romper com dualismos hierárquicos, elaborados pela lógica mo-

derna/colonial, uma vez que, a partir da construção da normatividade do corpo e for-

ma de ser branca, outras formas de existência eram visualizadas como algo a ser 

examinado, categorizado ou mesmo controlado, como vimos em seções anteriores. 

Essa perspectiva moderna/colonial partia do pressuposto de que o pesquisa-

dor era o detentor do saber, enquanto o “objeto” se configurava apenas como uma 

fonte  passiva  de informações.  Realizando uma leitura  de tais  aspectos,  Kilomba 

(2020, p. 15) diz que termos como “sujeito/objeto” evidenciam “a problemática das 

relações de poder na língua portuguesa e a urgência de se encontrarem novas ter-

minologias.” Complementando a referida reflexão, “Não existe um sujeito fundador 

separado de outros  sujeitos  e  objetos  […].  Se pensarmos sujeitos(as)  e  objetos 



70

como sistemas sígnicos e não como entidades substantivas de mundos diversos, a 

dicotomia é abalada” (Greiner, 2017, p. 42). Logo, esta pesquisa seguiu em outro 

sentido, compreendendo que experiências ancoradas em sistemas outros de pensa-

mento não são objetificáveis.



71

4 CORPO-ARQUIVO: MEMÓRIAS DE UM SABER-SER

4.1 Performance I – sapiências do Candomblé

Nesta primeira análise, entrevistamos um pai de santo (ou: babalorixá; yor. 

bàbálórìsà),  liderança espiritual  na prática do Candomblé,  que compartilhou suas 

memórias e experiências dentro da tradição religiosa. Na entrevista, foram aborda-

das diversas questões, entre elas os processos de transmissão e aquisição de sabe-

res que permeiam a prática religiosa. O entrevistado mencionou que, antes de se 

dedicar ao Candomblé, sua vivência religiosa estava relacionada à Jurema Sagrada 

e que foi nesse contexto que iniciou sua formação espiritual. Ele destacou, ainda, 

que ambos os  processos possuem semelhanças significativas,  especialmente no 

que se refere à transmissão de conhecimento. Pode-se perceber tal fato na sua fala:

Na Jurema, naquele meio período, há mais de 20 anos atrás, não tinha mui-
to livro, quase nada sobre Jurema. Não tinha. O conhecimento era a vivên-
cia, né, com os mais velhos. E nos ensinavam como se comportar, o que se 
fazer, como se concentrar, fazer reuniões de mediunidade para desenvolver 
a mediunidade. No orixá, eu comecei assim também, né? E, sim, a tradição 
ainda é essa, é a transmissão oral do conhecimento. Através da oralidade, 
eu fui aprendendo o que os mais velhos ensinavam: comportamento, formas 
de se comportar nos cantos com as pessoas, com os mais velhos, até com 
os mais novos, o ensinamento do orixá e da Jurema. Tudo primeiro através 
da oralidade (Entrevistado n.º 1).

É interessante perceber que, mediante a violência de um projeto de mundo 

construído e atravessado por lógicas modernas e coloniais, cujo objetivo principal é 

o extermínio da diferença – característica da identidade raiz única (Glissant, 2005) –, 

o corpo negro se torna um dos principais alvos, sendo historicamente animalizado, 

diminuído, sexualizado, inferiorizado e afastado das esferas do saber; além de tan-

tas outras formas de violência, como discutido nos capítulos 1 e 2. No entanto, é jus-

tamente neste contexto que o corpo negro emerge como potencialidade e possibili-

dade de resistência, na medida que segue configurado como corpo-arquivo (Tava-

res, 2012), lugar de memória que, através da oralidade e outras linguagens, exprime 

saberes afro-brasileiros e ancestrais, possibilitando a continuidade de uma forma de 

ser.



72

Outro ponto importante a ser destacado é como os saberes mobilizados estão 

sempre profundamente conectados com o que é anterior. Percebe-se que tal ele-

mento se faz presente nos corpos-arquivos e corpos-experiências das pessoas mais 

velhas, nos quais está vinculado a um dos aspectos mais centrais das expressões 

culturais afrodiaspóricas, a ancestralidade:

[…] princípio mater que inter-relaciona tudo o que nos cosmos existe, trans-
missor da energia vital que garante a existência ao mesmo tempo comum e 
diferenciada de todos os seres e tudo nos cosmos, extensão das temporali-
dades curvilíneas, regente da consecução das práticas culturais, habitadas 
por um tempo não partido e não comensurado pelo modelo ocidental de 
evolução linear e progressiva (Martins, 2021, p. 42).

Percebe-se a ancestralidade como esse elemento de conexão e ligação, não 

somente entre distintos elementos que compõem a natureza e a vida, mas de cone-

xão também de uma forma de ser vinculada ao continente africano. A formação dos 

estados-nação, impulsionada por um projeto civilizacional ocidental, colonial, moder-

no e imperialista, visava impor identidades homogêneas e nacionais (Hall,  2019). 

Para isso, alteraram-se geografias com o intuito de apagar modos de existência que 

escapavam a essa lógica.

No entanto, na diáspora brasileira, a resistência a essa tentativa de homoge-

neização se deu por meio das sapiências corporais ancestrais – como os gestos, os 

ritos, os cânticos, as invocações, entre outras práticas – que, como discutido na se-

ção As relações entre o corpo, a linguagem e o conhecimento em contextos afrodi-

aspóricos, estão relacionadas à noção de “mandinga” (Rufino, 2019b), compreendi-

da como uma rede de saberes ancestrais não capturados pela lógica colonial.  A 

mandinga refere-se a um saber enraizado na memória – nos rastros e resíduos a 

que se refere Glissant (2005) – que sustenta uma forma de ser e estar no mundo,  

fundamentada em referenciais das culturas africanas e também nas ressignificações 

elaboradas pelos encontros e deslocamentos próprios da diáspora.

Como os processos epistemológicos em culturas de matriz africana e afrodi-

aspóricas, não se dão de forma abstrata ou dissociada da materialidade. É necessá-

rio retomar a categoria de incorporação (Rufino, 2019b), igualmente discutida na se-

ção  anterior,  entendida  como a  expressão performática  dessas  sapiências.  Para 

compreender o que é mandinga, é preciso considerar que ela se realiza no corpo – e 

é justamente no contato com essas manifestações, por meio da experiência e das 



73

relações com os(as) mais experientes, que tais saberes se ativam e mobilizam for-

mas outras de existência. Assim, nota-se a mobilização de formas de ser e pertenci-

mento outros que, por meio das sapiências corporais e da incorporação, instaura-se 

um movimento de transgressão que não se rende às identidades forjadas pela mo-

dernidade e colonialidade.

Nesse sentido, a oralidade se apresenta como um dos principais meios de 

transmissão dos saberes ancestrais, funcionando não apenas como veículo da me-

mória, mas também como um modo de produção e atualização dos conhecimentos. 

Retomando a fala do Entrevistado n.º 1, nota-se que o saber, mais especificamente 

os processos de transmissão, aquisição e assimilação, ocorre a partir da vivência do 

corpo em relação, seja observando os gestos, aprendendo com os(as) mais experi-

entes, escutando os cânticos e outras diversas situações em que vão assimilando 

pela e na experiência. Tais dinâmicas correspondem a processos que, como aponta-

do anteriormente, se opõe à epistemologia ocidental ao privilegiar o saber vivido e 

experimentado, e não o saber abstrato e desvinculado da experiência concreta.

Tal fato também pode ser observado em Rufino (2019), que, ao relatar suas 

pesquisas em contextos de práticas como a Capoeira, o Jongo e o Candomblé, des-

taca que, ao questionar os praticantes sobre como se aprende nesses espaços, as 

respostas são frequentemente:  “Aprendi  no pé de fulana!”,  “Aprendi  na barra da 

saia!”, “Aprendi de ouvir!”, “Aprendi fazendo!”, “Aprendi na marra!”, “Aprendi de espe-

rar!”, “Aprendi de teimoso!”, “Aprendi na barriga de minha mãe!”, “Aprendi de ver os 

mais velhos fazendo!” Esse relato, juntamente aos elementos presentes na fala do 

Entrevistado  n.º  1,  evidencia  que  a  experiência  nas  práticas  com  os(as)  mais 

velhos(as) se configura como um processo fundamental de aprendizagem, proces-

sos pedagógicos nos quais a escuta, a observação e a prática constantes desempe-

nham papéis centrais na assimilação dos saberes.

Dessa forma, os saberes transmitidos pela oralidade não se restringem ape-

nas aos ensinamentos práticos e comportamentais, mas, como veremos adiante, es-

tão presentes nos cânticos, nas orações e nas louvações em iorubá. No contexto do 

Candomblé, evidencia-se um movimento de resistência que, mesmo após séculos 

de tentativas de apagamento e diante da contínua renovação dos mecanismos colo-



74

niais de destruição da diferença – colonialidade –, mantém a oralidade como um im-

portante veículo de memória e continuidade. O trecho a seguir, retirado da entrevis-

ta, ocorre quando o entrevistado explica as diversas vertentes e nações do Candom-

blé, ilustrando como esse aspecto se manifesta em sua vivência:

É, a gente chama de nações. Tem Angola, que é Angola-Congo, da atual re-
gião de Angola, de Congo, que o povo fala a língua quimbundo. E tem o Je-
jes, que é principalmente, hoje, da atual Benin, que fala a língua fon. E te-
mos nós, né, que fomos intitulados de Nagô/Ketu que cultua ao orixá. E 
para a língua iorubana, nossos rituais, os oríkìs, as baduras, que são as re-
zas, são os cânticos, são as renovações, é tudo na língua iorubá (Entrevis-
tado n.º 1).

A partir do que foi exposto, é interessante observar os movimentos de resis-

tência presentes na linguagem ao processo de colonização e sua continuidade por 

meio da colonialidade, que buscou impor a língua do colonizador, apagando ou mar-

ginalizando outras variações linguísticas. No capítulo anterior, onde são discutidas 

as questões teórico-metodológicas, destacamos como os europeus trouxeram para 

o Brasil todo seu repertório textual, impondo suas línguas e sistematizações do sa-

ber e resguardo da memória pela escrita. Entretanto, é relevante notar que, assim 

como os europeus transportaram seu repertório, também os povos africanos, sub-

metidos a um dos maiores processos migratórios da história da humanidade, condu-

ziram suas textualidades para as Américas. A presença da língua iorubana nos ter-

reiros de Candomblé da diáspora brasileira, em particular no terreiro do Entrevistado 

n.º 1, evidencia que, para além de um mecanismo de resistência, ela se estabelece 

como um veículo fundamental de transmissão de saberes. Isso pode ser percebido 

no seguinte trecho da entrevista, no qual o entrevistado expõe o papel dos cânticos, 

das orações e das louvações em iorubá:

Oríkìs, adurà, orin, ìjálá são louvações, são orações, são invocações que fa-
zemos para cada orixá. Cada um tem uma sua, como os ìjálás que são para 
Ogum, que são dos caçadores. São coisas que remetem a falar um pouco 
da trajetória dessa divindade, mostrando as suas qualidades e o que ela 
nos ensina. Como tem os poemas de Ifá. Os poemas de Ifá são ensinamen-
tos, através de provérbios, que nos transmitem, como se fosse a bíblia cris-
tã. [Os poemas de Ifá] nos transmitem o ensinamento do bom comporta-
mento, de ter um bom caráter, de ter um bom orí, de ter a cabeça, de se sa-
ber comportar e de entender a vida. É uma cosmopercepção iorubana. En-
tão, o Ifá é a influência principal, é ele que nos ensina, é um filósofo. Ifá foi  
um filósofo que é cultuado como um orixá, mas foi um grande filósofo que 
deu os ensinamentos de tudo na vida, de pensarmos sobre o corpo, sobre a 
existência, sobre a alma, tudo isso vem de Ifá. Então, tem esses oríkìs tam-
bém, que nos ensinam o porquê que certas coisas aconteceram, porquê 



75

comportar de tal forma, porquê a gente deve respeitar os mais velhos, por-
quê dentro de um ritual tem aquele segmento bem correto que a gente deve 
não fugir daquilo. São esses oríkìs que nos ensinam (Entrevistado n.º 1, col-
chetes inseridos).

Considerando o que foi compartilhado, percebe-se que, por meio da oralida-

de, se expressa um vasto repertório de sabedorias. Esses corpos-arquivos abrigam 

um rico acervo negro-africano, convertendo pensamentos e saberes complexos – fi-

losóficos, ontológicos, espirituais e éticos – em som. Nota-se que, ao entoar oríkìs, 

aduràs e poemas de Ifá, exprimem-se ensinamentos sobre o comportamento, o res-

peito aos(às) mais velhos(as), o valor do bom orí, a conduta dentro dos rituais e os 

fundamentos das divindades, ou seja, trata-se de uma dinâmica que orienta a vida e 

organiza a experiência. A partir do contato com tais práticas, se transmitem elemen-

tos fundamentais para a estrutura ritual, conduzindo uma performance de saber-ser 

que escapa às lógicas hegemônicas e reinscreve outras possibilidades de existên-

cia.

A partir de tais aspectos, pode-se depreender que o corpo negro se configura 

como corpo-síntese de todo um processo histórico, à medida que guarda em si um 

saber que abarca a complexidade das movimentações da diáspora e suas implica-

ções; esse corpo é lugar do acontecimento. Os cânticos, as orações, as louvações e 

outros elementos presentes no ritual, na forma de ser mencionada pelo entrevistado, 

são expressões que, segundo Martins (2021, p. 98), “em sua tessitura performática, 

acolhem tudo na poética griô, na qual não residem monólogos.” Isso nos faz perce-

ber o caráter coletivo de tais práticas, pois são saberes e memórias de todo um povo 

que, na voz de quem profere, faz circular todo um capital cultural e simbólico, permi-

tindo de tal forma a manutenção e um acionamento pela memória de uma forma de 

habitar o mundo.

Esses saberes ancestrais – que atravessam o corpo-experiência dos(as) mais 

velhos(as), as canções, os poemas de Ifá e outros elementos destacados pelo entre-

vistado – atuam como bases que sustentam hábitos e rituais, permitindo a continui-

dade deste modo de ser. Considerando a perspectiva e os estudos da análise do 

discurso, esse processo de transmissão não ocorre de modo casual ou aleatório, 

mas através de uma complexidade presente na tessitura discursiva que mobiliza a 

memória como um dispositivo de organização subjetiva e social; dessa maneira, a 



76

memória impacta diretamente em seu comportamento, em suas escolhas, como per-

cebe o mundo e etc. Os saberes ancestrais contidos nesses corpos-experiência, cor-

pos-síntese e lugares de memória operam como uma tecnologia de constituição de 

ser, bem como de manutenção de práticas performáticas que dizem respeito a uma 

identidade coletiva.

Foi exposto de que forma se articulam memória, saber e comportamento, mas 

é importante agora refletir sobre como esses elementos se conectam à resistência. A 

partir  das discussões apresentadas nos capítulos anteriores,  percebe-se como o 

projeto moderno/colonial não visou apenas à destruição física desses povos, mas 

também ao apagamento de seus modos de saber. O objetivo era impedir que essas 

comunidades transmitissem seus conhecimentos e valores às gerações futuras, en-

quanto, de forma violenta, impunha sua monocultura por meio de processos hege-

mônicos que visavam à extinção das diferenças.

Diante do desejo de totalidade, é significativo destacar a importância da me-

mória nos movimentos de resistência de um povo, visto que, no interior das culturas 

afrodiaspóricas, a morte não está estritamente vinculada ao fim da matéria, mas ao 

esquecimento. Assim, as memórias, bem como os saberes mandigueiros que se ma-

terializam pela incorporação, emergem como uma política anticolonial, como aponta 

Rufino (2019), ao mobilizarem outras possibilidades de existência.

Um elemento que aparece com frequência na fala do entrevistado, e que me-

rece destaque na análise, são os orixás, os quais se constituem como manifesta-

ções de aspectos naturais, como terra, água, fogo e vento. Nessa perspectiva, há 

uma interconexão entre o corpo e as forças naturais que o atravessam, rompendo 

com a separação imposta pela lógica moderna: corpo-natureza. A partir do fragmen-

to exposto, compreende-se que, segundo o entrevistado, é por meio do oríkì, adurà, 

orin, Ifá e ijálá – formas de orações, louvações e poemas – que os orixás são invo-

cados. Esse processo evidencia o poder da palavra em contextos afrodiaspóricos, 

nos quais a oralidade não apenas comunica, mas materializa e mobiliza forças. So-

bre o referido fator, Martins aponta que:

[Nos] sistemas cognitivos africanos e afro-brasileiros, a palavra, além de ser 
signo naquilo que representa alguma coisa, é também investida de eficácia 
e de poder, pois a palavra falada mantém a eficácia de não apenas designar 
a coisa a que se refere, mas também de portar nela mesma a coisa em si.  
Ela traz em si aquilo que evoca; como continente ela contém, com força de 



77

enunciação, aquilo que a voz nomeou e denominou (Martins, 2021, p. 93, 
colchetes inseridos).

Assim, ao entoar os cânticos, poemas e louvações, não se trata apenas de re-

memorar os orixás, mas de invocar a presença e força da natureza. Como bem 

aponta a autora ao longo da discussão, as palavras não são meros signos ou repre-

sentações; elas são os próprios ancestrais, divindades, rezas que curam etc. Dessa 

forma, a oralidade, como modo de expressão de uma sapiência que emerge do cor-

po, se configura como um verdadeiro veículo de poder em que a enunciação não 

apenas evoca, mas invoca as forças da natureza. Vale ressaltar que toda a perspec-

tiva cosmogônica do Candomblé está intrinsecamente vinculada aos orixás e à natu-

reza. Aqui, parte-se do pressuposto de que há uma interdependência entre todos os 

seres vivos. Essa cosmogonia orienta práticas rituais e valores comunitários, sendo 

expressa por diversas formas de performatização do saber ancestral.

Os impactos da colonização não se limitaram a uma questão territorial. Nesse 

contexto, houve a imposição de novas identidades, resultando em dinâmicas que, 

desde então até a contemporaneidade, via colonialidade, configuram uma perfor-

mance cotidiana marcada pela violência e pela exploração da população negra em 

diáspora. No entanto, ao analisar esse fenômeno em uma perspectiva mais ampla, 

percebe-se que a colonização também impôs transformações profundas no campo 

ambiental, à medida que impunha uma visão de mundo que antagonizava a nature-

za, reduzindo-a a um recurso a ser dominado e explorado. Todavia, a população ne-

gra, alvo da imbricação ao que se refere ao racismo epistêmico e colonialidade cos-

mogônica (Rufino, 2023), foi violentamente impactada, pois suas práticas culturais e 

espirituais são fundamentadas em uma cosmopercepção que visualiza a natureza 

como elemento vivo e interligado aos seres humanos. Rufino explica que:

A empreitada do Ocidente europeu por aqui marca a colonização como um 
modo político de contratualização da vida a partir de algumas inscrições, en-
tre elas a dicotomia humano e natureza. […] estamos a falar de existências 
que ao serem racializadas tiveram seus modos de conceber a vida, interagir 
e se organizar violentados pela imposição das métricas dominantes e comu-
nitaricídas de raça, racismo, gênero, patriarcado e dicotomia humano natu-
reza (Rufino, 2023, p. 27).

A partir de uma lógica violenta que não consegue estabelecer relações com a 

diferença, percebe-se a imposição de uma perspectiva de mundo na qual a natureza 



78

é dissociada da existência humana. Observa-se que, para além de explorarem sujei-

tos(as) colonizados(as), atacam diretamente seus modos de saber, ser e se relacio-

nar com o mundo. Assim, a colonialidade não impacta apenas as estruturas políti-

cas, econômicas e sociais, mas também afeta dimensões epistemológicas, ontológi-

cas e cosmológicas. No entanto, apesar de toda a violência que subalterniza e da 

constante tentativa de apagamento, práticas de resistência seguem vivas, resguar-

dando saberes e formas de existência que reafirmam a relação entre humanidade e 

natureza. Esse movimento de resistência pode ser percebido na fala do Entrevistado 

n.º 1, que destaca questões relativas aos orixás e à natureza:

É a ligação que nossos orixás têm com a representação, com o simbolismo, 
com a natureza. Com as forças da natureza, temos quatro elementos, que é 
a terra, a água, o fogo e o ar, que são os quatro símbolos que nossos orixás 
nos representam. Aqui, cultuamos alguns orixás. Aqui no Brasil, não manti-
vemos o culto de todos os orixás que são cultuados lá, no território iorubá. 
Não tem. Lá, é uma quantidade muito superior porque lá é muito familiar. A 
gente agrupou dentro de uma única casa vários orixás, então quer dizer que 
tem um conjunto de forças da natureza dentro de um canto. Lá tem o orixá 
Okô, aqui pouquíssimas casas continuam com o culto. Aqui no Brasil, o ori-
xá Okô representa montanha, então tem aquelas pessoas que são iniciadas 
pra esse orixá e que cultuam ele, o que não tem um local específico pra o 
culto e não se cultua, como é que faz o ponto de cada orixá. Com a repre-
sentação da natureza é Olorum. Esse povo, que eu já falei, foi com a digni-
dade superior que criou e permitiu criar tudo. Então, a própria terra, o pró-
prio ayé, é o seu templo. Não há necessidade de um local específico, que a 
gente criou, que os iorubanos criaram e a gente deu continuidade. Claro 
que tem muitas ressignificações o culto a cada orixá, que é a representação 
de uma força da natureza. Xangô representa muito os raios, porque tem 
muito dos Itãs que dizem que Xangô soltava raios quando tava em batalha. 
Oxum, as águas. Iemanjá, as águas. Então cada um representa alguma coi-
sa. Nanã, a lama mesmo, de onde se tira o barro pra se moldar com o nos-
so corpo, com o nosso orí. E Ajalá, que molda esse orí no ọ̀ run; lá a gente 
escolhe. Todos os orixás têm sua representação com a natureza. Ogum é 
um grande caçador, então as matas, a agricultura. Ogum é o pai do ferro, 
ele que criou todas as ferramentas (Entrevistado n.º 1).

No relato do Entrevistado n.º 1, se evidencia uma outra relação com a nature-

za,  baseada em uma compreensão que se distancia das concepções modernas, 

atravessadas pela objetificação e exploração da mesma. Com base na referida nar-

rativa, percebe-se que, no Candomblé, natureza e humanidade não são percebidas 

desde uma separabilidade, mas como interdependentes. Assim, a terra, a água, o 

fogo, o ar, as folhas e outros elementos não são visualizados a partir da perspectiva 

de matérias-primas, mas como fontes, vidas nas quais residem a ancestralidade, a 

espiritualidade, as memórias, os saberes, as forças e as energias.



79

 A partir dos elementos trazidos pelo babalorixá, podemos perceber que este 

tipo de religiosidade tem uma perspectiva complexa no que tange à imbricação de 

elementos filosóficos, ontológicos, cosmogônicos e epistemológicos. Uma perspecti-

va que vai muito além de um simples rito ou de práticas primitivas e automáticas, 

como foram interpretadas pelos europeus em sua lógica moderna e colonial. Essa 

perspectiva nos leva a refletir que, além de perceberem a natureza de maneira dis-

tinta, estabelece-se uma outra relação com o próprio meio ambiente, uma vez que 

este não é visto como algo dissociado de si. Como é enfatizado nas expressões reli-

giosas de matriz africana, “sem folha não tem orixá”. A natureza não é apenas um 

espaço físico, mas um território sagrado, onde os elementos como a terra, a água, o 

fogo e o ar – mencionados pelo entrevistado – estão imersos em significados espiri-

tuais, culturais e históricos.

É a partir desse contato e da relação estabelecida com a natureza que emer-

gem processos epistemológicos de saber e resistência, pois são nos cantos, nas 

louvações e nos poemas mencionados pelo babalorixá (oríkìs, adurà, orin, ìjálá, Ifá) 

que se encontram as histórias dos orixás. É nesse processo polifônico e na diversi-

dade das performances da oralidade que, no Candomblé, surgem as sapiências cor-

porais ancestrais, as quais, segundo Martins, carregam histórias e narrativas desde 

uma perspectiva negra, pois:

Nesses contos, e cantos-narrativos, múltiplos saberes são trazidos à nossa 
escuta, numa gesta que também inclui as travessias históricas do negro, 
suas memórias de África, fábulas africanas e afro-brasileiras, a formação 
dos cosmos, as histórias das divindades, das anedotas, dos causos e de 
muitos outros enunciados, sejam milenares, sejam recentes e mesmo da 
atualidade, que as performances da oralitura presentificam e reanimam em 
todos os terreiros negros, dimensão cósmica de assentamento, criação e 
veiculação de saberes (Martins, 2023, p. 115).

É no corpo que se encontram as memórias e saberes ancestrais, os quais se 

expressam na e pela palavra. O que acontece aqui transcende uma mera narração 

de histórias, pois através da oralidade há a ativação de memórias ancestrais que 

sustentam a continuidade dos saberes e cosmopercepção negra. É interessante per-

ceber que essas narrativas não se inserem no âmbito dos textos oficiais, mas sim 

nas performances do corpo, especialmente aqui na oralidade. Como destaca Leda 

Maria Martins (2003), essas histórias, longe de serem preservadas em textos ou re-

gistros formais, permanecem vivas na prática da transmissão oral. São memórias e 



80

performances de um saber-ser que resistiram e resistem a tentativas de apagamen-

tos, bem como processos de subalternização e marginalização.

Para além dos aspectos já discutidos, há um elemento fundamental que me-

rece destaque nessa análise: a mutação nos processos de formação e transforma-

ção das práticas religiosas e culturais de matriz africana em diáspora. Ao longo de 

sua fala, o Entrevistado n.º 1 evidencia dois pontos cruciais que se relacionam com 

tais processos: o primeiro diz respeito à adaptação do culto dos orixás, quando afir-

ma que “Aqui no Brasil, não mantivemos o culto de todos os orixás que são cultua-

dos lá, no território iorubá. Não tem. Lá, é uma quantidade muito superior porque lá 

é muito familiar. A gente agrupou dentro de uma única casa vários orixás […].” O se-

gundo ponto é destacado quando ele menciona que “os iorubanos criaram e a gente 

deu continuidade. Claro que tem muitas ressignificações o culto a cada orixá […].”

Esses dois fatores possuem relação com os deslocamentos forçados e en-

contros entre diferentes grupos culturais que, na diáspora, produziram reestrutura-

ções tanto em aspectos espirituais quanto na cultura de forma mais ampla, promo-

vendo, de certa maneira, processos contínuos de transformação. Tais fatores resul-

tam de um fenômeno social complexo, que envolve não apenas transformações de 

práticas ritualísticas, mas compreende questões vinculadas à identidade e a uma 

série de elementos diretamente relacionados a ela.

Para compreender melhor esses processos de transformação e suas relações 

com as questões identitárias, Hall  (2019) nos convida a pensar a identidade não 

como algo fixo ou essencial, mas como um processo dinâmico, em constante cons-

trução. Ele aponta que a identidade se constitui através de “processos inconscien-

tes, e não algo inato, existente na consciência no momento do nascimento” (Hall, 

2019, p. 24). Assim, em vez de uma essência preexistente – como apontavam os 

modernos –, a identidade é moldada ao longo do tempo, influenciada por experiên-

cias, memórias e interações.

Nessa mesma direção, o conceito lacaniano da “fase do espelho” nos auxilia 

a compreender e a evidenciar como a identidade se constitui a partir da relação com 

a diferença. Esse mecanismo psíquico, que se inicia na infância e se repete ao longo 

da vida, mostra-nos que a identidade não é autônoma, mas se constrói na interação 



81

com o(a) outro(a).  Ao reconhecer sua diferença em relação ao que se é distinto, 

essa diferença se torna um elemento central na formação identitária.

Vale ressaltar que, em um contexto historicamente permeado por dinâmicas 

de migrações forçadas, não devemos considerar apenas os processos de formação 

de identidade discutidos anteriormente, mas também sua reconfiguração. À medida 

que um(a) sujeito(a) se desloca para um novo contexto cultural e é exposto a novas 

influências, sua identidade está sujeita à reestruturação e adaptação, culminando 

em transformações tanto individuais como coletivas.

Há toda uma dinâmica dialógica e relacional referente à identidade e à cultu-

ra, em que a transformação de uma implica diretamente na outra, pois se configuram 

como dimensões interligadas e em constante negociação. À medida que emergem 

novas identidades na diáspora, há uma ressignificação e reestruturação dos cultos. 

Desta maneira, não apenas há uma mudança no que se refere à identidade, mas 

também uma reconfiguração da própria cultura. Podemos perceber tal fato a partir 

dos dois elementos destacados anteriormente na fala do entrevistado com relação 

às modificações no Candomblé, as quais exemplificam este processo.

Hall (2019) afirma que, segundo Lacan, a identidade, tal qual o inconsciente, 

está estruturada com a linguagem. Esta, por sua vez, está em constante mutação 

devido às transformações sociais e culturais. Tais dinâmicas revelam que a identida-

de não é fixa. Desta maneira, o(a) sujeito(a) nunca estará plenamente “acabado(a)”. 

Diferentemente da abordagem de Hegel, em que o(a) sujeito(a) assumiria uma for-

ma final, completa e acabada através de um processo de autoconsciência, as expe-

riências negras diaspóricas revelam como a identidade é constituída desde uma flui-

dez, atravessada por movimentações e negociações que se dão no campo cultural, 

histórico e social.

É relevante observar que, com base nos fatores abordados anteriormente e 

no que foi colocado pelo Entrevistado n.º 1, no contexto da diáspora brasileira, as 

identidades negras não podem ser vistas apenas como uma repetição das identida-

des africanas, mas como o resultado de variados encontros culturais. É daí que sur-

ge o Candomblé, a Jurema Sagrada, a Capoeira, o Afoxé e tantas outras manifesta-

ções e linguagens culturais que não possuem uma origem fixa nem se tratam de 



82

uma transferência direta da cultura africana para o solo brasileiro, mas são o resulta-

do e o produto de encontros, “processos de cruzamentos transnacionais, multiétni-

cos e multilinguísticos, dos quais variadas formações vernaculares emergem, algu-

mas vestindo novas faces, outras mimetizando, com sutis diferenças, antigos estilos” 

(Martins, p. 50, 2021).

Quando observamos a fala do Entrevistado n.º 1 sobre as transformações nos 

processos de formação e mutação das práticas religiosas e culturais de matriz africa-

na, percebemos uma dinâmica atravessada por continuidades e descontinuidades. 

O fenômeno discutido por Hall (2019) como tradução aborda justamente essa com-

plexidade, evidenciando como se caracterizam as culturas negras na diáspora, em 

que elementos de outrora permanecem e, ao mesmo tempo, se transformam a partir 

da inserção em novos contextos e experiências. Nesse sentido, Martins (2021, p. 45) 

contribui para essa reflexão ao apontar que “muitos dos princípios basilares da gno-

se negra, suas epistemes e todo um complexo acervo foram reterritorializados, reim-

plantados, refundados, reciclados, reinterpretados, nas inúmeras encruzilhadas his-

tóricas derivadas dessas travessias.”

Nessa mesma perspectiva, ao analisar fatores referentes à diáspora e à iden-

tidade, Glissant (2005) faz uma observação pertinente, afirmando que as memórias 

das culturas africanas serviram de lodo para essas metamorfoses, ou seja, os ras-

tros-resíduos de uma forma de ser configuraram-se como bases férteis, servindo de 

terreno para reconfigurações e transformações de ordem identitária e cultural. Tais 

processos de mutação não representam um apagamento ou rendição à lógica vio-

lenta  e  racializada imposta  historicamente às  populações negras.  Pelo  contrário, 

eles se caracterizam como movimentos de resistência, que se inserem na dinâmica 

de um contínuo-descontínuo, nos quais, por meio de processos de reformulação, 

emergem novas performances, mas, ainda assim, profundamente vinculadas à an-

cestralidade.

Assim, longe de uma submissão à identidade negra construída e imposta pela 

lógica colonial e moderna – vinculada à exploração e à subalternização –, esses pro-

cessos afirmam outras possibilidades de existência à medida que criam espaços e 

ambientes gestados por uma memória ancestral nos quais outras identidades e per-



83

formances de ser se tornam possíveis, distantes de uma coreografia violenta e racia-

lizada da vida social. Mesmo que haja uma redução no número de entidades cultua-

das, que algumas sejam agrupadas em uma única casa e que a cultura iorubá sofra 

diversas ressignificações, percebe-se que a forma de manter-se vivo foi se transfor-

mando, gerando novos códigos, linguagens e modos outros de pertencimento no 

contexto da diáspora.

4.2 Performance II – sapiências do Afoxé

Esta seção apresenta a análise de uma entrevista realizada com um dançari-

no de Afoxé, que, por meio de seu corpo-experiência, compartilhou memórias atra-

vessadas pela tradição dessa expressão cultural. Sua vivência, destacada pelas me-

mórias de seu corpo-arquivo (Tavares, 2012), evidencia como a dança, no contexto 

das manifestações afro-brasileiras, não se constitui apenas como um ato performáti-

co,  desvinculado de significados mais  complexos,  pois,  conforme aponta Orlandi 

(2005), não há neutralidade no campo das linguagens, uma vez que toda expressão 

está atravessada por significados e sentidos. Assim, os movimentos, gestos, expres-

sões  e  estéticas  presentes  nas  performances  desse  saber-ser  –  compreendidos 

como “afrografias”, modos outros de expressão e inscrição do conhecimento (Mar-

tins, 2021) – atuam na transmissão e elaboração de saberes, bem como na constru-

ção de movimentos de resistência. Dessa forma, em diálogo com a questão que di-

reciona este processo investigativo – em que a discussão sobre o corpo negro pode 

contribuir para a descolonização da educação? –, bem como com o objetivo central 

de delinear os contornos de uma educação que alce o corpo à condição de potência 

e território de múltiplas aprendizagens, buscamos compreender como tais saberes 

se manifestam e são mobilizados no interior dessa expressão.

Nesse sentido, ao investigar as relações entre corpo, memória e conhecimen-

to no contexto das manifestações afro-brasileiras, foi possível acessar, através da 

fala do entrevistado, suas primeiras experiências e contato com a dança antes mes-

mo de um envolvimento mais profundo com o Afoxé. Ao ser indagado sobre esse 

processo, o entrevistado compartilha que:



84

Quem me ensinou foi algumas pessoas mais velhas dentro do Candomblé. 
[…] o processo da dança ensina real. Não foi tipo: “Ah! Vamos hoje fazer 
uma aula de pé de dança.” Não! Era, às vezes, um dia do xirê; todo mundo 
estava fazendo. Então, tipo, vamos repetindo, igual que o que o da frente 
está fazendo você faz. Porque o xirê, a roda, que é … a grande roda para 
cultuar o orixá, para dar início ao culto, é uma roda que ela vai do mais ve-
lho, começa pelo mais velho e vai na escadinha até o Abiã, que é o que ain-
da não renasceu para o orixá, não participou da iniciação […]. Aí ele vai es-
tar lá no finalzinho da ponta. […] o mais novo que está no finalzinho da pon-
ta, ele olha para o da frente, que é o mais velho. Então tem essa referência 
cronológica de quem é o mais velho, que ensina o mais novo a como cultu-
ar, a como dançar, a como conduzir. E foi muito a partir disso, eu era novo, 
eu nunca tinha se iniciado ainda. Então, tipo, era com os mais velhos que 
eu sempre aprendia de alguma forma, sabe? [Com] Quem estava há mais 
tempo (Entrevistado n.º 2, colchetes inseridos).

A partir da referida fala, torna-se evidente a relação entre aprendizagem e ex-

periência, o que contrasta com a lógica ocidental – influenciada pelo cartesianismo e 

racionalismo –, na qual o conhecimento é frequentemente estruturado em sistemas 

formais de ensino na perspectiva da objetificação, por meio da qual o saber é acu-

mulado,  controlado  e  mensurado,  muitas  vezes  desvinculado  da  experiência,  ou 

seja, da vida. Em oposição a essa lógica abstrata, a fala do entrevistado revela que, 

no contexto das manifestações afro-brasileiras, o aprendizado emerge do cotidiano e 

das práticas rituais, onde o corpo é território de memória e saber. Nesse processo, 

identifica-se que os(as) mais velhos(as) desempenham um papel importante, nos 

quais seus corpos-arquivos, para além de carregarem memórias de um saber-ser 

acumulado através de vivências e experiências tecidas ao longo do tempo, transmi-

tem, por meio de sua própria corporeidade, saberes para os mais novos, sendo o 

corpo o principal veículo de inscrição e transmissão do conhecimento. Nos corpos-

arquivos desses(as)  mais velhos(as),  reside um amplo repertório performático no 

qual uma memória ancestral, instaurada em seu complexo acervo cognitivo, se ex-

pressa pelo gesto, ou melhor, pelas afrografias.

Ao observar tais práticas e considerando toda a expressão performática do 

saber  concentrada  especificamente  no  movimento  do  corpo,  vale  ressaltar  que, 

como aponta Martins (2021), a oralidade não é o único meio de elaboração e inscri-

ção do conhecimento em contextos diaspóricos. O corpo em movimento configura-

se como um potente meio de produção, inscrição e disseminação do conhecimento, 

expressando, por meio do gesto, “sofisticadas técnicas, formas, processos cogniti-



85

vos, pensares mais abstratos e sofisticados, entre eles a cosmopercepção ou filoso-

fia” (Martins, 2021, p. 36). Como discutido na seção 3.2 As relações entre o corpo, a 

linguagem e o conhecimento em contextos afrodiaspóricos, toda variedade de lin-

guagem produzida pelo corpo está intrinsecamente ligada a uma experiência de sa-

ber que transita por ele, tal como evidencia Rufino (2019b), reforçando que as ex-

pressões corporais enquanto linguagem – sejam verbais, não verbais, escritas ou de 

outras naturezas – estão, de fato, intimamente conectadas às esferas do saber.

Esse saber inscrito no corpo, contudo, não se trata de um conhecimento indi-

vidual, mas de um saber ancestral vinculado a uma memória coletiva, que atravessa 

gerações  e  se  manifesta  por  meio  da  corporeidade.  Nessa  perspectiva,  Martins 

(2021),  fundamentada no pensamento de Connerton  (1989),  discute  a  noção de 

“hábito-memória” ao compreender o corpo como o lugar onde a memória se perpe-

tua pela performance, ou seja, onde a mobilização e a atualização do saber ocorrem 

através do corpo em movimento. Assim, em práticas, rituais, cerimônias, danças e 

outras expressões performáticas comunitárias, como o xirê mencionado pelo Entre-

vistado n.º 2, se configuram na lógica do “hábito-memória” em que sua performance 

segue referenciada por uma memória e saber ancestral.

É interessante perceber como, no interior das práticas afrodiaspóricas, o sa-

ber e a memória são mobilizados a partir de uma referência ao que é anterior. A di -

nâmica que orienta o aprendizado no xirê, conforme narrado pelo Entrevistado n.º 2, 

revela que não somente a transmissão do conhecimento se dá pela observação do 

mais velho pelo mais novo, mas que o próprio conteúdo desse saber é ancestral,  

isto é, carrega a experiência daqueles que vieram antes. Nesse contexto, observa-

se que a estrutura de organização dos fundamentos epistemológicos e a compreen-

são do tempo nessas práticas se configuram segundo uma lógica espiralada ou cir-

cular, em que o presente está em constante diálogo com o passado, desafiando a 

concepção linear de tempo e sendo experimentado por movimentos de reversibilida-

de, descontinuidade e não linearidade. Em contraste com a lógica ocidental moder-

na, que se estrutura a partir de uma lógica linear e progressiva, pautada na ideia de 

sucessão, ruptura e evolução, as epistemologias afrodiaspóricas adotam uma per-

cepção temporal que valoriza a continuidade, o diálogo com o passado e a circulari-



86

dade dos processos. Neste aspecto, práticas como o xirê se configuram como movi-

mentos de resistência, estabelecendo “outros modos de conceber, experimentar e vi-

venciar o tempo, bem como de expressá-lo como linguagem” (Martins, 2021, p. 30), 

rompendo com a colonialidade do saber, que impõe a dissociação entre razão e cor-

poreidade, passado e presente.

Um elemento que se destacou na análise anterior e que se reafirma nesta é a 

forte presença da natureza. Nas práticas ritualísticas do Candomblé, como vimos an-

teriormente, o processo de elaboração e transmissão do conhecimento está profun-

damente vinculado às forças da natureza por meio da relação com os orixás. De ma-

neira  semelhante,  o  Afoxé,  enquanto  manifestação  cultural  afro-brasileira,  nasce 

dentro do terreiro, sendo originado a partir dos fundamentos espirituais e ritualísticos 

de uma casa de axé. Podemos verificar esses aspectos quando o Entrevistado n.º 2 

descreve o processo de formação de um grupo de Afoxé:

Geralmente, o Afoxé é construído e idealizado a partir também de uma famí-
lia de axé, que é uma tradição de terreiro. Então, cada Afoxé, ele tem meio; 
não é meio, ele é. Ele segue um rito de consagração e de meio que apadri-
nhamento do orixá patrono da casa, que ele foi criado Afoxé. Então, assim, 
vai ter os fundamentos. Inclusive, por trás da criação do Afoxé, tem funda-
mentos ritualísticos, né? Pra meio que uma bênção de alguns orixás pra 
abertura daquele Afoxé, pra criação daquele Afoxé. […] sendo que também 
tem um processo ritualístico-espiritual  envolvendo o  apadrinhamento  dos 
orixás que vão abençoar e que vão levar o nome, vão tomar a frente; o 
nome daquele orixá vai tomar a frente do Afoxé. E aí é meio que dedicado.  
[…] porque tem a ver com o orixá que faz parte, o patrono da casa onde o 
Afoxé nasceu. Então, se a casa é de Xangô, geralmente o Afoxé é dedicado 
a Xangô. Se a casa é de Oxum, o Afoxé geralmente pode ser dedicado a 
Oxum. E por aí vai, para Iemanjá… (Entrevistado n.º 2).

A partir desse relato, percebe-se como o Afoxé está intrinsecamente vinculado 

aos fundamentos espirituais do terreiro, reforçando uma relação com orixás em que 

os mesmos, como energia da natureza, orientam a sua fundação, bem como condu-

zem seus ritos, cânticos, música e, especificamente, o corpo, em suas expressões, 

gestos e movimentações. Nesse contexto, articula-se todo um repertório de lingua-

gem corporal a uma memória fundamentada em saberes ancestrais, cuja expressão 

se configura no que Martins (2021) denomina de performances do tempo espiralar. É 

interessante perceber que, nessas práticas, há uma recorrente presença da nature-

za, evidenciando a continuidade de uma epistemologia ancestral que compreende a 

vida e o corpo em diálogo com as energias da natureza.  Nesse sentido,  Rufino 



87

(2023), no capítulo  Educação mais que humana – aprender com as folhas, aponta 

que, no interior dessas práticas, há processos educativos e relacionais nos quais 

ocorrem “diferentes experimentações, interações e diálogos para além do humano” 

(Rufino, 2023, p. 23).

No contexto  de  expressões  afro-brasileiras,  a  educação,  os  processos  de 

aprendizagem e o conhecimento se articulam em dinâmicas epistemológicas com-

plexas que não se restringem à experiência humana, mas se expandem em um pro-

cesso de funcionamento atravessado pela ética da biointeração (Santos, 2015 apud 

Rufino, 2023, p. 29), que se configura como “um exercício de escuta, diálogo e rela-

ção profunda com as existências, sejam elas ditas humanas ou não.” É interessante 

notar como, diferentemente dos contextos afro-brasileiros, a lógica moderna do co-

nhecimento é fundamentada justamente na separação entre as esferas do saber e a 

da experiência, vida e natureza. Essa fragmentação influenciada pelo racionalismo e 

pelo antropocentrismo sustenta uma compreensão hierárquica que inferioriza a natu-

reza e saberes não hegemônicos.  Ao mesmo tempo, por uma relação de poder, 

impõe uma perspectiva de mundo em que o ser humano – identificado com a bran-

quitude – é elevado à condição de superioridade em relação a todos outros seres.

Essa concepção, que desconsidera a interdependência entre humanos em 

sua mais ampla diversidade e meio ambiente, está intrinsecamente ligada ao capita-

lismo e à exploração, pois a lógica do saber moderno, ao inferiorizar e desqualificar 

tanto a natureza como o corpo – este entendido como parte integrante da natureza e 

diretamente associado à identidade negra na perspectiva moderna colonial –, está 

alinhada ao sistema capitalista, que os vê como recursos a serem apropriados e 

controlados em prol de um lucro. Desse modo, essa configuração de produção de 

conhecimento, ao desvincular a natureza e os corpos das esferas de saber legitima-

das, não apenas contribui para sua objetificação, mas também reforça a ideia de do-

mínio sobre a natureza, sendo diretamente responsável pela intensificação da crise 

ecológica.

Trata-se, portanto, de um modo de saber contrário à vida, uma vez que essa 

perspectiva exerce uma profunda influência na destruição do meio ambiente e com-

promete diretamente a humanidade, que é parte indissociável da natureza. Aqui, não 

somente paira a destruição em seu modo físico, mas também simbólico à medida 



88

que esse paradigma de conhecimento ataca diretamente modos outros de existên-

cia, marginalizando e deslegitimando práticas que emergem pedagogias que se es-

truturam em pilares distintos da racionalidade hegemônica. Mobilizados pelo desejo 

do absoluto e de totalidade, esse saber se revela danoso não apenas à natureza e 

aos corpos não normativos, mas também à diversidade que compõe o mundo. Ao 

impor uma única forma de existência, ele se caracteriza pelo que Glissant (2005) 

descreve como “identidade raiz única”. A partir desses fatores, torna-se evidente que 

estamos diante de um projeto de extermínio da diversidade.

Essa concepção de saber moderno – que diz respeito a um modo de ser –, 

ainda que se queira único, coexiste com outras formas de ser que se configuram 

como formas de resistência. Considerando os trechos anteriormente destacados da 

entrevista, a fala do Entrevistado n.º 2 revela de maneira evidente esse movimento 

de resistência ao demonstrar um vínculo profundo com os orixás (energias da natu-

reza), que nos direciona a perceber que tais práticas não se limitam a simples expe-

riências desconectadas do contexto social, mas se configuram como expressões sig-

nificativas, constituindo-se como um enfrentamento direto a esse projeto de extermí-

nio.

 Tais práticas, atravessadas pelas performances do tempo espiralar (Martins, 

2021), são constituídas por uma memória ancestral que possui como princípio o res-

peito e a relação profunda com a natureza, o que vai de encontro com a ética da bio-

interação. É interessante notar que essas performances, vinculadas a um saber-ser, 

são mobilizadas por uma memória que não apenas ressignifica o passado, mas tam-

bém ativa formas de existência que desafiam a lógica moderna de conhecimento à 

medida que se gestam espaços em que há uma reconfiguração da experiência hu-

mana, reafirmando a interdependência entre seres humanos e natureza. Aqui, nesse 

modo de ser, no qual o saber é intrínseco à natureza, ao corpo e à coletividade, há 

uma descentralização da lógica moderna e ocidental de saber, que possui suas ba-

ses fundamentadas em um padrão monológico e hierárquico.

Nos modos afro-brasileiros, as pedagogias se baseiam em uma compreensão 

relacional, entrelaçando dimensões corporais, espirituais, coletivas e ancestrais, em 

constante diálogo com a natureza, se configurando como um modo ecológico de 



89

existência. Esse modo de ser segue condicionado por uma lógica ancestral de convi-

vência  com a terra  “em que viver  plenamente em comunidade implica  inúmeras 

aprendizagens que deslocam o pretenso lugar do humano como centralidade” (Rufi-

no, 2023, p. 25).

As referidas resistências, incutidas nessa forma de ser, encontram materiali-

dade nas práticas do Afoxé, as quais a conexão com a natureza se manifesta con-

cretamente por meio da corporeidade. Tal aspecto pode ser observado na fala do 

Entrevistado n.º 2:

Cada orixá tem uma dança específica. A gente chama a dança de Xangô 
“alujá”, que geralmente é uma dança muito mais ritmada, com movimentos 
mais firmes, um desenho mais rudimentar, digamos assim. Não rude, mas é 
rudimentar, viril, digamos. Também porque é uma energia masculina. É uma 
energia da natureza que é representada pelos raios, pelos trovões, pela for-
ça do vulcão, pelo fogo. Então tem essa energia muito enérgica, muito forte. 
Oxum, por sua vez, é um orixá que tem a graciosidade e elegância, a exu-
berância, e ela está muito relacionada aos rios. E esse rio, assim como Ie-
manjá, assim como o orixá Oyá, o orixá Obá, todos os orixás femininos, de 
alguma forma, estão ligados à energia das águas, que é as energias dos 
rios, do mar, por assim dizer também. E elas vão ter danças totalmente vol-
tadas específicas, né? Geralmente, uma dança para Oyá pode ser o “ague-
rê”, que tem a ver com a caça, tem a ver com o Oxóssi. A dança de Oxum é 
o “mojubá”, que é uma dança muito mais cadenciada, muito mais melindro-
sa, doce, delicada e de desenhos muito mais desenhados, movimentos mui-
to  mais  desenhados.  Oyá tem desenhos muito mais sempre envolvendo 
muitos braços para poder representar o movimento dos ventos também, e 
isso é muito bonito. Cada orixá traz em si uma essência, uma força muito 
distinta, e é muito sutil às vezes porque os orixás femininos estão muito liga-
dos às águas, mas tem danças específicas para cada orixá, sabe? (Entre-
vistado n.º 2).

Conforme o que foi descrito, verifica-se que os movimentos do corpo possu-

em uma relação direta com as forças da natureza, em que cada gesto carrega e ex-

pressa uma energia específica. A dança relacionada ao orixá Xangô (o alujá), por 

exemplo, está vinculada à força do vulcão, ao poder dos raios, ao fogo e ao trovão, 

elementos que simbolizam uma energia vigorosa e imponente que se manifesta no 

corpo por movimentos firmes, fortes e viris. Por outro lado, Oxum (com o mojubá),  

vinculada às águas, expressa via corporeidade a fluidez e a suavidade dos rios. A 

partir de gestos cadenciados e delicados, traduz o movimento natural das águas.

No caso de Oyá (com o aguerê), os gestos realizados com braços represen-

tam visualmente o movimento dos ventos, evocando sua força transformadora e re-

novadora. É nesse sentido que o corpo negro emerge como potencialidade, apesar 

de ser alvo central do racismo, tanto historicamente quanto na contemporaneidade 



90

pela colonialidade. É nele que habita saberes ancestrais, saberes estes que possibi-

litam o rompimento com projetos de mundo que buscam reduzi-lo à subalternidade. 

Ainda que a violência racista tente impor-lhe uma performance social fundamentada 

no apagamento e silenciamento, é no corpo – espaço historicamente descredibiliza-

do pela lógica moderna – que se gestam práticas e performances que, por meio das 

brechas, reconfiguram sua forma de ser e estar.

Em outro momento, é possível perceber expressões de resistência em que a 

fala do Entrevistado n.º 2 revela de que maneira os gestos e movimentos comuni-

cam experiências que transcendem a simples execução corporal, tornando-se um 

campo de potencialidade. Segue o trecho:

Olha! Se dança assim, para Oxum se dança assim. Então tem essa canção 
para Oxum, que Oxum também vai à guerra. Então Oxum vai ser um pouco 
mais forte nos seus movimentos. Mas Oxum também vai à caça, então vai 
ser mais estratégica, mais observadora. Ela tem uma dança mais voltada 
com ofá, que é com arco e flecha. Mas Oxum também é uma mãe, ela é de-
licada. Oxum lava as suas joias no rio, então, tipo, ela vai ter um movimen-
to. A gente vai entendendo que há toda uma encenação que não é só uma 
dança, mas, a dança, ela conta uma história. Então a gente vai conduzindo 
a dança de tal forma que, assim que uma canção vai mudando o ritmo da 
música, aquele ritmo de música já vai contando outra história. Ele começa 
com uma música mais lenta, que é o mojubá. Ela vai entrando, vai dançan-
do graciosamente e aí depois ela parte pra uma música mais voltada para 
uma caça, então é como se ela tivesse dançando um mojubá. Mas, daqui a 
pouco, ela está fazendo um movimento da dança de Oxóssi, porque Oxóssi 
é muito ligado à caça e daqui a pouco ela vai à guerra. Então, está fazendo 
um movimento muito mais com espada, como se tivesse com espada, acor-
dando caminhos também, abrindo situações difíceis, limpando os caminhos 
para que haja aí uma compreensão de que esses atos, eles vão contando 
uma história de Oxum, passagens onde ela fala sobre a sua trajetória de 
vida, o que ela passou, o que ela teve que se desenvolver de habilidades e 
capacidades de vida para poder sobreviver, para poder ganhar vida, para 
proteger sua família, para proteger sua comunidade (Entrevistado n.º 2).

A dança, conforme expresso no trecho, torna-se um veículo de narrativas e 

resistência.  A memória  resguardada nas dimensões corporais  remete a histórias, 

pois, como destaca o Entrevistado n.º 2, “a dança, ela conta uma história.” Aqui, as 

narrativas são transmitidas e inscritas por meio de uma outra forma de grafia: a gra-

fia do corpo, onde gestos e movimentos carregam histórias e códigos ancestrais são 

preservados e atualizados, garantindo a continuidade dos conhecimentos. É interes-

sante notar como, no contexto do Afoxé, o conhecimento está intrinsecamente ligado 

ao movimento. Essa relação nos remete às dinâmicas e configurações que constitu-



91

em a diáspora, compreendida como um espaço de fluxos contínuos no qual o conhe-

cimento possui vínculos com processos históricos e sociais atravessados pelo movi-

mento e deslocamento à medida que os saberes que perpassam tais práticas são 

resultados de atravessamentos, encontros e reinvenções, ou seja, de movências. 

Assim, partindo de referências outras, Martins (2003) faz uma colocação que amplia 

os sentidos da inscrição, revelando outras possibilidades de resguardo da memória, 

ao destacar que:

Em umas das línguas bantu, do Congo, da mesma raiz, ntanga, derivam os 
verbos escrever e dançar, que realçam variantes sentidos moventes, que 
nos remetem a outras fontes possíveis de inscrição, resguardo, transmissão 
e transcrição de conhecimento,  práticas,  procedimentos,  ancorados no e 
pelo corpo, em performance (Martins, 2003, p. 64, 65).

Aqui, percebe-se uma relação entre movimento, conhecimento e linguagem 

no contexto africano, em que, de alguma forma, reverbera-se na diáspora. Esse re-

flexo pode ser observado na fala do Entrevistado n.º 2, quando destaca a dança aos 

orixás no contexto do Afoxé. Nessa perspectiva, o corpo em movimento se configura 

como forma legítima de inscrição e resguardo do saber e da memória, deslocando, 

de certa maneira, a centralidade da escrita alfabética como único meio de armaze-

namento e transmissão de conhecimento.

Conforme foi discutido em seções anteriores, a escrita alfabética, por uma re-

lação de poder, foi imposta como modo legítimo de resguardo e expressão do saber. 

Aqui, é interessante notar como essas relações de poder estão presentes não ape-

nas na definição de quais expressões são legitimadas como válidas, mas também 

em seu conteúdo, à medida que documentos oficiais impuseram e continuam impon-

do uma única concepção de realidade, legitimando certas narrativas enquanto silen-

ciam e marginalizam outras.

Diante disso, a expansão do particularismo europeu configurou-se como um 

projeto de mundo baseado no extermínio da diversidade, que se manifesta tanto na 

destruição física quanto na simbólica, visto que opera por meio de uma forma espe-

cífica de produção de conhecimento que não apenas delimita quais narrativas são 

legítimas, mas também determina quem tem sua existência reconhecida nos regis-

tros oficiais. Dessa maneira, a história, as cosmologias e os saberes dos povos ne-

gros na diáspora foram sistematicamente apagados ou reinterpretados sob a ótica 



92

colonial, de modo que a escrita, nesse contexto, torna-se uma ferramenta de destrui-

ção simbólica enquanto distorce e silencia essas narrativas nas produções oficiais.

 Observando tais aspectos e focando seus estudos em resistências negras na 

diáspora brasileira, Martins (2003, p. 67) menciona o pensamento de Roach, desta-

cando que “as performances revelam o que os textos escondem.” Quando analisa-

mos a fala do Entrevistado n.º 2, percebemos que é através do movimento que as 

narrativas negras se inscrevem e se perpetuam, resistindo às tentativas de apaga-

mento. A performance revela, por meio dos gestos, passagens e memórias das di-

vindades que não se constituem como meras expressões, mas uma encenação car-

regada de significados em que o corpo atua como um arquivo vivo da história e do 

saber ancestral.

Nesse sentido, é interessante perceber como o corpo se constitui simultanea-

mente como arquivo e arma (Tavares, 2012), pois, sendo um elemento primordial e 

um meio de comunicação poderoso, ele guarda e transmite saberes, dando continui-

dade a uma forma de ser. Vale ressaltar que, embora frequentemente marginaliza-

das, as performances corporais desempenham um papel fundamental na preserva-

ção e na continuidade dos saberes ancestrais, reafirmando a resistência e a perma-

nência das cosmologias negras na diáspora. Logo, os gestos e movimentos que per-

passam a matéria corporal, mencionados pelo entrevistado em questão, se constitu-

em como uma forma de resistência, reafirmando a potência do corpo como espaço 

de inscrição e disseminação da memória e conhecimento.

4.3 Performance III – sapiências da Capoeira

Nesta seção, apresentamos a análise da entrevista realizada com uma mestra 

de Capoeira, cuja trajetória é atravessada por experiências de resistência, sustenta-

das por saberes corporais enraizados na ancestralidade. A partir de sua narrativa, 

emergem memórias que revelam como o corpo, no âmbito da Capoeira, se inscreve 

como arquivo de memória e conhecimento, configurando-se como um dispositivo de 

transmissão e atualização de saberes que perpassam gerações.

Ao mencionar as suas experiências enquanto mulher negra no universo da 

Capoeira, sua fala nos convoca ao exercício da escuta sensível, que nos permite 



93

adentrar e compreender, da melhor maneira, pedagogias que emergem no e pelo 

corpo. Trata-se, pois, de pedagogias atravessadas por modos outros de elaboração 

e transmissão do conhecimento, que operam em oposição aos paradigmas impostos 

por um sistema hegemônico e violento que insiste em definir, de forma única e exclu-

dente, o que é o saber.

Em contraste com uma maneira de produção de conhecimento fundamentada 

na abstração e distante da vida, essas pedagogias corporificadas preservam, atuali-

zam e recriam memórias, articulando identidades e espaços em contextos afrodias-

póricos, possuindo como base a experiência e as relações sociais. Foi a partir des-

sas expressões que objetivamos investigar como tais sabedorias se manifestam e 

são mobilizadas enquanto formas de resistência à colonialidade, apontando para 

uma educação híbrida e descolonizadora que afirma a potência criativa, política e 

ancestral do povo negro.

Observando processos educativos atravessados pela movência do conheci-

mento, percebemos que, em contextos afrodiaspóricos, a elaboração e transmissão 

do saber acontece de maneira inseparável do corpo, rompendo com as ilusórias hie-

rarquias que desvinculam corpo e pensamento (Martins, 2021). Em alguns espaços 

de formação, é precisamente no movimento que o conhecimento se inscreve, se ex-

pressa e se compartilha.

A memória acionada nesse processo se ancora em uma referência ancestral 

na qual o corpo, como arquivo e repositório de tais memórias, expressa, performa e 

sustenta todo um processo comunicativo. Nessas práticas, são mobilizados códigos, 

signos e gestos que, de maneira singular, compõem um idioma do corpo – uma gra-

mática própria que articula sentidos, significados, saberes e memória. Nela, a perfor-

mance emerge como um fenômeno comunicativo complexo em que se expressam 

formas outras de linguagem, de inscrição do saber, da memória e do conhecimento.

Esse fenômeno pode ser observado na fala da Entrevistada n.º 3, quando, ao 

narrar  sua  experiência  na  capoeira,  descreve  movimentos  e  gestualidades  que 

compõem todo um sistema de linguagem presente no jogo. Ao mencionar e descre-

ver alguns movimentos, percebe-se que tais códigos não se restringem à técnica, 

mas consistem na atualização de uma memória e linguagem ancestral. Sua descri-



94

ção evidencia como essas movimentações corporais se tecem no interior de um sis-

tema que vai além do simples movimento físico, mas constitui-se no âmbito de enun-

ciações sensíveis: um idioma do corpo que mobiliza dimensões epistemológicas, on-

tológicas e filosóficas. Segue o diálogo:

Entrevistada n.º 3: A movimentação da Capoeira?
Raiany: É.
Entrevistada n.º 3: Vou dizer uma: negativa. A negativa é uma defesa, né? 
Por que “negativa”? Porque você nega. Você nega, vem o golpe, você nega. 
Negativa. Meia-lua de frente, eu acho que os nomes estão associados mais 
à coisa de natureza.
Raiany: E é?
Entrevistada n.º 3: Alguns, por exemplo, é… A meia-lua de frente, já está 
dizendo. A meia-lua, né? Negativa, vai negar; vem a meia-lua, você negou. 
Negativa.
Raiany: Teriam mais, assim? Tu lembra?
Entrevistada n.º 3: Tem, eu acho que tem o au. O au é uma fuga, você 
pode fugir pra qualquer lado com o au. Uma fuga na vida, né? Às vezes, a 
gente precisa e, na roda de capoeira, também tem o recomeçar. Você tá 
aqui jogando, você sente que o jogo não tá fluindo, […] aí você tem o artifí-
cio de chegar aqui ó, chamar o outro, voltar para o pé do berimbau. Reco-
meçar, ouvir a música, ouvir o canto, respirar, recomeçar, tentar fazer de 
novo, de outra maneira para que comece a fluir. E na vida a gente faz isso, 
[…] porque, na verdade, é o campo de batalha a vida mais do que a roda de 
capoeira.

Aqui se evidencia toda uma grafia que se dá pelo movimento, com traçados 

riscados no ar. A partir dos elementos expostos no trecho da entrevista e com o pen-

samento elaborado por Martins (2003), compreende-se que não há culturas ágrafas, 

sobretudo em contextos afrodiaspóricos, nos quais os saberes não se inscrevem ne-

cessariamente na escrita alfabética, mas “resguardam, nutrem e veiculam seus re-

pertórios em outros ambientes de memória” (Martins, 2003, p. 78), em específico, no 

movimento do corpo. Nesse horizonte, torna-se relevante observar que, como apon-

ta Orlandi (2005), não há discurso que não interaja com outros discursos, todo dizer 

está sempre em relação com outros dizeres. Glissant (2005), em diálogo com essa 

perspectiva, propõe uma reflexão sobre as formas de resguardo e expressão do co-

nhecimento, contrastando o modelo ocidental com modos africanos e afrodiaspóri-

cos de pensamento, colocando que:

A escrita, ditada por deus, está associada a transcendência, está associada 
a imobilidade do corpo, está associada a uma espécie de tradição de enca-
deamento que chamamos de pensamento linear. A oralidade, o movimento 
do corpo se manifestam na repetição, na redundância, na preponderância 
do ritmo, na renovação das assonâncias, e tudo isso se dá longe do pensa-



95

mento da transcendência, da segurança que o pensamento da transcendên-
cia continha, bem como dos exageros sectários que esse pensamento de-
sencadeia como que naturalmente (Glissant, 2005, p. 47).

Ao longo do capítulo Dinâmicas do discurso, discutiu-se como a escrita foi his-

toricamente construída como um lugar de superioridade linguística, associada a uma 

forma de expressão do saber absoluto, transcendente e imutável – um modelo que 

se funda, em grande medida, na exclusão do corpo. Esse entendimento dialoga dire-

tamente com a reflexão proposta por Glissant (2005), que, ao comparar diferentes 

formas de discurso, evidencia como, em contextos africanos e afrodiaspóricos, o co-

nhecimento se ancora em outras lógicas – lógicas que se afastam da linearidade, da 

rigidez e da transcendência associadas à escrita ocidental.

Aqui, a oralidade e o movimento do corpo são formas legítimas de expressão 

do saber – um saber que não se apresenta como teoria ou regra fixa sobre o mundo,  

mas que se realiza em diálogo com o corpo, com a palavra, com os gestos, nas inte-

rações e na experiência da vida concreta. Trata-se de formas de conhecimento fun-

damentadas na movência, seja do corpo, seja do saber – pois a diáspora é movi-

mento, é reelaboração, tradução e transformação –, que resiste à fixidez do pensa-

mento dominante.

Há aqui a resistência de uma forma de ser e saber que, tal qual a dinâmica do 

movimento do au, se mobiliza pela estratégia da fuga – não como recuo, mas como 

astúcia, como gesto que escapa às formas fixas e hegemônicas de definir o que é o 

ser, o que é o saber, o que é comunicação, afirmando-se enquanto prática de sobre-

vivência e criação diante das violências e normatividades do mundo.

Outro fator importante abordado durante a entrevista, que dialoga de certa 

maneira com a movimentação do au, é a mandinga. Conforme relatado pela Entre-

vistada n.º 3, a mandinga consiste em:

[…] tentar ludibriar. [...] aí a mandinga da gente na roda. Eu vou fazer uma 
meia-lua de frente, mas eu não vou fazer a meia-lua de frente. O meu corpo 
já diz que eu vou fazer a meia-lua de frente. Não, eu vou fazer a minha 
mandinga, enganar, distrair. Depois eu solto e depois eu vou. Na vida a gen-
te tem que levar essa atitude para a vida também (Entrevistada n.º 3).

A partir dos elementos compartilhados pela Entrevistada n.º 3 sobre a mandin-

ga, somos convocados a refletir sobre essa prática não apenas como um código ou 



96

signo constitutivo do jogo da capoeira, mas como um elemento filosófico de existên-

cia em que, de maneira imanente, articula pensamento e vida. A mandinga ultrapas-

sa os limites da roda – bem como evidencia a Entrevistada n.º 3 – e se revela como 

uma tática de vida mobilizada por uma forma estratégica de agir em determinadas 

circunstâncias.

Em um contexto permeado pela colonialidade no qual impõe-se performances 

sociais atravessadas por expectativas de normatividade – papéis rigidamente defini-

dos, gestos e movimentos regulados, subjetividades moldadas pelo controle –, proje-

tam sobre o corpo negro um condicionamento atrelado à obediência,  submissão, 

passividade, produtividade e previsibilidade como parte de um processo contínuo de 

normatização e disciplinamento. Esse processo possui como objetivo a manutenção 

de uma coreografia racializada e violenta da vida social.

É interessante perceber que, com as táticas da mandinga, não se nega a par-

ticipação no jogo social; o que ocorre é que se joga mobilizando outras regras e sen-

tidos. Através do ludibriamento, atam-se caminhos não óbvios para se desviar do 

controle, fundamentando uma forma de transgredir disciplinas impostas sem, neces-

sariamente, confrontá-las de maneira direta. Sobre o referido fator, Rufino (2019a) 

diz que:

Essas ações são orientadas por outras formas de inteligibilidade que caçam 
as brechas, exploram os vazios deixados em meio aos jogos pelos regimes 
que lhe submetem a condições subalternas. Assim o enfrentamento mandin-
gueiro se dá no tempo certo, quando se vê, já foi (Rufino, 2019a, p. 153).

Com base nesses aspectos, podemos perceber como se manifestam e se ar-

ticulam nessas práticas a incorporação e a mandinga – aqui, mobilizo o termo “man-

dinga” não apenas como uma referência estrita ao jogo da capoeira, mas enquanto 

um conceito  elaborado por  Rufino  (2019a)  que articula  dimensões ontológicas e 

epistemológicas: um conjunto de saberes que sustentam uma forma de ser no mun-

do que rompe com os códigos hegemônicos de racionalidade, comportamento e nor-

matividade. A mandinga é referente a saberes ancestrais, podendo ser um conheci-

mento relativo ao conhecimento das folhas, rezas que curam, cantos que conduzem 

os rituais, danças que invocam proteção e a própria mandinga da capoeira que, via 

processos de incorporação, o corpo torna-se morada e expressão dos referidos sa-

beres ancestrais.



97

A incorporação, nesse contexto, distancia-se dos processos de produção de 

conhecimento pautados na abstração, pois refere-se ao saber vivo no corpo, na vida 

e na experiência. A incorporação e a mandinga, quando compreendidas nessa pers-

pectiva, se referem à performance de uma memória, como um processo de ativação 

de todo um repertório ancestral, que se configura no interior de um sistema perpas-

sado pela colonialidade, como uma tecnologia ancestral de sobrevivência.

A mandinga – enquanto estratégia de ludibriar e não como elemento conceitu-

al – extrapola os limites do jogo e se inscreve como fundamento das formas de ser e 

resistir da população negra no Brasil. Ao observarmos os caminhos históricos de en-

frentamento e reinvenção desse povo, percebemos que é justamente essa tática – 

sutil, maliciosa, malandra, astuciosa – que permite a sobrevivência e a reexistência 

em meio a um cenário de contínua opressão.

Tal fato pode ser observado, por exemplo, no “corpo mole” destacado por Gui-

zardi (2017), prática por meio da qual pessoas escravizadas se apropriavam do mo-

vimento do próprio corpo realizando suas tarefas de forma mais lenta, de modo a in-

terferir na rentabilidade e na produtividade do trabalho como também nos fingimen-

tos diante da adoração aos santos católicos, quando, na verdade, reverenciavam os 

orixás por meio do hibridismo religioso. Nesse contexto, a capacidade de diluir-se, 

transfigurar-se e camuflar-se constituiu uma estratégia de sobrevivência em que per-

manecer vivo significou, historicamente, para essas populações, adaptar-se, mutar-

se, transformar-se – estar sendo nas frestas do possível, recriando-se incessante-

mente diante das violências impostas.

Num contexto de repressão e constante vigilância a que as culturas negras fo-

ram historicamente submetidas,  elaboraram-se táticas mandingueiras de camufla-

gem, operando como formas de embate implícito. Essas estratégias, sustentadas 

por uma complexa inteligibilidade ancestral, mobilizavam princípios de metamorfose 

e recobrimento como operadores fundamentais das formas de existência e resistên-

cia negra nas Américas. Sobre esse aspecto:

[…] muitas vezes se exercitam os códigos do segredo, saberes censurados 
pelo sistema escravista que, ainda sim, eram veiculados. Como já afirmei 
em A cena em sombras, a cultura negra nas Américas é de dupla face, de 
dupla voz, e expressa, nos seus modos constitutivos fundacionais, a distin-
ção entre o que o sistema social pressupunha que os sujeitos deviam dizer 
e fazer e o que, por inúmeras práticas, realmente diziam e faziam. Nessa 



98

operação de equilíbrio assimétrico, o deslocamento, a metamorfose e o re-
cobrimento são alguns dos princípios e táticas básicos, operadores da for-
mação cultural afro-americana, que o estudo das práticas performáticas rei-
tera e revela. Nas Américas, as artes, os ofícios e os saberes africanos re-
vestem-se de novos e engenhosos formatos (Martins, 2021, p. 115, 116).

A partir da tática evidenciada pela Entrevistada n.º 3, bem como das reflexões 

aqui desenvolvidas, percebe-se que tais práticas se afirmam como movimentos de 

fuga à linearidade, previsibilidade e rigidez impostas pela modernidade e lógica colo-

nial. Nessas estratégias, é mobilizado todo um gesto de reconhecer e ocupar fissu-

ras, dobras e brechas do sistema em que há um processo de ocupação das mar-

gens como espaço de invenção, fazendo das impossibilidades possibilidades. É nes-

se gesto de transgressão, forjado nas frestas do sistema, que o corpo emerge como 

território central à medida que resguarda mandingas (saberes) que, via incorporação 

(expressão), performam um saber-ser.

Nesse sentido, compreende-se que o corpo é aquele que ocupa as ausências 

e os vazios deixados, atuando e movendo-se no que foi posto como impossibilidade. 

Ao observar o comportamento do corpo a partir  das linguagens musicais negras, 

Muniz Sodré (1998) elabora uma reflexão sobre a síncopa como metáfora potente 

dessa dinâmica, destacando como o vazio – distante de representações vinculadas 

à ausência – torna-se espaço de movimento e criação:

[…] a batida que falta. Síncopa, sabe-se, é a ausência no compasso da 
marcação de um tempo (fraco) que, no entanto, repercute noutro mais forte. 
A missing-beat pode ser o missing-link explicativo do poder mobilizador da 
música negra nas Américas. De fato, tanto no jazz quanto no samba, atua 
de modo especial a síncopa, incitando o ouvinte a preencher o tempo vazio 
com a marcação corporal – palmas, meneios, balanços, dança. Sua força 
magnética, compulsiva mesmo, vem do impulso (provocado pelo vazio rítmi-
co) de se completar a ausência do tempo com a dinâmica do movimento no 
espaço (Sodré, 1988, p. 11).

A música tradicional – particularmente no interior das convenções ocidentais – 

é configurada desde padrão de estruturação rítmica, em que a batida é tradicional-

mente marcada na contagem do tempo: 1… 2… 3… 4. Em contrapartida, nas ex-

pressões musicais de culturas negras americanas, o ritmo funciona desde uma outra 

lógica, fundamentada no deslocamento da previsibilidade, em que há o preenchi-

mento dos intervalos, resultando numa ruptura rítmica e descompasso. Nessa confi-

guração sonora, o que deveria ser vazio, silêncio ou tempo fraco passa a ser espaço 

de criação e presença.



99

Dessa maneira, as linguagens musicais negras convocam a corporeidade a 

preencher as referidas ausências, como evidencia Sodré (1998). A partir daí, perce-

bemos o caráter estético e político da síncope e como ela dialoga com a mandinga 

referida pela Entrevistada n.º 3, à medida que, por meio do engano, o jogador oposto 

– certo da previsibilidade do compasso do outro – é levado a lidar com a força da im-

previsibilidade e do descompasso. Sobre o referido fator, Rufino (2023) compartilha 

o diálogo entre um mestre de Capoeira e seu aprendiz, que possui semelhanças 

com a discussão anterior. Nele, o mestre diz ao aprendiz:

[…] se eu estiver certo do que vou fazer, eu estarei errado porque com a mi-
nha certeza o cara com quem eu jogo vai saber das minhas intenções e não 
deixará brecha para eu entrar. […] Se eu nego, ele não saberá das minhas 
intenções, aí na brecha que ele der eu entro (Rufino, 2023, p. 86).

Assim como na roda de Capoeira, na roda da vida da população negra em di-

áspora, sobreviver implica elaborar táticas de movimentos que desestabilizem a lógi-

ca da previsibilidade. Habitar as síncopas – espaços deslegitimados – é visualizá-las 

enquanto terreno fértil para criação e recriação. Tais elementos correspondem direta-

mente ao que são culturas e tradições negras em diáspora, em que, ao atravessar o 

Atlântico, não permaneceram intactas, mas foram reelaboradas, reinventadas, res-

significadas para continuarem vivas em territórios outros. Quando nos voltamos es-

pecificamente à questão epistemológica no que tange os saberes corporais ances-

trais, percebemos que tudo aquilo que foi interditado ou ignorado pela lógica moder-

na e colonial é justamente o que se mobiliza enquanto possibilidade e potência.

É interessante  notar  que o  que fundamenta essa forma de ser  –  criativa, 

transgressora, marcada por movimentos de ruptura e atravessada por uma pedago-

gia da inconformidade – é o saber ancestral, sustentado por uma compreensão cir-

cular da vida. As análises anteriores já nos permitem perceber que a ancestralidade 

não se manifesta apenas na Capoeira, mas atravessa diversas práticas negras em 

diáspora, constituindo a base de outros modos de existência e resistência. Essa re-

ferência ancestral, que sustenta e mobiliza essas práticas, emerge de forma eviden-

te na fala da Entrevistada n.º 3:

A forma que a gente faz Capoeira é mais ou menos como uma missão que 
a gente tem, […] as atitudes da gente, de manter a tradição, de manter os 
fundamentos dessa cultura, reconhecer os outros mestres e mestras que 
chegaram antes da gente (Entrevistada n.º 3).



100

Mais adiante, a entrevistada reforça esse vínculo com a ancestralidade ao 

afirmar:

Aí a gente zela muito por essa. Que seja a tradição oral, porque tem que ter 
essa ligação com o mestre ou a mestra. Eu tive com o meu, o meu teve com 
o dele, o dele, o dele, o dele. Vai, vai, vai, vai, vai essa corrente até lá (En-
trevistada n.º 3).

A partir dos pontos abordados pela Entrevistada n.º 3, evidencia-se que a re-

ferência ao que é anterior – o passado – é compreendida como um lugar de saber,  

em que práticas e performances são guiadas e fundamentadas por “um logos em 

movimento  do  ancestral.”  (Martins,  2003,  p.  76).  É  interessante  perceber  como 

os(as) mais velhos(as), através de seus corpos-arquivos e corpos-experiências, ocu-

pam um lugar ímpar nesse processo, pois os saberes que carregam não se apresen-

tam apenas como memória, mas como um princípio ativo que orienta as práticas e 

modos de ser na Capoeira.

Assim,  esse logos ancestral,  transmitido na relação com o(a)  mestre(a),  é 

continuamente repassado e “vai, vai, vai, vai, vai essa corrente até lá”, sustentando 

uma forma coletiva de existência. Observando tais aspectos, percebe-se que a an-

cestralidade se configura como um eixo de organização que permeia tanto as dimen-

sões sociais quanto as epistemológicas. Como destaca Martins (2003, p. 88), “No 

caso brasileiro, os ritos de ascendência africana, religiosos e seculares, reterritoriali-

zam uma das mais importantes concepções filosóficas e metafísicas africanas, a da 

ancestralidade”, demonstrando como, por meio de uma compreensão circular e espi-

ralada da vida, a ancestralidade influencia diretamente as práticas cotidianas e per-

formáticas da diáspora negra.

Nessa perspectiva, em que a ancestralidade estrutura práticas e performan-

ces, o corpo emerge como espaço fundamental de comunicação e transmissão de 

saberes. O saber de um modo de ser reverbera no movimento no qual práticas cor-

porais mobilizam uma linguagem própria que resiste às imposições dos modelos he-

gemônicos de expressão.

Durante a entrevista, a Entrevistada n.º 3 mencionou movimentações como o 

au, a  negativa e a  meia-lua, que podem ser compreendidas como expressões de 

uma linguagem da capoeira, de uma gramática ancestral em que cada gesto, movi-



101

mentação e expressão inscreve o corpo em uma temporalidade específica. Gramáti-

ca esta no qual se organizam dinâmicas circulares e espiraladas, traduzindo uma 

concepção não-linear do tempo e da existência. Sobre esse aspecto, Martins (2021) 

desenvolve a seguinte reflexão:

Podemos, assim, conceber a performance ritual não apenas como inscrição 
do corpo nas espacialidades, mas como projeção do espaço em uma tem-
poralidade que o espelha. As movências das danças mimetizam essa circu-
laridade espiralada, quer no bailado do corpo, quer na ocupação espacial 
que o corpo em voleios sobre si mesmo desenha. O movimento coreográfi-
co ocupa o espaço em círculos desdobrados, figurando uma noção ex-cên-
trica do tempo. Em outras palavras: o tempo, em sua dinâmica espiralada, 
só pode ser concebido pelo espaço ou na espacialidade do hiato que o cor-
po em voltejos ocupa. Tempo e espaço tornam-se, pois, imagens mutua-
mente espelhadas (Martins, 2021, p. 88).

Com base nas colocações da autora, compreende-se que o corpo em movi-

mento não se insere apenas em um território físico, mas, ao se expressar, atualiza 

modos de existência outros nos quais são fundamentados e organizados desde uma 

espiralidade. Esse entendimento se reverbera fortemente na fala da Entrevistada 

n.º 3, que, ao longo da entrevista, mencionava de forma recorrente a importância da 

ancestralidade nas práticas da capoeira. Isso nos faz observar e perceber que o sa-

ber contido nos corpos-arquivos e corpos-experiências dos(as) mais velhos(as) se 

manifestam não apenas nos gestos e signos que compõem a linguagem da capoei-

ra, mas também na maneira de compreender o corpo e o tempo e suas possíveis re-

lações. Ao perceber a frequência de elementos vinculados à ancestralidade em sua 

fala, foi indagado à Entrevistada n.º 3 sobre a importância dessa ancestralidade no 

contexto da Capoeira:

[…] eu não sei dizer isso, eu não tenho propriedade pra dizer. Mas, enfim, 
esses que foram trazidos à força, que se rebelaram, eu acho que eles têm 
muito a ensinar a gente. E a capoeira vem daí, a capoeira nasce daí, dessa, 
como o Mestre Pastinha fala, que a capoeira, ela é “mandinga de escravo 
em ânsia de liberdade.” Essa ânsia da liberdade foi que gerou a força pra lu-
tar (Entrevistada n.º 3).

A fala da Entrevistada n.º 3 ressalta um ponto fundamental que se concentra-

ria no vínculo estabelecido pela mesma entre ancestralidade, resistência e desejo de 

liberdade. Essa busca por liberdade, diz respeito a um movimento contrário ao que 

foi imposto pelos sistemas modernos, coloniais e capitalistas, nos quais houve um 

grande investimento no controle do corpo negro, de maneira que os movimentos e 



102

gestos foram reduzidos aos interesses do capital, com suas expressões e perfor-

mances  sociais  constantemente  direcionadas para  a  exploração.  Esse processo, 

ainda que possua raízes em outrora, continua presente na atualidade, via coloniali-

dade.

Contudo, no contexto da Capoeira, são acionadas outras performances corpo-

rais que rompem com a redução do corpo negro a uma perspectiva maquínica. A an-

cestralidade, enquanto memória de uma forma de ser, se expressa no corpo a partir 

de movimento e gestos que criam ambientes dentre os quais, uma outra coreografia 

da vida é possível, atravessada por linguagens e identidades diferentes, junto a epis-

temologias que foram invisibilizadas, gerando um espaço de expressão que vai além 

da subordinação imposta.

Essa reconfiguração das performances corporais na Capoeira reflete um mo-

vimento contínuo de resistência no qual o corpo, para além de expressar saberes 

ancestrais, se constitui como ferramenta anti e contracolonial, assumindo, assim, a 

proposta discutida por Tavares (2012) ao ser tanto arquivo quanto arma. Nesse sen-

tido, o corpo negro, alvo de investimento de controle, disciplinamento e subordina-

ção, se apresenta enquanto de espaço de resistência:

[…] somos aquelas e aqueles que, para além das violências sofridas, temos 
dobrado a aposta e feito do corpo tempo/espaço de invenção e transgres-
são dessa lógica. Se o corpo será o primeiro lugar de ataque da dominação 
colonial,  ele também é o tempo e o espaço dos contra-ataques (Rufino, 
2023, p. 82, 83)

A partir desta citação e das discussões elaboradas, percebe-se que o corpo 

negro, marcado historicamente por processos de violência, emerge no âmbito da 

Capoeira  como possibilidade de resistência,  bem como potência  transformadora. 

Observa-se que a resistência não se concentraria apenas nos processos de resguar-

do de uma memória ancestral, mas também na contínua invenção e reinvenção de 

formas de existência que reafirmam sua agência em um contexto de opressão que, 

distante de construções e limitações impostas historicamente, transcende como es-

paço ativo de invenção e transgressão.



103

4.4 Performance IV – sapiências da Jurema Sagrada

A análise presente nesta seção refere-se a uma entrevista realizada com uma 

integrante da Jurema Sagrada, prática espiritual de matriz afro-indígena predomi-

nante no Nordeste brasileiro. Nela, há o trânsito e a articulação de tradições africa-

nas, indígenas e do Catolicismo, constituindo-se como uma religiosidade híbrida. A 

partir  das narrativas compartilhadas, por meio de seu corpo-experiência e corpo-

arquivo, atravessadas por uma memória de um saber-ser, construiu-se uma reflexão 

sobre como, na Jurema Sagrada – lugar onde se atualizam, se reelaboram e se rein-

ventam saberes e memórias ancestrais –, manifesta-se uma forma de resistência à 

colonialidade do saber e do ser.

De modo semelhante às análises anteriores, o foco se concentra em perceber 

como os saberes que emergem do corpo se manifestam e são mobilizados, deline-

ando contornos de uma educação que alce o corpo à condição de potência e territó-

rio de múltiplas aprendizagens.

Logo no início da entrevista, a Entrevistada n.º 4 destaca um aspecto relevan-

te: o fato do espaço da Jurema Sagrada se configurar como um território de acolhi-

mento a distintas expressões religiosas, possibilitando o encontro e a manifestação 

de múltiplas tradições em um mesmo espaço ritual, sem que uma anule ou se sobre-

ponha à outra. Nesse sentido, a entrevistada afirma: “As duas religiões – o Candom-

blé e a Jurema – elas coexistem, né? A casa que a gente participa, é a casa de Can-

domblé e a Jurema.” Mais adiante:

A Jurema, ela é uma das religiões que ela consegue coexistir. Normalmente, 
quem trabalha com religião de matriz africana, ou até mesmo – vamos dizer, 
né? – Umbanda, Quimbanda, Candomblé, normalmente, esse mesmo ter-
reiro oferta Jurema (Entrevistada n.º 4).

Partindo do pressuposto de que a Jurema Sagrada se constitui a partir de 

uma memória que emerge de uma mandinga – uma sabedoria que se inscreve no 

corpo –, observa-se que este corpo, em sua dimensão histórica, potente, espiritual e 

sensível, é mobilizado como um arquivo de saberes ancestrais. Nesta perspectiva, a 

memória do conhecimento não se resguarda apenas nos âmbitos oficiais e hegemo-

nicamente legitimados (Martins, 2003), mas permanece viva, pulsante, expressando-



104

se no ritual,  nos cantos,  no corpo em movimento e  entre outros elementos que 

compõem a cena.

Esta memória, para além de remontar ao espaço ritual da Jurema Sagrada – 

que já é, por si, profundamente híbrido –, mobiliza um aspecto significativo, que diz 

respeito ao diálogo das diferenças. Isso porque, no mesmo espaço ritual, coexistem 

outras práticas e cultos, o que amplia ainda mais essa multiplicidade, evidenciando o 

caráter plural  dessas experiências espirituais.  Há uma memória instalada nessas 

existências que não opera como registro de algo que ficou no passado, mas atualiza 

um modo de ser sustentado pela articulação de heterogêneos tempos, presenças e 

sentidos. Assim, o corpo performa uma memória fundamentada na encruzilhada, o 

que se aproxima de Rufino (2019a) quando denomina de uma “pedagogia das en-

cruzilhadas”.

Vivemos em um mundo permeado pelo desejo de absolutização das identida-

des, em que o que destoa à norma é subalternizado. Nesta configuração, a diferen-

ça é compreendida como ameaça e uma não possibilidade. A lógica que estrutura o 

que se compreende como modernidade é fundamentada a partir da legitimidade de 

um forma de ser e saber que, condicionada pelo que Glissant (2005) denomina de 

“identidade raiz única”, almeja pureza, fixidez e unicidade na origem, repudiando de 

tal maneira os encontros, o entrelaçamento das experiências, as existências múlti-

plas e os processos de hibridizações e atravessamentos culturais que caracterizam 

a diáspora.

Em contrapartida, a partir da fala da Entrevistada n.º 4, é possível perceber 

que o espaço da Jurema Sagrada permite a expressão, o diálogo e a coexistência 

de tradições distintas. Trata-se de um lugar em que não há fronteiras e delimitações 

rígidas, mas constitui-se como lugar de trânsito entre discrepantes sistemas simbóli-

cos, o que dialoga com o que Glissant (2005) identifica como “identidade rizomática” 

– uma forma de existência em que a convivência entre distintas expressões constitui 

a própria lógica de funcionamento. Ao invés do fechamento, há o diálogo entre dife-

rentes matrizes religiosas e culturais.

Aqui, há uma organização que é permeada desde um princípio de abertura-

que acolhe variadas presenças. Mas essa abertura nem sempre é compreendida de 



105

imediato, principalmente quando os referenciais de pertencimento são fundamenta-

dos a partir de delimitações, pois, vale ressaltar, somos condicionados por uma ideo-

logia que opera desde uma cisão entre o eu e o(a) outro(a), instituindo fronteiras rígi-

das no que tange identidades, modos de ser, culturas e outros elementos.

Essa delimitação entre as existências sustenta a falsa ideia de que a identida-

de é um elemento autônomo, isolado e autossuficiente, desconsiderando que o “eu” 

se constitui, fundamentalmente, na relação com o(a) outro(a) (Hall, 2011). Essa ci-

são imposta, que opera hegemonicamente no campo do inconsciente, molda modos 

de existências que não sabem coexistir com a diferença. Trata-se de um fenômeno 

vinculado à colonialidade, que não opera estritamente zonas concretas e materiais, 

mas, para além disso, permeia processos subjetivos e afetivos, refletindo diretamen-

te nas formas de se relacionar com o(a) outro(a).

Rufino (2019a, p. 74) observa que essa lógica moderna e colonial “atravessa 

os tempos, as existências e suas respectivas formas de interação”, expondo que a 

naturalização de barreiras são efeitos ideológicos atrelados a questões históricas, 

sociais e culturais que nos impedem de perceber que a presença da diferença não 

se constitui como ameaça, mas é a nossa condição de existência. Assim, práticas 

perpassadas pela dinâmica da encruzilhada causam estranhamento ou rejeição. Tal 

fator pode ser observado pela não compreensão inicial da Entrevistada n.º 4, quando 

diz que:

Quando eu entrei, eu também não entendia. Eu ficava: “É um ou é outro?” 
Mas é exatamente essa questão que a gente, às vezes, não tá acostumado. 
Nem necessariamente é um e nem necessariamente é outro. É ofertado os 
dois, cada um em seu dia, cada um em sua prática, cada um em seu mês 
(Entrevistado n.º 4).

Observando fatores relativos às possibilidades de coexistência e de hibridiza-

ções, vale destacar que tais processos não são constituídos apenas por movimentos 

harmoniosos, mas são atravessados por conflitos, tensões e contradições, uma vez 

que se trata de um espaço-tempo que abriga, simultaneamente, distintas existên-

cias,  códigos,  significados,  cosmopercepções  e  tantos  outros  elementos  que 

compõem a complexidade de cada forma cultural. Paradoxalmente, os atravessa-

mentos dessas inúmeras presenças possibilitam a criação de novos espaços que 

constroem e mobilizam formas outras de existências e resistências. A imbricação 



106

com o(a) outro(a) se configura, neste contexto, tanto como estratégia de sobrevivên-

cia, como a atualização de memórias ancestrais que, distante de ser uma instância 

estática, continua se reinventando pela dinâmica do movimento, elaborando formas 

de estar sendo que se esquivam às tentativas de apagamento.

Neste âmbito em que diferentes sistemas simbólicos se cruzam, se tensionam 

e se reinventam, a ancestralidade se configura como elemento orientador das práti-

cas, condutas e modos de ser. Distante de representar um caráter estático, a ances-

tralidade é uma experiência vivida, que molda condutas e orienta as escolhas. É 

possível perceber a referida dinâmica a partir desta fala:

Dentro da religião, normalmente, de Candomblé, também tem a Jurema Sa-
grada, que é uma religião afro-indígena. Todos os costumes, eles remontam 
aos nossos povos ancestrais. Desde todo o corpo que a gente faz referên-
cia, né? O Preto-Velho, o lugar dentro da Jurema, o Preto-Velho, nos povos 
originários, que são os caboclos, né? A gente tem Exu, Pombagira, e muitas 
destas remontam aos nossos ancestrais também, porque estavam em um 
determinado período, uma determinada época. Então, as nossas práticas e 
condutas… Fora, obviamente, que é muito extremamente forte no Candom-
blé, os orixás, né? Que é nosso centro de referência ali. Então, as nossas 
práticas e referências remontam, principalmente, no Candomblé, a nossa vi-
rada aos ancestrais, nossos costumes, tirar a sandália, até mesmo dentro 
da Jurema (Entrevistada n.º 4).

Assim como nas entrevistas analisadas anteriormente, em que diferentes ex-

pressões de matriz africana na diáspora brasileira foram abordadas, a ancestralida-

de também emerge como um fator ético-relacional no qual tudo que atravessa as re-

feridas práticas segue alicerçado ao que é anterior. Trata-se de uma dimensão rela-

cional em que o diálogo com os pretos-velhos, caboclos, exus, pombagiras, orixás e 

outras entidades espirituais possui implicações diretas na constituição dos modos de 

existência e nas identidades forjadas no interior dessas práticas. Ao mencionar que 

“Todos os costumes, eles remontam aos nossos povos ancestrais”, afirma e explicita 

o referido fator discutido em que, por meio dessas relações, não apenas moldam 

práticas, condutas e identidades, como também se atualizam as conexões com as 

entidades que, no interior dessas expressões, se apresentam como fontes de sabe-

doria.

É interessante perceber que esse vínculo com a ancestralidade se materializa 

no corpo, que atua como canal de comunicação que, via incorporação, estabelece-



107

se uma conexão direta com os(as) que vieram antes, fazendo com que o corpo ex-

trapole suas dimensões físicas e se constitua como um portal sensível. Assim se ma-

nifestam presenças, sabedorias, energias e forças ancestrais:

Eles acreditam, normalmente eles parecem que… Inicialmente, que estão 
passando mal, principalmente nas primeiras incorporações. É como o movi-
mento [de estar] tá passando mal, sabe? E aí, depois que esse espírito con-
segue se acoplar, porque na realidade o espírito não entra no corpo da pes-
soa. O espírito tá ali, acoplado, né? Tá ali um pouco, né? Tá perto, e você 
vai conseguindo sentir e fazer os mesmos movimentos (Entrevistada n.º 4).

Ao longo da história, o corpo foi desassociado de qualquer potencialidade, 

percebido apenas como um suporte biológico, sem qualquer possibilidade de agên-

cia ou saber. O corpo negro, em específico, compreendido estritamente no âmbito 

da objetificação, emerge no interior de manifestações e expressões culturais negras 

em diáspora, no âmbito do que se é sagrado. Houve tentativas de despotencializar o 

corpo negro, negando-lhe valor e complexidade por meio de imposições que busca-

vam determinar o que ele poderia ser, fazer, sentir e saber. Mas é possível perceber, 

por meio dessa fala, que o corpo não se limita à gramática desse mundo, mas rom-

pe com as interdições modernas e coloniais que o repreendem de ser inteiro. O ato 

de incorporação ultrapassa todas essas determinações, configurando-se como uma 

tecnologia ancestral de comunicação por meio da qual se fazem presentes corpos 

que foram historicamente subalternizados, inferiorizados e violentados, mas que se 

recusam ao desaparecimento.

O contato com a ancestralidade mobiliza saberes, bem como uma série de 

presenças que sobreviveram às diversas tentativas de apagamento por meio da in-

corporação; são acionadas via conhecimentos que ativam e sustentam uma forma 

de ser. Para além disso, é na manutenção desse vínculo que as entidades retornam 

para ensinar, curar, proteger e orientar. Nessa perspectiva, o relato da atual entrevis-

tada revela a qualidade afetiva e profunda dessa experiência. Ela compartilha tais 

elementos ao relembrar o primeiro encontro com uma preta-velha:

Entrevistada n.º 4: A preta-velha dele baixou e aí ela falou algumas coisas 
pra mim e me acolheu, ninguém sabia. E aí ela foi o meu primeiro contato, 
na verdade, com entidade.
Raiany: E como foi esse teu momento, Vitória? Que tu falou com essa enti-
dade, com essa espiritualidade.
Entrevistada n.º 4: Foi… estranhamente… Estranhamente familiar.



108

A partir do relato proferido, é possível observar que tais práticas culturais e 

espirituais se constituem como lugares de acolhimento à medida que, diante de um 

mundo que historicamente se revela de forma violenta para corpos negros, esse en-

contro com a ancestralidade é permeado de bons afetos. Aqui, percebe-se um espa-

ço de resistência, visto que se cria um território no qual o corpo encontra brechas 

para o respiro, o cuidado e o amor. É nesse campo afetivo, tecido por experiências 

que não se reduzem ao pensamento – incorporação como fenômeno complexo que 

escapa às compreensões e explicações que se instauram a partir de um sistema ló-

gico-formal –, que emergem práticas de acolhimento. Em um certo momento da en-

trevista, compartilha-se um momento simbólico em que num período difícil da sua 

vida, a entidade cantou uma música para a Entrevistada n.º 2. Segue o trecho:

Fio, se você precisar
É só pensar na vovó
Que ela vem te ajudar
Fio, se você precisar
É só pensar na vovó
Que ela vem te ajudar
Pensa numa estrada longa, meu fio
Lá no meu jacutá
E numa casinha branca, meu fio
Que a vovó tá lá
Sentada no banquinho tosco, meu fio
Com o seu rosário na mão
Pensa na Maria Redonda, meu fio
Fazendo oração
Pensa na vovozinha, meu fio
Fazendo oração.
Eu não sei. Mas, pra mim, soou familiar. Como se eu soubesse já, sabe? 
Como se eu tivesse ali há anos, […] principalmente naquele momento. Eu 
precisava só ser acolhida e ela me acolheu e ela cantou essa música pra 
mim (Entrevistada n.º 4).

Nesse momento de encontro, em que passado e presente se dissolvem e ha-

bitam o mesmo espaço, manifesta-se um gesto profundo de acolhimento, algo que 

atravessa delimitações, marcações e invenções e que se refere ao tempo em que se 

reverberam cuidados com os corpos negros expostos ao racismo, especialmente 

àquilo que Kilomba (2020) denomina de episódios de racismo cotidiano.

Com base nos estudos de Jean Laplanche e Jean-Bertrand Pontalis (1988), 

Kilomba (2019, p. 214) explora o conceito de trauma, que, segundo a psicanálise, 

consiste em “um evento violento na vida do sujeito”. Contudo, ao analisar esse fenô-

meno a partir de uma perspectiva racializada, percebe que o trauma não consiste 



109

em um evento isolado do passado, mas, em uma experiência contínua na vida de 

pessoas negras, sendo constantemente reativado por uma estrutura social atraves-

sada por uma ideologia que naturaliza e reproduz desigualdades.

Tais processos mais amplos não se inscrevem em dimensões abstratas, mas 

incidem diretamente nas relações e interações sociais, uma vez que são sustenta-

das por um imaginário social coletivo que racializa corpos, no qual a diferença estéti-

ca e cultural se transforma em marcador de subalternidade, refletindo-se em violên-

cias cotidianas. Aqui, via colonialidade, há a reencenação, reanimação e atualização 

de uma performance e coreografia da vida violenta em que a exposição da pessoa 

negra à desumanização produz efeitos perturbadores e duradouros no âmbito da or-

ganização psíquica.

Diante desse cenário, os terreiros emergem como territórios de cuidado, pois, 

neles, práticas ancestrais são mobilizadas frente aos desgastes provocados pela vi-

olência racial. Uma das práticas que materializam esse gesto de acolhimento são os 

banhos com folhas – elemento manipulado a partir de um saber ancestral relaciona-

do à natureza. Trata-se de uma tecnologia de cura que articula memórias, corpo, na-

tureza e espiritualidade. Sobre esse aspecto, a Entrevistada n.º 4 compartilha alguns 

relatos, expondo o conhecimento que possui sobre os usos das plantas e que apren-

deu com sua madrinha:

Raiany: […] se tem o conhecimento de que cada planta vai auxiliando. En-
fim, em contextos e em situações específicas, né?
Entrevistada n.º 4: Sim, se você quiser, por exemplo, atrair, ter mais auto-
estima, você vai pra uma rosa branca, tomar um banho de rosa branca. Se 
você quiser tornar mais afrodisíaco o seu casamento, uma rosa vermelha, 
né? Se você quer uma limpeza espiritual, você pode ir pro tapete de Oxalá. 
Se você quiser uma limpeza espiritual, mas você é igual a mim, que é de 
Iansã, aí você toma um banho de uma planta que é de Iansã […]. Então, as-
sim, é… Cada área você vai ter, você tem pra onde recorrer, sabe? Eu tô 
com dor disso, eu tô com dor aquilo. Você… Pelo menos, assim, minha ma-
drinha me ensinou assim, né? Você tá com dor no joelho, você tá com dor 
em uma parte do corpo, acho que pode fazer uma pastinha de mel, alecrim, 
açúcar, a gente faz essa pastinha que coloca no lugar e alivia. E a gente tra-
balha dessa forma, trabalha com planta natural. Então, assim, te falar todas 
não dá, basicamente todas as plantas, elas têm algum tipo de serviço. O la-
cre, o lacre ele faz essa limpeza, mas é uma limpeza mais pesada, né? É 
uma limpeza mais pesada, então ela não é tão recomendada. Então, cada 
coisa vai ter um modo um modus operandi, sabe?

Este relato exprime tanto uma relação com alguns elementos da natureza, 

bem como o conhecimento ao que se refere seus usos, evidenciando um saber nos 



110

modos de cuidado voltados para necessidades físicas/corporais, emocionais e espi-

rituais. Essa narrativa, assim como outras analisadas ao longo da pesquisa, revela o 

caráter relacional e ancestral dos processos de aprendizagem no interior de culturas 

afrodiaspóricas à medida que menciona ter aprendido com sua madrinha – figura 

mais  experiente  que,  por  meio  de suas memórias,  resguardadas em seu corpo-

arquivo, repassa saberes ancestrais para os mais novos.

Nesse sentido, mobiliza-se uma maneira de se relacionar com o conhecimen-

to que expressa uma forma de ser em que a transmissão e a aquisição emergem de 

uma dinâmica circular na qual o saber retorna, se reinventa e se transforma, man-

tendo-se vivo e resistente, mesmo diante de movências e mutações. A seguir, a En-

trevistada n.º 4 comenta mais sobre o banho, afirmando que:

Entrevistada de n.º 4: Então, o banho, ele é o banho de ervas. A gente 
acredita que estamos uno com a natureza. E que as ervas são ervas medi-
cinais, né? Então, assim, a cada erva, a cada planta tem a sua função na 
natureza.
Raiany: Que plantas são essas? Tu sabe?
Entrevistada n.º 4: Então, uma delas é o lacre. O lacre é uma planta fedida, 
mas é uma planta que vai espantar no mundo espiritual né? […] Jurema em 
si, tu sabe que Jurema é uma planta, né? Uma árvore, né? Então, assim, a 
gente trabalha muito na força da planta. Isso é uma tradição indígena tam-
bém, né? Tradição indígena, tradição negra. […] Então a gente precisa mui-
to do poder dessa planta, né?

Ao mencionar que “estamos uno com a natureza” e “a gente trabalha muito na 

força da planta”, constata-se novamente o fator da biointeração discutido por Rufino 

(2023) e elaborado por Nêgo Bispo (ver Santos, 2015, 2022), no qual a vida é com-

preendida desde uma perspectiva ampliada que extrapola as interações e relações 

exclusivamente humanas. Nesse sentido, reconhece-se que os processos educati-

vos também emergem do diálogo com a natureza, na vivência direta com o mundo 

natural.  Observando esta fala da Entrevistada n.º 4,  percebe-se que esse corpo-

arquivo carrega saberes que lhe permite ler inscrições que se manifestam em outros 

âmbitos – aqui, leem-se as folhas, partindo-se do pressuposto de que nelas habita 

uma potencialidade. Paira, nessas práticas, uma forma de saber que segue em sen-

tido contrário à racionalidade ocidental  – um conhecimento que não se estrutura 

desde categorias formais, mas se configura de modo sensível, na experiência, na 

vida e na convivência com os(as) mais velhos(as).



111

Há aqui todo um processo de resistência, visto que nessas leituras se tem o 

deslocamento da centralidade da palavra escrita e razão, afirmando que existem ou-

tras possibilidades e formas de saber. Vale destacar como o corpo é parte essencial 

neste processo, pois atua como elemento mediador que, desde uma sensibilidade, é 

capaz de decifrar e interpretar as potencialidades inscritas na natureza.



112

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A presente pesquisa parte do pressuposto de que, historicamente, os modos 

de ser no interior de culturas e expressões negras na diáspora brasileira teriam a an-

cestralidade como principal eixo organizador. Em sentido contrário às compreensões 

essencialistas, a ancestralidade aqui se constitui a partir do movimento e das cons-

tantes reinvenções que marcam a dinâmica da diáspora. Esse eixo organizador sus-

tenta dimensões éticas, epistemológicas e ontológicas que perpassam gerações e 

atualizam, nas esferas corporais, a memória de um saber que engendram ambientes 

de resistência.

Com base no pensamento de Martins (2021), Rufino (2019a, 2019b, 2023) e 

Tavares (2012, 2020), pesquisadores(as) que investigam relações entre corpo, me-

mória e diáspora, nos fundamentamos na ideia de que o corpo negro, especifica-

mente nos contextos de matriz africana e afrodiaspóricos, se inscreve como lugar de 

memórias e saberes. Nessa direção, as mandingas (Rufino, 2019a) que nele habi-

tam e se expressam via incorporação – por meio das danças, do conhecimento das 

folhas, das rezas, dos cantos e dos movimentos corporais – extrapolam as lógicas e 

os parâmetros hegemônicos de conhecimento, transgredindo as estruturas episte-

mológicas formais e, de certa maneira, desafiando o epistemicídio perpetuado pela 

colonialidade.

Este processo investigativo foi orientado pela seguinte questão: em que a dis-

cussão sobre o corpo negro pode contribuir para a descolonização da educação? 

Para responder a tal questionamento, definiu-se como objetivo mais amplo delinear 

os contornos de uma educação que alce o corpo à condição de potência e território 

de múltiplas aprendizagens. Para isso, estabeleceram-se os seguintes objetivos es-

pecíficos:

1. Investigar como sabedorias corporais se manifestam como resistência à colo-

nialidade na diáspora brasileira;

2. Articular como essas sabedorias se vinculam a uma educação híbrida e des-

colonizadora.



113

No que tange seu caráter metodológico, a pesquisa baseou-se em uma abor-

dagem qualitativa, utilizando a história oral (Thompson, 1992) como principal ferra-

menta para ouvir e coletar narrativas dos(as) participantes negros(as) envolvidos(as) 

em manifestações culturais e religiosas como o Candomblé, o Afoxé, a Capoeira e a 

Jurema Sagrada. Participantes que, em seus corpos-arquivos, resguardam e atuali-

zam saberes ancestrais.

Para analisar as referidas narrativas, adotou-se a análise de discurso de linha 

francesa (Orlandi, 2005), que compreende a linguagem como prática social situada, 

atravessada por condições históricas, ideológicas, sociais e culturais específicas. A 

análise de discurso possibilita perceber as narrativas para além do âmbito individual, 

reconhecendo que a fala dos(as) participantes está imersa em formações discursi-

vas que articulam sentidos e significados singulares ao mesmo tempo em que se in-

serem em processos sociais e históricos mais amplos. Tal fator favoreceu a identifi-

cação de como, nas práticas culturais, os saberes corporais, expressos nas narrati-

vas, se manifestam e são mobilizados.

Após o processo de análise, é possível afirmar que os objetivos traçados fo-

ram alcançados por meio das falas dos(as) entrevistados(as). Um fator recorrente 

em todos os relatos foi a ancestralidade, que se apresenta como fundamento e sus-

tentação das práticas culturais e espirituais. Trata-se da mobilização de um saber 

ancestral que habita os corpos-arquivos dos(as) mais velhos(as) e mais experientes, 

sendo transmitido aos mais novos e mais novas através da oralidade e da experiên-

cia vivida.

Os referidos corpos não apenas se restringem ao resguardo da memória de 

um saber-ser, mas mobilizam formas outras de existências, se configurando como 

territórios onde se tornam possíveis a continuidade, a transmissão, a reinvenção e a 

resistência perante a colonialidade. Dessa maneira, o corpo emerge como lugar de 

inscrição e transmissão de conhecimento, dialogando com o entendimento do corpo 

como potência e território de múltiplas aprendizagens.

Para além da ancestralidade, outro ponto que se destaca – especialmente 

nas entrevistas relacionadas à Jurema Sagrada, ao Candomblé e ao Afoxé – é a 

presença da natureza, em que a relação não é permeada pela lógica do domínio, 



114

mas por vínculos de respeito e reciprocidade. Notou-se pelas falas dos(as) entrevis-

tados(as) que a natureza se apresenta como extensão da própria existência, pois 

elementos naturais – como água, fogo, folhas, vento – são compreendidos como en-

tidades sagradas, energias vivas, forças que curam e que se comunicam.

É interessante perceber que, distante de uma compreensão dualista e dicotô-

mica, tal qual a modernidade ocidental, que separa homem e natureza, os relatos 

evidenciam que a última não é exterior aos(às) sujeitos(as) e, sim, é parte constituin-

te de suas práticas, espiritualidades e formas de conhecimento. Nessa perspectiva, 

ela se constitui como elemento indissociável das esferas corporais, visto que os cor-

pos-arquivos resguardam a memória dos saberes relativos a ela como uma forma de 

ser que coexiste e é parte dela, seguindo ancorados em uma cosmopercepção onde 

tudo é relação.

Outro elemento que emergiu, especificamente nas análises das entrevistas 

relacionadas ao Candomblé e à Jurema Sagrada, foi a hibridização. Percebeu-se, 

através das narrativas compartilhadas pelos(as) entrevistados(as), que há um forte 

entrelaçamento de linguagens nessas práticas. Tratam-se de saberes e práticas que 

se configuraram, historicamente, como estratégias de sobrevivência diante das di-

versas tentativas de apagamento. Nessas circunstâncias, as transformações e rein-

venções advindas de mutações no e com o(a) outro(a) aparecem como forma de se 

manter vivo(a), bem como apontam a possibilidade de coexistir com as diferenças.

A partir da exposição das análises construídas, percebe-se que as mesmas, 

para além de responderem aos objetivos propostos,  evidenciam que, para haver 

descolonização no âmbito da educação, é necessário reconhecer processos episte-

mológicos outros,  rompendo com paradigmas modernos ocidentais  que historica-

mente se colocaram como únicos possíveis. As narrativas e análises revelaram que 

os saberes não se concentram estritamente nos âmbitos formais e hegemonicamen-

te impostos através da violência, mas se inscrevem e vibram nos corpos, nas perfor-

mances e práticas cotidianas.

Considerando que vivemos em um mundo atravessado por um projeto civiliza-

tório, sustentado por uma forma de ser que se pretende única e absoluta, descoloni-

zar a educação implica o reconhecimento de toda e qualquer forma de saber que se 



115

distancia dos padrões normativos, não somente os produzidos em contextos de ma-

triz africana e afrodiaspóricas – embora estes sejam centrais nesta pesquisa –, mas 

de toda forma de saber que, por ser diferente, foi inferiorizada, subalternizada ou in-

visibilizada.

Levando em consideração estes aspectos, esta pesquisa se insere no campo 

das investigações referentes às epistemologias negras e descolonização da educa-

ção. Contribui para a ampliação do debate ao evidenciar o corpo negro como possi-

bilidade e potencialidade epistêmica, expandindo a compreensão do que é um saber 

legítimo, do mesmo modo que demonstra movimentos de resistência na diáspora 

que transgride e confronta estruturas epistemológicas hegemônicas.

Além disso, esta investigação se constitui material de base por meio do qual é 

possível formular e elaborar políticas e práticas educacionais outras que dialoguem 

e sejam compromissadas com a diversidade epistemológica que compõe o mundo. 

Dessa forma, contribuindo para os debates que se posicionam contra a colonialidade 

do saber e o epistemicídio.

Ao longo desta pesquisa, permeada por diversos desafios, evidencio que o 

maior deles estaria implicado a minha existência e ao meu corpo, haja vista que pro-

duzir desse local – na condição de mulher, negra, pobre e favelada, inserida em um 

contexto de vulnerabilidade social e violação de direitos – me fez lutar não somente 

contra barreiras estruturais, mas também por questões subjetivas que me atraves-

sam. Ocupar um espaço que, historicamente, foi erguido com base na violência con-

tra os meus ancestrais e que, até hoje, segue estruturado para negar o acesso e 

permanência do segmento social ao qual pertenço não foi fácil.

Confesso que, nos momentos de leitura e aprofundamento das questões rela-

tivas à violência racial, comecei a compreender com maior complexidade as estrutu-

ras de opressão que me atravessam e entender que o racismo não as tornam me-

nos cruel, mas, pelo contrário, as tornam mais evidentes. Tal processo me fez estar 

numa condição de acessar e revisitar feridas, mas também transformá-las em um 

gesto político-pedagógico, tornando a escrita dessa pesquisa mais visceral.

Para além disso, destaco o tempo do mestrado, que se revelou reduzido dian-

te da complexidade do tema, especialmente pela escolha da história oral como ver-

tente metodológica – abordagem esta que requer rigoroso cuidado na escuta, na 



116

transcrição e organização das narrativas. A transcrição exigiu toda uma atenção no 

que se refere aos detalhes da fala,  pausas e entonações, processo fundamental 

para captação da densidade das narrativas colhidas. A separação das partes para 

análise demandou tempo e, paradoxalmente, tanto técnica quanto sensibilidade para 

realizar recortes vinculados à proposta da pesquisa.

Outro desafio significativo, também atrelado ao tempo, foi a complexidade dos 

temas  abordados,  como questões  relativas  ao  Estado,  hibridismo,  processos  de 

transmissão e aquisição de conhecimento, ancestralidade, diáspora, análise de dis-

curso e o próprio corpo negro. Essas questões se apresentaram de forma densa, de-

mandando maior tempo de estudo para que possam ser exploradas com mais pro-

fundidade.

Vale destacar que as dificuldades relatadas não invalidaram os resultados ob-

tidos, mas apontam para a necessidade e o desejo em continuar a pesquisa. Investi-

gando questões relativas ao corpo negro, surgiu o interesse em focar e aprofundar 

os estudos focando em pessoas negras vinculadas a expressões negras diaspóricas 

que envolvem diretamente o movimento corporal, como dançarinos(as) de Afoxé e 

brincantes de maracatu, entre outros(as).

A intencionalidade consistiria em aprofundar as discussões sobre o disciplina-

mento do corpo em uma sociedade capitalista, marcada por uma performance social 

que condiciona gestos, expressões e movimentos à lógica do lucro e da produtivida-

de. Partindo de uma leitura racializada, compreende-se que, ao longo da história, o 

trabalho executado por pessoas negras foi e é direcionado quase que exclusivamen-

te ao uso e exploração do corpo. No entanto, é neste corpo – alvo de controle – que 

emergem potencialidades de resistência em que espaços outros se movem a partir 

de performances que escapam das lógicas  racializantes,  coloniais  e  capitalistas. 

Desta maneira, tal debate se faz urgente, contribuindo para discussões relacionadas 

à descolonização do corpo e da educação e, mais ainda, à evidencia de movimentos 

outros.



117

REFERÊNCIAS

ALMEIDA, Silvio Luiz de.  Racismo estrutural.  São Paulo: Sueli  Carneiro; Pólen, 
2019. (Coleção Feminismos Plurais).

ANDRADE, Érico.  Negritude sem identidade: sobre as narrativas singulares das 
pessoas negras. São Paulo: N-1 Edições, 2023.

BERNARDINO-COSTA,  Joaze;  MALDONADO-TORRES,  Nelson;  GROSFOGUEL, 
Ramón (Orgs.).  Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico.  Belo Horizonte: 
Autêntica, 2018. (Coleção Cultura Negra e Identidades).

BOSI, Alfredo. O tempo e os tempos. In: NOVAES, Adauto (Org.). Tempo e história. 
São Paulo: Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura, 1992, p. 19–32.

BUCK-MORSS, Susan.  Hegel e o Haiti. Trad. Sebastião Nascimento. São Paulo: 
N-1 Edições, 2017.

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Ciências sociais, violência epistêmica e o problema da 
“invenção  do  outro”.  In:  LANDER,  Edgardo  (Org.).  A colonialidade  do  saber: 
eurocentrismo  e  ciências  sociais.  Perspectivas  latino-americanas.  Buenos  Aires: 
Clacso, 2005, p. 87–95.

CONNERTON, Paul.  How societies remember. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1989. (Themes in the Social Sciences).

DIAS, Luiz Sergio. Quem tem medo da capoeira? Rio de Janeiro, 1890-1904. Rio 
de Janeiro, RJ: Prefeitura da Cidade do Rio de Janeiro, 2001. (Coleção Memória 
Carioca).

DUSSEL,  Enrique.  1492:  o  encobrimento  do  outro  (a  origem  do  “mito  da 
Modernidade”). Trad. Jaime A. Clasen. Petrópolis: Vozes, 1993.

DUSSEL, Enrique. Meditaciones anti-cartesianas: sobre el origen del anti-discurso 
filosófico de la Modernidad.  Tabula Rasa,  n. 9, p. 153–198, 2008. Disponível em: 
<http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1794-
24892008000200010&lng=en&nrm=iso&tlng=es>. Acesso em: 9 ago. 2023.

ECHEVERRÍA,  Bolivar.  Modernidad y blanquitud.  Ciudad de México:  Ediciones 
Era, 2010.

FANON, Frantz.  Black skin, white masks.  Trad. Richard Philcox. London: Grove 
Press, 1967.

FERREIRA, Aurino Lima; SILVA, Sidney Carlos Rocha da; SILVA, Silas Carlos Rocha 
da;  et  al.  Psicologia  transpessoal  e  a  espiritualidade  participativa  decolonial.  In: 
ANGERAMI, Valdemar Augusto (Org.). Psicologia e religião. 2. ed. Belo horizonte: 
Artesã, 2022, p. 225–260.

GLISSANT, Édouard.  Introdução a uma poética da diversidade. Trad. Enilce do 
Carmo Albergaria Rocha. Juiz de Fora: UFJF, 2005. (Coleção Cultura).

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1794-24892008000200010&lng=en&nrm=iso&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1794-24892008000200010&lng=en&nrm=iso&tlng=es


118

GREINER,  Christine.  Fabulações  do  corpo  japonês.  São  Paulo:  N-1  Edições, 
2017.

GROSFOGUEL,  Ramón.  A  estrutura  do  conhecimento  nas  universidades 
ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e os quatro genocídios/epistemicídios 
do longo século XVI.  Sociedade e Estado, v. 31, p. 25–49, 2016. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/j/se/a/xpNFtGdzw4F3dpF6yZVVGgt>.  Acesso  em: 
10 nov. 2023.

GROSFOGUEL, Ramon. Hacia un pluri-versalismo transmoderno decolonial. Tabula 
Rasa, n. 9, p. 199–215, 2008. Disponível em: <http://www.scielo.org.co/scielo.php?
script=sci_abstract&pid=S1794-24892008000200011&lng=en&nrm=iso&tlng=es>. 
Acesso em: 9 ago. 2023.

GUIZARDI, Menara Lube.  Capoeira: etnografía de una historia transnacional entre 
Brasil y Madrid. Santiago, Chile: Universidad Alberto Hurtado, 2017.

HALL, Stuart.  A identidade cultural na pós-modernidade. Trad. Tomaz Tadeu da 
Silva; Guacira Lopes Louro. 12. ed. Rio de Janeiro: Lamparina, 2019.

KILOMBA, Grada.  Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Trad. 
Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

LACLAU, Ernesto.  New reflections on the revolution of our time. London; New 
York: Verso, 1990. (Phronesis).

LAPLANCHE,  Jean;  PONTALIS,  Jean-Bertrand.  The  Language  of  psycho-
analysis. Londres: Polestar Wheatons Ltd., 1988.

MALDONADO-TORRES,  Nelson.  Sobre  la  colonialidad  del  ser:  contribuciones  al 
desarrollo de un concepto. In: CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón 
(Orgs.). El giro decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del 
capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto 
de Estudios Sociales Contemporáneos y Pontificia Universidad Javeriana, Instituto 
Pensar,  2007,  p. 127–168.  (Biblioteca  universitaria  de  ciencias  sociales  y 
humanidades Serie Encuentros).

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. 
Rio de Janeiro: Cobogó, 2021.

MARTINS, Leda. Performances da oralitura: corpo, lugar da memória. Letras, n. 26, 
p. 63–81,  2003.  Disponível  em: 
<https://periodicos.ufsm.br/letras/article/download/11881/7308>.  Acesso  em: 
23 maio 2025.

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Trad. Sebastião Nascimento. São Paulo: 
N-1 Edições, 2018.

MORRISON, Toni. Playing in the dark: whiteness and the literary imagination. New 
York: Vintage Books, 1992.

https://periodicos.ufsm.br/letras/article/download/11881/7308
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1794-24892008000200011&lng=en&nrm=iso&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1794-24892008000200011&lng=en&nrm=iso&tlng=es
https://www.scielo.br/j/se/a/xpNFtGdzw4F3dpF6yZVVGgt


119

MUNANGA,  Kabengele.  Uma  abordagem  conceitual  das  noções  de  raça, 
racismo,  identidade  e  etnia.  Geledés.  Disponível  em: 
<https://www.geledes.org.br/kabengele-munanga-uma-abordagem-conceitual-das-
nocoes-de-raca-racismo-identidade-e-etnia/>. Acesso em: 10 nov. 2023.

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade como filosofia africana: 
educação  e  cultura  afro-brasileira.  Revista  Sul-Americana  de  Filosofia  e 
Educação  (RESAFE),  n. 18,  p. 28–47,  2012.  Disponível  em: 
<https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4456>.  Acesso  em: 
12 abr. 2023.

OLIVEIRA,  Eduardo  David  de.  Filosofias  africanas  e  educação  antirracista. 
UEFS:  TV  Olhos  D’Água,  2020.  (Jornada  Virtual  UEFS  2020:  Trilhas  Para  a 
Pluridiversidade).  Disponível  em:  <https://www.youtube.com/watch?
v=w1DfvQDcPqs>. Acesso em: 12 jun. 2025.

ORLANDI, Eni Puccinelli.  Análise de discurso: princípios e procedimentos. 8. ed. 
Campinas: Pontes, 2005.

QUIJANO,  Aníbal.  Colonialidade  do  poder,  eurocentrismo  e  América  Latina.  In: 
LANDER,  Edgardo  (Org.).  A colonialidade  do  saber:  eurocentrismo  e  ciências 
sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005, p. 117–142.

RUFINO, Luiz. O que pode Elegbara? Filosofias do corpo e sabedorias de fresta. 
Voluntas: Revista Internacional de Filosofia,  v. 10, p. 65–82, 2019b. Disponível 
em: <https://periodicos.ufsm.br/voluntas/article/view/39951>. Acesso em: 8 jun. 2025.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula, 2019a.

RUFINO, Luiz. Ponta-cabeça: educação, jogo de corpo e outras mandingas. Rio de 
Janeiro: Mórula, 2023.

SANTOS, Antônio Bispo dos et al. Quatro cantos. São Paulo: N-1 Edições, 2022.

SANTOS,  Antônio  Bispo  dos.  Colonização,  quilombos,  modos e  significados. 
Brasília: Instituto de Inclusão no Ensino Superior e na Pesquisa, 2015.

SODRÉ, Muniz.  O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petrópolis: 
Vozes, 1988.

SOUZA, Jessé. Como o racismo criou o Brasil [recurso eletrônico]. Rio de Janeiro: 
Estação Brasil, 2021.

TAVARES, Julio Cesar de. Dança de guerra – arquivo e arma: elementos para uma 
teoria da capoeiragem e da comunicação corporal Afro-brasileira.  Belo Horizonte: 
Nandyala, 2012.

TAVARES,  Julio  Cesar  de.  Gramáticas  das  corporeidades  afrodiaspóricas: 
perspectivas etnográficas. Curitiba: Appris, 2020.

https://periodicos.ufsm.br/voluntas/article/view/39951
https://www.youtube.com/watch?v=w1DfvQDcPqs
https://www.youtube.com/watch?v=w1DfvQDcPqs
https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4456
https://www.geledes.org.br/kabengele-munanga-uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-identidade-e-etnia/
https://www.geledes.org.br/kabengele-munanga-uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-identidade-e-etnia/


120

THEMUDO,  Thiago  Seixas.  Por  uma  sociologia  do  intensivo.  In:  LINS,  Daniel; 
GADELHA, Sylvio; VERAS, Alexandre (Orgs.).  Nietzsche e Deleuze: intensidade e 
paixão. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 2000.

THOMPSON, Paul.  A voz do passado: história oral. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1992.

WALLERSTEIN,  Immanuel.  Unthinking  social  science:  the  limits  of  nineteenth-
century paradigms. Cambridge: Polity Press, 1991.


	Performances de um saber-ser (Raiany Silva, 2025)
	879122f285d40f374f4a9825f404c326bf3acbac434f31e27220d1da951fd035.pdf
	Performances de um saber-ser (Raiany Silva, 2025)
	INTRODUÇÃO
	1 UMA EPISTEMOLOGIA DESINCORPORADA: CORPO, RAZÃO E PRODUÇÃO DE OUTRIDADES
	2 ESTADO-NAÇÃO COMO MANIFESTAÇÃO DA GLOBALIZAÇÃO DE UMA ESTRUTURA MODERNA/COLONIAL DE DOMINAÇÃO
	3 DINÂMICAS DO DISCURSO
	3.1 Uma breve discussão sobre a operacionalidade da linguagem
	3.2 As relações entre o corpo, a linguagem e o conhecimento em contextos afrodiaspóricos
	3.3 A oralidade como lugar de memória

	4 CORPO-ARQUIVO: MEMÓRIAS DE UM SABER-SER
	4.1 Performance I – sapiências do Candomblé
	4.2 Performance II – sapiências do Afoxé
	4.3 Performance III – sapiências da Capoeira
	4.4 Performance IV – sapiências da Jurema Sagrada

	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS


