[~
T, 1| [=
ne~-

-
[EY

IMPAVIDA

i
[ )

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE EDUCAGAO
PROGRAMA DE POS-GRADUAGCAO EM EDUCACAO
MESTRADO EM EDUCAGAO

RAIANY EVELIN SOARES DA SILVA

PERFORMANCES DE UM SABER-SER: SOBRE A CRIAS;AO DE ESPACOS DE
RESISTENCIA POR FORMAS OUTRAS DE MOBILIZACAO DA MEMORIA E DO
CONHECIMENTO

RECIFE
2025



RAIANY EVELIN SOARES DA SILVA

PERFORMANCES DE UM SABER-SER: SOBRE A CRIA9AO DE ESPACOS DE
RESISTENCIA POR FORMAS OUTRAS DE MOBILIZACAO DA MEMORIA E DO
CONHECIMENTO

Dissertacao apresentada ao curso de
Mestrado em Educagdo do Programa de
Po6s-Graduagdo em Educagao pela
Universidade Federal de Pernambuco
(PPGEdu/UFPE) como requisito parcial
para a obtencdo do titulo de Mestra em
Educacao.

Orientacao: Prof.2 D.ra Aurenéa Maria de
Oliveira.

RECIFE
2025



.Catalogac¢éo de Publicacéo na Fonte. UFPE - Biblioteca Central

Silva, Raiany Evelin Soares da.

Per f ormances de um saber-ser: sobre a criacdo de espacos de
resi sténcia por formas outras de nobilizacdo da nendria e do
conhecimento / Raiany Evelin Soares da Silva. - Recife, 2025.

121f.: il.

Di ssertacao (Mestrado)- Universi dade Federal de Pernanbuco,

Centro de Educacdo, Programa de Pds- Graduacdo em Educagéo, 2025.
Oientacdo: Aurenéa Maria de Aiveira.

1. Corpo negro; 2. Diaspora; 3. Educacao; 4. Resisténcia. |.
Oiveira, Aurenéa Maria de. Il1. Titulo.

UFPE- Bi bl i ot eca Central




RAIANY EVELIN SOARES DA SILVA

PERFORMANCES DE UM SABER-SER: SOBRE A CRIAS}AO DE ESPACOS DE
RESISTENCIA POR FORMAS OUTRAS DE MOBILIZACAO DA MEMORIA E DO
CONHECIMENTO

Dissertacdao apresentada ao curso de
Mestrado em Educagdo do Programa de
Po6s-Graduagdo em Educagao pela
Universidade Federal de Pernambuco
(PPGEdu/UFPE) como requisito parcial
para a obtencdo do titulo de Mestra em
Educacao.

Orientacao: Prof.2 D.ra Aurenéa Maria de
Oliveira.

Aprovada em: / /

BANCA EXAMINADORA

Prof.2 D.ra Aurenéa Maria de Oliveira (Orientadora)
Universidade Federal de Pernambuco — UFPE/PPGEdu

Prof.2 Dr. Gilbraz de Souza Aragao
Universidade Catdlica de Pernambuco — UNICAP

Prof.2 D.ra Karian Miria
Universidade Federal de Pernambuco — UFPE/PPGEdu

Prof.2 Dr. Edilson Fernandes de Souza
Universidade Federal de Pernambuco — UFPE/PPGEdu



Dedico esta pesquisa a minha mae, fonte
de forga e inspiracéo.

Atodas as pessoas negras que carregam
em seus corpos as marcas da dor e da
violéncia, mas também, e sobretudo, a

potencialidade e a for¢ca de ser quem se
é.

E a todas aquelas e aqueles que, por
pertencerem a grupos historicamente
produzidos como o(a) “outro(a)” da norma,
seguem resistindo as consequéncias de
um modo de ser que tenta, de modo falho,
ser absoluto.



Olha, atras de vocé
nunca saiu dai

Eu nao tenho verdades
Apenas uma consciéncia que me diz
A desobediéncia me trouxe até aqui

Desobedecer a linguagem
€ cortar os caminhos

Caminhar para tras, enganar o invasor
No chao quente nossos pés estralam
Sobre nada porém tudo

eu nao escolhi desobedecer a linguagem
nao fui eu quem criei ela

€ ela que nao € nossa

biarritzzz



AGRADECIMENTOS

A minha mae, Eliane, por ter acreditado no meu sonho de ser pesquisadora e
por me apoiar incondicionalmente em cada etapa. Em meio aos desafios de ser uma
mulher negra nesse espacgo ainda tao excludente, ela me auxiliou de todas as for-
mas possiveis — com coragem, presenga e amor. Gragas a ela, me tornei a primeira
mulher da nossa familia a concluir a graduagéo e a alcangar o titulo de Mestra.

Minha gratiddo também se estende a professora Aurenéa, por ter acreditado
na poténcia das discussdes que atravessam esta pesquisa — temas que nao dizem
respeito a questdes meramente académicas, mas atravessam e estdo diretamente
implicadas ao meu corpo, meus afetos e a minha existéncia. Agradecgo por acolher
uma escrita e um processo de elaboracdo de conhecimento que nasce desde um
corpo inteiro, implicado, sensivel e inquieto.

As pessoas entrevistadas, figuras centrais nesta pesquisa que, a partir de
seus corpos-arquivos, compartilharam vivéncias profundamente ricas e potentes.
Suas existéncias, histérias e saberes nao apenas compdem este trabalho, mas o
sustentam. Minha imensa gratidao a cada colaborador e a cada colaboradora.

Com muito amor e carinho, agradegco a minha amiga Athonia, que esteve co-
migo nos periodos mais dificeis desta caminhada. Neste espaco ainda sustentado e
reprodutor de uma universidade de saber e ser hegeménicos, nosso encontro — en-
tre um corpo negro e um corpo trans, permeado pela pluridiversidade — foi abrigo,
forca e acalento. Sua presenca foi respiro, afeto e gesto de cuidado que me ajuda-
ram a resistir e a permanecer.

Por fim, agradego a Coordenagédo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel
Superior (CAPES), visto que seu apoio financeiro permitiu a realizagao desta pesqui-
sa. Seu auxilio foi indispensavel para a continuidade dos estudos, bem como para o

desenvolvimento da pesquisa.



RESUMO

Historicamente, a epistemologia ocidental se constituiu a partir da cisédo entre corpo
e razao, relegando o corpo — sobretudo o corpo negro — ao campo da irracionalidade
e da natureza. Essa légica resultou na negagao e deslegitimagdo nos modos de ser
e saber de matriz africana, alheios a racionalidade moderna. Em contraponto, esta
pesquisa investiga como, em contextos de matriz africana e afrodiasporicos, o corpo
se inscreve como lugar de memodria, resisténcia e saber, sendo central a performan-
ce de um saber-ser negra diaspérica. Parte da questdo: em que a discusséo sobre o
corpo negro pode contribuir para a descolonizagao da educacao? Como obijetivo ge-
ral, buscou-se delinear os contornos de uma educagao que reconhega 0 corpo como
territério de multiplas aprendizagens. Os objetivos especificos foram: (1) investigar
como sabedorias corporais se manifestam como resisténcia a colonialidade na dias-
pora brasileira; e (2) articular como essas sabedorias se vinculam a uma educacéao
hibrida e descolonizadora. A pesquisa, de abordagem qualitativa, adotou a historia
oral e a analise de discurso de linha francesa. As entrevistas com pessoas negras li-
gadas a praticas culturais e espirituais evidenciam o corpo como arquivo vivo de sa-
beres ancestrais ativados por meio da oralidade, da performance e da experiéncia.
O corpo negro, assim, emerge como campo epistemoldgico, ético e politico de rein-
vencgao frente as violéncias coloniais.

Palavras-chave: Corpo negro. Diaspora. Educagao. Resisténcia.



ABSTRACT

Historically, Western epistemology has been constituted through the split between
body and reason, relegating the body — especially the Black body — to the realm of ir-
rationality and nature. This logic has resulted in the denial and delegitimization of
African-rooted ways of being and knowing, which stand outside modern rationality. In
contrast, this research investigates how, in African and Afro-diasporic contexts, the
body is inscribed as a site of memory, resistance, and knowledge, playing a central
role in the performance of a diasporic Black knowledge-being. It starts from the ques-
tion: in what ways can the discussion around the Black body contribute to the decolo-
nization of education? The general objective was to outline the contours of an educa-
tion that recognizes the body as a territory of multiple ways of learning. The specific
objectives were: (1) to investigate how embodied wisdoms manifest as resistance to
coloniality in the Brazilian diaspora; and (2) to articulate how these wisdoms are con-
nected to a hybrid and decolonizing education. The research, based on a qualitative
approach, adopted oral history and French discourse analysis. Interviews with Black
individuals involved in cultural and spiritual practices highlight the body as a living ar-
chive of ancestral knowledge, activated through orality, performance, and lived expe-
rience. In this sense, the Black body emerges as an epistemological, ethical, and po-
litical field of reinvention in the face of colonial violence.

Keywords: Black body. Diaspora. Education. Resistance.



SUMARIO

INTRODUGAD........coeieeetreeeraesssessessesassessessessssessessesssssssessessesssssssessesessssessssssnsssenns 10
1 UMA EPISTEMOLOGIA DESINCORPORADA: CORPO, RAZAO E PRODUGAO
DE OUTRIDADES.........ccccceeerrrrrreessssssssssssssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnnsssssssssssssnns 22
2 ESTADO-NAGAO COMO MANIFESTAGCAO DA GLOBALIZAGAO DE UMA
ESTRUTURA MODERNA/COLONIAL DE DOMINAGAO..........cccccccrrrmmmmmnnnnnneeeeeens 39
3 DINAMICAS DO DISCURSO.......ccouueuieriremsnesesnssesessssessesssesssssssssssssssssssssssssssssssnns 52
3.1 Uma breve discussao sobre a operacionalidade da linguagem.................c......... 52
3.2 As relagdes entre o corpo, a linguagem e o conhecimento em contextos
AfTOAIASPOMICOS. ...t e e e e e e e e e aaaaaaas 58
3.3 A oralidade como lugar de MemOria..........cccuuuiiiiiiiiiiee e 64
4 CORPO-ARQUIVO: MEMORIAS DE UM SABER-SER..........cceoeveemreeerueensseenssenns 7
4.1 Performance | — sapiéncias do Candomblé................cccoo i, 71
4.2 Performance Il — sapiéncias do AfOXE..........oooviiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 83
4.3 Performance Il — sapiéncias da Capoeira...............uuuuuuuumiiiiiiieiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 92
4.4 Performance IV — sapiéncias da Jurema Sagrada............ccccccccceeeeeeeeeeeeeeeeeinnnns 103
CONSIDERAGOES FINAIS........coccceeeeeeeeeraestsseseesessssesessssessssssssssssssssssssessssssssnsssens 112

REFERENCIAS........c.cuceeueeeceeeesesesesesesesesssssssesssssssasssssssssssssssssssssssssnsssassssssens 117



10

INTRODUGAO

Historicamente, na diaspora brasileira, as praticas e expressdes negras tém
se sustentado e se reinventado a partir de um fundamento que atravessa geragoes:
a ancestralidade. Mais do que elemento que perpassa questdes relativas ao essen-
cialismo, tal fator orienta formas de existéncias, resisténcias e criagdo, configurando-
se, nas comunidades negras, como principio organizador que resiste as tentativas
de silenciamentos e apagamentos. Como afirmar Martins (2021), ela é um:

[...] conceito fundador, espargido e imbuido em todas as praticas sociais,
exprimindo uma apreensao do sujeito e dos cosmos, em todos os seus am-
bitos, desde as relagdes familiares mais intimas até as praticas e expres-

sbes sociais e comunais mais amplas e mais diversificadas (Martins, 2021,
p. 23).

E justamente na ancestralidade que residem as memdrias e os saberes que
sustentam uma forma de ser — ou melhor, de estar sendo —, na qual se inscrevem
gestos, rituais, cantos e ritos que se organizam como uma pedagogia prépria. Essas
expressdes se estruturam a partir de uma perspectiva circular de tempo e existéncia,
pois, conforme assevera Martins (2021), trata-se de uma compreensao temporal
marcada pela reversibilidade, descontinuidade, nao-linearidade e simultaneidade en-
tre passado, presente e futuro.

Essa compreensao reflete diretamente em dimensdes ontoldgicas e epistemo-
|6gicas, orientando de certa maneira os modos de existir bem como seus modos de
saber. Vale ressaltar que o entendimento de ancestralidade aqui presente dialoga
com a concepgao proposta por Oliveira (2012), segundo o qual, mais do que um ele-
mento conceitual, diz respeito a algo do campo das experiéncias, estando vinculada
a uma configuragao social e cultural especifica. Outro elemento que é destacado em
suas discussdes € o carater ético-relacional, pois é justamente a continua relagao
com o que € anterior — com aqueles e aquelas que vieram antes — que orienta com-
portamentos, valores, condutas e sentidos da vida.

E interessante perceber que seu carater relacional ndo se manifesta apenas
na relagao da populagao negra com os(as) mais velhos(as) e os(as) que vieram an-
tes. Dentro da prépria ancestralidade ha um processo relacional em que diferentes

matrizes africanas, dispersas e atravessadas pela violéncia colonial, se entrelagam e



11

se reconfiguram continuamente. Tais observagdes evidenciam que a ancestralidade
se constitui como uma construgao diversa, distante de leituras que reduzem a negri-
tude a uma perspectiva homogénea.

Vale sublinhar, para melhor compreensao, que individuos(as) africanos(as)
transportados(as) para terras colonizadas eram atravessados(as) por toda uma di-
versidade cultural, ou seja, se caracterizavam por serem uma populagao heterogé-
nea composta por iorubas, bantos, zulus, ibos e tantas outras etnias, mas, a partir da
criacao de identidades modernas/coloniais, foram reduzidos(as) ao termo “negro(a)”.
Posto isto, parte-se da compreensido de que a ancestralidade estaria atrelada a in-
terconexdes e relacdes entre essas diversas identidades, como se fossem um terri-
torio no qual se estabelecessem trocas de experiéncias, sejam elas signicas, lin-
guisticas, entre outras.

Com os processos de sequestro e de travessias for¢gadas, a populagdo negra
em solo brasileiro foi submetida a um intenso processo de violéncia e tentativa de
exterminio por parte de um projeto de mundo fundamentado na negacéo das dife-
rencas e na imposiciao de um unico modo de ser. Mesmo diante dessas circunstan-
cias, os modos de ser da populagdo negra na diaspora — cujo modo de organizagéo
da vida e do conhecimento segue fundamentado na ancestralidade — n&o foram des-
truidos.

Essa forma de existéncia, realizada por estratégias de sobrevivéncia foi rein-
ventada e transmitida possuindo o corpo como lugar de inscricdo e resguardo des-
sas memorias, ainda que submetido a processos de destituicdo. E nesse contexto
que Glissant (2005) nos apresenta o(a) migrante nu(a), figura arrancada de sua terra
natal como também despojada dos elementos que constituiam sua cultura, sendo
forgada violentamente a se afastar dos cddigos simbdlicos que fundamentavam sua
existéncia. Entretanto, mesmo esse corpo nu, ndo chega vazio, posto que carrega
os rastros-residuos do mundo do qual foi violentamente separado. Sobre as perma-
néncias de elementos vinculados a ancestralidade, evidencia-se que esta escapa
aos processos e projetos de apagamento; sobre isso, Glissant (2005) nos diz que

Os africanos, vitimas do trafico para as Americas, transportaram consigo,
para além da Imensidao das Aguas, o rastro / residuo de seus deuses, de
seus costumes, de suas linguagens. Confrontados a implacavel desordem

do colono, eles conheceram essa genialidade, atada aos sofrimentos que
suportaram, de fertilizar esses rastros / residuos, criando, melhor do que



12

sinteses, resultantes das quais adquiriram o segredo (Glissant, 2005, p. 83,
84).

Observando os referidos fatores, &€ possivel perceber que os “rastros/resi-
duos” se configuram como possibilidades de reexisténcia em territorios diaspdricos,
tendo em vista que eles se inscrevem e se revelam nas mais variadas expressoes e
multiplicidade de linguagens por meio das quais se atualizam e tornam-se fontes po-
tentes de reinvengao e continuidade. Dessa maneira, sobre(vivem) pelos poderes da
memoria, ou seja, pelos rastros/residuos que emergem do carater ético-relacional da
ancestralidade, onde se estabelecem trocas e vinculos entre diferentes temporalida-
des, sustentando ndao apenas a existéncia, mas sua reinvencao constante. Sobre o
referido fator, Rufino (2019a) comenta que:

Saindo de 13, o que estava cravado para os que foram atravessados era a
perspectiva do nio retorno. [...] ficam as memdrias de outro tempo a serem
reivindicadas para substanciar a invengdo de uma nova vida. [...] A presen-
¢a negra-africana nas bandas ocidentais do Atlantico, nas Américas, € mar-
ca do devir-negro no mundo, mas € também uma marca inventiva da re-

construcao da vida enquanto possibilidade produzida nas frestas, em meio a
escassez (Rufino, 2019a, p. 15).

Esses processos, atravessados por movimentos de reinvencao e reelabora-
¢ao da existéncia, produzidos e sustentados por memoarias violentadas, se ddo sob a
perspectiva de um continuo-descontinuo marcado por rupturas e uma ideia de nao
retorno. E nesse sentido que Glissant (2005) nos apresenta a barca aberta, em que
menciona poeticamente a experiéncia fundante da diaspora negra, na qual a barca,
em direcdo aos territdrios colonizados, esta totalmente exposta ao desconhecido;
nao ha destino garantido, pois houve uma ruptura com trajetorias e coordenadas co-
nhecidas.

A barca aberta representa todo o processo que o(a) migrante nu(a) foi subme-
tido(a); em que, nas vias de deslocamento forgado, foi vitima de um despojamento
identitario. Por outro lado, a barca aberta, mais do que representar um movimento
de violéncia com as diferencas, representa também a abertura ao imprevisivel que,
em meio ao abismo, elaboraram-se processos de reinvencao. A barca aberta, distan-
te das certezas e previsibilidades, resultou em outros fins que ndo o esquecimento.

O percurso realizado pela barca estaria atrelado nado somente a perdas, mas
a reinvengdes, em que tais sujeitos(as), nos territorios diaspéricos, acionaram suas

memorias como poténcia criativa, o que nos faz perceber que a cultura negra no



13

Brasil ndo emerge como uma mera reprodugdo de componentes culturais advindos
do continente africano, mas como expressao que se reconfigura em um novo con-
texto, mantendo, como aponta Oliveira (2012, p. 39), “suas metonimias em territorios
de além-mar, sem duplicar, mas mantendo uma relagéo trans-histérica e trans-sim-
bdlica com os territorios para onde a sorte espalhou seus filhos.”

E nesse processo de reinvencdo constante que se aciona uma memoria an-
cestral — memoria esta que sustenta tal modo de existéncia e que reside, particular-
mente, no corpo negro. Aqui, o corpo, guarda e atualiza saberes, funcionando como
corpo-arquivo, corpo-sintese e lugar de meméria (Tavares, 2012, 2020), onde sao
mobilizadas estruturas proprias de produgao de sentido que compreendem a matéria
como um espaco de poténcia e conhecimento.

Em contextos de matriz africana e afrodiaspéricos, o resguardo da memoria e
expressdo do conhecimento n&o se restringe a escrita; como evidencia Martins
(2021), é na mobilizagdo da memoria — enquanto forma de ser — que se da a dimen-
sao corporea-relacional na qual, em relagdo com os mais velhos, sao partilhados sa-
beres ancestrais na e pela experiéncia. Saberes que se expressam nas dangas, nos
toques, nos contos, nos cantos, nas rezas, nos modos de vestir. Em suma, em prati-
cas onde ha uma performatizagdo do saber a partir das mais variadas linguagens
elaboradas no e pelo corpo.

Dessa forma, o referencial ancestral, ao compreender o corpo no campo das
potencialidades, contribui para a elaboracdo de sabedorias corporais na diaspora —
saberes que, como veremos mais adiante, foram e continuam sendo fundamentais
nos processos de luta e resisténcia. Nesse contexto, o corpo se configura, ainda
hoje, como arquivo e arma, sobretudo em um cenario atravessado pela colonialidade
— entendida aqui como uma “légica global de desumanizagdo que é capaz de
operar/existir mesmo na auséncia de colénias formais”, conforme aponta Maldo-
nado-Torres (2019, p. 36) e também Tavares (2012).

As sabedorias corporais, fundamentadas na ancestralidade, seguem atraves-
sadas por processos epistemologicos outros que escapam as légicas hegemoénicas
e tensionam as estruturas que, por uma relacdo de poder, definem o que € o saber.
Elas rompem com a “dicotomia instalada por determinadas disposi¢cdes duraveis

que, como efeito légico-cognitivo, nos obrigam a imaginar o corpo como fora do ato



14

do pensamento e o ato de pensar como uma determinante agao incorpérea” (Tava-
res, 2012, p. 50). Assente em outras formas de racionalidade, percebe-se que dentro
desse contexto, o corpo € dotado de uma inteligéncia integral na qual leva-se em
consideragdo a memoaria, os afetos, as experiéncias e tantos outros elementos que
perpassam a matéria corporal como basilares para a producdo do conhecimento.

A partir do que foi colocado nos ultimos paragrafos, percebe-se que o corpo,
para as culturas de matriz africana em solo brasileiro, emerge como lugar de possibi-
lidade, poténcia e conhecimento, e foi justamente esse fator que mobilizou o interes-
se desta pesquisa que se concentrou em perceber o corpo negro para além de uma
perspectiva de objetificacdo, elaborada outrora pela légica colonial e moderna.
Constatando a relevancia dessa tematica, perguntamo-nos: em que a discussao so-
bre o corpo negro pode contribuir para a descolonizacao da educagao? Para respon-
der a tal questionamento, definimos como objetivo mais amplo da investigagéo: deli-
near os contornos de uma educacgao que alce o corpo a condicdo de poténcia e terri-
tério de multiplas aprendizagens. E, para isso, mais especificamente, objetivamos:

e Investigar como as sabedorias corporais se manifestam em diversas formas
de resisténcia a colonialidade presente na diaspora brasileira;

e Articular de que maneira essas sabedorias sdo mobilizadas em tais formas de
resisténcia, conectando-as a uma educacao hibrida e descolonizadora que
imprima a poténcia do povo negro.

Para alcancgar os objetivos tragados, foram realizadas quatro entrevistas com
pessoas negras cujas trajetorias de vida estdo implicadas diretamente por praticas e
expressoes culturais afro-brasileiras e afro-indigenas, sendo elas: uma liderancga reli-
giosa do Candomblé, um dancarino de Afoxé, uma mestra de Capoeira e uma inte-
grante da Jurema Sagrada. A escolha dessas pessoas justificou-se por toda densi-
dade simbdlica e epistemologica que suas experiéncias carregam, nas quais inte-
gram e transitam em espagos atravessados por praticas nas quais o corpo € lugar
de poténcia, expressao, saber e resisténcia.

Compreendendo a oralidade como modo de expressao de um saber-ser que
vem de um corpo-experiéncia (Rufino, 2019a), fez-se necessario adotar uma meto-
dologia que reconhecesse e acolhesse essas formas de produg¢ao de conhecimento.

Por isso, optou-se pela histéria oral como abordagem metodoldgica, por reconhecer



15

a legitimidade da oralidade enquanto fonte de saber. Essa metodologia nos permitiu
acessar saberes corporificados advindos da experiéncia, saberes estes que funda-
mentam e sustentam uma forma de existéncia e resisténcia. Ao considerar que toda
narrativa segue envolvida por e em processos de significagao, ressalta-se que os re-
latos colhidos ndo emergem de um campo neutro, mas sao moldados por condigdes
historicas, sociais e culturais especificas. Percebendo as complexidades envolvidas
na linguagem e nos processos comunicativos, as entrevistas foram analisadas a par-
tir da analise de discurso de linha francesa, que nos permitiu compreender como o
relato de cada pessoa revela sentidos nos quais transcendem as experiéncias indivi-
duais, situando-a num contexto mais abrangente.

Partindo do micro, acessa-se o macro, visualizando tanto a operacionalidade
do discurso afrodiaspérico — cujos sentidos séo atravessados por elementos como a
ancestralidade, a corporeidade, o tempo espiral etc. —, quanto outros discursos que
se articulam e interagem, revelando tensdes e conflitos no que se refere as formas
de ser e saber no ambito das relagdes de poder.

E precisamente a partir dessas narrativas, permeadas por saberes corporais
ancestrais, elaborados em contextos culturais e histéricos proprios, que se manifes-
tam contribuigdes relevantes e significativas para o campo pedagdgico. Ao destacar
l6gicas outras de produgdo de conhecimento, nas quais o corpo se torna um ele-
mento significativo, ha um tensionamento direto junto aos paradigmas hegeménicos
da racionalidade ocidental que, ante a justificativa de formar seres humanos evolui-
dos, se poe a favor de uma racionalidade puramente técnica e instrumental, possuin-
do como principal eixo a separabilidade e hierarquizagao no que tange a cognicéo e
a sensibilidade, culminando em um modelo educativo extremamente cognitivista.

A partir da discussao tecida, vale destacar que, com base nas colocagdes de
Rufino (2023), a educagao segue como um campo de disputa continua que, distante
de ser um espacgo neutro, € investido e atravessado por processos de captura de
sentidos e significados que sdo mobilizados para a perpetuacao de relagdes de do-
minacdo. Tanto a separag¢ao, bem como a hierarquizacdo do corpo e da mente, se
constitui como elemento estruturante desses processos de dominacdo no ambito da

educacao. Criam-se instituicoes e centros de saber nos quais a razao € estabelecida



16

como unico meio legitimo de saber, enquanto o corpo é relegado e compreendido a
esfera da irracionalidade e emocao.

A partir dessa logica, o corpo nesses espacgos € submetido a processos de vi-
gilancia, disciplinamento, violentacdes, regulagdes e desencantamento em institui-
¢cbes criadas historicamente, como escolas e universidades, para formata-los a partir
de uma epistemologia especifica que diz respeito a um particularismo de uma cultu-
ra que possui seus modos de compreender o que é conhecimento e que assume o
poder de determinar o que é e o que nao é saber.

Percebe-se aqui todo um processo que evidencia a criacdo de espacgos de au-
toridade do saber que, com base na razao, desqualificam saberes que emergem do
corpo e da experiéncia. Esses elementos fundamentam o processo de elaboragéo,
resguardo e transmissao de conhecimento de culturas afrodiaspodricas. Diante des-
ses fatores, a educacgao segue sustentando todo um processo de reproducao da ra-
cionalidade ocidental moderna, operando como elemento que fundamenta um proje-
to de mundo estruturado a partir da negacéo, tanto de existéncias, bem como de
epistemologias outras.

Experiéncias pedagogicas que possuem suas epistemologias ancoradas em
culturas afrodiaspéricas, as quais mobilizam uma consciéncia integral, que ultrapas-
sam dicotomias entre corpo e mente na elaboragéo de conhecimento, sao deslegiti-
madas, o0 que envolve uma pratica de violéncia. Grosfoguel (2016), analisando pro-
cessos epistemoldgicos elaborados fora dos parametros hegemonicos, diz que:

Qualquer conhecimento que pretenda partir do corpo politico do conheci-
mento (Anzaldia, 1987; Fanon, 2010) e chegar a geopolitica do conheci-
mento (Dussel, 1977), em oposi¢cdo ao mito do conhecimento da egopolitica

cartesiana, é visto como tendencioso, invalido, irrelevante, sem seriedade,
parcial, isto €, como conhecimento inferior.

Posto isto, percebe-se que esse modelo de ser e saber inviabiliza qualquer
possibilidade de existéncia com o(a) outro(a), conduzindo, conforme aponta Rufino
(2019a, p. 50), ao exterminio das diferencgas, isso feito de distintas maneiras: “desde
a mortandade de corpos, saberes e gramaticas, até as mais variadas formas de su-
balternizacdo que incidem de forma violenta transformando os ditos ‘outros’ em néao

possibilidades crediveis.”



17

Neste mesmo sentido, destacam-se as observagdes de Grosfoguel (2016) e
Bernardino-Costa, Maldonado-Torres e Grosfoguel (2018), ao analisarem a célebre
frase de Descartes: “Penso, logo existo.” Os autores destacam que, por tras do “(eu)
penso” existe, implicitamente, uma negagao de que “os outros ndo pensam”. Dessa
maneira, se estabelece uma cisdo entre um(a) individuo(a) que se autointitula como
o(a) unico(a) ser que pode produzir conhecimento legitimo e universal e os(as) de-
mais, que sao incapazes de pensar. Essa frase, para além do que foi posto, carrega
outros elementos interpretativos, pois nao apenas afirma que os outros ndo pensam,
mas também sugere que, por isso, “logo, ndo existem”. Verificamos, assim, através
das contribuicbes dos autores, uma evidente associacado entre conhecimento e exis-
téncia, pois a afirmacao de um se da em virtude da negacao deste outro, ou seja, “a
desqualificagao epistémica se converte em instrumento privilegiado da negagao on-
tolégica” (Maldonato-Torres, 2007, p. 145 apud Bernardino-Costa; Maldonado-Torres;
Grosfoguel, 2018, p. 12).

Tais violéncias, como se observa, resultam de uma forma hegemonica tanto
de pensar emancipacdo como também educacéo, alicer¢ada na naturalizagdo de um
modelo educativo que nao percebe o que produz fora de seus territérios e que,
quando entra contato com outros povos, tende a converté-los em subalternos, ata-
cando de tal maneira a diversidade que compde o mundo.

Diante disso, torna-se urgente reconhecer e evidenciar outras experiéncias de
ser e saber, capazes de tensionar esse monopalio epistemoldgico que, historicamen-
te, impde uma maneira Unica de conhecer, pensar e existir. E nesse contexto que
esta pesquisa se fez necessaria, ao evidenciar epistemologias outras — aqui, a afro-
diasporica — que tém sido sistematicamente oprimidas, inferiorizadas e deslegitima-
das pelos parametros e estruturas hegemdnicas de validagdo do conhecimento.

Tais formas de saber se fundamentam nas potencialidades do corpo, na an-
cestralidade, na circularidade do tempo e em movimentos continuos de invengao e
reinvencao, em que mobilizam modos outros de conhecimento e sentidos para a sua
existéncia. Neste processo investigativo, buscou-se ndo apenas evidenciar formas
outras epistemolégicas de conhecimento, mas, sobretudo, expor resisténcias a um
projeto de mundo movido pelo desejo do absoluto em um contexto atravessado pela

pluralidade de modos de saber e existir.



18

O interesse, no que tange aos estudos das questdes raciais na diaspora bra-
sileira, ndo se iniciou na pés-graduagao, mas aproximadamente no comego da gra-
duacao, especificamente quando eu e minha amiga Maria Jaciara estdvamos andan-
do pelos corredores do Centro de Educacao da Universidade Federal de Pernambu-
co com o intuito de conhecer o ambiente. Caminhando pelos corredores percebemos
que estava acontecendo uma palestra no auditério e entramos sem mesmo saber do
que se tratava o evento. Posteriormente, percebemos que era uma mesa de debate
organizada pelo Nucleo de Estudos Afro-brasileiros da UFPE discutindo questbes re-
ferentes ao racismo.

Acompanhando a fala dos(as) componentes da mesa — em especial da pro-
fessora D.ra Dayse Cabral de Moura —, que pontuava e exemplificava situagdes de
racismo em que era submetida por estar na condicdo de mulher negra, evidenciava-
se a forga de uma narrativa atravessada por uma afirmagdo geopolitica e corpo-
politica do conhecimento. Pratica esta recorrente na tradicdo do movimento negro e
de intelectuais negras que “afirmam suas localizagdes nas estruturas de poder, bem
como suas experiéncias corpo-sensoriais” (Bernardino-Costa; Maldonado-Torres;
Grosfoguel, 2018, p. 13), contrapondo-se a uma forma hegeménica de produgéo do
conhecimento que se diz desincorporada e sem localizagao geopolitica.

Naquele momento, portanto, “ndo se tratava de insistir nos processos de raci-
alizacao pela otica daqueles que os financiaram, mas de mostrar como esses pro-
cessos sao experienciados pelas pessoas que portam, no seu comum, uma corpo-
reidade negra” (Andrade, 2023, p. 92). Esse ato enunciativo, condicionado por uma
experiéncia vivida e situada, comporta uma denuncia as estruturas que visam o0 nos-
so exterminio. Visualizar a critica elaborada, nao estritamente ao campo intelectual e
abstrato, mas em dimensdes do sensivel desde um corpo inteiro, permeado por afe-
tos, memorias e sensibilidades outras, reconhece a urgéncia e o interesse de pes-
quisar resisténcias a colonialidade do saber e do ser.

Vale destacar que, antes de adentrar ao espaco académico e ter acesso as
questdes relativas as relagdes étnico-raciais no Brasil, organizadas em um plano 16-
gico-formal, que partiria de uma organizagao conceitual, meu corpo ja conhecia tal

fendmeno no campo da experiéncia, no qual tal entendimento ndo emergia via abs-



19

tracdo, mas a partir dos efeitos concretos do racismo e da violéncia. Naquele mo-
mento, comecei a me identificar com os relatos ali proferidos e a me perceber en-
quanto um corpo racializado e, ademais, como aquelas narrativas nao diziam respei-
to a uma experiéncia privada ou individualizada que se finda em um corpo, mas de
uma experiéncia de sofrimento comum no que se refere a um corpo coletivo. Vivén-
cias que atravessam certos tipos de corpos de um modo muito especifico na historia
do Brasil e que corresponde a um processo muito mais amplo, que transcende a es-
fera do que é particular e se configura “como um testemunho de um processo coloni-
al e conforme o qual uma raca |he foi imposta” (Andrade, 2023, p. 100). Depois des-
te fato, me aproximei do movimento negro, publiquei textos e livros. Toda minha tra-
jetéria académica foi atravessada pela referida tematica e ali assumi meu compro-
misso politico e pedagogico com uma educacgao pautada na justica epistemoldgica,
pensando num mundo em que as diferengcas possam se afetar de maneira positiva,
coexistindo sem que haja processos de subalternizagdes.

Diante dessas questdes, esta dissertacao foi organizada em quatro capitulos.
No primeiro, Uma epistemologia desincorporada: corpo, razdo e a produgédo de outri-
dades, realiza-se uma retomada historica com o intuito de explicitar a constituicido da
filosofia e do pensamento moderno, bem como suas implicagées na cisao entre cor-
po e mente, compreendida aqui como base fundante dos processos epistemoldgicos
eurocentrados. Elabora-se uma discussao apontando como o(a) sujeito(a) moderno,
criado nos limites da razdo cartesiana, elabora hierarquias ontolégicas que negam a
humanidade a corpos racializados, especialmente o corpo negro, relegando-o a es-
fera da irracionalidade e da natureza. Analisa-se o processo de racializagao e subal-
ternizagao promovido pela légica moderna/colonial considerando e articulando cate-
gorias como corpo, identidade, saber e poder. Diante de tais discussdes, demonstra-
se como 0 corpo negro é permeado por discursos que se objetivam a reducgao e, de
maneira breve, aponta como este corpo emerge como territério de resisténcia e rein-
vencgao, em que epistemologias outras e formas de vida se manifestam.

Na sequéncia, o segundo capitulo, intitulado Estado-nagdo como manifesta-
¢do da globalizagdo de uma estrutura moderna/colonial de dominag¢do, desenvolve

um processo investigativo interessado em compreender como os projetos modernos,



20

articulados a constituicdo dos Estados-nacdes, aos ideais iluministas e aos proces-
sos de globalizagao, implicaram diretamente na instituicdo de modos especificos de
subjetivacao e producao de identidades. O capitulo evidencia como a escrita, o direi-
to e as ciéncias sociais operam como tecnologias de controle voltadas a normatiza-
¢ao de uma configuragéo social especifica, culminando na producéo de identidades
racializadas e articuladas as exigéncias do capitalismo. Argumenta-se que essas es-
truturas de poder e saber impuseram uma performance de exploragao violenta aos
corpos negros, os quais foram reduzidos a forca de trabalho, afastando-os de qual-
quer reconhecimento humano, intelectual e epistémico. Ao mesmo tempo, o capitulo
destaca estratégias de resisténcia, as quais transgridem as tentativas de padroniza-
¢cao de uma coreografia da vida social sustentada pela l6gica moderna/colonial.

O terceiro capitulo, Dindmicas do discurso, apresenta os fundamentos teorico-
metodoldgicos da pesquisa, articulando a anadlise do discurso de linha francesa a
historia oral. Estruturado em trés secdes — “Uma breve discussao sobre a operacio-
nalidade da linguagem”, “As relacbes entre o corpo, a linguagem e o conhecimento
em contextos afrodiaspoéricos” e “A oralidade como lugar de memoria” —, o capitulo
explora o funcionamento da linguagem e descreve como o corpo, no interior de pro-
cessos epistemoldgicos afrodiaspéricos, se inscreve como lugar de elaboracéo e
transmissao de conhecimento. Por fim, justifica-se a escolha da entrevista como téc-
nica de coleta das narrativas, atravessadas pelas experiéncias de quatro pessoas
negras vinculadas as expressdes do Candomblé, do Afoxé, da Capoeira e da Jure-
ma Sagrada.

Encerrando a estrutura da dissertagao, o quarto capitulo, Corpo-arquivo: me-
morias de um saber-ser, dedica-se a analise das entrevistas e esta subdividido em
quatro secgoes: Performance | — Sapiéncias do Candomblé, Performance Il — Sapién-
cias do Afoxé, Performance |ll — Sapiéncias da Capoeira e Performance IV — Sapién-
cias da Jurema Sagrada. Cada uma das sec¢des corresponde a analise de narrativas
de pessoas vinculadas a expressodes culturais negras e revela como a oralidade, o
canto, a danga, a mandinga, a incorporagao e outras praticas performaticas com o
corpo negro se constitui como territorio de resisténcia, memaoria e produgao de sabe-
res. Assim, através das experiéncias compartilhadas, o capitulo expde como praticas

culturais negras operam como pedagogias descolonizadoras, ativando memorias de



21

uma saber-se que desafiam a normatividade epistémica ocidental e instauram outros

modos de ser, saber e estar no mundo.



22

1 UMA EPISTEMOLOGIA DESINCORPORADA: CORPO, RAZAO E
PRODUGAO DE OUTRIDADES

Antes de adentrar especificamente na discussao que se configura como cen-
tral nesta investigagdo — a qual foi introduzida anteriormente de maneira sucinta —,
faz-se necessario, inicialmente, uma breve retomada histérica, pois o corpo que,
dentro de um contexto diaspdrico especifico emerge como um lugar de possibilidade
e potencialidade, segue cercado por outros contextos discursivos que imprimem sig-
nificagdes outras ao corpo, mobilizadas e estruturadas a partir de outras gramaticas.
Considerando aqui as tantas gramaticas e arranjos culturais existentes na diversida-
de que compde o mundo — e que culminam em visdes distintas sobre determinado
aspecto —, nesta breve retomada histérica, sera dada uma énfase as questdes que
dizem respeito a um modo particular de ver e compreender o mundo, o qual possui
implicagdes diretas em questdes relativas a identidade negra, a didspora, ao hibridis-
mo, a epistemologia, a globalizacdo e a tantos outros fatores que atravessam a
questao central desta pesquisa.

Esse processo de contextualizagdo iniciara abordando pontos referentes a
modernidade e como esta se imbrica com interesses coloniais, culminando em vi-
sdes hierarquicas e dicotdmicas que se fazem presentes na atualidade por meio da
colonialidade — sistema este que sobrevive ao colonialismo (Maldonado-Torres,
2007). Tal esforgo encaminha-se no sentido de evidenciar fatores e acontecimentos
que nos possibilitem compreender com mais nitidez as questdes relativas ao corpo
negro, considerando-o, assim, como inserido no interior de um determinado contexto
e ndo de modo suspenso ou deslocado na histéria.

O surgimento e a constituicdo tanto do(a) sujeito(a) moderno(a) quanto da
modernidade vao ganhando forma a partir de deslocamentos ocorridos no interior do
movimento cristdo. Segundo os estudos elaborados por Souza (2021), ao se propor
a analisar questdes referentes a moralidade, verifica-se que, com o passar do tem-
po, a racionalidade — para além de guiar nossos comportamentos e condutas de ma-
neira subjetiva e inconsciente — vai se sobrepondo a outros modelos explicativos da
realidade. Tais deslocamentos, intensificados no periodo de transicdo da Idade Mé-

dia para a Modernidade, encontram no movimento intelectual iluminista uma de suas



23

principais referéncias. Ao defender a centralidade na razdo, na ciéncia e na liberda-
de individual como pilares fundamentais para o progresso humano, o referido movi-
mento configurou-se como base filosdéfica principal para sustentar revolugdes liberais
e novos modelos de organizagao social. Segundo Almeida (2019, p. 26), esse movi-
mento objetivava “instituir a liberdade e livrar o mundo das trevas e preconceitos da
religido”, marcando, dessa forma, um movimento de ruptura com o predominio de
explicagdes de cunho teoldgico que, até determinado ponto, orientavam a perspecti-
va de mundo ocidental.

O mundo que outrora era encantado, explicado e compreendido por narrativas
outras passava, agora, a ser visualizado por intermédio da racionalidade. Podemos
perceber indicios dessa mudanga quando Descartes “explicou o resto do mundo ma-
terial inteiramente em termos mecéanicos e matematicos” (Hall, 2019, p. 18). Ou seja,
com base nessas descobertas, foi se estabelecendo o predominio da narrativa cien-
tifica que se sobrepunha a modos outros de explicagdo da realidade, dispensando,
acima de tudo, formas sensiveis e explicativas que dialogassem com sonhos, cos-
mologias ancestrais e, entre outras, narrativas simbdlicas. Dessa maneira, a ciéncia
foi se constituindo como a nova autoridade do conhecimento, reconfigurando o que
seria compreendido como uma forma legitima de depreender a realidade e descar-
tando, assim, outros modelos epistemoldgicos.

Um dos campos que colaborou para o fortalecimento do discurso cientifico
como lugar de produgdo de um conhecimento dito objetivo — em oposi¢ao ao que
era compreendido como mito — foi a filosofia moderna. Segundo Grosfoguel (2016),
essa filosofia teria sido “supostamente” fundada por René Descartes, figura frequen-
temente creditada como “fundador” da filosofia moderna, mas & importante reconhe-
cer, como aponta Jessé Souza (2021), que os processos de racionalizagéo e hierar-
quizagdo do conhecimento j&4 estavam em curso antes mesmo da modernidade.
Desta maneira, Descartes n&o inaugura esse movimento, mas o sistematiza, dando
forma filosofica a uma légica que ja permeava as estruturas sociais, politicas e religi-
osas da Europa medieval e moderna. Assim, o pensamento cartesiano ndo surge de
maneira isolada, mas como parte resultante de um processo histérico mais amplo de

exclusao e legitimagao epistémica.



24

Nesse contexto, torna-se relevante observar como a filosofia moderna, espe-
cialmente a partir de Descartes, reformula questdes classicas, como as relagdes en-
tre corpo e mente — tema que interessa diretamente a esta pesquisa. Embora tais
discussodes ja estivessem presentes no pensamento de fildsofos anteriores, o que
marca esse momento, segundo Andrade (2023), é a construgdo de um(a) sujeito(a)
que se afirma e se reconhece como ser pensante. A famosa frase “Penso, logo exis-
to” inaugura um novo paradigma epistémico, no qual houve a transposi¢céo da cen-
tralidade do conhecimento religioso para o(a) sujeito(a) racional. A autoridade antes
atribuida a divindade passa a ser projetada no “eu” — um eu autbnomo, racional e
universal. Como observa Grosfoguel (2016), nesse novo arranjo:

[...] o “Eu” pode produzir um conhecimento que é verdadeiro além do tempo
e do espacgo, universal no sentido que nao esta condicionado a nenhuma

particularidade e “objetivo”, sendo entendido da mesma forma que a “neu-
tralidade” e equivalente a visdo do “olho de Deus” (Grosfoguel, 2016, p. 28).

Para que a razao e este “Eu” fossem visualizados como discurso verdadeiro
no campo cientifico, Descartes sustentou dois argumentos principais que, conforme
coloca Grosfoguel (2016), seriam: um de cunho ontolégico e outro de cunho episte-
moldgico. O primeiro refere-se a um dualismo ontolégico, pois Descartes acreditava
gue a mente consistiria em uma substancia distinta da matéria corporal. Tal concep-
cao permitiria crer que a mente nao estaria condicionada por nenhuma influéncia ter-
restre, pois “ndo esta determinada por particularidade alguma, esta além de qual-
quer condi¢ao particular da existéncia” (Grosfoguel, 2016, p. 29), estando vinculada
a uma universalidade que, nesse caso, equivaleria a universalidade do Deus cristao.

No que se refere a questao epistemoldgica, Descartes afirmava que a unica
maneira de se alcancar a “verdade absoluta” na produgao do conhecimento seria por
meio do solipsismo, que consistiria em “um mondlogo interior do sujeito com ele pro-
prio [...]. Com o método do solipsismo, o sujeito pergunta e responde questbes no
mondlogo interior até alcangar a certeza do conhecimento” (Grosfoguel, 2016, p. 29).
A producéao da verdade, dentro dessa linha de pensamento, como podemos obser-
var, se daria de modo isolado, fora de relagdes sociais especificas e distante de con-
textos histdricos, o que implicaria uma produg¢ao de conhecimento deslocada de um

lugar e antissocial.



25

Com um método cuja pretenséo era a elaboragdo de um conhecimento pauta-
do na universalidade e na objetividade, Descartes, conforme aponta Grosfoguel
(2016), inaugura o mito da egopolitica do conhecimento, segundo o qual se afirma
produzir um saber a partir de um “nao lugar”. O filésofo Castro-Gémez (2003 apud
Grosfoguel, 2016) observa que a filosofia cartesiana — que exerce grande influéncia
nos projetos ocidentalizados de produgdo de conhecimento — estaria vinculada ao
que denomina de epistemologia do ponto zero:

Se trata entonces de una filosofia donde el sujeto epistémico no tiene se-
xualidad, género, etnicidad, raza, clase, espiritualidad, lengua, ni localiza-
cion epistémica en ninguna relacion de poder y produce la verdad desde un
mondlogo interior consigo mismo sin relacién con nadie fuera de si. Es de-
cir, se trata de una filosofia sorda, sin rostro y sin fuerza de gravedad. El su-
jeto sin rostro flota por los cielos sin ser determinado por nada ni por nadie.
[...] sera asumida por las ciencias humanas a partir del siglo XIX como la

epistemologia de la neutralidad axiologica y la objetividad empirica del suje-
to que produce conocimiento cientifico (Grosfoguel, 2008, p. 202).

Vale ressaltar que esse processo de producado de conhecimento ocorre atrela-
do a uma necessidade de excorporacao para acessar uma suposta verdade. Aqui, o
saber desincorporado se configura como elemento gerador da “verdade absoluta”.
Tal l6gica revela-se contraditéria, pois fala sobre a vida, mas ndo desde a vida, uma
vez que esta emerge da experiéncia. Trata-se, portanto, de uma ciéncia que nao
pensa no/com o mundo, ho/com o corpo, na/com a experiéncia e nas relagdes con-
cretas, pois esta fincada no espirito — em um estado de gravitagdo e abstragao da
realidade na qual esta inserida.

O corpo e a mente sdao compreendidos, dentro dessa perspectiva, a partir de
uma separabilidade: como dois elementos distintos e opostos. Ao analisar as rela-
¢bes entre corpo e nao corpo na légica cartesiana, Quijano (2005, p. 128) aponta
que tal entendimento configura-se como “parte de uma longa histéria do mundo cris-
tdo sobre a base da idéia da primazia da ‘alma’ sobre o ‘corpo’. Porém, esta histéria
mostra também uma longa e nado resolvida ambivaléncia da teologia cristd sobre
este ponto em particular.” No contexto da narrativa crista, o corpo tem se apresenta-
do como um lugar onde reside o pecado, ha um entendimento que ali se manifestam
os desejos da carne, os afetos e tudo que comprometeria negativamente a salvagéo,
havendo, portanto, a necessidade de ser guiado pela alma, elemento privilegiado da

salvagcdo. Segundo Quijano (2005), tais ideias ndo passaram necessariamente por



26

uma sofisticada teorizacdo, mas Descartes foi sistematicamente organizado na lin-

guagem cientifica, resultando, de certa maneira, num processo de secularizagao

burguesa do pensamento cristdo. O autor explicita este processo:
A razao nao é somente uma secularizagao da ideia de “alma” no sentido te-
olégico, mas uma mutagdo numa nova identidade, a “razdo/sujeito”, a Unica
entidade capaz de conhecimento “racional”, em relagao a qual o “corpo” é e
nao pode ser outra coisa além de “objeto” de conhecimento. Desse ponto de
vista 0 ser humano € por exceléncia um ser dotado de “razao”, e esse dom
se concebe como localizado exclusivamente na alma. Assim o “corpo”, por
definicdo incapaz de raciocinar ndo tem nada a ver com a razao/sujeito.
Produzida essa separagao radical entre “razao/sujeito” e “corpo”, as rela-
¢des entre ambos devem ser vistas unicamente como relagcbes entre
razdo/sujeito humana e o corpo/natureza humana ou entre “espirito” e “natu-
reza”. Deste modo, na racionalidade eurocéntrica o “corpo” foi fixado como

“objeto” de conhecimento, fora do entorno “sujeito/razao” (Quijano, 2005, p.
129).

A partir desta citacdo, podemos observar como, na forma cultural ocidental, o
corpo é atravessado por discursos que produzem sentidos e significados especificos
sobre sua funcdo nos processos de producdo de conhecimento. Trata-se de uma
desqualificacido da matéria corporal por meio da hipervalorizacédo da razao, “Pensan-
do al cuerpo como una maquina sin cualidad (puramente cuantitativa: objeto de la
matematica, de la mecanica)”’ (Dussel, 2008, p. 165). O corpo foi associado a nature-
za, mas, considerando o contexto, espaco e tempo especificos, o que significava e
como era compreendida essa natureza? Castro-Gomez (2005) aponta que, para
Francis Bacon, a natureza se configurava como uma grande adversaria do homem,
a qual deveria ser dominada por meio da ciéncia e da técnica.

Estabeleceram-se, dentro dessa logica, certas associagdes que valem a pena
serem destacadas. Houve uma elaboracdo de pensamento na qual os corpos bran-
cos estariam mais proximos da razéo e do espirito; por outro lado, acreditava-se que
0s corpos nao brancos estariam, de certo modo, vinculados a natureza. A partir dai,

Dessa perspectiva eurocéntrica, certas ragas sdo condenadas como “inferi-
ores” por ndo serem sujeitos “racionais”. S&o objetos de estudo, “corpo” em

consequéncia, mais préximos da “natureza”. Em certo sentido, isto os con-
verte em dominaveis e exploraveis (Quijano, 2005, p. 129).

A partir destas colocagdes, podemos observar indicios de como foram articu-
ladas as questdes vinculadas ao saber e ao poder e como esses dois fatores, como

veremos adiante, estdo a servigo de interesses capitalistas/coloniais/modernos.



27

Estudando o fendmeno do racismo, é possivel observar que um de seus as-
pectos principais consiste na separagao ontolégica entre seres humanos, categori-
zando, classificando e hierarquizando-os em inferiores e superiores. Ou seja, rea-
liza-se uma divisdo entre aqueles que possuem espirito e aqueles que n&o o possu-
em — estes ultimos, conforme abordado, percebidos apenas como corpo e converti-
dos dentro da esfera da animalidade e selvageria. Essa divisdo ontolégica, que natu-
raliza a desigualdade entre corpos e sujeitos ndo apenas justifica a opressdo, mas
também nega a pluralidade e a riqueza das existéncias. Como destaca Rufino
(2019a):

[...] as injusticas operadas na destituicdo ontolégica dos seres atacam dire-
tamente a diversidade que compde o mundo. O universalismo pregado
como mote de um modelo de consciéncia e razao totalitaria, produtor do

desvio existencial/coisificacdo dos seres, é também o elemento propulsor da
destruigdo de saberes praticados durante séculos (Rufino, 2019a, p. 18, 19).

A destituicao ontoldgica, portanto, ndo se opera apenas como uma negagao
da existéncia, mas como um apagamento sistematico de modos outros de conhecer,
ser e sentir o mundo. O modo em que se fundamenta a ciéncia moderna ancora-se
num processo de saber abstrato em que se constréi sobre a desconfianga — de tudo
que atravessa o corpo. Observando e refletindo as relagbes entre corpo e mente no
contexto discutido, surge o seguinte questionamento: o que ha no corpo que causa
tanto incbmodo no modo de producdo de conhecimento da forma cultural ocidental?
Havia um entendimento de que, segundo Dussel (2008), o corpo se abriria pelos
sentidos, pela imaginacao e pelas paixdes. Esses elementos sdo postos em questao
pela racionalidade e a repulsao pela matéria corporal segue também como resultado
de uma longa tradi¢ao discursiva cristd que considera:

[...] o ato como o corpo tomado por um impulso nao humano, nao racional e
nao consciente. Esse fendbmeno, por escapar dos limites das possibilidades

explicativas centradas na razdo ocidental é tratado como diabdlico, devendo
ser repreendido e expurgado (Rufino, 2019a, p. 60).

Partindo de tal entendimento sobre a esfera corporal, instaurou-se, desde
cedo, a necessidade de o espirito disciplinar o corpo, controlar e treinar um comple-
xo de sensagbes para que, de fato, se pudesse acessar operagdes psiquicas mais
sofisticadas. Como abordado anteriormente, pessoas ndo brancas foram associadas

ao corpo, enquanto o espirito foi compreendido como algo particular e restrito aos



28

corpos brancos. Assim, a raz&o e a consciéncia — elementos centrais para a formula-
¢ao do conhecimento — foram negadas aos demais corpos. No interior da estrutura
moderna, a construgao do conhecimento tornou-se um lugar privilegiado e acessado
por poucos.

Ao observar a famosa frase de Descartes, “Penso, logo existo”, Grosfoguel
(2016) realiza uma reflexdo importante, destacando que esse “eu” nao poderia ser
um africano, um indigena, um mugulmano, um judeu ou uma mulher (ocidental ou
nao ocidental). O unico ser dotado de uma episteme superior era 0 homem ociden-
tal. Ferreira et al. (2022, p. 238) também apontam, de forma contundente, que tal
pratica configura-se como uma “supremacia dos discursos cientificistas modernos e
suas légicas, mais para masculina e branca, e que se arvoram numa falsa neutrali-
dade e universalidade, quando, na maioria das vezes, dissimulam a particularidade
excludente que possuem.”

E interessante perceber como ideias, no que se refere a separacao e diferen-
ciacao da matéria e do espirito, instauraram no campo filoséfico um discurso identi-
tario que classifica, categoriza e discrimina seres com base no uso que fazem da ra-
z3a0. Neste mesmo sentido:

O sujeito moderno é um sujeito segregatoério no sentido de que traga crité-
rios identitarios para discriminar (dividir, demarcar, diferenciar, separar) os

humanos e encontra no corpo, ou melhor em certos corpos, propriedades
que indicam um uso apenas acidental da razao (Andrade, 2023, p. 39).

O(a) sujeito(a) moderno(a) criou um espirito — ou melhor, uma dimensao —
que o autoriza, enquanto autoridade do conhecimento, a identificar quais corpos
possuem espirito e quais ndo possuem. Aqui, ha um formato de operagao epistémi-
ca que se fundamenta em uma hierarquia entre seres humanos, em que 0s critérios
de humanidade s&o estabelecidos com base na posse de razdo e consciéncia. Pos-
suindo como referéncia os estudos desenvolvidos por Andrade (2023), percebemos
como essa construgao do(a) sujeito(a)racional se sustenta em uma ciséo entre corpo
e espirito, em que o corpo é compreendido como o lugar da irracionalidade, das pai-
xdes e dos impulsos. Embora a questao racial ndo seja abordada diretamente, seu
estudo evidencia como esse modelo de sujeito(a) implicou, historicamente, na subal-
ternizacdo e desumanizacao de pessoas que nao se alinhavam a norma estética e

epistémica da modernidade.



29

Nessa diregao, construido no campo da sensibilidade e da materialidade, o
corpo negro foi compreendido, no interior dessa configuragao discursiva, como sim-
bolo daquilo que é destituido de espirito. Como o autor afirma:

O corpo é o reino das paixdes, das necessidades basicas e quando uma
pessoa é reduzida ao corpo que porta ela é estigmatizada com um ser hu-
mano deficitario. O corpo é humano, mas um corpo humano sem governo
do espirito torna a pessoa mais um animal, como qualquer outro, do que um
ser humano que goza da razdo como marca identitaria. Ter um corpo huma-
no nao é suficiente para se ter uma identidade humana. O que caracteriza o

ser humano é algo imaterial: um fantasma e ndao um corpo (Andrade, 2023,
p. 40)

E interessante perceber que a normatividade de um ser se constitui, justa-
mente, pela criagdo da inferioridade do(a) “outro(a)” como modelo de um néo ser.
Esse(a) outro(a), que ocupa o lugar de inferioridade, torna-se referéncia negativa in-
dispensavel a afirmacéo do(a) sujeito(a)racional. Como observa Kilomba (2020), ci-
tando Toni Morrison:

Toni Morrison (1992) usa a expressao “dessemelhancga”’, para descrever a
“branquitude” como uma identidade dependente, que existe através da ex-
ploragdo da/o “Outra/o”, uma identidade relacional construida por brancas/
o0s, que define elas/es mesmas/os como racialmente diferentes das/os “Ou-

tras/os”. Isto &, a negritude serve como forma primaria de Outridade, pela
qual a branquitude é construida (Kilomba, 2020, p. 38).

A pessoa negra, reduzida ao corpo, a condicdo de animalidade e selvageria,
configura-se como uma representagcao elaborada pela branquitude — uma imagem
que ela rejeita e da qual ndo deseja se aproximar. Essa construgdo simbdlica opera
como um mecanismo psiquico de defesa que, conforme aponta Kilomba (2020), fun-
ciona da seguinte maneira:

[...] processos nos quais partes cindidas da psique séo projetadas para fora,
criando o chamado “Outro”, sempre como antagonista do “eu” (self). Essa
cisdo evoca o fato de que [...] somente uma parte do ego — a parte “boa’,
acolhedora e benevolente — ¢é vista e vivenciada como “eu” e o resto — a

parte “ma”, rejeitada e malévola — é projetada sobre a/o “Outra/o” como algo
externo (Kilomba, 2020, p. 36, 37).

Realizando uma leitura desses processos sob uma perspectiva psicanalitica,
€ possivel perceber que a formacéo da identidade negra se vincula a mecanismos
de defesa da psique da branquitude, nos quais:

O sujeito negro torna-se entao tela de projegado daquilo que o sujeito branco
teme reconhecer sobre si mesmo, neste caso: a ladra ou o ladrao violenta/o,



30

al/o bandida/o indolente e maliciosa/o. Tais aspectos desonrosos, cuja inten-
sidade causa extrema ansiedade, culpa e vergonha, sao projetados para o
exterior como um meio de escapar dos mesmos [...] permitindo a branquitu-
de olhar para si como moralmente ideal, decente, civilizada e majestosa-
mente generosa, em controle total e livre da inquietude que sua histéria cau-
sa (Kilomba, 2020, p. 37).

As referidas dinamicas, no que se refere as projegdes direcionadas ao corpo
negro, nao se limitam a simples interagdes, mas dizem respeito a algo muito mais
amplo em que a estrutura das relagdes socioculturais estdo profundamente vincula-
das ao pensamento moderno e colonial. Nesses processos, € possivel identificar
uma dupla violéncia em que a pessoa negra € submetida a uma representagao ne-
gativa ao mesmo tempo em que Ihe € negada a possibilidade de ser vista e reconhe -
cida em sua singularidade e autonomia. E justamente neste sentido que emerge a
critica de Dussel (1993), ao demonstrar que, no contexto colonial, o(a) sujeito(a)
branco(a) ndo reconhece outras possibilidades de ser e estar no mundo, e reduz
esse(a) outro(a) a si mesmo(a), ou seja, interpreta o(a) outro(a) com base em seus
préprios paradigmas de valoragdo cultural e forma de pensamento — que, segundo o
autor, Ihes parecem os Unicos possiveis.

A partir dos elementos explicitados e discutidos, percebe-se que ndo ha um
encontro de distintos mundos ou modos de ser, mas sim a imposi¢cado de uma forma
universal legitima de existéncia, em que se é negado a particularidade de toda e
qualquer diferenga. Essa negacgao sistematica afeta diretamente a populagao negra,
a medida que suas identidades foram historicamente modificadas por narrativas que
nao correspondem as suas experiéncias. Nesse sentido, Fanon (1967, p. 110), cita-
do por Kilomba (2020, p. 38), aponta que: “O que é frequentemente chamado de
alma negra é uma constru¢ado do homem branco.” Kilomba (2020, p. 38) completa:
“‘Essa frase nos relembra que ndo é com o sujeito negro que estamos lidando, mas
com as fantasias brancas sobre o que a negritude deveria ser. Fantasias que nao
nos representam, mas, sim o imaginario branco.”

Tal l6gica de representacédo esta sustentada em uma estrutura complexa na
qual a ideia de sujeito(a) foi historicamente construida com base em um ideal espe-
cifico de humanidade. E nesse sentido que a critica de Andrade (2023) aponta uma

questao relevante ao destacar que, com a constituicdo das identidades, emerge si-



31

multaneamente um certo tipo de identitarismo. Nessa dindmica, esse modelo de su-
jeito(a) ndo apenas almeja a razdo, como também a utiliza para se normatizar e dis-
criminar o(a) “Outro/a”. “Trata-se, portanto, da instituicdo de certo sujeito como pa-
drao identitario do que é o humano” (Andrade, 2023, p. 38).

A partir dos estudos de Andrade (2023), € possivel perceber que esse ideal de
sujeito(a) moderno(a) e racional, para além de se sustentar na narrativa vinculada a
atributos da razao, articula-se também a caracteristicas corporais especificas. A
branquitude, ao construir sua autoimagem como modelo de humanidade, projeta
seus tracos fenotipicos e estéticos como padrdo normativo; tais caracteristicas es-
téticas corporais atuam como marcadores tanto de pertencimento como de exclusao.
Nesse sentido, Andrade (2023, p. 38) ressalta que “a criacdo de um sujeito racional
serviu na modernidade de fronteira para subalternizar os humanos por suas diferen-
gas corporeas.” Sobre esse aspecto, Munanga (2009), em palestra proferida no 3.°
Seminario Nacional Relagdes Raciais e Educagao — PENESB-RJ (05/11/2003), enfa-
tiza que:

Infelizmente, desde o inicio, eles se deram o direito de hierarquizar, isto &,
de estabelecer uma escala de valores entre as chamadas ragas. O fizeram
erigindo uma relacgao intrinseca entre o biolégico (cor da pele, tracos morfo-
I6gicos) e as qualidades psicolégicas, morais, intelectuais e culturais. Assim,
os individuos da raga “branca”, foram decretados coletivamente superiores
aos da raga “negra” e “amarela”, em fungédo de suas caracteristicas fisicas
hereditarias, tais como a cor clara da pele, o formato do cranio (dolicocefa-
lia), a forma dos labios, do nariz, do queixo, etc. que segundo pensavam, os
tornam mais bonitos, mais inteligentes, mais honestos, mais inventivos, etc.
e consequentemente mais aptos para dirigir e dominar as outras ragas, prin-
cipalmente a negra mais escura de todas e conseqliientemente considerada
como a mais estupida, mais emocional, menos honesta, menos inteligente e

portanto a mais sujeita a escravidao e a todas as formas de dominag¢éao (Mu-
nanga, 2009, p. 5).

Confirmando os aspectos apontados anteriormente sobre o racismo na filoso-
fia moderna, Almeida (2019, p. 26) afirma que “o lluminismo constituiu as ferramen-
tas que tornaram possivel a comparacéo e, posteriormente, a classificacdo dos mais
diferentes grupos humanos com base nas caracteristicas fisicas e culturais.” Nessa
perspectiva, Oliveira (2020), em uma palestra intitulada Filosofias Africanas e Educa-
¢ao Antirracista, proferida na Jornada Virtual UEFS 2020, cuja tematica foi Trilhas
para a Pluriversidade, faz uma colocacdo bastante pertinente: para ele, o racismo,

antes mesmo de ser colonial, politico, econdmico ou historico, € um racismo estético.



32

Isso porque se inicia a partir da percepg¢ao do outro — do outro-outro, do outro-outra,
do outro-natureza e do outro-sagrado. E a partir dessa percepgao que o racismo se
configura enquanto forma de diferenciagao e hierarquizacgao.

Vale ressaltar que, antes do periodo moderno, as pessoas eram identificadas
por sua localizagao geografica, por pertencimento a uma comunidade politica, cultu-
ral ou religiosa, entre outros fatores (Quijano, 2005; Hall, 2019; Almeida, 2019). Con-
tudo, a partir dos processos discriminatérios discutidos anteriormente — particular-
mente aqueles sustentados pelo discurso racista na filosofia —, foram inscritos novos
sentidos sobre os corpos, culminando na construgdo de identidades sociais histori-
camente recentes. No caso especifico da populacao africana, é possivel afirmar que
iorubas, bantos e tantas outras etnias que compdem a diversidade do continente fo-
ram reduzidas ao que o colonizador passou a nomear como “negro”: uma nova de-
signagcdo que reduz erroneamente um ser e toda sua complexidade a uma nova
identidade que, homogénea, nao corresponde a sua realidade diversa.

Importa compreender em que dinamicas sociais, econdmicas e politicas es-
sas novas identidades foram construidas. Conforme coloca Quijano (2005), elas fo-
ram introduzidas em um contexto no qual:

Todas as formas de controle e de exploragao do trabalho e de controle da
producao-apropriagao-distribuicdo de produtos foram articuladas em torno
da relagao capital-salario (de agora em diante capital) e do mercado mundi-

al. Incluiram-se a escravidao, a servidao, a pequena produg¢do mercantil, a
reciprocidade e o salario (Quijano, 2005, p. 118).

Esta organizacao econémica nao se configurava como uma extensao de uma
estrutura econdmica praticada anteriormente, mas tais dindmicas expostas na cita-
¢ao anterior eram historicamente e sociologicamente novas, instaurando, como afir-
ma Quijano (2005, p. 118), “uma nova, original e singular estrutura de relagdes de
produgcao na experiéncia histérica do mundo: o capitalismo mundial.” Uma de suas
principais caracteristicas seria sua extenséo global, na qual se estabeleceu um pa-
drdo global de controle do trabalho, bem como articulou distintas partes do globo em
torno do mercado e do capital. Tal reorganizagao implicou também a redefinigao
dos(as) sujeitos(as) e de suas posi¢cdes sociais, vinculando diretamente as novas
identidades a estrutura global de controle do trabalho. Essa associagdo resultou em

outras performances sociais e relagdes condicionadas e sustentadas pelos papéis



33

atribuidos aos corpos na légica racial do capital. Como afirma Quijano (2005, p. 118),
“As novas identidades historicas produzidas sobre a ideia de raca foram associadas
a natureza dos papéis e lugares na nova estrutura global de controle do trabalho. As-
sim, ambos os elementos, raca e divisdo do trabalho, foram estruturalmente associa-
dos”.

Conforme aborda o referido autor, no periodo moderno/colonial, no interior da
estrutura capitalista, consolidou-se uma divisao racista do trabalho na qual pessoas
brancas ocupavam cargos administrativos ou oficios considerados intelectuais, en-
quanto pessoas negras eram destinadas a fungdes que exigiam esforgo corporal.
Importa mencionar que, uma vez comprovada cientificamente, a inferioridade de po-
vos africanos estava legitimada a exploracdo e escravizagdo de tais sujeitos(as).
Desta maneira, articulavam-se no &mago da estrutura moderna/colonial: ser, saber,
poder e interesses econdmicos. A partir da discussdo desenvolvida anteriormente
nesta sec¢ao, podemos observar que a divisdo do trabalho, neste contexto, se confi-
gurava como reflexo da desvalorizagao corporal promovida tanto pelo discurso cris-
tao quanto pelo filosdéfico, os quais imprimiram uma narrativa que associava pessoas
negras a uma compreensao limitada do corpo, atribuindo-lhes sentidos e significa-
dos especificos e desumanizantes. E relevante observar como essa narrativa, inseri-
da em uma organizagao capitalista, aciona o dispositivo da racialidade, na medida
em que a exploragado dos corpos negros constitui a base da geragao de lucro. Per-
cebe-se que essa logica sustenta uma performance social fundada em identidades
racializadas e em uma relagdo de violéncia entre brancos e negros, que estrutura
toda a organizacéao social, politica e econdmica.

Levando em consideragao esse contexto permeado pelo racismo e os meca-
nismos de formacgao identitaria, Kilomba (2020, p. 39) oferece uma reflexao pertinen-
te ao afirmar que “o individuo é cirurgicamente retirado e violentamente separado de
qualquer identidade que ela/ele possa realmente ter.” Como mencionado, antes do
processo de racializagao dos corpos, os(as) sujeitos(as) eram identificados(as) por
outros marcadores para além de suas caracteristicas estéticas, bioldgicas ou feno-
tipicas. Nesse sentido, categorias como “negro” e “branco” ndo devem ser com-
preendidas como naturais, mas como constru¢des historicas e sociais situadas em

um tempo e espaco especificos. Sobre o referido fato, Almeida (2019, p. 54) destaca



34

que a “Raca nao é um termo fixo, estatico. Seu sentido esta inevitavelmente atrelado
as circunstancias histéricas em que € utilizado. Por tras da raga sempre ha contin-
géncia, conflito, poder e decisao, de tal sorte que se trata de um conceito relacional
e histérico.” Complementando essa leitura, Hall (2019, p. 11, 12), ao discutir as dina-
micas envolvidas na formacido das identidades, afirma que “a identidade torna-se
uma ‘celebracdo moével’: formada e transformada continuamente em relagéo as for-
mas pelas quais somos representados ou interpelados nos sistemas culturais que
nos rodeiam”.

Diante do que foi exposto, observa-se um fenbmeno complexo, atravessado
por movimentos histéricos e sociais, pela linguagem, pelo inconsciente, entre outros
elementos que participam do processo de atribuicdo de sentidos aos corpos. Nesse
contexto, evidencia-se a falacia moderna/colonial ao associar certos atributos e defi-
nigdes ao bioldgico, uma vez que a identidade ndo se define por bases essencialis-
tas, mas por construcdes historicas e sociais situadas em um tempo e espacgo deter-
minados. Considerando esses aspectos, verifica-se que a identidade néo parte de
uma fixidez, de um carater substantivo ou de uma esséncia imutavel.

Um dos elementos que influenciaram o processo de racializagdo dos corpos,
como mencionado anteriormente, consiste na criagdo de um discurso filosofico fun-
damentado na distingdo e oposigao entre mente e corpo. Termos como “corpo” e
“‘mente” fazem parte de um amplo jogo de sentidos inserido em um contexto no qual
uma se localiza em um polo positivo e a outro em um polo negativo. Ambos, tal
como as identidades modernas/coloniais, operam a partir de uma logica de alterida-
de, na qual uma se constitui e adquire sentido em relagao a outra. Dessa forma, cor-
po e mente acompanham muitas outras dicotomias ancoradas em um histérico mo-
derno/colonial que, como evidencia Quijano (2005), expressam relagdes assimétri-
cas entre Europa e nao-Europa. Entre essas dicotomias, podemos citar: homem/na-
tureza, Ocidente/Oriente, primitivo/civilizado, sujeito/objeto, mitico-magico/cientifico,
tradicional/moderno, entre outras que nao apenas expressam visdes hierarquicas,
mas que também sustentam interpretacdes e praticas dicotdmicas e separatistas.

Sobre o referido fato, Quijano (2005, p. 127) aponta que “essa associagao
produziu uma visdo na qual se amalgamam, paradoxalmente, evolucionismo e dua-

lismo”, pois acreditava-se que maneiras destoantes de ser e estar no mundo dos



35

modos ocidentais se configurariam como formas primitivas e selvagens de viver —
modos equivocados que, portanto, deveriam passar “[...] por etapas sucessivas e
cumulativas que foram apresentadas positivamente na retérica da modernidade: es-
pecificamente, nos termos de salvacao, do progresso, do desenvolvimento, da mo-
dernizag&o e da democracia” (Mignolo, 2017, p. 8 apud Ferreira et al., 2022, p. 232).
Esses processos resultaram na “distorcida relocalizacdo temporal de todas essas di-
ferengas, de modo que tudo aquilo que € nao-europeu é percebido como passado”’
(Quijano, 2005, p. 127). Em contrapartida, o homem europeu era representado como
0 mais avancado da espécie, sendo considerado ndo apenas o portador exclusivo
da modernidade, mas também seu criador e protagonista. E interessante perceber
que esse evolucionismo opera sob uma perspectiva unidirecional: acreditava-se que
se sairia de um estagio primitivo rumo a sociedade moderna europeia. Percebe-se,
pelas informacgdes fornecidas, que esse fendmeno camufla todo um processo de et-
nocentrismo e eurocentrismo.

A elaboracao desse tipo de pensamento so foi possivel a partir do surgimento
de uma nova perspectiva sobre a historia, pois, antes do periodo moderno, era com-
preendida como algo natural ou determinado pela vontade divina ou por forgas mis-
teriosas. Posteriormente, entretanto, passou a ser percebida “como algo que pode
ser produzido pela agao das pessoas, por seus calculos, suas intengdes, suas deci-
sdes, portanto como algo que pode ser projetado e, consequentemente, ter sentido”
(Quijano, 2005, p. 124). A partir dessa mudancga, emerge um dos elementos centrais
para se compreender o fendbmeno da modernidade: a ideia de futuro. Surge, com
ela, um léxico préprio que inclui termos como: antes, durante, depois, passado, pre-
sente, agora, hoje, ontem, entre outros que expressam atribui¢gdes temporais e arti-
culam relacdes de anterioridade e posterioridade. Dessa maneira, o tempo passa a
ser “capturado pela palavra, em sua expressao discursiva” (Martins, 2021, p. 29).

Com base em alguns deslocamentos na histéria no periodo moderno/colonial,
emerge uma nova relagdo com o tempo em que:

O momento passado, 0 momento anterior, ja passou e, matematicamente,
nao volta mais. [...] Entramos assim a falar do tempo histérico em uma lin-
guagem de irreversibilidade [...] Cada minuto da histéria dura até apagar-se,

isto &, esvai-se mas para ser substituido por outro, e assim sucessivamente
(Bosi, 1992, p. 20 apud Martins, 2021, p. 27).



36

A partir da exposicao desses elementos, percebe-se que se constituiu, dentro
desse sistema de pensamento, uma nogao temporal em que o passado passa a ser
desvalorizado, compreendido como sinébnimo de algo ultrapassado ou inferior; o pre-
sente torna-se o espacgo onde, por meio da ciéncia, seria possivel calcular e prever;
e o futuro, por sua vez, assume o status de tempo a ser alcangcado, modificado por
acOes gestadas anteriormente. Tais perspectivas temporais articulam-se a ideias du-
alistas, evolucionistas, modernas e coloniais. Afinal, o que seria o projeto moderno
senao a tentativa de abolir modos de vida considerados primitivos ou selvagens em
nome de um espacgo-tempo futuro idealizado como moderno?

Esse espaco futuro moderno consistiria em um lugar homogéneo, pois, atra-
vés de uma série de violéncias, objetivava-se transformar o(a) outro(a) e homogenei-
zar as diferengas culturais, consistindo, assim, em uma tentativa de universalizar e
globalizar um modo particular de ser e estar no mundo. A partir de tais informacgdes,
observa-se que o sistema moderno se caracterizaria pela impossibilidade de coexis-
tir com as diferengas. O(a) sujeito(a) moderno(a) acreditava que possuia capacida-
des humanas fixas e que sua identidade consistiria em algo estavel e fechado.
Esse(a) mesmo(a) sujeito(a) teria por finalidade transformar esse(a) outro(a), mas os
processos que envolvem a formacao de identidade sdo bem mais complexos, como
aponta Hall (2019) e também ¢é sustentado por Greiner (2017, p. 43): “ao exotizar o
outro, através de imagens e narrativas, neutraliza-se o perigo a partir da iluséo de
que a alteridade nunca nos afetara e permanecera isolada”. Complementando tal li-
nha de pensamento, Hall (2019, p. 26) diz que “ele procura o fechamento (a identi-
dade), mas é constantemente perturbado (pela diferenca).”

Sobre a referida situagao, apoiado no pensamento de Derrida, Hall (2019) re-
aliza um apontamento pertinente mostrando-nos como é ficcional a nogéo de contro-
le sobre as coisas, principalmente no que tange as relagbes humanas, pois sempre
surgirdo situacdes que desestabilizardo nossas tentativas de realidades fixas e esta-
veis. Ao que se refere a formagao da identidade com base em Simondon, Greiner
(2017) nos apresenta o conceito de agéo transdutora mostrando-nos que o(a) sujei-
to(a)se constitui no coletivo, especificamente com aquilo que se mostra dispar. A

partir da referida informacao, percebemos que, o(a) individuo(a) ndo pode se fechar



37

em si mesmo, mas, como bem coloca Greiner (2017), ele segue atravessado e cons-
tituido por elementos exteriores, pois “toda imagem constitui-se transindividualmente
como um processo de individuagao e ndo como algo terminado e pronto, preenchido
por uma esséncia imutavel” (Greiner, 2017, p. 43).

Outro elemento que deve ser destacado € como esse sistema investe na
transformagao/modificagcdo deste(a) outro(a). Mas o que seria este(a) outro(a)? Le-
vando em consideracao as informagdes mencionadas quanto a racializagao dos cor-
pos e o processo de formacédo de identidades modernas/coloniais, percebe-se que
este(a) outro(a) € ficcional, pois:

Se pensarmos individuos e culturas de um ponto de vista ndo substantivo, a
prépria nogao de outro torna-se ficticia, porque a dicotomia entre eu e o ou-
tro ndo existe de fato, a ndo ser como resultado dos dispositivos de poder

que apostam nas identidades congeladas, negligenciando as transindividua-
¢cbes (Greiner, 2017, p. 41).

Posto as dinamicas no que se refere a formacgao da identidade, percebemos
que nao ha como modificar e transformar o que difere de nds, pois as relagdes soci-
ais sao imprevisiveis e complexas. O projeto moderno através da ciéncia, desse lu-
gar que foi construido historicamente como lugar da “verdade absoluta”, ndo vé as
possibilidades de errancia, mas segue pautado numa visao linear denominada por
Glissant (2005) como “pensamento em flecha”. Observando tal fenbmeno sob a
perspectiva exusiaca, Rufino (2019a, p. 31) coloca que, “para aqueles que se colo-
cam acomodados nas espreguicadeiras da certeza, Exu prega pecgas, os espreitan-
do sob os redemoinhos da imprevisibilidade, do virar do avesso, do bater de um lado
e gritar no pé da orelha do outro.”

Mesmo que o projeto moderno investisse em maneiras de homogeneizar a re-
alidade sociocultural, isso nao seria possivel. Como discute Hall (2019), parece que
a modernidade com os processos de globalizagdo culminou em choques de culturas
dispares que reverberaram em efeitos reversos a medida que as identidades, com o
passar do tempo, estdo cada vez mais plurais. Posto isto, verifica-se que “nenhuma
cultura é ai, por direito, obliterada, nenhuma |Ihe imp&e a sua tradicdo, mesmo que
algumas exportem para toda a parte os seus produtos generalizantes” (Glissant,
2005, p. 92).



38

Ao longo desta pesquisa, veremos que, ainda que o corpo negro tenha sido
submetido a uma série de violéncias, ele mesmo foi historicamente se algcando a
condi¢cao de resisténcia, pois, mesmo que se castigue e puna o corpo, ele ainda é
capaz de encontrar rotas de fuga, construindo suas proprias possibilidades de saida
desse sistema racializado. (Rufino, 2019a) Os colonizadores — dentro da légica colo-
nial/moderna/ocidental —, nutridos por um ego inflado, estavam tao absorvidos den-
tro de seus projetos lineares de progresso, modernizagao, revolugao, civilizagao etc.,
que nao imaginavam a possibilidade de brechas e desvios em tais esquemas. Mas
foi justamente nessas brechas e desvios que a populagédo negra, através de tecnolo-
gias ancestrais driblou a racionalidade colonial/moderna enquanto elaborou formas
de resisténcia assentes no territério corporal, lugar este tdo subestimado na historia
do mundo ocidental.

Houve, por parte da populagdo negra, um investimento continuo em sabedori-
as corporais, em tecnologias ancestrais forjadas nos atravessamentos da diaspora
brasileira, linguagens reinscritas sob outras gramaticas e arranjos culturais. Aqui sdo
mobilizadas, por meio de uma memoria, formas outras de existéncias, as quais esca-
pam as normativas do projeto moderno/colonial. Essas sabedorias do corpo foram (e
seguem sendo) utilizadas como estratégias de enfrentamento e transgresséo de um
modelo de sociedade que historicamente precarizou — e ainda precariza — 0s corpos
negros por meio de violéncias fisicas, simbdlicas e epistémicas. Sao saberes que
afirmam outras possibilidades de existéncia, cultivadas nos maracatus, nas rodas de
capoeira, nos terreiros e entre uma variedade de espacos onde a memoaria, a ances-

tralidade e a corporeidade se entrelagam como praticas de liberdade e reinvengao.



39

2 ESTADO-NAGAO COMO MANIFESTAGAO DA GLOBALIZAGAO DE UMA
ESTRUTURA MODERNA/COLONIAL DE DOMINAGAO

Ha um processo relevante que precisa ser considerado neste debate: o de-
sencantamento do mundo, conceito mobilizado por Castro-Gomez (2005) com base
nas reflexdes de Max Weber. Esse conceito se refere a racionalizacao realizada pela
modernidade ocidental, na qual as explicagbes fundamentadas em mitos e crengas
religiosas sao paulatinamente substituidas pela razao instrumental e cientifica. Com
a transi¢cado das sociedades feudais para o capitalismo, ja ndo seria mais a vontade
divina que determinaria e decifraria questdes relativas a vida social e individual, mas,
agora apoiado pela razdo, o homem €& quem realizaria tais atividades, com o intuito
de decifrar as leis da natureza para usa-las a seu favor.

Esses elementos fazem parte de um fenbmeno mais amplo vinculado a ideia
de modernidade, que consistiria na modernizagao das relagdes sociais, tendo como
base:

Uma série de praticas orientadas ao controle racional da vida humana, entre
as quais figuram a institucionalizagdo das ciéncias sociais, a organizagao
capitalista da economia, a expansao colonial da Europa e, acima de tudo, a

configuragao juridico-territorial dos estados nacionais (Castro-Gémez, 2005,
p. 92).

No interior deste projeto de sociedade, que tem como base uma influéncia
pautada na razéao, verifica-se um repudio a tudo que nao esta nos dominios da cog-
nicao, emergindo, assim, a ideia da necessidade de controlar a natureza por meio da
ciéncia e da técnica. Conforme Castro-Gémez (2005), a compreensdo da natureza
naquele contexto remete aos pensamentos de Bacon, para quem ela se configurava
como a grande inimiga e adversaria do homem, que deveria ser vencida para que
fosse estabelecido o Regnum Hominis (“Reino do Homem?”) na Terra. Nesse sentido,
o autor afirma:

A melhor tatica para ganhar esta guerra € conhecer o interior do inimigo,
perscrutar seus segredos mais intimos, para depois, com suas proprias ar-
mas, submeté-lo a vontade humana. O papel da razéo cientifico técnica é
precisamente acessar 0s segredos mais ocultos e remotos da natureza com

o intuito de obriga-la a obedecer nossos imperativos de controle (Castro-
Goémez, 2005, p. 87)



40

Posto isso, elaborava-se uma organizagao social que criava mecanismos de
controle direcionados as forgas magicas e misteriosas advindas da natureza. Imer-
sos em uma logica cuja gramatica se estruturava por um regime dual, estabeleciam-
se, segundo Quijano (2005), relagbes nas quais o corpo era colocado fora dos limi-
tes da razéo, sendo compreendido como incapaz de raciocinar e, por isso, vinculado
a natureza. No interior desse processo mais amplo de racionalizacao, instaurava-se
a necessidade de regular comportamentos, desejos, impulsos e afetos, com o intuito
de eliminar gestos e maneiras considerados formas primitivas de comportamento.

Essa logica de formatagdo da vida e de organizagéo social, sustentada por
uma razéao instrumental, foi expandida globalmente por meio dos processos de colo-
nizagdo. Como abordado no capitulo anterior, os povos néo europeus foram reduzi-
dos ao corpo e associados a dimensao da selvageria e da animalidade, sendo, por-
tanto, considerados mais proximos da natureza. No processo de reorganizacéo do
mundo sob os moldes da modernidade, os europeus, influenciados por ideais libe-
rais, levariam para o restante do globo essa forma especifica de estruturagao social
— especialmente aos chamados “povos primitivos”, que, segundo Almeida (2019, p.
26), “ainda ndo conheciam os beneficios da liberdade, da igualdade, do Estado de
direito e do mercado.” A partir do pensamento de Achille Mbembe (2018), Almeida
(2019, p. 27) acrescenta que o colonialismo foi um projeto de universalizagao, cuja
finalidade era “inscrever os colonizados no espago da modernidade.”

De acordo com Castro-Gémez (2005, p. 88), ao discutirmos a modernidade
enquanto projeto, € necessario considerar a existéncia de uma instancia central — o
Estado —, a partir da qual “sdo coordenados os mecanismos de controle sobre o
mundo natural e social” com base em critérios racionais. Com a formagéao e consoli-
dagao da ideia de Estado-nagdo, emerge um novo modelo de organizagdo social.
Conforme aponta Hall (2019), antes da modernidade, tanto as formas de identifica-
¢ao quanto as de organizagao coletiva estavam vinculadas a diferencas regionais,
étnicas, religiosas, entre outras, que, com o tempo, foram sendo transferidas e inscri-
tas dentro da logica estatal. Esse processo de transicdo, segundo o autor, “consiste
em culturas separadas que so6 foram unificadas por um longo processo de conquista

violenta — isto €, pela supressao forgada da diferenga cultural” (Hall, 2019, p. 95).



41

Todo esse processo de formacado dos Estados-nagdes, como mencionado,
teve como base a racionalidade, o que provocou impactos negativos sobre povos
cujos pilares se ancoravam em saberes corporais € em formas de conhecimento re-
lacionadas a natureza — ou seja, povos que possuiam outra leitura do mundo e atri-
buiam significados distintos ao corpo e a natureza. Inseridos em um contexto marca-
do por mecanismos de controle voltados a impedir a conexao profunda entre o corpo
e os afetos, esses grupos passaram a ser submetidos a uma logica de padronizagao
e repressao da diferenga. Conforme reforga Hall (2019, p. 60), “cada conquista sub-
jugou povos conquistados e suas culturas, costumes, linguas e tradigdes” em prol de
uma tentativa de unificagcdo e homogeneizacgéo das diferengas culturais.

Apoiado no pensamento de Immanuel Wallerstein (1991), Castro-Gémez
(2005) mostra-nos como o campo das ciéncias sociais teve um papel fundamental
nesse novo formato de organizagao social e de controle da vida humana. Nesse
contexto, “era necessario gerar uma plataforma de observacgéo cientifica sobre o
mundo social que se queria governar’ (Castro-Gomez, 2005, p. 88). As ciéncias soci-
ais operam, assim, em articulacdo com o Estado, uma vez que, a partir das informa-
¢bes produzidas sobre o funcionamento da realidade social, eram elaborados proje-
tos e programas governamentais. Um fator observado pelo autor, e que merece des-
taque no interior desse processo, € o fato de que o surgimento das ciéncias sociais
estava atrelado a necessidade de adaptar a vida das pessoas ao sistema de produ-
cao. Desse modo, politicas publicas e instituicdes como escolas, hospitais, prisoes,
constituicoes, entre outros dispositivos, passam a ser concebidos como ferramentas
de regulacao e conformagao dos sujeitos a essa nova ordem social. Tal lI6gica se ex-
pressa, como evidencia o autor, em praticas de normatizagao juridica e disciplinar,
voltadas a racionalizacido dos corpos e dos afetos:

[...] definidas pelo imperativo juridico da “modernizagao”, pela necessidade
de disciplinar as paixdes e orienta-las ao beneficio da coletividade através
do trabalho. A questéo era Ligar todos os cidadaos ao processo de produ-
¢ao mediante a submissdo de seu tempo e seu corpo a uma série de nor-

mas que eram definidas e legitimadas pelo conhecimento (Castro-Gomez,
2005, p. 88)

Ao longo de seu trabalho, Castro-Gomez (2005) aponta que o projeto moder-

no, fundamentado no controle racional da vida social, esteve diretamente vinculado



42

a tentativa de produzir perfis de subjetividade coordenados pelo Estado. Os proces-
sos de regulacéo envolveram a normatizagao de condutas, valores e identidades por
meio de dispositivos de saber/poder, os quais também desempenharam um papel
central na construcao e representacdo dos chamados “Outros/as” — aquelas identi-
dades as quais ndo se enquadravam nos padroes de racionalidade e humanidade
definidos pela modernidade ocidental (Kilomba, 2019). Outro elemento abordado por
Castro-Goémez (2005), e que deve ser considerado nesse contexto, foi o uso da es-
crita como tecnologia de subjetivacdo, e como esse fator possui fortes vinculos com
o(a) sujeito(a)de direito, pois sua existéncia:

Somente é possivel dentro do contexto e da escrita disciplinar e, neste

caso, dentro do espaco de legalidade definido pela constituicdo. A fungao ju-

ridico-politica das constituicbes &, precisamente, inventar a cidadania, ou

seja, criar um campo de identidades homogéneas que torna inviavel o proje-
to moderno da governamentalidade (Castro-Gémez, 2005, p. 89).

Dessa forma, evidencia-se como a formacgao de identidades esta profunda-
mente articulada a processos mais amplos de ordem social, politica, ideoldgica e
econdbmica. A esse respeito, Orlandi (2005) oferece uma leitura critica ao afirmar
que:

A subordinagéao explicita do homem ao discurso religioso da lugar a subordi-
nacao, menos explicita, do homem as leis: com seus direitos e deveres. Dai
a ideia de um sujeito Livre em suas escolhas, o sujeito do capitalismo. a
crenga na letra (submissdo a Deus) da lugar a crenga nas letras (submissao
ao estado e as leis). Crenga nas cifras, na preciséo, sustentada pelo meca-
nismo légico. [...] essa é uma submissao [...] menos visivel porque preserva
a ideia de autonomia, de liberdade individual, de nao determinagao do sujei-
to. E uma forma de agoitamento mais abstrata e caracteristica do formalis-
mo juridico, do capitalismo. [...] O sujeito de direito ndo € uma entidade psi-

coldgica, ele ¢ efeito de uma estrutura social bem determinada: a sociedade
capitalista (Orlandi, 2005, p. 51).

Vale destacar que o(a) sujeito(a) é condicionado(a) a pensar de determinada
maneira porque permanece assujeitado(a) por processos que operam, muitas vezes,
de maneira inconsciente. Hall (2019) contribui para a compreenséo desse fendmeno
ao discutir como as culturas nacionais produzem identidades. Com objetivo de ho-
mogeneizar culturalmente as pessoas de um delimitado territério, constroem-se nar-
rativas, memorias e tradigbes que integram um repertorio simbdlico da cultura nacio-

nal e que despertam, nos sujeitos, um sentimento de pertencimento. A partir dos ele-



43

mentos discutidos pelo referido autor, percebe-se que ha todo um processo de fabri-
cacao identitaria, no qual a mobilizagao de questdes historicas e afetivas sustentam
uma ideia de uma identificagéo coletiva estavel, mas que, na verdade, sdao moldadas
por interesses especificos e estratégicos que, muitas vezes, servem para a manu-
tengdo de um determinado projeto de poder.

Ao abordar questdes como culturas nacionais, construcido de identidades, for-
magao do Estado e modernidade, € preciso considerar que essas categorias nao
apenas se relacionam com o0s processos coloniais, mas delas emergem diretamente.
O surgimento do Estado esta enraizado em légicas de dominagdo colonial; ha um
modo na operacionalidade das relacbes muito especifico em que seu fundamento
segue condicionado por uma légica que organiza e hierarquiza modos de existéncia.
Conforme Castro-Gémez (2005), ha um dispositivo de poder que sustenta o sistema-
mundo moderno/colonial, o qual é reproduzido estruturalmente no interior de cada
Estado nacional. Trata-se da colonialidade do poder, conceito elaborado por Anibal
Quijano (2005), que nos auxilia a compreender o carater colonial da modernidade. A
esse respeito:

[...] a espoliacéo colonial é legitimada por um imaginario que estabelece di-
ferengas incomensuréaveis entre o colonizador e o colonizado. As nogdes de
‘raga” e de “cultura” operam aqui como um dispositivo taxonémico que gera
identidades opostas. O colonizado aparece assim como o “outro da razao”,
0 que justifica o exercicio de um poder disciplinar por parte do colonizador. A
maldade, a barbarie e a incontinéncia sdo marcas “identitarias” do coloniza-

do, enquanto que a bondade, a civilizagado e a racionalidade séo préprias do
colonizador (Castro-Gomez, 2005, p. 91).

A légica moderno/colonial — como discutido na se¢éo anterior — parte de uma
organizacao sistematica de categorias sustentadas por uma racionalidade que opera
com base em regimes duais. Ha, aqui, uma gramatica em que palavras e sentidos
s&o mobilizados por uma logica de estruturagdo que parte da ideia de polos opostos,
estabelecendo hierarquias entre os termos. Como aponta Quijano (2005), emergem
dai dicotomias como primitivo/civilizado, bem/mal, Ocidente/Oriente, modernidade/
tradicdo, mito/ciéncia, corpo/mente, entre outras. Terminologias e categorias as
quais, para além de comporem o vocabulario do mundo moderno/colonial, influenci-
am diretamente nas praticas sociais, politicas e epistémicas. Sobre as questdes aqui

discutidas, Rufino (2019a) comenta que:



44

As oposi¢des bem versus mal estdo nas bases da formagédo das mentalida-
des no mundo ocidental. As batalhas das luzes versus escuridao projetam a
ciéncia moderna — suas razdes — como a pratica de conhecimento que vem
a produzir o esclarecimento, superando assim qualquer forma de indicio
“trevoso” (Rufino, 2019a, p. 50).

Percebe-se que ha uma dindmica discursiva que estrutura e sustenta as for-
mas de pensar e agir dentro desse contexto. No entanto, algo que também deve ser
considerado nessa dinamica € que a dualidade aqui opera conjuntamente com idei-
as evolucionistas. Acreditava-se que a espécie humana era organizada e classifica-
da em fases e estagios de desenvolvimento. A imagem e representagdo dos nao eu-
ropeus estariam, de certa maneira, vinculadas a selvageria e a barbarie; logo, estari-
am mais préoximos da natureza. Ja os europeus, como foi destacado na introducéo,
se constituiam como o padrdo de humanidade — padréo este que deveria ser alcan-
cado por todos (ndo europeus) a medida que fossem atravessando estagios de
aperfeicoamento até chegar a maioridade. Indigenas, africanos, entre outros povos,
precisariam, dentro dessa logica, ser tutelados nesse processo até chegarem “a um
estado de ‘ilustragdo’ em que, no dizer de Kant, pode autolegislar-se e fazer uso au-
tobnomo de sua razado” (Castro-Gémez, 2005, p. 91).

Nota-se que tanto as ideias de cunho dualista quanto as evolucionistas estari-
am atreladas ao fendmeno do eurocentrismo, pois partem da ideia de um “estado de
natureza como ponto de partida do curso civilizatério cuja culminagéo € a civilizagao
europeia ou ocidental” (Quijano, 2005, p. 127). O referido fato estaria atrelado ao
que Glissant (2005) denomina de pensamento em flecha, o qual consiste em uma
projecéo de futuro dentro de uma perspectiva de progresso unilinear e de desenvol-
vimento unidirecional.

A partir da reorganizagao do mundo, por meio de ideias contidas no que se re-
fere ao Estado, a nagdo, a modernidade, ao liberalismo, ao progresso, ao desenvol-
vimento, entre outros fatores, percebe-se que ha uma tentativa de homogeneizagao
de uma estrutura social e um grande investimento em dindmicas e certos tipos de
tecnologias que objetivavam elaborar processos de subjetivagdo que culminassem
em um modo de relagido social racializada, atendendo as demandas do mercado —
ou seja, do capitalismo. E interessante observar que, como bem coloca Castro-

Gbémez (2005), as ciéncias sociais, em conjunto com o Estado, influenciaram forte-



45

mente na criagao da diferenga e do(a) dito(a) “Outro/a”, pois “a constru¢do do imagi-
nario da ‘civilizagao’ exigia necessariamente a produg¢ao de sua contraparte: o imagi-
nario da ‘barbarie” (Castro-Gémez, 2005, p. 90). Logo assim, criou-se uma repre-
sentacao de um modelo de n&o ser, em contrapartida a imagem do bom cidadao.

Ha um fator de bastante relevancia que deve ser considerado nessa discus-
sao: trata-se das narrativas de liberdade e igualdade universais elaboradas pelos
ideais da Revolugao Francesa. Conforme destaca Almeida (2019, p. 27), “o projeto
liberal-iluminista ndo tornava todos os homens iguais e sequer faria com que todos
os individuos fossem reconhecidos como seres humanos.” Trata-se, portanto, de um
projeto marcado por fortes contradigdes, pois, como vimos anteriormente, ele trans-
formava o(a) diferente(a) (a pessoa nao branca) em barbaro(a) — em uma espécie
de ndo humano — que n&o gozava dos privilégios da tdo proclamada liberdade.

Sobre o referido fato, Buck-Morss (2017, p. 34) realiza uma observagéao perti-
nente, ao colocar que “mesmo quando proclamacdes tedricas de liberdade se con-
vertiam em acgao revolucionaria na esfera politica, a economia colonial escravista
que operava nos bastidores continuava nas sombras.” A liberdade, nesse contexto,
se limitava a populacdo europeia, pois, tratando especificamente da populagdo ne-
gra, esta seguia escravizada tanto no continente africano quanto nas diasporas, pe-
los processos de expansao colonial.

No periodo colonial, no contexto brasileiro, a populagado negra era visualizada
apenas como um objeto e ndo compunha a classe do(a) referido(a) sujeito(a) de di-
reito — aquele que usufruiria da tdo proclamada liberdade. Era compreendida unica-
mente na esfera da coisificagdo; sua fungcédo, nesse modelo de organizagao social,
estaria vinculada ao carater mercantil e limitada ao trabalho bracal, no formato de
escravidao, associado aos ideais de desenvolvimento e progresso da nagdo — um
progresso que se estruturava, contraditoriamente, na exploragdo de corpos negros.
E interessante perceber, como bem observa Guizardi (2017), que a divisdo do traba-
Iho no referido contexto histérico brasileiro possuiria fortes vinculos com a oposi¢cao
entre mente e corpo abordada por Descartes, pois:

la idea de que la fuerza fisica de los africanos, asi como su capacidad para
el trabajo, fuesen un sintoma de su degeneracion: se les atribuye una hiper-
corporalidad que seria “la prueba” de la ausencia de capacidades intelectua-

les (Fausto 1995: 28). La ecuacién es simple y absurda: cuanta mas capaci-
dad fisica, menos capacidad intelectual y viceversa (Guizardi, 2017, p. 116).



46

Posto isto, verifica-se que as elites coloniais exerciam oficios dissociados do
esforgo fisico e, consequentemente, a populagdo negra era destinada a trabalhos
que exigiam forga fisica. Nesse contexto, observa-se que “la corporalidad, el trabajo
y la vivencia del cuerpo se convierten en caracteristicas asociadas a la pobreza: per-
mitida para los pobres y retrato de su supuesta inferioridad y deterioro” (Guizardi,
2017, p. 116, 117). A autora, ao longo de sua pesquisa, evidencia que todo um siste-
ma de castigos e de violéncia foi desenvolvido e direcionado ao corpo negro como
uma politica de conteng¢ao para o que era considerado degenerado. Logo, percebe-
se que a unica forma de relagao estabelecida no periodo colonial com as pessoas
negras era a violéncia — uma violéncia concentrada nas dimensdes do corpo.

Essas violéncias n&do se limitavam apenas a castigos e punigdes corporais,
mas também a repressao de qualquer forma de expressao da corporeidade, pois,
como afirma Guizardi (2017, p. 125), “los africanos ocuparon los espacios de las ca-
lles, plazas y del comercio con las practicas de sus actividades corporales que las
élites declaraban profanas y pecaminosas.” Conforme a autora, a danga, a capoeira
e até mesmo a forma de se vestir dos africanos — ou seja, sua estética — incomoda-
vam as elites brasileiras. Em outras palavras, a preseng¢a do corpo negro nas ruas e
espacgos publicos causava grande incdbmodo, sendo alvo de persegui¢des e repres-
sdes que aumentaram significativamente apds a Revolugao do Haiti.

Vale ressaltar que, mesmo no enquadramento mais rigido, o corpo € capaz de
elaborar rotas de fuga. Conforme observa Rufino (2019b, p. 74), o “mundo colonial
forja também sujeitos abusados, desobedientes, que fazem suas traquinagens nos
vazios deixados ou simplesmente jogam o jogo incorporando outros sentidos.” E in-
teressante perceber que a populacao negra foi elaborando varias formas de resis-
téncia. Conforme Guizardi (2017), houve estratégias de enfrentamento direto, por
meio de revoltas, mas também um tipo de confronto muito especifico baseado na
mandinga, mobilizado por elementos como drible, esquiva, corpo mole, astucia, ma-
licia, malandragem, esperteza e outros fatores que se constituem em “saberes
aprendidos ao longo de experiéncias codificadas em processos educativos proprios”
(Rufino, 2019a, p. 60).



47

Esses saberes vao se articulando com as inumeras formas de resisténcia,
seja quando se pronunciam oragoes catolicas mentalizando ritos africanos, seja dri-
blando agentes disciplinadores, seja fazendo corpo mole no exercicio do trabalho,
realizando-o de forma mais lenta e ocupando o espaco através de outras temporali-
dades, em contrapartida a todo ideal de produtividade promovido pelo capitalismo,
entre outras inumeras formas de resisténcia “comprendidas como habilidades de
aquellos que ‘tienen cuerpo’ (Guizardi, 2017, p. 123).

Neste contexto, vao se agenciando resisténcias dificeis de serem tolhidas
pela vigilancia e dispositivos de controle, se configurando como sabedorias que se
manifestam em zonas opacas e se apresentam como possibilidades de burlar o sis-
tema colonial/moderno, ameacgando a eficiéncia de seu poder de controle. Verifica-se
que, ao mesmo tempo que esta dentro do jogo colonial, esta simultaneamente fora.
Estas sabedorias e expertises se constituem em:

“Possibilidades temporarias de se penetrar em territério proibido — eram re-
territorializagbes que também asseguravam a co-presenca de tempos e es-
pacos civilizatérios diferentes.” (Sodré, 1988, p. 121) Isto é, tratava-se de
um esforco sentido de reverter, mesmo que temporariamente, o desenraiza-

mento, a desterritorializagdo que a escraviddo impusera ao negro (Dias,
2001, p. 108, parénteses inseridos).

A populacao negra elaborou maneiras de habitar esse contexto para além das
identidades construidas pela l6gica moderna/colonial, que tendem a congela-la e
aprisiona-la em uma realidade na qual as relagcbes sociais demandam uma perfor-
mance de violéncia. Convém salientar que as sabedorias aqui referidas emergem
justamente no campo historicamente menosprezado pela racionalidade moderna —
uma légica que projeta uma organizagao social sustentada por tecnologias de con-
trole cujo objetivo é impedir que o corpo estabeleca uma conexéo profunda com os
afetos.

No interior de culturas de matriz africana, como bem observou Tavares (2012,
2020), o corpo é compreendido como uma espécie de arquivo de memdarias que pos-
sibilita a elaboracéo de tais saberes. E justamente a mobilizacdo de toda uma me-
moria ancestral que permite a vida em contextos tdo violentos como o colonial. A
morte, para as culturas de matriz africana, ndo estaria vinculada ao fim da matéria
corporal, mas sim ao esquecimento e ao desencanto. Observando todo o investi-

mento das culturas modernas/coloniais em processos de homogeneizagao cultural e



48

no desmantelamento das memorias de culturas n&do brancas, percebe-se que ha
uma forga intensa e um grande fluxo de sensagodes, desejos e vontades que nao se
dissipam. Importa frisar que um processo de sobrecodificagdo nunca se da de ma-
neira completa, pois:
A maquina nunca funciona sem ruido. Nada pode bloquear perfeitamente a
atualizacdo de memodrias clandestinas, de lagos afetivos surgidos de uma
conversa que traz a tona percursos comuns, cruzando desejos, permitindo

que esses préprios desejos conquistem uma nova fertilidade (Themudo,
2000, p. 169).

Neste mesmo sentido, Echeverria (2010, p. 9) afirma que “la diferencia es ine-
vitable. No hay fuerza que pueda uniformar el panorama de las identidades huma-
nas.” O que de fato ocorre é que os elementos da forma cultural ocidental coexistem
com os conhecimentos do invisivel: os encantes, formas n&o tradicionais de cura,
transes, macumbas, capoeiras, rezas, ritmicas gestadas pelos tambores e uma série
de outras mandingas nascidas no corpo — saberes que ndo se reduzem a conceitos
e categorias inscritas unicamente em planos abstratos.

Vale ressaltar que esses saberes, recriados e reelaborados na diaspora brasi-
leira, se situam, nas palavras de Martins (2021), no tempo curvo da meméoria. No in-
terior deste contexto, o tempo parte de um entendimento que é experimentado a par-
tir de movimentos de reversibilidade, possuindo, assim, um formato espiralado e cir-
cular, coexistindo em uma relagao tensa e conflitante com a concepgao temporal da
modernidade, que o percebe desde um ponto de vista linear.

Os saberes afrodiasporicos, por sua vez, emergem de culturas hibridas e sao
resultantes de novas formas de identificagdo, constituidas a partir de negociagdes e
reinterpretacdes em territorios atravessados pelas dindmicas impostas pela moderni-
dade e pelo colonialismo. A formagao dos Estados-nagdes, nesse cenario, culminou
em um processo de reorganizagao do mundo que passou a ser denominado “globali-
zacao’.

A globalizagao consiste em uma alteragdo na geografia do mundo em que se
pretendia organizar o globo — ou melhor, homogeneizar as diferengas culturais —
para que estas se enquadrassem nos ditames da cultura europeia e do sistema capi-
talista. Significava globalizar uma forma particular de ser e estar no mundo. Confor-

me evidencia Hall (2019), o processo de globalizagdo € complexo e possui uma



49

série de desdobramentos, os quais culminaram em novas relagdes entre o global e o
local. E interessante perceber como esses fatores repercutiram nas formas de identi-
ficagdo, pois, a medida que emergiram identidades nacionais, outras inumeras for-
mas de identificagbes também surgiram.

Tais fatores colocaram em questdo toda uma crenca quanto a identidades fi-
xas e centradas. Vale destacar que, mesmo diante de projetos que visavam a homo-
geneizagao do tecido social elaborados a partir da ideia de Estado-nagao, Hall
(2019, p. 51) observa que a globalizagao resultou em efeitos reversos, a medida que
“ela tem um efeito pluralizante sobre as identidades, produzindo uma variedade de
possibilidades e novas posi¢cdes de identificacdo, e tornando as identidades mais po-
sicionais, mais politicas, mais plurais e diversas.”

As culturas modernas pautadas na racionalidade sao guiadas por todo um
pensamento de certeza com base na razdo. Eventos como esses s6 demonstram
gue a unica certeza que temos em relacdo a questdes referentes ao social é a im-
previsibilidade. Sobre o referido fator, Themudo (2000) coloca que:

O social seria um sistema termodindmico que nunca atingiria o equilibrio,
pois sempre novos diferenciais intensivos (inveng¢des) vém reagitar o siste-
ma, complexificando o antigo equilibrio entrépico. [...] a estatistica deve se
desdobrar ndo sobre um sistema estavel de representagées, mas sobre um
sistema instavel composto pelas variagdes intensivas dos fluxos de crenga e

desejo. O social € composto por forgas afetivas em ressonancia, em mutua
agitacao e transformacéao (Themudo, 2000, p.166, 167).

A partir do que foi posto, observa-se que questdes referentes ao social ndo se
reduzem a ordem e a logica da calculabilidade, no ambito do que é preciso e exato,
pois este segue permeado por fatores complexos que envolvem fluxos e intensida-
des. Considerando as analises de Hall (2019) referentes aos processos de constitui-
¢ao dos Estados-nagbes, uma observacéo elaborada por Echeveria (2010, p. 18) se
faz pertinente: “la modernidad que conocemos hasta ahora es un proyecto inacaba-
do, siempre incompleto; es como si algo en ella la incapacitara para ser lo que pre-
tende ser: una alternativa civilizatoria superior a la ancestral o tradicional.”

Através das questdes discutidas ao longo deste trabalho, percebe-se que as
perspectivas modernas/coloniais sdo regidas pela necessidade de transformar ou
modificar o outro. Ha uma extrema dificuldade em conviver com o que é diferente —

ou melhor, em ser afetado pela diferenga.



50

Dessa maneira, ndo ha educagao enunciada a partir de um padréo de exis-
téncia nem subalternizado outros modos. Educagéo é acontecimento dial6-
gico que nos mobiliza a identificar que a Unica possibilidade de sermos
iguais é no reconhecimento e no transito de nossas diferengas (Rufino,
2023, p. 95).

Neste cenario, ao considerarmos o processo de compressao espago-tempo
como um dos efeitos da globalizacdo — responsavel por colocar diferentes culturas e
modos de ser em contato —, bem como os fatores subjetivos que envolvem a forma-
cao das identidades, percebemos que tais identidades sao fluidas, inacabadas e em
constante constituicdo. Elas se desenvolvem a partir das relagdes que estabelece-
mos com a exterioridade, como aponta Hall (2019), o que nos coloca em processos
continuos de deuvir.

E justamente esse carater mutante e imprevisivel que assusta e perturba as
l6gicas modernas/coloniais, pois estas procuram o fechamento e a estabilidade.
Como se observa ao longo de toda a discussao do projeto, a fixagdo das identidades
racializadas evidencia uma maneira de se relacionar violenta: pelo fechamento, ha
uma interdicdo do corpo, uma fixagao pela forma na qual ndo se permite experimen-
tar, construir outras formas de se relacionar. Diante de tais violéncias, fazem-se
emergentes as encruzas:

Suas respectivas praticas nao versam meramente sobre a subversido. O
que se propde ndo é a negagao ou ignorancia das produgdes do conheci-
mento ocidental e dos seus acumulos, tdo pouco a troca de posigéo entre o
Norte e o Sul, entre o colonizador e colonizado, entre os eurocentrismo mo-
dernos e outras opgdes emergentes. O que se versa nas poténcias de Exu
€ a esculhambacao das légicas dicotbmicas para reinvengdo cruzada. sao

os dominios de Enugbarijo, a boca que tudo engole e vomita o que engoliu
de forma transformada (Rufino, 2019a, p. 37).

A perspectiva de encruza discutida por Rufino (2019a) consiste em transfor-
macdes; nao para universalizar, mas modificagbes mutuas resultantes de contamina-
coes, atravessamentos, dobras. Hall (2019), apoiado no pensamento de Laclau
(1990), pontua que existem caracteristicas positivas nesses processos de desloca-
mento, em que 0 mesmo “desarticula as identidades estaveis do passado, mas tam-
bém abre a possibilidade de novas articulagdes — a criagdo de novas identidades a
producdo de novos sujeitos e 0 que ele chama de ‘recomposi¢cdo da estrutura em

torno de pontos nodais particulares de articulagao’ (Laclau, 1990, p. 40)” (Hall, 2019,



51

p. 14). Conjuntamente com esses processos, emerge a possibilidade de novas rela-
coes sociais fora de dindmicas racializadas e violentas.

Os saberes elaborados por processos de hibridizagao partilham “partilha seus
regimes de signos com todo o mundo, enviesando sistemas totalitarios, contorcendo
esquemas lineares, tumultuando imaginarios de pureza, afirmando multiplicidade
dentro da identidade” (Oliveira, 2012, p. 40), sendo constituidos por rizomas e entre-
lagamentos de culturas africanas deslocadas e recriadas em novos territérios, em

contextos marcados por encontros e negociagdes.



52

3 DINAMICAS DO DISCURSO

3.1  Uma breve discussao sobre a operacionalidade da linguagem

Neste processo investigativo, a opgdo metodologica parte da imbricacédo de
duas abordagens: a analise do discurso (AD) de linha francesa e a historia oral. Tal
escolha nao se limita a uma simples juncao de técnicas, mas reflete uma investiga-
¢ao que reconhece a complexidade e a densidade das experiéncias dos modos de
ser e saber da populagdo negra em Diaspora. A utilizagao da historia oral distante de
ser um método de extracdo de dados, € mobilizada como gesto e postura politica
que desloca os(as) participantes da condi¢cao de objeto para o lugar de sujeitos(as)
de memodria e de saber. Aqui, paira a compreensao de que Seus corpos-arquivos ex-
pressam e narram experiéncias epistemoldgicas densas, permeadas de sentidos.
Com a AD, buscou-se compreender como esses sentidos se inscrevem em forma-
¢Oes discursivas atravessadas por relagdes historicas, ideologicas, politicas e sociais
que nao apenas interferem, mas também tensionam o dizer. A histéria oral nos apro-
xima do microssocial e da memdéria de um saber que se resguarda no corpo e se ex-
pressa na palavra. Ja a AD nos permite compreender como essas expressoes estao
implicadas em processos mais amplos, expondo camadas de sentido que operam
tanto na enunciagéo quanto na exterioridade. O entrelagamento das referidas abor-
dagens ndo emerge como narrativas reduzidas a dados brutos, interpretados sob
uma pretensa neutralidade, mas como expressdes potentes que dizem respeito a
processos ontolégicos e epistemoldgicos de uma cosmopercepgao especifica, cuja
analise exige sensibilidade metodologica e compromisso ético com a resisténcia ne-
gra.

Com a analise de discurso, “procura-se compreender a lingua fazendo senti-
do, enquanto trabalho simbdlico” (Orlandi, 2005, p. 15). Quando nos referimos a lin-
gua no interior deste tipo de discusséao, ela extrapola os limites de comunicagao em
sua forma oral e engloba multiplas maneiras no que tange a enunciagao, assim a in-
teracao social se ancora e possui como base um vasto sistema de variacdo da proé-
pria linguagem no qual pode se manifestar de maneira escrita, verbal, ndo verbal,

por simbolos, gestos, comportamentos, entre outros.



53

Diante das diversas formas de expressdo da linguagem, é fundamental desta-
car outro elemento central na analise de discurso: o sentido. Nesse tipo de aborda-
gem, nao basta considerar apenas a lingua para investigar os processos de signifi-
cacao. A AD se fundamenta na interseccgao entre linguistica, filosofia e ciéncias soci-
ais, ampliando seu campo de analise para além da estrutura da lingua, ao passo que
considera os processos de significagdo em um contexto histérico e social. Nessa
perspectiva, Orlandi (2005, p. 25) afirma que, “na perspectiva discursiva, a lingua-
gem é linguagem porque faz sentido. E a linguagem s6 faz sentido porque se inscre -
ve na histéria.”

Assim, verifica-se que, na AD, busca-se compreender as dinAmicas e comple-
xidades envolvidas no que se refere a linguagem, percebendo-a ndo de maneira
suspensa e isolada do contexto. Ao contrario, investida de sentidos a medida que
seguem constrangidas por fatores sociais, politicos, historicos e ideoldgicos, entre
outros elementos que contextualizam e influenciam as condi¢cdes de producéo, inter-
pretacao e realizagao das formas de interagdes dispostas no tecido social.

Desta maneira, “A analise de discurso concebe a linguagem como mediagao
necessaria entre o homem e a realidade natural e social” (Orlandi, 2005, p. 15), ou
seja, essa metodologia nos permite perceber como a linguagem se relaciona com a
exterioridade. Assim, “os estudos discursivos visam pensar o sentido dimensionado
no tempo e no espacgo das praticas do homem, descentrando a nogéo de sujeito e
relativizando a autonomia do objeto da linguistica” (Orlandi, 2005, p. 16).

Percebe-se, por questdes destacadas na sec¢ao anterior, como a lingua se ar-
ticula ao contexto no qual esta inserida, considerando desse modo, o fator espaco e
tempo. Contudo, para além disso, ha outro elemento que deve ser considerado
quando trabalhamos com o discurso: o inconsciente. Junto as descobertas da psica-
nalise, percebeu-se que ha um carater inconsciente na fala e nos processos mais
amplos que envolvem a discursividade no qual “O sujeito diz, pensa que sabe o que
diz, mas nao tem acesso ou controle sobre o modo pelo qual os sentidos se constitu-
em nele” (Orlandi, 2005, p. 32).

Com a instituicdo das identidades modernas e coloniais, foi observado que,
pelo discurso da racionalidade, o(a) individuo(a) acreditava que poderia dominar,

prever e calcular os fendmenos naturais e sociais, ou seja, de que, de certa maneira



54

poderia ter controle sobre os eventos, acontecimentos e sobre a propria realidade.
Porém, o que podemos observar seria o fato de que, conforme coloca Orlandi
(2005), o(a) individuo(a) esta sujeito(a) a linguagem de maneira inconsciente.

A sua suposta capacidade de possuir um controle sobre as coisas estaria vin-
culada a crenca de que sua identidade fechada e centrada possuia uma esséncia
que |lhe conferia tais habilidades, mas, “como diria Lacan, a identidade, como o in-
consciente, esta estruturada com a lingua” (Hall, 2019, p. 25). Isso significa que a re-
lagdo entre identidade, inconsciente e lingua refere-se a um fendmeno social em que
se parte do pressuposto de que a identidade ndo € uma entidade substantiva, no
qual carregaria uma esséncia, mas segue conduzida e condicionada pelas dinami-
cas estabelecidas entre lingua e exterioridade. Sendo assim, inconscientemente, as
formas de identificacdo, compreendidas como fluidas, estariam submetidas a movi-
mentos e rupturas e no interior das relagbes socio-histéricas, culminando em deslo-
camentos nos processos de significagdo que possuem influéncia direta nas identida-
des.

E Interessante perceber que “A estrutura da identidade permanece aberta.
Sem isso, argumenta Laclau, ndo haveria nenhuma historia” (Hall, 2019, p. 14). A
histéria se configura como este elemento nao linear, incompleto e permeado por ten-
sdes de ordem politica e social que reverberam nas mais variadas formas de expres-
sao da linguagem, inscricao de sentidos, formas de identificagcdo e outros elementos
presentes no complexo funcionamento da vida social.

Posto de maneira breve e introdutéria algumas questdes relativas a AD, se-
guem alguns conceitos e categorias que, para além de teorizar, auxiliam em sua in-
terpretacao, visando a compreensao de forma sistematica das dindmicas que envol-
vem os discursos. Parte do pressuposto de que a linguagem nao € transparente,
haja vista seus sentidos, como seus significados nédo estdo dados na superficie de
um texto, mas, na constante e complexa relagdo com a exterioridade.

Dois conceitos importantes para a compreensao do funcionamento do discur-
so sdo o de condicdo de produgcdo e de interdiscurso. A condicdo de producgao diz
respeito aos elementos e circunstancias que influenciam a producéo de um texto ou

discurso e engloba tanto os(as) sujeitos(as) como a situagao; refere-se ao contexto



55

em que esse discurso € produzido, atravessado por fatores histéricos, sociais e ideo-
l6gicos. Um aspecto importante e que € inerente a condi¢gado de produgao seria a me-
moria, no qual divide-se em termos de analise: interdiscurso e memoaria discursiva. O
interdiscurso é relativo as experiéncias passadas, aquilo que ja foi dito antes em ou-
tro lugar, mas que mobiliza a memdria discursiva no sentido de que “o fato de que ha
um ja-dito que sustenta a possibilidade mesma de todo dizer” (Orlandi, 2005, p. 32).
Para que um enunciado tenha sentido em determinada cena é preciso que ja faga
sentido anteriormente. Posto isto, percebe-se como a memdria se caracteriza como
um fator relevante nos processos de comunicagao, pois € através dela que aciona-
mos uma série de elementos e significados que fazem sentido numa determinada
cena, mobilizando toda uma relagdo comunicativa.

Conforme assegura Orlandi (2005), o interdiscurso se configura como uma
memoria que é afetada pelo esquecimento. A referida autora aponta que, segundo
Michel Pécheux, ha duas formas de esquecimento: o esquecimento numero dois e o
esquecimento numero um. No esquecimento numero dois, € possivel observar os
dominios da enunciagdo em que “ao falarmos, o fazemos de uma maneira e nao de
outra” (Orlandi, 2005, p. 35). Este tipo de esquecimento produz uma impressao em
nos denominada de ilusao referencial que diz respeito ao fato de que, ao falarmos,
pensamos que o que foi dito s6 poderia ser enunciado daquela forma e ndo de ou-
tras. No que tange o esquecimento de numero um, este estaria vinculado a ideolo-
gia, sendo da ordem do inconsciente, quando pensamos que a origem das palavras
estaria atrelada a nds, mas, na verdade, “retomamos sentidos pré-existentes. Esse
esquecimento reflete 0 sonho adamico: o de estar na inicial absoluta da linguagem,
ser o primeiro homem, dizendo as primeiras palavras que significariam apenas e
exatamente o que queremos” (Orlandi, 2005, p. 35). No tocante aos esquecimentos,
a referida autora realiza uma observacéao significativa na qual é possivel perceber
que tais elementos nao se caracterizam como lacunas no interior das dinamicas do
discurso, mas, pelo contrario, configuram-se como elementos estruturantes em que
séo partes da formacéo, tanto dos(as) sujeitos(as) como também dos sentidos.

Outro fator relevante, quando se trata do funcionamento da linguagem, séo as

tensdes presentes nos processos de parafrase e de polissemia. A parafrase consiste



56

em um processo discursivo no qual implica uma ressignificagdo de algo ja dito, re-
presentando assim “o retorno aos mesmos espacgos do dizer” (Orlandi, 2005, p. 36).
Ja a polissemia esta atrelada a movimentos de ruptura e deslocamento dos proces-
s0s no que tange a significagao.

A partir das colocagdes de Orlandi (2005), € possivel perceber que, tanto a
parafrase quanto a polissemia constituem a dinamica do discurso, e € justamente
este carater mutante e de incompletude que culmina na movimentagao e alteragao
do(as)s sujeitos(as) e dos sentidos. A dinamica que envolve tais processos remete,
segundo a autora, a confrontos no que se refere ao simbdlico e ao politico, pois todo
dizer possui vinculos com a ideologia. Ciente de tais categorias e das relagbes que
as envolvem é que “o analista se propde compreender como o politico e linguistico
se interrelacionam na constituicdo dos sujeitos e na produg¢ao dos sentidos, ideologi-
camente assinalados” (Orlandi, 2005, p. 38).

Sobre a constituicdo dos discursos, verifica-se que estes funcionam a partir
da mobilizagao de certos elementos. Um deles € a relagao de sentidos, que esta vin-
culado a ideia de que ha uma relagéo entre os discursos, pois “ndo ha discurso que
nao se relacione com outros” (Orlandi, 2005, p. 39) e, ademais, os sentidos emer-
gem da referida relagdo. Para além da relagdo de sentidos, ha a relagéo de forgas,
em que a fala do(a) sujeito(a) esta atrelada a posi¢gao que ocupa na cena, no qual o
efeito da fala possui um grau de variagao na medida em que se modifica as posicoes
dos(as) individuos(as). Vale salientar que “Como nossa sociedade é constituida por
relagdes hierarquizadas, estas sao relacdes de forga, sustentadas no poder desses
diferentes lugares, que se fazem valer na comunicagao” (Orlandi, 2005, p. 40). Em
outras palavras, os efeitos de uma fala vinculam-se as relagdes de poder no que tan-
ge a posigao dos(as) sujeitos(as).

Atrelado as duas categorias referidas acima, e se configurando como impor-
tante elemento para o funcionamento do discurso, temos as formagdes imaginarias
que consistem em uma certa memoaria vinculada ao contexto em que se esta inseri-
da, ou seja, se tratam de representagdes mentais no que se refere a producdo de
“‘imagens dos sujeitos, assim como do objeto do discurso, dentro de uma conjuntura
socio-histérica” (Orlandi, 2005, p. 40). Posto isto, verifica-se que as relagdes, no que

se trata da comunicagao, sao conduzidas por “todo um jogo imaginario que preside a



57

troca de palavras” (Orlandi, 2005, p. 40). Este imaginario é afetado e atravessado
pela ideologia, pela politica, pela histéria e outros elementos que compdem certo te-
cido social no qual culminam na concretizagdo de performances que dizem respeito
as relagdes de poder, posi¢cdes de sujeito(a), gestos, comportamentos, dizeres e va-
rios outros fatores que constituem as dindmicas do discurso.

Ha um aspecto relevante abordado por Orlandi (2005) que se refere aos senti-
dos: o fato de que estes ndo séo indeterminados, mas, pelo contrario, seguem con-
dicionados e constrangidos por toda uma loégica que perpassa as formacgdes discur-
sivas. E importante salientar que as formacdes discursivas sdo atravessadas pela
ideologia e se caracterizam por sua diversidade. Sobre tais formagdes a referida au-
tora coloca que:

No entanto, & preciso ndo pensar as formacgdes discursivas como blocos ho-
mogéneos funcionando automaticamente. Elas s&o constituidas pela contra-
dicdo, sdo heterogéneas nelas mesmas e suas fronteiras sao fluidas, confi-

gurando-se e reconfigurando-se continuamente em suas relagbes (Orlandi,
2005, p. 44).

E interessante observar que as palavras ndo carregam sentidos por si mes-
mas, mas os sentidos que sao atrelados a elas sdo gestados no interior de forma-
cbes discursivas, nas quais variam de acordo com o contexto. Cada formacgéao dis-
cursiva possui um modo especifico de significagao, circulagao e interpretagao dos di-
zeres em uma determinada época e circunstancia.

Ainda sobre os sentidos, € possivel perceber que sdo mobilizados pela inter-
pretacao, pois os(as) sujeitos(as), em relacdo com os objetos que compdem o mun-
do, sdo condicionados a interpreta-los. Orlandi (2005) aponta que ha uma naturaliza-
cao deste processo de interpretagdo no qual os(as) sujeitos(as) ndo percebem que
os sentidos sao atravessados e produzidos na relagdo do histérico e do simbdlico, e
€ justamente neste quesito, o da naturalizagdo, que emerge a relacdo entre ideolo-
gia e inconsciente. A ideologia consiste em um conjunto de representagdes simbdli-
cas que sao difundidas através de processos discursivos, os quais possuem efeitos
diretos sobre o(a) sujeito(a), desde a maneira como percebe o mundo até suas
acoes. Dai, observa-se como o(a) individuo(a) esta sujeito(a) a lingua, como tam-
bém a ideologia, sendo estes dois elementos fundamentais para a sua constitui¢ao.

“Ele é assim determinado, pois se ndo sofreu os efeitos do simbdlico, ou seja, se ele



58

nao se submeter a lingua e a histoéria, ele ndo se constitui, ele ndo fala, ele ndo pro-
duz sentidos” (Orlandi, 2005, p. 49).

A linguagem em suas mais variadas formas de expressodes, conforme discute
Orlandi (2005), se constitui em um texto e, como tal, podemos perceber a partir dele
sua relagdo com a exterioridade, ou seja, com a historia, com a ideologia, entre ou-
tros fatores, pois parte-se do pressuposto de que a linguagem corresponderia a “um
processo discursivo bem mais abrangente [...] Ele € um exemplar do discurso” (Or-
landi, 2005, p. 72). Na AD, o texto se configura como um material de analise em que
se trata de uma unidade na qual podemos ter acesso ao discurso, o discurso em sua

forma textualizada.

3.2 As relagoes entre o corpo, a linguagem e o conhecimento em contextos

afrodiaspéricos

Cabe destacar que cada sociedade e cultura tem uma maneira especifica de
ser e estar no mundo. E interessante observar como o referido fator abordado anteri-
ormente se reflete na lingua, na medida que sdo nas palavras, nos dizeres e nas
mais variadas formas de textualidades que os significados e os sentidos se inscre-
vem. Tratando-se da populagdo negra espalhada pelas diasporas, € preciso conside-
rar que:

[...] vinham de sociedades que n&o tinham a letra manuscrita e impressa
como meio primordial de inscricao e disseminagdo de seus multiplos sabe-
res, podemos afirmar que toda uma pléiade de conhecimentos, dos mais
concretos aos mais abstratos, foi restituida e repassada por outras vias que
nao figuradas pela escritura, dentre elas as inscri¢des oral e corporal, grafi-

as performadas pelo corpo e pela voz na dindmica do movimento (Martins,
2021, p. 22, 23).

Percebe-se, com base no que foi exposto, que a oralidade e a corporeidade
se constituem como vertentes da linguagem predominantes dentro deste ambito e,
ademais, como elas estdo diretamente atreladas ao conhecimento e aos saberes
produzidos por estes povos. E importante estar atento(a) ao que afirma Rufino
(2019a): palavra e corpo nunca se dissociaram, haja vista que tém uma relagao en-
tre si e com o campo epistémico no sentido de que o corpo resguarda uma experién-

cia/conhecimento de uma forma de ser. Trata-se de um saber-ser que se expressa



59

por afrografias (Martins, 2021), formas de inscricdo do conhecimento que se mani-
festam via oralidade e corporeidade, isto €, linguagens se configuram como modo de
comunicagao e expressao do saber. Na tradicao ocidental, consoante a introdugao
desta pesquisa, ha uma separacdo no que diz respeito a mente e corpo, palavra e
acao, como se fossem elementos distintos. Aqui, nas cosmologias e epistemologias
afrodiaspdricas, corpo e palavra sao interdependentes: o corpo se constitui como um
veiculo de comunicagao o qual expressa a partir de memodrias, isto €, uma variedade
de conhecimentos contidos em si mesmo (no corpo).

E valido ressaltar que o corpo abordado nesta pesquisa parte de um entendi-
mento que extrapola questdes relativas a fisicalidade, motricidade e afins, estando
mais préoximo de uma compreensao que “integra dimensdes do saber, da memodria,
do territorio, do rito, do mito e da comunidade” (Rufino, 2023, p. 80). Tal perspectiva
rasura compreensodes elaboradas pela agéncia da modernidade/colonialismo, que o
visualizam como fonte de propagag¢do do pecado e de impulsos nao racionais. O
corpo, aqui situado em outras formas de racionalidade, € dotado de uma inteligéncia,
sendo compreendido como um sistema cognitivo amplo e complexo que carrega
uma gama de saberes transladados pelo Atlantico e ressignificados na diaspora bra-
sileira.

A referida sapiéncia, que emerge na esfera corporal, € denominada por Rufino
(2019) como mandinga, entendida como uma rede extensa e intrincada de saberes
que né&o foram cooptados pela racionalidade homogeneizadora, forjada outrora pelos
ideais modernos e coloniais. Segundo o autor, ha uma multiplicidade de mandingas,
que se expressam por magias, técnicas, rezas, formas de curas ndo convencionais,
conhecimentos do invisivel, conhecimentos das folhas, leituras dos buzios, entre ou-
tros inumeros elementos que se inscrevem na atmosfera do encante e dizem respei-
to a toda a complexidade de “saberes e dos horizontes pluriepistémicos que
compdem as diferentes formas de vida e educagao” (Rufino, 2019a, p. 145).

Outra categoria mobilizada pelo autor, e que vem atrelada ao conceito de
mandinga, € o de incorporagédo, que diz respeito aos saberes em performance, pois
parte-se do pressuposto de que “todo saber, para se manifestar, necessita de um su-

porte fisico” (Rufino, 2019a, p. 140). Considerar a incorporagao, a afrografia, ou seja,



60

a performatizagao do saber no interior deste contexto e no processo de analise des-
ta pesquisa € primordial, pois “as performances em si, assim como os estudos das
mesmas, nos permitem deslocar o focus do escrito para o amplo e significante reper-
torio dos saberes corporificados” (Martins, 2021, p. 39). Assim, constituindo-se como
uma sensibilidade metodoldgica que possibilita compreender de maneira mais ade-
quada as expressdes de uma forma de ser, manifestas por meio das linguagens pre-
dominantes nesse contexto que se dao via corporeidades.

Convém salientar que a performance engloba uma vasta gama de acgdes e
eventos que demandam a presenga viva do(a) sujeito(a). Essa presencga viva se ex-
pressa através de suas praticas e expressoes performativas, pela forma como o cor-
po é conduzido, mobilizado e atravessado por movimentos, sons, palavras e gestua-
lidades, ou melhor, por performances que operam como acdes fundamentais para o
funcionamento e realizacdo de uma pratica cultural, referentes nao restritamente ao
movimento do corpo, mas ao proprio movimento do saber expresso em suas multi-
plas possibilidades de linguagens.

Para além disso, a performance configura-se também como ato vital de trans-
feréncia, a medida que na experiéncia e performances de habitos, que se dao nas
relagbes socioculturais e subjetivas, desde as aparentemente mais ingénuas e ludi-
cas, ha a transferéncia e a mobilizacido de um saber social referente a memoaria de
uma comunidade ou coletividade. A memaria aqui, no interior de expressdes negras
na diaspora, segue referenciada pelo principio da ancestralidade, em que a mesma
se configura como fio condutor da pratica social. Significa dizer que a memoaria do
passado legitima a ordem social do presente em que ha mobilizacao e transferéncia
de uma cosmopercepgao que possui uma particularidade no entendimento sobre es-
piritualidade, corpo, conhecimento, natureza, tempo, entre outros elementos.

A partir do que foi posto, percebe-se o quanto a memoria € importante para a
criagcdo de determinados espacgos e praticas, funcionando como atos de transferén-
cia cultural que mobilizam saberes, histérias e identidades. Nesse sentido, para que
uma performance se concretize, ela depende de uma memoria discursiva que articu-
la passado e presente, trazendo a tona elementos que ja foram ditos ou elaborados
em outros contextos, mas que sao ressignificados no momento da performance. As-

sim, as formagbes imaginarias na analise de discurso podem ser vistas como parte



61

desse processo, dado que as imagens que os(as) sujeitos(as) constroem de si mes-
mos, da comunidade e da pratica cultural que vivenciam sdo mediadas pela memo-
ria, pela historia e pelas condigbes de produgdo. Essas imagens influenciam direta-
mente como as performances sdo concebidas, transmitidas e recebidas, bem como
reforgam o carater simbdlico e relacional do ato performatico.

Vale ressaltar que a memoria se configura como elemento importante nao so-
mente para praticas culturais de matriz africana, mas para rituais sociais de qualquer
outra comunidade. Porém, aqui ha uma especificidade no sentido de que o resguar-
do da memoria de populagdes negras em diasporas estaria vinculado ao corpo de
maneira muito particular a medida que o conhecimento, diferentemente de socieda-
des ocidentais, ndo se resguarda na escrita, mas nos repertorios armazenados no
corpo, onde se preservam conceitos e saberes que dizem respeito a uma forma de
ser ou estar sendo no mundo. Por intermédio de um saber-ser, € acionada uma me-
moria que encontra materialidade e expressividade via corporeidade. A performance
€ um ato de corporeidade em que conceitos, emogdes, filosofias, estéticas, técnicas,
historias, entre outros aspectos, sdo traduzidos em gestos, ritmos, cantos, narrativas
e uma diversidade de praticas que transcendem o escrito.

E proveitoso notar que essas performances e mandingas incorporadas néo
correspondem a um saber individual nem se limitam a um unico corpo, mas expres-
sam uma episteme coletiva. Com base no pensamento de Rufino (2019) e Martins
(2021), que analisam questdes referentes as relacbes estabelecidas entre corpo e
conhecimento em contextos diasporicos especificamente no Brasil, verifica-se que
esses(as) sujeitos(as) possuem uma relagdo com o conhecimento que ultrapassa as
dicotomias historicamente impostas ao corpo, transcendendo sua concepgao como
uma entidade individual e isolada. Aqui, o corpo € entendido em sua dimensao rela-
cional, integrando-se a natureza e a comunidade como parte indissociavel de um
ecossistema vivo e dindmico. A sua elaboragao epistémica se manifesta a partir de
todo um processo complexo e relacional que envolve a coletividade e 0 meio ambi-
ente, compreendendo “a existéncia do ser em integralidade com a comunidade e o
universo” (Rufino, 2019, p. 129), reafirmando a interdependéncia entre corpo, mente,
natureza, espiritualidade, tempo, ancestralidade e demais aspectos. Observa-se que

tais elementos se organizam em torno de uma dinamica que aponta ndo somente



62

um modo outro de se relacionar com o corpo, mas com o conhecimento e outros ele-
mentos que constituem a vida.

Segundo Martins (2021), diversos pensadores africanos ressaltam questdes
relativas a interagao estabelecida entre individuos(as) e meio ambiente e os atraves-
samentos entre as dimensdes fisica, material e espiritual. Essa rede complexa e re-
lacional diz respeito a cosmopercepcado de mundo africana que reverbera nas dias-
poras, como se fossem um continuum de tradigdes africanas nas Américas. Sobre os
aspectos relacionados a tradicao, vale enfatizar que, de modo contrario a ideia fixa,
ela:

[...] ndo poderia ser a repeticdo das mesmas sequéncias; ndo poderia tra-
duzir um estado imoével da cultura que se transmite de uma geragéo para a
outra. A actividade e a mudanga estdo na base do conceito de tradigao. [...]
As “sociedades” africanas movem-se num quadro dinamico, onde a migra-

¢ao dos grupos constitui simultaneamente uma metafora e uma metonimia
significativas (Aguessy, 1980, p. 97 apud Martins, 2021, p. 49).

Tal fenbmeno presente nas diasporas se trata, conforme Hall (2019), de pro-
cessos de tradugao que dizem respeito a formagdes de identidade de pessoas que
foram dispersas das suas terras de origem, mas que mantém fortes vinculos com as
tradi¢cdes advindas delas, contudo “sem a ilusdo de um retorno ao passado” (Hall,
2019, p. 52), uma vez que a presenga da cosmopercepc¢ao africana nas diasporas
resulta de complexas negociagdes culturais. Essas pessoas foram:

[...] obrigadas a negociar com as novas culturas em que vivem, sem sim-
plesmente serem assimiladas por elas e sem perder completamente suas
identidades. [...] sao, irrevogavelmente, o produto de vérias histoérias e cul-

turas interconectadas; pertencem a uma e, ao mesmo tempo, a varias “ca-
sas” (e ndo a uma casa particular) (Hall, 2019, p. 52).

Posto isto, verifica-se que as mandingas se configuram como fenémenos
complexos, intrinsecamente ligados as dindmicas das migragdes coloniais. Elas sédo
expressodes culturais que emergem enquanto sabedorias ancestrais que foram atra-
vessadas outrora por processos histéricos pautados na violéncia e deslocamento
forcado, sofrendo, no percurso, intensos processos de hibridizagao cultural. Tal hibri-
dizacao é entendida como a “fusédo entre diferentes tradigdes culturais” (Hall, 2019,
p. 53), fenbmeno que n&o deve ser interpretado como mera diluigdo, mas antes
como a producgado de novas formas de existéncia e resisténcia, forjadas a partir do

encontro de distintas matrizes culturais.



63

Neste sentido, ao analisar as particularidades da diaspora brasileira, Oliveira
(2012, p. 38) afirma que “somos africanos ao nosso modo”. Essa assertiva ressalta a
singularidade dos modos de ser, fazer e saber dos afrodescendentes no Brasil. Essa
presenca africana, reconfigurada em terras brasileiras, ndo se limita a uma reprodu-
cao estatica das tradigdes, mas revela-se como uma dindmica viva, pulsante e em
constante transformagao e mutagéao:

N&o s&o linguas arcaicas para tornarem-se linguas miticas. Assim, elas, ao
contrario das linguas arcaicas, ndo deixaram de se atualizar. Pelo contrario,
elas atualizaram-se no seu proéprio hall linguistico interno, quando atualiza-
ram o portugués falado no Brasil, abrindo para uma polifonia de sentidos
que inverte a légica da lingua dominante. Palavras como mandinga, malo-

queiro, calunga, ginga testemunham a favor dessa teoria (Oliveira, 2012, p.
38).

Considerando os processos decorrentes das dindmicas migratérias coloniais,
compreendemos, a partir das discussodes tecidas, que o discurso € um espacgo onde
se materializam relagdes histdricas, politicas, culturais, ideoldgicas e sociais (Orlan-
di, 2005). Neste aspecto, o discurso, enquanto pratica social, € marcado pelo movi-
mento, permitindo que a linguagem registre e expresse transformacgdes. A perfor-
mance, por sua vez, enquanto linguagem, configura-se como um espago de inven-
cao e recriacdo, onde as memorias que sustentam a expressao de um saber ndo se
limitam a repeticdo, mas se manifestam como uma forga transformadora em dialogo
constante com o contexto e processos anteriores. Esse dinamismo, que atravessa a
funcionalidade e a operacionalidade do discurso, possibilita a reformulagao, reedicao
e reinvencao de saberes ancestrais na diaspora. Assim, a performance — ou melhor,
as mandingas incorporadas e afrografias — emerge como a expressao de um arquivo
vivo.

A escrita, dentro do sistema hegeménico, é considerada a forma legitima de
comunicagao e preservagao do saber, “quase exclusiva da natureza do conhecimen-
to” (Martins, 2003, p. 64). Esse lugar de reconhecimento e legitimidade segue em
decorréncia de todo um processo de construgao histoérico-social fundamentado na vi-
oléncia e nas relagdes de poder, como a forma de registro escrita, conforme aponta
Glissant (2005), imposta pelo colonialismo e pelo pensamento moderno como pa-

drao unico para a validagao do saber que tende a solidificar e imobilizar aquilo que



64

registra, divergindo do carater fluido e dindmico de expressodes culturais afrodiaspori-
cas.

O saber que vem dos corpos em diaspora € movimento e transformagao, um
fluxo continuo que escapa sistemas dominantes e desafia os imperativos modernos
e coloniais de disciplinamento do saber. No dinamismo dessa expressao, o saber se
resguarda e se reinventa, encontrando caminhos em espacos onde sensibilidades
outras emergem como possibilidades. E pertinente notar que as mandingas incorpo-
radas e afrografias seguem desafiando as tentativas de captura e controle do que é
considerado saber e do que pode ser um corpo, pois, justamente em seu dinamis-
mo, fluidez e capacidade de adaptagcéo e mutagéo, se configuram como praticas de
dificil captura, haja vista que: como se pode capturar o movimento? Assim, media-
das por uma memoria ancestral, as expressdes de um saber-ser tornam possivel a

criacdo de espacos potentes de resisténcia.

3.3 Aoralidade como lugar de meméria

Historicamente, foram construidas diferencas, ou melhor, hierarquizacbes en-
tre a oralidade e a escrita, resultantes de l6gicas modernas e coloniais. Como apon-
ta Martins (2021), a linguagem escrita era tida como o grau maximo de humanidade.
Além disso, era considerada como a forma mais avangada de comunicacéo e pensa-
mento, como também de reconhecimento do(a) sujeito(a) histérico e de sua historici-
dade. Segundo Pomian (1993), citado por Martins (2021), durante o século XIX, mui-
tos filésofos da histéria e historiadores profissionais concebiam o tempo de maneira
linear — cumulativa e irreversivel. Esse modo especifico de compreensao do tempo
se refletia na organizagdo escrita dos eventos em uma ordem cronoldgica, refor¢an-
do a concepcao do tempo como uma sequéncia linear que avanga continuamente,
de modo progressivo. Essa percepcao temporal — identificada como a unica forma
valida de temporalidade — reverberava na escrita na medida em que esta se configu-

ra como ferramenta principal de registro historico.



65

Outro aspecto relevante a ser considerado é que a escrita, ao ser consolidada
como o principal meio de registro, tornou-se uma ferramenta de poder que centrali-
zava o controle sobre a produgao e a preservagao do saber. Essa centralizagao per-
mitia determinar quais memdrias seriam perpetuadas e quais seriam silenciadas,
moldando as narrativas historicas de acordo com interesses especificos. Ao selecio-
nar e estruturar os eventos, a escrita configurava uma visdo unilateral do passado,
legitimando certas histérias enquanto marginalizava outras. Esse processo reforgava
relagdes de poder que privilegiavam determinadas perspectivas e perpetuavam hie-
rarquias culturais e epistemoldgicas. Consequentemente, povos africanos e afrodias-
poricos, que preservavam seus saberes e memaorias por meio de praticas orais, per-
formativas e corporais, bem como possuiam outra percepg¢ao temporal — espiralada
(Martins, 2021) — foram deslegitimados como produtores de conhecimento, conside-
rados a-histéricos, primitivos e atrasados, justamente por n&o terem registros escri-
tos que se enquadrassem na visao eurocéntrica de historicidade.

E interessante perceber que tais ideias referentes & forma de registro de sa-
beres e memorias do particularismo e da forma cultural europeia nédo findaram com o
passar do tempo, mas reverberam ainda hoje em territorios colonizados. Realizando
uma reflexao sobre os referidos processos e, em especifico, sobre a literatura brasi-
leira, Martins (2003, p. 64) verifica que ha um predominio da “heranga dos arquivos
textuais e da tradicdo da retdrica europeia”. A autora aponta que ha uma organiza-
cao e estruturagdo do pensamento registrado na escrita alfabética que se constitui
por um padrao especifico de composigao textual que reflete as regras gramaticais e
normativas da lingua portuguesa — a lingua do colonizador.

Em contraste, a memodria dos povos afrodiaspéricos, cuja textualidade se ex-
pressa predominantemente por meio da oralidade e da corporeidade — sendo o cor-
po, por exceléncia, o lugar da memodria e do saber — foi relegada a margem e nao
ressoou nas letras escritas, o que evidencia: a presenga da colonialidade do saber —
que privilegia a escrita como principal ferramenta de preservagao e transmissao do
conhecimento; da colonialidade do poder — que reforga esse paradigma ao instituir

uma légica de controle sobre as narrativas, legitimando apenas aquelas que se con-



66

formam aos padrdes eurocéntricos; e da colonialidade do ser — desumanizando su-
jeitos(as) que nédo se enquadram nesse modelo, negando a legitimidade de formas
outras de resguardo da memoria e do conhecimento.

Diferentemente da légica moderna, em que os processos epistemoldgicos oci-
dentais se estruturam sobre a exclusdo do corpo e se fundamentam na abstragao,
na pretensa neutralidade e na estrutura racional expressa pela escrita, as culturas
afrodiaspdricas reivindicam o corpo como elemento central para arquivamento e ela-
boracdo do saber. Nessas tradi¢des, a cognigdo, bem como a memoria do saber, se
expressa no e pelo corpo de maneira rica e plural, seja pela estética, pelos cantos,
pelas dancas ou por tantas outras variacbes de um saber-ser. Entre tantas expres-
sdes, destaca-se a oralidade, que, nesse contexto, nao se limita a um habito repetiti-
VO:

[...] expressdo ou representagdo de uma agao, que nos remete simbolica-
mente a um sentido, [...] mas como técnica e procedimento de inscri¢ao, re-
criagdo, transmisséo e revisdo da memoria do conhecimento, seja este es-

tético, filosdfico, metafisico, cientifico, tecnoldgico, etc. (Martins, 2003, p.
66).

A partir da referida colocacgao, verifica-se que a oralidade, além de resguardar
memoarias, configura-se como um locus de produgao de conhecimento. Esse proces-
so de elaboracéo esta estreitamente vinculado as discussdes anteriormente tecidas
sobre o dinamismo que permeia a funcionalidade e a operacionalidade do discurso
nas expressdes culturais negras na diaspora. Neste contexto, a oralidade é com-
preendida desde um campo ativo, criativo e estratégico, no qual a memoria e o sa-
ber ndo se restringem a preservagao estatica, mas também s&o reinterpretados e
reinventados de forma continua.

Essa perspectiva rompe com a visdo eurocéntrica, que reduz o campo da ora-
lidade a um simples espago de armazenamento de uma memdria estatica ou primiti-
va, ressaltando, ao contrario, sua natureza dinamica e viva marcada pela movéncia,
pela capacidade de reelaboragao e continua adaptagao ao presente. Esses proces-
sos de mutacdo e adaptagao tém se caracterizado como uma forma de resisténcia,

permitindo que os saberes permaneg¢am vivos, mesmo em condi¢cdes adversas.



67

Considerando as relagdes de poder envolvidas no campo da linguagem, per-
cebemos que a oralidade nao se constitui como uma forma de expressao do pensa-
mento e resguardo da memodria inferior a escrita alfabética. Pelo contrario, caracte-
riza-se como sofisticado meio de inscricao e transmissado de saberes, que possui es-
truturas logicas e poténcias epistemoldgicas proprias. Como afirma Martins (2021, p.
32), ela “produz conhecimento, ao contrario do pensamento preconceituoso europeu
que desqualificava a Africa como continente pensante.” No universo simbdlico afrodi-
asporico, o corpo esta intrinsecamente ligado as dimensdes do saber e da memoria,
que se expressam por diversas vias, entre elas a oralidade, pois “tudo que é textuali-
zado nas mais amplas possibilidades de linguagens parte de uma experiéncia de sa-
ber que transita pelo corpo” (Martins, 2021, p. 59).

Nesta contextura, a oralidade, entendida como modo de expressao e lingua-
gem, transcende a mera funcionalidade comunicativa, configurando-se como uma
expressao de um modo de ser ou um saber-ser vinculado as identidades, memorias,
contextos, sentidos e significados que emergem das experiéncias de quem a profe-
re. Partindo do pressuposto de que a oralidade se apresenta como uma textualidade
corporificada — ou, como aponta Rufino (2019a), uma mandinga incorporada — que
carrega memorias e saberes de um corpo-experiéncia, percebera-se que a histéria
oral revelou-se como abordagem metodoldgica mais adequada para alcangar os ob-
jetivos que direcionam esta pesquisa.

Esses objetivos compreendem: 1) investigar como as sabedorias corporais se
manifestam em diversas formas de resisténcia a colonialidade presente na diaspora
brasileira; e 2) articular de que maneira essas sabedorias sdo mobilizadas em tais
formas de resisténcia, conectando-as a uma educacgao hibrida e descolonizadora
que imprima a poténcia do povo negro. Dessa forma, a metodologia alinha-se aos
objetivos e ao universo simbdlico afrodiaspdrico na medida que compreende o corpo
como arquivo vivo no qual, pela oralidade, expressa saberes ancestrais e memorias
de resisténcia.

Percebendo que os espacos de resisténcia das expressdes culturais negras
séo gestados e constituidos a partir de memarias e saberes que transitam no e pelo
corpo, esta pesquisa foi realizada com quatro pessoas negras, integrantes de distin-

tas expressodes culturais: o Afoxé, a Capoeira, o Candomblé e a Jurema Sagrada.



68

Esses(as) participantes residem em diferentes municipios da Regido Metropolitana
do Recife (RMR), como Jaboatdo dos Guararapes, Paulista, Olinda e a prépria cida-
de do Recife, regido esta atravessada por manifestagdes culturais que refletem lin-
guagens especificas deste territério. Mesmo a Capoeira e o0 Candomblé, possuindo
um alcance mais nacional, igualmente as outras expressdes exprimem linguagens
resultantes de processos e fendbmenos ligados as migragdes coloniais forcadas e as
resisténcias culturais que emergem dessas experiéncias. Mais do que tradi¢des, sao
expressdes que representam formas de resisténcia mobilizadas por memoarias res-
guardadas nos corpos-arquivos, memaorias de um saber-ser que articulam modos de
existéncia contra-hegemonicos.

No ambito da pesquisa oral, foi selecionada a técnica da entrevista. Por meio
dela, buscou-se responder a seguinte questdo: como os saberes corporais ances-
trais se manifestam e se mobilizam nas praticas e ritos dessas tradigdes, tomando
0s corpos-arquivos como principal fonte? Ao analisar a literatura sobre as orienta-
¢cbes para a execucgao desta técnica, percebe-se a existéncia de diversas formas e
estilos de entrevista, que podem variar “desde a que se faz sob forma de conversa
amigavel e informal até o estilo mais formal” (Thompson, 1992, p. 254). Para a reali-
zagao da entrevista, foi elaborado um pequeno roteiro com o objetivo de guiar a con-
versa com trés pontos, sendo eles: 1) De qual expressao cultural negra vocé partici-
pa ou faz parte? 2) Ha quanto tempo vocé esta envolvido(a) com essa expressao
cultural? 3) Quem ou o qué foi responsavel por ensinar ou transmitir esses saberes
para vocé?

A medida que as respostas foram dadas, outras questdes foram levantadas
com o intuito de explorar mais profundamente os elementos relacionados ao proble-
ma e objetivos da pesquisa. Por exemplo: “Conte-me a respeito de...”, “O que vocé
pensa/acha disso?”, “Vocé pode me falar sobre isso?” E perguntas mais especificas:
“Como?”, “Por que nao?”, “Quem era esse?” (Thompson, 1992, p. 260, 261).

A partir do que foi relatado, é possivel perceber que nao se trata de um mode-
lo rigoroso de captagédo de dados, pois, conforme ressalta Thompson (1992), mode-
los estruturados de maneira inflexivel ndo sdo adequados dentro da perspectiva da
pesquisa oral, uma vez que “padrdes légicos rigidamente estruturados inibem de tal

modo a memodria que o ‘respondente’ [...] fica reduzido a respostas monossilabicas,



69

ou muito curtas” (Thompson, 1992, p. 257). Uma abordagem rigida ou excessiva-
mente sistematica pode culminar no bloqueio no que tange a fluidez das narrativas,
fazendo com que a pessoa entrevistada ndo se sinta confortavel para compartilhar
suas memorias de maneira espontanea. Ao adotar um modelo mais flexivel, foi pos-
sivel acessar memorias de modo mais rico e detalhado.

Por meio das entrevistas, foi possivel coletar o texto em sua forma oral, ja
que, como ressalta Thompson (1992, p. 266), “as narrativas, mais do que algo co-
mum, devem ser compreendidas em parte como formas de arte, que transmitem sig-
nificados simbdlicos.” Conforme apresentado no inicio deste capitulo, a pesquisa se
fundamenta em uma articulagéo entre dois recursos metodolégicos: a analise do dis-
curso de linha francesa e a histéria oral. Dessa forma, as narrativas dos(as) entrevis-
tados(as) se configuraram como unidades de analise, permitindo, de certa maneira,
investigar, a partir dos depoimentos, os elementos simbdlicos, os sentidos e os signi-
ficados que permeiam as mandingas incorporadas. Através da imbricagdo dessas
duas vertentes metodoldgicas, foi possivel compreender como as sapiéncias corpo-
rais se manifestam e sdo mobilizadas no interior das praticas culturais de resisténcia.

Com a metodologia da historia oral, buscou-se adotar uma postura mais ética
e dialdgica, pois, como aponta Thompson (1992), a relagéao estabelecida entre entre-
vistador(a) e entrevistado(a) deve adotar um carater horizontal e colaborativo, pois,
ao entrevistar, estamos “inevitavelmente trabalhando com outras pessoas e ndo com
objetos” (Thompson, 1992, p. 29). Esta pratica se faz emergente a medida que pos-
sui como pretensao romper com dualismos hierarquicos, elaborados pela légica mo-
derna/colonial, uma vez que, a partir da construgdo da normatividade do corpo e for-
ma de ser branca, outras formas de existéncia eram visualizadas como algo a ser
examinado, categorizado ou mesmo controlado, como vimos em sec¢des anteriores.

Essa perspectiva moderna/colonial partia do pressuposto de que o pesquisa-
dor era o detentor do saber, enquanto o “objeto” se configurava apenas como uma
fonte passiva de informagdes. Realizando uma leitura de tais aspectos, Kilomba
(2020, p. 15) diz que termos como “sujeito/objeto” evidenciam “a problematica das
relagbes de poder na lingua portuguesa e a urgéncia de se encontrarem novas ter-
minologias.” Complementando a referida reflexao, “Nao existe um sujeito fundador

separado de outros sujeitos e objetos [...]. Se pensarmos sujeitos(as) e objetos



70

como sistemas signicos e ndo como entidades substantivas de mundos diversos, a
dicotomia é abalada” (Greiner, 2017, p. 42). Logo, esta pesquisa seguiu em outro
sentido, compreendendo que experiéncias ancoradas em sistemas outros de pensa-

mento nao sao objetificaveis.



71

4 CORPO-ARQUIVO: MEMORIAS DE UM SABER-SER

41 Performance | — sapiéncias do Candomblé

Nesta primeira analise, entrevistamos um pai de santo (ou: babalorixa; yor.
babalérisa), lideranga espiritual na pratica do Candomblé, que compartilhou suas
memorias e experiéncias dentro da tradicao religiosa. Na entrevista, foram aborda-
das diversas questdes, entre elas os processos de transmissao e aquisicao de sabe-
res que permeiam a pratica religiosa. O entrevistado mencionou que, antes de se
dedicar ao Candomblé, sua vivéncia religiosa estava relacionada a Jurema Sagrada
e que foi nesse contexto que iniciou sua formagao espiritual. Ele destacou, ainda,
que ambos os processos possuem semelhancas significativas, especialmente no
que se refere a transmissao de conhecimento. Pode-se perceber tal fato na sua fala:

Na Jurema, naquele meio periodo, ha mais de 20 anos atras, nao tinha mui-
to livro, quase nada sobre Jurema. N&o tinha. O conhecimento era a vivén-
cia, né, com os mais velhos. E nos ensinavam como se comportar, o que se
fazer, como se concentrar, fazer reuniées de mediunidade para desenvolver
a mediunidade. No orixa, eu comecei assim também, né? E, sim, a tradicao
ainda é essa, € a transmissao oral do conhecimento. Através da oralidade,
eu fui aprendendo o que os mais velhos ensinavam: comportamento, formas
de se comportar nos cantos com as pessoas, com os mais velhos, até com

0s mais novos, o ensinamento do orixa e da Jurema. Tudo primeiro através
da oralidade (Entrevistado n.° 1).

E interessante perceber que, mediante a violéncia de um projeto de mundo
construido e atravessado por Iégicas modernas e coloniais, cujo objetivo principal &
o exterminio da diferenga — caracteristica da identidade raiz unica (Glissant, 2005) —,
0 corpo negro se torna um dos principais alvos, sendo historicamente animalizado,
diminuido, sexualizado, inferiorizado e afastado das esferas do saber; além de tan-
tas outras formas de violéncia, como discutido nos capitulos 1 e 2. No entanto, é jus-
tamente neste contexto que o corpo negro emerge como potencialidade e possibili-
dade de resisténcia, na medida que segue configurado como corpo-arquivo (Tava-
res, 2012), lugar de memoria que, através da oralidade e outras linguagens, exprime
saberes afro-brasileiros e ancestrais, possibilitando a continuidade de uma forma de

ser.



72

Outro ponto importante a ser destacado € como os saberes mobilizados estao
sempre profundamente conectados com o que € anterior. Percebe-se que tal ele-
mento se faz presente nos corpos-arquivos e corpos-experiéncias das pessoas mais
velhas, nos quais esta vinculado a um dos aspectos mais centrais das expressdes
culturais afrodiaspodricas, a ancestralidade:

[...] principio mater que inter-relaciona tudo o que nos cosmos existe, trans-
missor da energia vital que garante a existéncia ao mesmo tempo comum e
diferenciada de todos os seres e tudo nos cosmos, extensado das temporali-
dades curvilineas, regente da consecugdo das praticas culturais, habitadas

por um tempo n&o partido e nao comensurado pelo modelo ocidental de
evolugao linear e progressiva (Martins, 2021, p. 42).

Percebe-se a ancestralidade como esse elemento de conexao e ligagao, nao
somente entre distintos elementos que compdem a natureza e a vida, mas de cone-
xao também de uma forma de ser vinculada ao continente africano. A formacao dos
estados-nacao, impulsionada por um projeto civilizacional ocidental, colonial, moder-
no e imperialista, visava impor identidades homogéneas e nacionais (Hall, 2019).
Para isso, alteraram-se geografias com o intuito de apagar modos de existéncia que
escapavam a essa ldgica.

No entanto, na diaspora brasileira, a resisténcia a essa tentativa de homoge-
neizagao se deu por meio das sapiéncias corporais ancestrais — como os gestos, os
ritos, os canticos, as invocacdes, entre outras praticas — que, como discutido na se-
cao As relagbes entre o corpo, a linguagem e o conhecimento em contextos afrodi-
asporicos, estao relacionadas a nogao de “mandinga” (Rufino, 2019b), compreendi-
da como uma rede de saberes ancestrais ndo capturados pela légica colonial. A
mandinga refere-se a um saber enraizado na memoéria — nos rastros e residuos a
que se refere Glissant (2005) — que sustenta uma forma de ser e estar no mundo,
fundamentada em referenciais das culturas africanas e também nas ressignificagdes
elaboradas pelos encontros e deslocamentos préprios da diaspora.

Como os processos epistemologicos em culturas de matriz africana e afrodi-
asporicas, ndo se ddo de forma abstrata ou dissociada da materialidade. E necessa-
rio retomar a categoria de incorporagédo (Rufino, 2019b), igualmente discutida na se-
cao anterior, entendida como a expressao performatica dessas sapiéncias. Para
compreender o que é mandinga, € preciso considerar que ela se realiza no corpo — e

é justamente no contato com essas manifestagcbes, por meio da experiéncia e das



73

relagbes com os(as) mais experientes, que tais saberes se ativam e mobilizam for-
mas outras de existéncia. Assim, nota-se a mobilizagao de formas de ser e pertenci-
mento outros que, por meio das sapiéncias corporais e da incorporacgao, instaura-se
um movimento de transgressao que nao se rende as identidades forjadas pela mo-
dernidade e colonialidade.

Nesse sentido, a oralidade se apresenta como um dos principais meios de
transmissao dos saberes ancestrais, funcionando ndo apenas como veiculo da me-
moria, mas também como um modo de producao e atualizacdo dos conhecimentos.
Retomando a fala do Entrevistado n.° 1, nota-se que o saber, mais especificamente
0s processos de transmissao, aquisicao e assimilacido, ocorre a partir da vivéncia do
corpo em relagao, seja observando os gestos, aprendendo com os(as) mais experi-
entes, escutando os canticos e outras diversas situagdes em que vao assimilando
pela e na experiéncia. Tais dinamicas correspondem a processos que, como aponta-
do anteriormente, se opde a epistemologia ocidental ao privilegiar o saber vivido e
experimentado, e ndo o saber abstrato e desvinculado da experiéncia concreta.

Tal fato também pode ser observado em Rufino (2019), que, ao relatar suas
pesquisas em contextos de praticas como a Capoeira, o Jongo e o Candomblé, des-
taca que, ao questionar os praticantes sobre como se aprende nesses espagos, as
respostas sao frequentemente: “Aprendi no pé de fulana!”, “Aprendi na barra da
saia!”, “Aprendi de ouvir!”, “Aprendi fazendo!”, “Aprendi na marra!”, “Aprendi de espe-
rar!”, “Aprendi de teimoso!”, “Aprendi na barriga de minha mae!”, “Aprendi de ver os
mais velhos fazendo!” Esse relato, juntamente aos elementos presentes na fala do
Entrevistado n.° 1, evidencia que a experiéncia nas praticas com os(as) mais
velhos(as) se configura como um processo fundamental de aprendizagem, proces-
sos pedagdgicos nos quais a escuta, a observacao e a pratica constantes desempe-
nham papéis centrais na assimilacéo dos saberes.

Dessa forma, os saberes transmitidos pela oralidade nao se restringem ape-
nas aos ensinamentos praticos e comportamentais, mas, como veremos adiante, es-
tdo presentes nos canticos, nas oracdes e nas louvagdes em ioruba. No contexto do
Candomblé, evidencia-se um movimento de resisténcia que, mesmo apos séculos

de tentativas de apagamento e diante da continua renovagdo dos mecanismos colo-



74

niais de destruicdo da diferenga — colonialidade —, mantém a oralidade como um im-
portante veiculo de memdria e continuidade. O trecho a seguir, retirado da entrevis-
ta, ocorre quando o entrevistado explica as diversas vertentes e na¢gdes do Candom-
blé, ilustrando como esse aspecto se manifesta em sua vivéncia:
E, a gente chama de nacgdes. Tem Angola, que é Angola-Congo, da atual re-
gidao de Angola, de Congo, que o povo fala a lingua quimbundo. E tem o Je-
jes, que é principalmente, hoje, da atual Benin, que fala a lingua fon. E te-
mos nods, né, que fomos intitulados de Nagd/Ketu que cultua ao orixa. E
para a lingua iorubana, nossos rituais, os orikis, as baduras, que sao as re-

zas, sao os canticos, sdo as renovagdes, é tudo na lingua ioruba (Entrevis-
tado n.° 1).

A partir do que foi exposto, € interessante observar os movimentos de resis-
téncia presentes na linguagem ao processo de colonizagdo e sua continuidade por
meio da colonialidade, que buscou impor a lingua do colonizador, apagando ou mar-
ginalizando outras variagdes linguisticas. No capitulo anterior, onde sdo discutidas
as questdes teodrico-metodoldgicas, destacamos como os europeus trouxeram para
o Brasil todo seu repertério textual, impondo suas linguas e sistematiza¢des do sa-
ber e resguardo da memodria pela escrita. Entretanto, € relevante notar que, assim
como 0s europeus transportaram seu repertorio, também os povos africanos, sub-
metidos a um dos maiores processos migratérios da histéria da humanidade, condu-
ziram suas textualidades para as Américas. A presenga da lingua iorubana nos ter-
reiros de Candomblé da diaspora brasileira, em particular no terreiro do Entrevistado
n.° 1, evidencia que, para além de um mecanismo de resisténcia, ela se estabelece
como um veiculo fundamental de transmissdo de saberes. Isso pode ser percebido
no seguinte trecho da entrevista, no qual o entrevistado expde o papel dos canticos,
das oragdes e das louvagdes em ioruba:

Orikis, adura, orin, ijala sédo louvagdes, séo oragdes, sdo invocagdes que fa-
zemos para cada orixa. Cada um tem uma sua, como os ijalas que séo para
Ogum, que sado dos cagadores. S0 coisas que remetem a falar um pouco
da trajetéria dessa divindade, mostrando as suas qualidades e o que ela
nos ensina. Como tem os poemas de Ifa. Os poemas de Ifa sdo ensinamen-
tos, através de provérbios, que nos transmitem, como se fosse a biblia cris-
td. [Os poemas de Ifa] nos transmitem o ensinamento do bom comporta-
mento, de ter um bom carater, de ter um bom ori, de ter a cabecga, de se sa-
ber comportar e de entender a vida. E uma cosmopercepgéo iorubana. En-
tao, o Ifa é a influéncia principal, é ele que nos ensina, é um filésofo. Ifa foi
um filésofo que é cultuado como um orixa, mas foi um grande filésofo que
deu os ensinamentos de tudo na vida, de pensarmos sobre o corpo, sobre a

existéncia, sobre a alma, tudo isso vem de Ifa. Entdo, tem esses orikis tam-
bém, que nos ensinam o porqué que certas coisas aconteceram, porqué



75

comportar de tal forma, porqué a gente deve respeitar os mais velhos, por-
qué dentro de um ritual tem aquele segmento bem correto que a gente deve
ndo fugir daquilo. Sdo esses orikis que nos ensinam (Entrevistado n.° 1, col-
chetes inseridos).

Considerando o que foi compartilhado, percebe-se que, por meio da oralida-
de, se expressa um vasto repertorio de sabedorias. Esses corpos-arquivos abrigam
um rico acervo negro-africano, convertendo pensamentos e saberes complexos — fi-
loséficos, ontoldgicos, espirituais e éticos — em som. Nota-se que, ao entoar orikis,
aduras e poemas de Ifa, exprimem-se ensinamentos sobre o comportamento, o res-
peito aos(as) mais velhos(as), o valor do bom ori, a conduta dentro dos rituais e os
fundamentos das divindades, ou seja, trata-se de uma dinamica que orienta a vida e
organiza a experiéncia. A partir do contato com tais praticas, se transmitem elemen-
tos fundamentais para a estrutura ritual, conduzindo uma performance de saber-ser
que escapa as logicas hegemoénicas e reinscreve outras possibilidades de existén-
cia.

A partir de tais aspectos, pode-se depreender que o corpo negro se configura
como corpo-sintese de todo um processo histérico, a medida que guarda em si um
saber que abarca a complexidade das movimentagdes da diaspora e suas implica-
¢Oes; esse corpo € lugar do acontecimento. Os canticos, as oragdes, as louvagdes e
outros elementos presentes no ritual, na forma de ser mencionada pelo entrevistado,
sdo expressodes que, segundo Martins (2021, p. 98), “em sua tessitura performatica,
acolhem tudo na poética gri6, na qual ndo residem monologos.” Isso nos faz perce-
ber o carater coletivo de tais praticas, pois sdo saberes e memdérias de todo um povo
que, na voz de quem profere, faz circular todo um capital cultural e simbdlico, permi-
tindo de tal forma a manutengcdo e um acionamento pela memoaria de uma forma de
habitar o mundo.

Esses saberes ancestrais — que atravessam o corpo-experiéncia dos(as) mais
velhos(as), as cangdes, os poemas de Ifa e outros elementos destacados pelo entre-
vistado — atuam como bases que sustentam habitos e rituais, permitindo a continui-
dade deste modo de ser. Considerando a perspectiva e os estudos da analise do
discurso, esse processo de transmissdo nao ocorre de modo casual ou aleatorio,
mas através de uma complexidade presente na tessitura discursiva que mobiliza a

memoria como um dispositivo de organizagao subjetiva e social, dessa maneira, a



76

memoéria impacta diretamente em seu comportamento, em suas escolhas, como per-
cebe o mundo e etc. Os saberes ancestrais contidos nesses corpos-experiéncia, cor-
pos-sintese e lugares de memdria operam como uma tecnologia de constituicido de
ser, bem como de manutencao de praticas performaticas que dizem respeito a uma
identidade coletiva.

Foi exposto de que forma se articulam memodéria, saber e comportamento, mas
€ importante agora refletir sobre como esses elementos se conectam a resisténcia. A
partir das discussdes apresentadas nos capitulos anteriores, percebe-se como o
projeto moderno/colonial ndo visou apenas a destruigao fisica desses povos, mas
também ao apagamento de seus modos de saber. O objetivo era impedir que essas
comunidades transmitissem seus conhecimentos e valores as geracgdes futuras, en-
quanto, de forma violenta, impunha sua monocultura por meio de processos hege-
monicos que visavam a extingdo das diferengas.

Diante do desejo de totalidade, é significativo destacar a importancia da me-
moria nos movimentos de resisténcia de um povo, visto que, no interior das culturas
afrodiasporicas, a morte nao esta estritamente vinculada ao fim da matéria, mas ao
esquecimento. Assim, as memarias, bem como os saberes mandigueiros que se ma-
terializam pela incorporagédo, emergem como uma politica anticolonial, como aponta
Rufino (2019), ao mobilizarem outras possibilidades de existéncia.

Um elemento que aparece com frequéncia na fala do entrevistado, e que me-
rece destaque na analise, sdo os orixas, os quais se constituem como manifesta-
¢bes de aspectos naturais, como terra, agua, fogo e vento. Nessa perspectiva, ha
uma interconexao entre o corpo e as forgas naturais que o atravessam, rompendo
com a separacao imposta pela légica moderna: corpo-natureza. A partir do fragmen-
to exposto, compreende-se que, segundo o entrevistado, € por meio do oriki, adura,
orin, Ifa e ijala — formas de oragdes, louvagcbdes e poemas — que 0s orixas sao invo-
cados. Esse processo evidencia o poder da palavra em contextos afrodiaspéricos,
nos quais a oralidade nao apenas comunica, mas materializa e mobiliza forgas. So-
bre o referido fator, Martins aponta que:

[Nos] sistemas cognitivos africanos e afro-brasileiros, a palavra, além de ser
signo naquilo que representa alguma coisa, € também investida de eficacia
e de poder, pois a palavra falada mantém a eficacia de ndo apenas designar

a coisa a que se refere, mas também de portar nela mesma a coisa em si.
Ela traz em si aquilo que evoca; como continente ela contém, com forca de



77

enunciagdo, aquilo que a voz nomeou e denominou (Martins, 2021, p. 93,
colchetes inseridos).

Assim, ao entoar os canticos, poemas e louvagodes, nao se trata apenas de re-
memorar 0s orixas, mas de invocar a presenca e forga da natureza. Como bem
aponta a autora ao longo da discussao, as palavras nao sao meros signos ou repre-
sentacgdes; elas sdo os proprios ancestrais, divindades, rezas que curam etc. Dessa
forma, a oralidade, como modo de expressdo de uma sapiéncia que emerge do cor-
po, se configura como um verdadeiro veiculo de poder em que a enunciagdo nao
apenas evoca, mas invoca as forgas da natureza. Vale ressaltar que toda a perspec-
tiva cosmogénica do Candomblé esta intrinsecamente vinculada aos orixas e a natu-
reza. Aqui, parte-se do pressuposto de que ha uma interdependéncia entre todos os
seres vivos. Essa cosmogonia orienta praticas rituais e valores comunitarios, sendo
expressa por diversas formas de performatizacdo do saber ancestral.

Os impactos da colonizagao nao se limitaram a uma questao territorial. Nesse
contexto, houve a imposicdo de novas identidades, resultando em dinamicas que,
desde entdo até a contemporaneidade, via colonialidade, configuram uma perfor-
mance cotidiana marcada pela violéncia e pela exploragdo da populagdo negra em
diaspora. No entanto, ao analisar esse fenbmeno em uma perspectiva mais ampla,
percebe-se que a colonizagdo também impoés transformagdes profundas no campo
ambiental, a medida que impunha uma visdo de mundo que antagonizava a nature-
za, reduzindo-a a um recurso a ser dominado e explorado. Todavia, a populagao ne-
gra, alvo da imbricacao ao que se refere ao racismo epistémico e colonialidade cos-
mogénica (Rufino, 2023), foi violentamente impactada, pois suas praticas culturais e
espirituais sdo fundamentadas em uma cosmopercepcdo que visualiza a natureza
como elemento vivo e interligado aos seres humanos. Rufino explica que:

A empreitada do Ocidente europeu por aqui marca a colonizagdo como um
modo politico de contratualizagdo da vida a partir de algumas inscri¢des, en-
tre elas a dicotomia humano e natureza. [...] estamos a falar de existéncias
que ao serem racializadas tiveram seus modos de conceber a vida, interagir
e se organizar violentados pela imposi¢cdo das métricas dominantes e comu-

nitaricidas de raga, racismo, género, patriarcado e dicotomia humano natu-
reza (Rufino, 2023, p. 27).

A partir de uma légica violenta que ndo consegue estabelecer relagdes com a

diferenca, percebe-se a imposi¢cao de uma perspectiva de mundo na qual a natureza



78

é dissociada da existéncia humana. Observa-se que, para além de explorarem sujei-
tos(as) colonizados(as), atacam diretamente seus modos de saber, ser e se relacio-
nar com o mundo. Assim, a colonialidade ndo impacta apenas as estruturas politi-
cas, econOmicas e sociais, mas também afeta dimensdes epistemoldgicas, ontolégi-
cas e cosmoldgicas. No entanto, apesar de toda a violéncia que subalterniza e da
constante tentativa de apagamento, praticas de resisténcia seguem vivas, resguar-
dando saberes e formas de existéncia que reafirmam a relagcéo entre humanidade e
natureza. Esse movimento de resisténcia pode ser percebido na fala do Entrevistado

n.° 1, que destaca questdes relativas aos orixas e a natureza:

E a ligacdo que nossos orixas tém com a representacdo, com o simbolismo,
com a natureza. Com as forgas da natureza, temos quatro elementos, que é
a terra, a agua, o fogo e o ar, que sao os quatro simbolos que nossos orixas
nos representam. Aqui, cultuamos alguns orixas. Aqui no Brasil, ndo manti-
vemos o culto de todos os orixas que sao cultuados 14, no territério ioruba.
N&o tem. La, é uma quantidade muito superior porque la € muito familiar. A
gente agrupou dentro de uma Unica casa varios orixas, entdo quer dizer que
tem um conjunto de forgas da natureza dentro de um canto. L4 tem o orixa
Oké, aqui pouquissimas casas continuam com o culto. Aqui no Brasil, o ori-
xa Oko representa montanha, entdo tem aquelas pessoas que sdo iniciadas
pra esse orixa e que cultuam ele, o que nao tem um local especifico pra o
culto e ndo se cultua, como é que faz o ponto de cada orixa. Com a repre-
sentacdo da natureza é Olorum. Esse povo, que eu ja falei, foi com a digni-
dade superior que criou e permitiu criar tudo. Entao, a propria terra, o pré-
prio ayé, é o seu templo. Nao ha necessidade de um local especifico, que a
gente criou, que os iorubanos criaram e a gente deu continuidade. Claro
que tem muitas ressignificagdes o culto a cada orixa, que € a representagao
de uma forca da natureza. Xangd representa muito os raios, porque tem
muito dos Itds que dizem que Xangé soltava raios quando tava em batalha.
Oxum, as aguas. lemanja, as aguas. Entdo cada um representa alguma coi-
sa. Nana, a lama mesmo, de onde se tira o barro pra se moldar com o0 nos-
SO corpo, com o nosso ori. E Ajala, que molda esse ori no ¢run; la a gente
escolhe. Todos os orixas tém sua representacdo com a natureza. Ogum é
um grande cagador, entdo as matas, a agricultura. Ogum € o pai do ferro,
ele que criou todas as ferramentas (Entrevistado n.° 1).

No relato do Entrevistado n.° 1, se evidencia uma outra relacdo com a nature-
za, baseada em uma compreensado que se distancia das concepg¢des modernas,
atravessadas pela objetificacdo e exploragdo da mesma. Com base na referida nar-
rativa, percebe-se que, no Candomblé, natureza e humanidade nao sao percebidas
desde uma separabilidade, mas como interdependentes. Assim, a terra, a agua, o
fogo, o ar, as folhas e outros elementos ndo séo visualizados a partir da perspectiva
de matérias-primas, mas como fontes, vidas nas quais residem a ancestralidade, a

espiritualidade, as memodarias, os saberes, as forgcas e as energias.



79

A partir dos elementos trazidos pelo babalorixa, podemos perceber que este
tipo de religiosidade tem uma perspectiva complexa no que tange a imbricacdo de
elementos filosoficos, ontoldgicos, cosmogdnicos e epistemolégicos. Uma perspecti-
va que vai muito além de um simples rito ou de praticas primitivas e automaticas,
como foram interpretadas pelos europeus em sua légica moderna e colonial. Essa
perspectiva nos leva a refletir que, além de perceberem a natureza de maneira dis-
tinta, estabelece-se uma outra relagcdo com o proprio meio ambiente, uma vez que
este ndo é visto como algo dissociado de si. Como € enfatizado nas expressdes reli-
giosas de matriz africana, “sem folha ndo tem orixa”. A natureza ndo € apenas um
espaco fisico, mas um territério sagrado, onde os elementos como a terra, a agua, o
fogo e o0 ar — mencionados pelo entrevistado — estdo imersos em significados espiri-
tuais, culturais e historicos.

E a partir desse contato e da relagdo estabelecida com a natureza que emer-
gem processos epistemoldgicos de saber e resisténcia, pois sdo nos cantos, nas
louvagdes e nos poemas mencionados pelo babalorixa (orikis, adura, orin, ijala, Ifa)
que se encontram as histérias dos orixas. E nesse processo polifénico e na diversi-
dade das performances da oralidade que, no Candomblé, surgem as sapiéncias cor-
porais ancestrais, as quais, segundo Martins, carregam histérias e narrativas desde
uma perspectiva negra, pois:

Nesses contos, e cantos-narrativos, multiplos saberes sao trazidos a nossa
escuta, numa gesta que também inclui as travessias histéricas do negro,
suas memorias de Africa, fabulas africanas e afro-brasileiras, a formacgéao
dos cosmos, as historias das divindades, das anedotas, dos causos e de
muitos outros enunciados, sejam milenares, sejam recentes e mesmo da
atualidade, que as performances da oralitura presentificam e reanimam em

todos os terreiros negros, dimensao césmica de assentamento, criagéo e
veiculacdo de saberes (Martins, 2023, p. 115).

E no corpo que se encontram as memodrias e saberes ancestrais, 0s quais se
expressam na e pela palavra. O que acontece aqui transcende uma mera narragao
de historias, pois através da oralidade ha a ativagdo de memdrias ancestrais que
sustentam a continuidade dos saberes e cosmopercepcao negra. E interessante per-
ceber que essas narrativas ndo se inserem no ambito dos textos oficiais, mas sim
nas performances do corpo, especialmente aqui na oralidade. Como destaca Leda
Maria Martins (2003), essas historias, longe de serem preservadas em textos ou re-

gistros formais, permanecem vivas na pratica da transmissao oral. Sao memorias e



80

performances de um saber-ser que resistiram e resistem a tentativas de apagamen-
tos, bem como processos de subalternizagdo e marginalizagao.

Para além dos aspectos ja discutidos, ha um elemento fundamental que me-
rece destaque nessa analise: a mutacdo nos processos de formacao e transforma-
cao das praticas religiosas e culturais de matriz africana em diaspora. Ao longo de
sua fala, o Entrevistado n.° 1 evidencia dois pontos cruciais que se relacionam com
tais processos: o primeiro diz respeito a adaptagao do culto dos orixas, quando afir-
ma que “Aqui no Brasil, ndo mantivemos o culto de todos os orixas que sao cultua-
dos 13, no territorio ioruba. Nao tem. La, € uma quantidade muito superior porque 1a
€ muito familiar. A gente agrupou dentro de uma Unica casa varios orixas [...].” O se-
gundo ponto é destacado quando ele menciona que “os iorubanos criaram e a gente
deu continuidade. Claro que tem muitas ressignificagées o culto a cada orixa [...].”

Esses dois fatores possuem relacdo com os deslocamentos forcados e en-
contros entre diferentes grupos culturais que, na diaspora, produziram reestrutura-
¢cbes tanto em aspectos espirituais quanto na cultura de forma mais ampla, promo-
vendo, de certa maneira, processos continuos de transformacéao. Tais fatores resul-
tam de um fendbmeno social complexo, que envolve ndao apenas transformacdes de
praticas ritualisticas, mas compreende questdes vinculadas a identidade e a uma
série de elementos diretamente relacionados a ela.

Para compreender melhor esses processos de transformacao e suas relagées
com as questdes identitarias, Hall (2019) nos convida a pensar a identidade n&o
como algo fixo ou essencial, mas como um processo dindmico, em constante cons-
trucdo. Ele aponta que a identidade se constitui através de “processos inconscien-
tes, e ndo algo inato, existente na consciéncia no momento do nascimento” (Hall,
2019, p. 24). Assim, em vez de uma esséncia preexistente — como apontavam os
modernos —, a identidade € moldada ao longo do tempo, influenciada por experién-
cias, memodrias e interacdes.

Nessa mesma dire¢ao, o conceito lacaniano da “fase do espelho” nos auxilia
a compreender e a evidenciar como a identidade se constitui a partir da relagcdo com
a diferenga. Esse mecanismo psiquico, que se inicia na infancia e se repete ao longo

da vida, mostra-nos que a identidade ndo é autbnoma, mas se constroi na interagao



81

com o(a) outro(a). Ao reconhecer sua diferenca em relacdo ao que se é distinto,
essa diferenga se torna um elemento central na formacéao identitaria.

Vale ressaltar que, em um contexto historicamente permeado por dinamicas
de migragdes forcadas, ndo devemos considerar apenas os processos de formacgao
de identidade discutidos anteriormente, mas também sua reconfiguracdo. A medida
que um(a) sujeito(a) se desloca para um novo contexto cultural e é exposto a novas
influéncias, sua identidade esta sujeita a reestruturacdo e adaptacao, culminando
em transformagdes tanto individuais como coletivas.

Ha toda uma dinamica dialégica e relacional referente a identidade e a cultu-
ra, em que a transformagéo de uma implica diretamente na outra, pois se configuram
como dimensdes interligadas e em constante negociagdo. A medida que emergem
novas identidades na diaspora, ha uma ressignificacao e reestruturagao dos cultos.
Desta maneira, ndo apenas ha uma mudanca no que se refere a identidade, mas
também uma reconfiguragdo da propria cultura. Podemos perceber tal fato a partir
dos dois elementos destacados anteriormente na fala do entrevistado com relagao
as modificacbes no Candomblé, as quais exemplificam este processo.

Hall (2019) afirma que, segundo Lacan, a identidade, tal qual o inconsciente,
esta estruturada com a linguagem. Esta, por sua vez, estda em constante mutagao
devido as transformagdes sociais e culturais. Tais dindmicas revelam que a identida-
de néo é fixa. Desta maneira, o(a) sujeito(a) nunca estara plenamente “acabado(a)’.
Diferentemente da abordagem de Hegel, em que o(a) sujeito(a) assumiria uma for-
ma final, completa e acabada através de um processo de autoconsciéncia, as expe-
riéncias negras diasporicas revelam como a identidade é constituida desde uma flui-
dez, atravessada por movimentagoes e negociacdes que se dado no campo cultural,
histérico e social.

E relevante observar que, com base nos fatores abordados anteriormente e
no que foi colocado pelo Entrevistado n.° 1, no contexto da diaspora brasileira, as
identidades negras nao podem ser vistas apenas como uma repeticdo das identida-
des africanas, mas como o resultado de variados encontros culturais. E dai que sur-
ge o Candomblé, a Jurema Sagrada, a Capoeira, o Afoxé e tantas outras manifesta-

¢cbes e linguagens culturais que ndo possuem uma origem fixa nem se tratam de



82

uma transferéncia direta da cultura africana para o solo brasileiro, mas sao o resulta-
do e o produto de encontros, “processos de cruzamentos transnacionais, multiétni-
cos e multilinguisticos, dos quais variadas formagdes vernaculares emergem, algu-
mas vestindo novas faces, outras mimetizando, com sutis diferengas, antigos estilos”
(Martins, p. 50, 2021).

Quando observamos a fala do Entrevistado n.° 1 sobre as transformag¢des nos
processos de formagao e mutagao das praticas religiosas e culturais de matriz africa-
na, percebemos uma dindmica atravessada por continuidades e descontinuidades.
O fenbmeno discutido por Hall (2019) como tradugao aborda justamente essa com-
plexidade, evidenciando como se caracterizam as culturas negras na diaspora, em
que elementos de outrora permanecem e, a0 mesmo tempo, se transformam a partir
da insergdo em novos contextos e experiéncias. Nesse sentido, Martins (2021, p. 45)
contribui para essa reflexdo ao apontar que “muitos dos principios basilares da gno-
se negra, suas epistemes e todo um complexo acervo foram reterritorializados, reim-
plantados, refundados, reciclados, reinterpretados, nas inumeras encruzilhadas his-
toricas derivadas dessas travessias.”

Nessa mesma perspectiva, ao analisar fatores referentes a diaspora e a iden-
tidade, Glissant (2005) faz uma observagao pertinente, afirmando que as memorias
das culturas africanas serviram de lodo para essas metamorfoses, ou seja, os ras-
tros-residuos de uma forma de ser configuraram-se como bases férteis, servindo de
terreno para reconfiguragdes e transformagdes de ordem identitaria e cultural. Tais
processos de mutagao nao representam um apagamento ou rendigdo a logica vio-
lenta e racializada imposta historicamente as populagdes negras. Pelo contrario,
eles se caracterizam como movimentos de resisténcia, que se inserem na dinadmica
de um continuo-descontinuo, nos quais, por meio de processos de reformulacéo,
emergem novas performances, mas, ainda assim, profundamente vinculadas a an-
cestralidade.

Assim, longe de uma submissao a identidade negra construida e imposta pela
l6gica colonial e moderna — vinculada a exploragéo e a subalternizagao —, esses pro-
cessos afirmam outras possibilidades de existéncia a medida que criam espacgos e

ambientes gestados por uma memoria ancestral nos quais outras identidades e per-



83

formances de ser se tornam possiveis, distantes de uma coreografia violenta e racia-
lizada da vida social. Mesmo que haja uma reduc&o no numero de entidades cultua-
das, que algumas sejam agrupadas em uma unica casa e que a cultura ioruba sofra
diversas ressignificacoes, percebe-se que a forma de manter-se vivo foi se transfor-
mando, gerando novos codigos, linguagens e modos outros de pertencimento no

contexto da diaspora.

4.2 Performance Il — sapiéncias do Afoxé

Esta seg¢ao apresenta a analise de uma entrevista realizada com um dancari-
no de Afoxé, que, por meio de seu corpo-experiéncia, compartilhou memérias atra-
vessadas pela tradicdo dessa expressao cultural. Sua vivéncia, destacada pelas me-
morias de seu corpo-arquivo (Tavares, 2012), evidencia como a danga, no contexto
das manifestacdes afro-brasileiras, ndo se constitui apenas como um ato performati-
co, desvinculado de significados mais complexos, pois, conforme aponta Orlandi
(2005), nao ha neutralidade no campo das linguagens, uma vez que toda expressao
esta atravessada por significados e sentidos. Assim, os movimentos, gestos, expres-
sbes e estéticas presentes nas performances desse saber-ser — compreendidos
como “afrografias”, modos outros de expressao e inscricdo do conhecimento (Mar-
tins, 2021) — atuam na transmissao e elaboragéo de saberes, bem como na constru-
¢ao de movimentos de resisténcia. Dessa forma, em didlogo com a questao que di-
reciona este processo investigativo — em que a discussao sobre o corpo negro pode
contribuir para a descolonizagao da educagao? —, bem como com o objetivo central
de delinear os contornos de uma educacéo que alce o corpo a condi¢gao de poténcia
e territério de multiplas aprendizagens, buscamos compreender como tais saberes
se manifestam e sdo mobilizados no interior dessa expresséo.

Nesse sentido, ao investigar as relagdes entre corpo, memoria e conhecimen-
to no contexto das manifestacdes afro-brasileiras, foi possivel acessar, através da
fala do entrevistado, suas primeiras experiéncias e contato com a danga antes mes-
mo de um envolvimento mais profundo com o Afoxé. Ao ser indagado sobre esse

processo, o entrevistado compartilha que:



84

Quem me ensinou foi algumas pessoas mais velhas dentro do Candomblé.
[...] o processo da danga ensina real. Nao foi tipo: “Ah! Vamos hoje fazer
uma aula de pé de dancga.” Nao! Era, as vezes, um dia do xiré; todo mundo
estava fazendo. Entdo, tipo, vamos repetindo, igual que o que o da frente
esta fazendo vocé faz. Porque o xiré, a roda, que é ... a grande roda para
cultuar o orixa, para dar inicio ao culto, € uma roda que ela vai do mais ve-
Iho, comecga pelo mais velho e vai na escadinha até o Abia, que € o que ain-
da nao renasceu para o orixa, nao participou da iniciagao [...]. Ai ele vai es-
tar Ia no finalzinho da ponta. [...] o mais novo que esta no finalzinho da pon-
ta, ele olha para o da frente, que é o mais velho. Entdo tem essa referéncia
cronoldgica de quem € o mais velho, que ensina o mais novo a como cultu-
ar, a como dangar, a como conduzir. E foi muito a partir disso, eu era novo,
eu nunca tinha se iniciado ainda. Entdo, tipo, era com os mais velhos que
eu sempre aprendia de alguma forma, sabe? [Com] Quem estava ha mais
tempo (Entrevistado n.° 2, colchetes inseridos).

A partir da referida fala, torna-se evidente a relagao entre aprendizagem e ex-
periéncia, o que contrasta com a légica ocidental — influenciada pelo cartesianismo e
racionalismo —, na qual o conhecimento é frequentemente estruturado em sistemas
formais de ensino na perspectiva da objetificagdo, por meio da qual o saber é acu-
mulado, controlado e mensurado, muitas vezes desvinculado da experiéncia, ou
seja, da vida. Em oposigéo a essa logica abstrata, a fala do entrevistado revela que,
no contexto das manifestagdes afro-brasileiras, o aprendizado emerge do cotidiano e
das praticas rituais, onde o corpo é territorio de memoria e saber. Nesse processo,
identifica-se que os(as) mais velhos(as) desempenham um papel importante, nos
quais seus corpos-arquivos, para além de carregarem memorias de um saber-ser
acumulado através de vivéncias e experiéncias tecidas ao longo do tempo, transmi-
tem, por meio de sua prépria corporeidade, saberes para os mais novos, sendo o
corpo o principal veiculo de inscrigao e transmissdo do conhecimento. Nos corpos-
arquivos desses(as) mais velhos(as), reside um amplo repertério performatico no
qual uma memoria ancestral, instaurada em seu complexo acervo cognitivo, se ex-
pressa pelo gesto, ou melhor, pelas afrografias.

Ao observar tais praticas e considerando toda a expressao performatica do
saber concentrada especificamente no movimento do corpo, vale ressaltar que,
como aponta Martins (2021), a oralidade n&o € o unico meio de elaboracgéo e inscri-
¢ao do conhecimento em contextos diasporicos. O corpo em movimento configura-
se como um potente meio de produgédo, inscricao e disseminagcdo do conhecimento,

expressando, por meio do gesto, “sofisticadas técnicas, formas, processos cogniti-



85

VOS, pensares mais abstratos e sofisticados, entre eles a cosmopercepgao ou filoso-
fia” (Martins, 2021, p. 36). Como discutido na segao 3.2 As relagbes entre o corpo, a
linguagem e o conhecimento em contextos afrodiasporicos, toda variedade de lin-
guagem produzida pelo corpo esta intrinsecamente ligada a uma experiéncia de sa-
ber que transita por ele, tal como evidencia Rufino (2019b), reforcando que as ex-
pressdes corporais enquanto linguagem — sejam verbais, nao verbais, escritas ou de
outras naturezas — estéo, de fato, intimamente conectadas as esferas do saber.

Esse saber inscrito no corpo, contudo, ndo se trata de um conhecimento indi-
vidual, mas de um saber ancestral vinculado a uma meméria coletiva, que atravessa
geragbes e se manifesta por meio da corporeidade. Nessa perspectiva, Martins
(2021), fundamentada no pensamento de Connerton (1989), discute a nogao de
“habito-memadria” ao compreender o corpo como o lugar onde a memoria se perpe-
tua pela performance, ou seja, onde a mobilizagao e a atualizagdo do saber ocorrem
através do corpo em movimento. Assim, em praticas, rituais, cerimoOnias, dancas e
outras expressodes performaticas comunitarias, como o xiré mencionado pelo Entre-
vistado n.° 2, se configuram na logica do “habito-memadria” em que sua performance
segue referenciada por uma memdria e saber ancestral.

E interessante perceber como, no interior das praticas afrodiaspéricas, o sa-
ber e a memoadria sdo mobilizados a partir de uma referéncia ao que € anterior. A di-
namica que orienta o aprendizado no xiré, conforme narrado pelo Entrevistado n.° 2,
revela que ndo somente a transmissao do conhecimento se da pela observagao do
mais velho pelo mais novo, mas que o proprio conteudo desse saber € ancestral,
isto €, carrega a experiéncia daqueles que vieram antes. Nesse contexto, observa-
se que a estrutura de organizacao dos fundamentos epistemoldgicos e a compreen-
sédo do tempo nessas praticas se configuram segundo uma logica espiralada ou cir-
cular, em que o presente estd em constante dialogo com o passado, desafiando a
concepgao linear de tempo e sendo experimentado por movimentos de reversibilida-
de, descontinuidade e nao linearidade. Em contraste com a Iégica ocidental moder-
na, que se estrutura a partir de uma logica linear e progressiva, pautada na ideia de
sucessao, ruptura e evolugao, as epistemologias afrodiaspoéricas adotam uma per-

cepgao temporal que valoriza a continuidade, o dialogo com o passado e a circulari-



86

dade dos processos. Neste aspecto, praticas como o xiré se configuram como movi-
mentos de resisténcia, estabelecendo “outros modos de conceber, experimentar e vi-
venciar o tempo, bem como de expressa-lo como linguagem” (Martins, 2021, p. 30),
rompendo com a colonialidade do saber, que impde a dissociagao entre razao e cor-
poreidade, passado e presente.

Um elemento que se destacou na analise anterior e que se reafirma nesta é a
forte presenga da natureza. Nas praticas ritualisticas do Candomblé, como vimos an-
teriormente, o processo de elaboracao e transmissao do conhecimento esta profun-
damente vinculado as forgas da natureza por meio da relagdo com os orixas. De ma-
neira semelhante, o Afoxé, enquanto manifestacdo cultural afro-brasileira, nasce
dentro do terreiro, sendo originado a partir dos fundamentos espirituais e ritualisticos
de uma casa de axé. Podemos verificar esses aspectos quando o Entrevistado n.° 2
descreve o processo de formagédo de um grupo de Afoxeé:

Geralmente, o Afoxé é construido e idealizado a partir também de uma fami-
lia de axé, que é uma tradi¢cdo de terreiro. Entdo, cada Afoxé, ele tem meio;
nao & meio, ele é. Ele segue um rito de consagragao e de meio que apadri-
nhamento do orixa patrono da casa, que ele foi criado Afoxé. Entéo, assim,
vai ter os fundamentos. Inclusive, por tras da criacdo do Afoxé, tem funda-
mentos ritualisticos, né? Pra meio que uma béncdo de alguns orixas pra
abertura daquele Afoxé, pra criagdo daquele Afoxé. [...] sendo que também
tem um processo ritualistico-espiritual envolvendo o apadrinhamento dos
orixas que vao abengoar e que vao levar o nome, vao tomar a frente; o
nome daquele orixa vai tomar a frente do Afoxé. E ai € meio que dedicado.
[...] porque tem a ver com o orixa que faz parte, o patrono da casa onde o
Afoxé nasceu. Entao, se a casa é de Xang6, geralmente o Afoxé é dedicado

a Xangd. Se a casa é de Oxum, o Afoxé geralmente pode ser dedicado a
Oxum. E por ai vai, para lemanja... (Entrevistado n.° 2).

A partir desse relato, percebe-se como o Afoxé esta intrinsecamente vinculado
aos fundamentos espirituais do terreiro, reforcando uma relacdo com orixas em que
0S mesmos, como energia da natureza, orientam a sua fundagado, bem como condu-
zem seus ritos, canticos, musica e, especificamente, o corpo, em suas expressoes,
gestos e movimentagdes. Nesse contexto, articula-se todo um repertério de lingua-
gem corporal a uma memoria fundamentada em saberes ancestrais, cuja expressao
se configura no que Martins (2021) denomina de performances do tempo espiralar. E
interessante perceber que, nessas praticas, ha uma recorrente presencga da nature-
za, evidenciando a continuidade de uma epistemologia ancestral que compreende a

vida e o corpo em dialogo com as energias da natureza. Nesse sentido, Rufino



87

(2023), no capitulo Educagdo mais que humana — aprender com as folhas, aponta
que, no interior dessas praticas, ha processos educativos e relacionais nos quais
ocorrem “diferentes experimentacoes, interacées e dialogos para além do humano”
(Rufino, 2023, p. 23).

No contexto de expressdes afro-brasileiras, a educacido, os processos de
aprendizagem e o conhecimento se articulam em dinamicas epistemoldgicas com-
plexas que nao se restringem a experiéncia humana, mas se expandem em um pro-
cesso de funcionamento atravessado pela ética da biointeragao (Santos, 2015 apud
Rufino, 2023, p. 29), que se configura como “um exercicio de escuta, didlogo e rela-
¢ao profunda com as existéncias, sejam elas ditas humanas ou n&o.” E interessante
notar como, diferentemente dos contextos afro-brasileiros, a l6gica moderna do co-
nhecimento é fundamentada justamente na separacéo entre as esferas do saber e a
da experiéncia, vida e natureza. Essa fragmentagao influenciada pelo racionalismo e
pelo antropocentrismo sustenta uma compreensao hierarquica que inferioriza a natu-
reza e saberes ndo hegemdnicos. Ao mesmo tempo, por uma relagao de poder,
impde uma perspectiva de mundo em que o ser humano — identificado com a bran-
quitude — é elevado a condicao de superioridade em relagao a todos outros seres.

Essa concepcgao, que desconsidera a interdependéncia entre humanos em
sua mais ampla diversidade e meio ambiente, esta intrinsecamente ligada ao capita-
lismo e a exploragao, pois a légica do saber moderno, ao inferiorizar e desqualificar
tanto a natureza como o corpo — este entendido como parte integrante da natureza e
diretamente associado a identidade negra na perspectiva moderna colonial —, esta
alinhada ao sistema capitalista, que os vé& como recursos a serem apropriados e
controlados em prol de um lucro. Desse modo, essa configuragcao de producao de
conhecimento, ao desvincular a natureza e os corpos das esferas de saber legitima-
das, ndo apenas contribui para sua objetificacdo, mas também reforca a ideia de do-
minio sobre a natureza, sendo diretamente responsavel pela intensificacdo da crise
ecologica.

Trata-se, portanto, de um modo de saber contrario a vida, uma vez que essa
perspectiva exerce uma profunda influéncia na destruicdo do meio ambiente e com-
promete diretamente a humanidade, que é parte indissociavel da natureza. Aqui, ndo

somente paira a destruigdo em seu modo fisico, mas também simbdlico a medida



88

que esse paradigma de conhecimento ataca diretamente modos outros de existén-
cia, marginalizando e deslegitimando praticas que emergem pedagogias que se es-
truturam em pilares distintos da racionalidade hegemdnica. Mobilizados pelo desejo
do absoluto e de totalidade, esse saber se revela danoso ndo apenas a natureza e
aos corpos ndo normativos, mas também a diversidade que compde o mundo. Ao
impor uma unica forma de existéncia, ele se caracteriza pelo que Glissant (2005)
descreve como “identidade raiz unica”. A partir desses fatores, torna-se evidente que
estamos diante de um projeto de exterminio da diversidade.

Essa concepcgao de saber moderno — que diz respeito a um modo de ser —,
ainda que se queira unico, coexiste com outras formas de ser que se configuram
como formas de resisténcia. Considerando os trechos anteriormente destacados da
entrevista, a fala do Entrevistado n.° 2 revela de maneira evidente esse movimento
de resisténcia ao demonstrar um vinculo profundo com os orixas (energias da natu-
reza), que nos direciona a perceber que tais praticas nao se limitam a simples expe-
riéncias desconectadas do contexto social, mas se configuram como expressoes sig-
nificativas, constituindo-se como um enfrentamento direto a esse projeto de extermi-
nio.

Tais praticas, atravessadas pelas performances do tempo espiralar (Martins,
2021), sao constituidas por uma memoria ancestral que possui como principio o res-
peito e a relagao profunda com a natureza, o que vai de encontro com a ética da bio-
interacdo. E interessante notar que essas performances, vinculadas a um saber-ser,
sdo mobilizadas por uma memoaria que ndo apenas ressignifica o passado, mas tam-
bém ativa formas de existéncia que desafiam a Iégica moderna de conhecimento a
medida que se gestam espagcos em que ha uma reconfiguragdo da experiéncia hu-
mana, reafirmando a interdependéncia entre seres humanos e natureza. Aqui, nesse
modo de ser, no qual o saber € intrinseco a natureza, ao corpo e a coletividade, ha
uma descentralizagao da logica moderna e ocidental de saber, que possui suas ba-
ses fundamentadas em um padrdo monoldégico e hierarquico.

Nos modos afro-brasileiros, as pedagogias se baseiam em uma compreensao
relacional, entrelacando dimensdes corporais, espirituais, coletivas e ancestrais, em

constante dialogo com a natureza, se configurando como um modo ecoldgico de



89

existéncia. Esse modo de ser segue condicionado por uma légica ancestral de convi-
véncia com a terra “em que viver plenamente em comunidade implica inuUmeras
aprendizagens que deslocam o pretenso lugar do humano como centralidade” (Rufi-
no, 2023, p. 25).

As referidas resisténcias, incutidas nessa forma de ser, encontram materiali-
dade nas praticas do Afoxé, as quais a conexdo com a natureza se manifesta con-
cretamente por meio da corporeidade. Tal aspecto pode ser observado na fala do

Entrevistado n.° 2:

Cada orixa tem uma danga especifica. A gente chama a danga de Xangd
“aluja”, que geralmente € uma danga muito mais ritmada, com movimentos
mais firmes, um desenho mais rudimentar, digamos assim. N&o rude, mas é
rudimentar, viril, digamos. Também porque é uma energia masculina. E uma
energia da natureza que é representada pelos raios, pelos trovdes, pela for-
¢a do vulcéo, pelo fogo. Entao tem essa energia muito enérgica, muito forte.
Oxum, por sua vez, € um orixa que tem a graciosidade e elegancia, a exu-
beréncia, e ela estd muito relacionada aos rios. E esse rio, assim como le-
manja, assim como o orixa Oya, o orixa Oba, todos os orixas femininos, de
alguma forma, estdo ligados a energia das aguas, que é as energias dos
rios, do mar, por assim dizer também. E elas vao ter dangas totalmente vol-
tadas especificas, né? Geralmente, uma danga para Oya pode ser o “ague-
ré”, que tem a ver com a caga, tem a ver com o Oxéssi. A danga de Oxum é
0 “mojuba”, que é uma danga muito mais cadenciada, muito mais melindro-
sa, doce, delicada e de desenhos muito mais desenhados, movimentos mui-
to mais desenhados. Oya tem desenhos muito mais sempre envolvendo
muitos bragos para poder representar o movimento dos ventos também, e
isso € muito bonito. Cada orixa traz em si uma esséncia, uma forgca muito
distinta, e é muito sutil as vezes porque os orixas femininos estdo muito liga-
dos as aguas, mas tem dancas especificas para cada orixa, sabe? (Entre-
vistado n.° 2).

Conforme o que foi descrito, verifica-se que os movimentos do corpo possu-
em uma relagao direta com as forgas da natureza, em que cada gesto carrega e ex-
pressa uma energia especifica. A danga relacionada ao orixa Xangé (o aluja), por
exemplo, esta vinculada a forga do vulcédo, ao poder dos raios, ao fogo e ao trovéo,
elementos que simbolizam uma energia vigorosa e imponente que se manifesta no
corpo por movimentos firmes, fortes e viris. Por outro lado, Oxum (com o mojuba),
vinculada as aguas, expressa via corporeidade a fluidez e a suavidade dos rios. A
partir de gestos cadenciados e delicados, traduz o movimento natural das aguas.

No caso de Oya (com o agueré), os gestos realizados com bragos represen-
tam visualmente o movimento dos ventos, evocando sua forga transformadora e re-
novadora. E nesse sentido que o corpo negro emerge como potencialidade, apesar

de ser alvo central do racismo, tanto historicamente quanto na contemporaneidade



90

pela colonialidade. E nele que habita saberes ancestrais, saberes estes que possibi-
litam o rompimento com projetos de mundo que buscam reduzi-lo a subalternidade.
Ainda que a violéncia racista tente impor-lhe uma performance social fundamentada
no apagamento e silenciamento, é no corpo — espaco historicamente descredibiliza-
do pela légica moderna — que se gestam praticas e performances que, por meio das
brechas, reconfiguram sua forma de ser e estar.

Em outro momento, é possivel perceber expressdes de resisténcia em que a
fala do Entrevistado n.° 2 revela de que maneira os gestos e movimentos comuni-
cam experiéncias que transcendem a simples execucio corporal, tornando-se um

campo de potencialidade. Segue o trecho:

Olha! Se dancga assim, para Oxum se danga assim. Entdo tem essa cangao
para Oxum, que Oxum também vai a guerra. Entdo Oxum vai ser um pouco
mais forte nos seus movimentos. Mas Oxum também vai a caca, entdo vai
ser mais estratégica, mais observadora. Ela tem uma danca mais voltada
com ofa, que é com arco e flecha. Mas Oxum também é uma mae, ela é de-
licada. Oxum lava as suas joias no rio, entao, tipo, ela vai ter um movimen-
to. A gente vai entendendo que ha toda uma encenagao que ndo é sé uma
dancga, mas, a danga, ela conta uma histéria. Entdo a gente vai conduzindo
a dancga de tal forma que, assim que uma cangao vai mudando o ritmo da
musica, aquele ritmo de musica ja vai contando outra histéria. Ele comega
com uma musica mais lenta, que é o mojuba. Ela vai entrando, vai dangan-
do graciosamente e ai depois ela parte pra uma musica mais voltada para
uma caga, entdo é como se ela tivesse dangando um mojuba. Mas, daqui a
pouco, ela esta fazendo um movimento da danca de Oxdssi, porque Oxdssi
€ muito ligado a caga e daqui a pouco ela vai a guerra. Entao, esta fazendo
um movimento muito mais com espada, como se tivesse com espada, acor-
dando caminhos também, abrindo situacées dificeis, limpando os caminhos
para que haja ai uma compreensao de que esses atos, eles vao contando
uma histéria de Oxum, passagens onde ela fala sobre a sua trajetéria de
vida, o que ela passou, o que ela teve que se desenvolver de habilidades e
capacidades de vida para poder sobreviver, para poder ganhar vida, para
proteger sua familia, para proteger sua comunidade (Entrevistado n.° 2).

A dancga, conforme expresso no trecho, torna-se um veiculo de narrativas e
resisténcia. A memoria resguardada nas dimensdes corporais remete a historias,
pois, como destaca o Entrevistado n.° 2, “a dancga, ela conta uma histéria.” Aqui, as
narrativas sédo transmitidas e inscritas por meio de uma outra forma de grafia: a gra-
fia do corpo, onde gestos e movimentos carregam histérias e codigos ancestrais sao
preservados e atualizados, garantindo a continuidade dos conhecimentos. E interes-
sante notar como, no contexto do Afoxé, o conhecimento esta intrinsecamente ligado

ao movimento. Essa relagdo nos remete as dindmicas e configuragdes que constitu-



91

em a diaspora, compreendida como um espaco de fluxos continuos no qual o conhe-
cimento possui vinculos com processos historicos e sociais atravessados pelo movi-
mento e deslocamento a medida que os saberes que perpassam tais praticas sao
resultados de atravessamentos, encontros e reinvengdes, ou seja, de movéncias.
Assim, partindo de referéncias outras, Martins (2003) faz uma colocagdo que amplia
os sentidos da inscrigao, revelando outras possibilidades de resguardo da meméria,
ao destacar que:

Em umas das linguas bantu, do Congo, da mesma raiz, ntanga, derivam os

verbos escrever e dangar, que realgcam variantes sentidos moventes, que

nos remetem a outras fontes possiveis de inscricado, resguardo, transmissao

e transcricdo de conhecimento, praticas, procedimentos, ancorados no e
pelo corpo, em performance (Martins, 2003, p. 64, 65).

Aqui, percebe-se uma relagdo entre movimento, conhecimento e linguagem
no contexto africano, em que, de alguma forma, reverbera-se na diaspora. Esse re-
flexo pode ser observado na fala do Entrevistado n.° 2, quando destaca a danca aos
orixas no contexto do Afoxé. Nessa perspectiva, o corpo em movimento se configura
como forma legitima de inscricdo e resguardo do saber e da memoria, deslocando,
de certa maneira, a centralidade da escrita alfabética como unico meio de armaze-
namento e transmissao de conhecimento.

Conforme foi discutido em se¢des anteriores, a escrita alfabética, por uma re-
lagdo de poder, foi imposta como modo legitimo de resguardo e expressao do saber.
Aqui, é interessante notar como essas relagdes de poder estao presentes nao ape-
nas na definigdo de quais expressdes sao legitimadas como validas, mas também
em seu conteudo, a medida que documentos oficiais impuseram e continuam impon-
do uma unica concepgao de realidade, legitimando certas narrativas enquanto silen-
ciam e marginalizam outras.

Diante disso, a expansao do particularismo europeu configurou-se como um
projeto de mundo baseado no exterminio da diversidade, que se manifesta tanto na
destruicao fisica quanto na simbdlica, visto que opera por meio de uma forma espe-
cifica de producédo de conhecimento que nédo apenas delimita quais narrativas sao
legitimas, mas também determina quem tem sua existéncia reconhecida nos regis-
tros oficiais. Dessa maneira, a histéria, as cosmologias e os saberes dos povos ne-

gros na diaspora foram sistematicamente apagados ou reinterpretados sob a 6tica



92

colonial, de modo que a escrita, nesse contexto, torna-se uma ferramenta de destrui-
cao simbdlica enquanto distorce e silencia essas narrativas nas producgdes oficiais.

Observando tais aspectos e focando seus estudos em resisténcias negras na
diaspora brasileira, Martins (2003, p. 67) menciona o pensamento de Roach, desta-
cando que “as performances revelam o que os textos escondem.” Quando analisa-
mos a fala do Entrevistado n.° 2, percebemos que é através do movimento que as
narrativas negras se inscrevem e se perpetuam, resistindo as tentativas de apaga-
mento. A performance revela, por meio dos gestos, passagens e memorias das di-
vindades que ndo se constituem como meras expressdes, mas uma encenagao car-
regada de significados em que o corpo atua como um arquivo vivo da histéria e do
saber ancestral.

Nesse sentido, € interessante perceber como o0 corpo se constitui simultanea-
mente como arquivo e arma (Tavares, 2012), pois, sendo um elemento primordial e
um meio de comunicagao poderoso, ele guarda e transmite saberes, dando continui-
dade a uma forma de ser. Vale ressaltar que, embora frequentemente marginaliza-
das, as performances corporais desempenham um papel fundamental na preserva-
¢ao e na continuidade dos saberes ancestrais, reafirmando a resisténcia e a perma-
néncia das cosmologias negras na diaspora. Logo, os gestos e movimentos que per-
passam a mateéria corporal, mencionados pelo entrevistado em questao, se constitu-
em como uma forma de resisténcia, reafirmando a poténcia do corpo como espago

de inscricao e disseminacdo da memoria e conhecimento.

4.3 Performance lll — sapiéncias da Capoeira

Nesta secdo, apresentamos a analise da entrevista realizada com uma mestra
de Capoeira, cuja trajetéria € atravessada por experiéncias de resisténcia, sustenta-
das por saberes corporais enraizados na ancestralidade. A partir de sua narrativa,
emergem memorias que revelam como o corpo, no ambito da Capoeira, se inscreve
como arquivo de memoria e conhecimento, configurando-se como um dispositivo de
transmissao e atualizagcéo de saberes que perpassam geracgoes.

Ao mencionar as suas experiéncias enquanto mulher negra no universo da

Capoeira, sua fala nos convoca ao exercicio da escuta sensivel, que nos permite



93

adentrar e compreender, da melhor maneira, pedagogias que emergem no e pelo
corpo. Trata-se, pois, de pedagogias atravessadas por modos outros de elaboragao
e transmissao do conhecimento, que operam em oposi¢cao aos paradigmas impostos
por um sistema hegeménico e violento que insiste em definir, de forma unica e exclu-
dente, o que é o saber.

Em contraste com uma maneira de producédo de conhecimento fundamentada
na abstracao e distante da vida, essas pedagogias corporificadas preservam, atuali-
zam e recriam memorias, articulando identidades e espagos em contextos afrodias-
poricos, possuindo como base a experiéncia e as relagcdes sociais. Foi a partir des-
sas expressdes que objetivamos investigar como tais sabedorias se manifestam e
sdo mobilizadas enquanto formas de resisténcia a colonialidade, apontando para
uma educagao hibrida e descolonizadora que afirma a poténcia criativa, politica e
ancestral do povo negro.

Observando processos educativos atravessados pela movéncia do conheci-
mento, percebemos que, em contextos afrodiaspéricos, a elaboragao e transmisséao
do saber acontece de maneira inseparavel do corpo, rompendo com as ilusérias hie-
rarquias que desvinculam corpo e pensamento (Martins, 2021). Em alguns espacgos
de formacao, é precisamente no movimento que o conhecimento se inscreve, se ex-
pressa e se compartilha.

A memoria acionada nesse processo se ancora em uma referéncia ancestral
na qual o corpo, como arquivo e repositério de tais memorias, expressa, performa e
sustenta todo um processo comunicativo. Nessas praticas, sdo mobilizados cédigos,
signos e gestos que, de maneira singular, compdem um idioma do corpo — uma gra-
matica propria que articula sentidos, significados, saberes e memoria. Nela, a perfor-
mance emerge como um fendmeno comunicativo complexo em que se expressam
formas outras de linguagem, de inscrigdo do saber, da memoaria e do conhecimento.

Esse fendbmeno pode ser observado na fala da Entrevistada n.° 3, quando, ao
narrar sua experiéncia na capoeira, descreve movimentos e gestualidades que
compdem todo um sistema de linguagem presente no jogo. Ao mencionar e descre-
ver alguns movimentos, percebe-se que tais coddigos ndo se restringem a técnica,

mas consistem na atualizacdo de uma memoaria e linguagem ancestral. Sua descri-



94

¢ao evidencia como essas movimentagdes corporais se tecem no interior de um sis-
tema que vai além do simples movimento fisico, mas constitui-se no ambito de enun-
ciagdes sensiveis: um idioma do corpo que mobiliza dimensdes epistemologicas, on-

tologicas e filosoficas. Segue o dialogo:

Entrevistada n.° 3: A movimentacao da Capoeira?

Raiany: E.

Entrevistada n.° 3: Vou dizer uma: negativa. A negativa € uma defesa, né?
Por que “negativa”? Porque vocé nega. Vocé nega, vem o golpe, vocé nega.
Negativa. Meia-lua de frente, eu acho que os nomes estdo associados mais
a coisa de natureza.

Raiany: E é7?

Entrevistada n.° 3: Alguns, por exemplo, é... A meia-lua de frente, ja esta
dizendo. A meia-lua, né? Negativa, vai negar; vem a meia-lua, vocé negou.
Negativa.

Raiany: Teriam mais, assim? Tu lembra?

Entrevistada n.° 3;: Tem, eu acho que tem o au. O au é uma fuga, vocé
pode fugir pra qualquer lado com o au. Uma fuga na vida, né? As vezes, a
gente precisa e, na roda de capoeira, também tem o recomecar. Vocé ta
aqui jogando, vocé sente que o jogo nao ta fluindo, [...] ai vocé tem o artifi-
cio de chegar aqui 6, chamar o outro, voltar para o pé do berimbau. Reco-
mecar, ouvir a musica, ouvir o canto, respirar, recomecar, tentar fazer de
novo, de outra maneira para que comece a fluir. E na vida a gente faz isso,
[...] porque, na verdade, € o campo de batalha a vida mais do que a roda de
capoeira.

Aqui se evidencia toda uma grafia que se da pelo movimento, com tragados
riscados no ar. A partir dos elementos expostos no trecho da entrevista e com o pen-
samento elaborado por Martins (2003), compreende-se que nao ha culturas agrafas,
sobretudo em contextos afrodiasporicos, nos quais os saberes ndo se inscrevem ne-
cessariamente na escrita alfabética, mas “resguardam, nutrem e veiculam seus re-
pertérios em outros ambientes de memaria” (Martins, 2003, p. 78), em especifico, no
movimento do corpo. Nesse horizonte, torna-se relevante observar que, como apon-
ta Orlandi (2005), ndo ha discurso que ndo interaja com outros discursos, todo dizer
esta sempre em relagdo com outros dizeres. Glissant (2005), em didlogo com essa
perspectiva, propde uma reflexao sobre as formas de resguardo e expressao do co-
nhecimento, contrastando o modelo ocidental com modos africanos e afrodiaspori-
cos de pensamento, colocando que:

A escrita, ditada por deus, esta associada a transcendéncia, esta associada
a imobilidade do corpo, esta associada a uma espécie de tradigdo de enca-
deamento que chamamos de pensamento linear. A oralidade, o movimento

do corpo se manifestam na repeticdo, na redundancia, na preponderancia
do ritmo, na renovacao das assonancias, e tudo isso se da longe do pensa-



95

mento da transcendéncia, da seguranga que o pensamento da transcendén-
cia continha, bem como dos exageros sectarios que esse pensamento de-
sencadeia como que naturalmente (Glissant, 2005, p. 47).

Ao longo do capitulo Dindmicas do discurso, discutiu-se como a escrita foi his-
toricamente construida como um lugar de superioridade linguistica, associada a uma
forma de expressao do saber absoluto, transcendente e imutavel — um modelo que
se funda, em grande medida, na exclusédo do corpo. Esse entendimento dialoga dire-
tamente com a reflexdo proposta por Glissant (2005), que, ao comparar diferentes
formas de discurso, evidencia como, em contextos africanos e afrodiaspéricos, o co-
nhecimento se ancora em outras logicas — légicas que se afastam da linearidade, da
rigidez e da transcendéncia associadas a escrita ocidental.

Aqui, a oralidade e o movimento do corpo sao formas legitimas de expressao
do saber — um saber que ndo se apresenta como teoria ou regra fixa sobre o mundo,
mas que se realiza em didlogo com o corpo, com a palavra, com os gestos, nas inte-
racdes e na experiéncia da vida concreta. Trata-se de formas de conhecimento fun-
damentadas na movéncia, seja do corpo, seja do saber — pois a diaspora € movi-
mento, é reelaboragao, traducao e transformacao —, que resiste a fixidez do pensa-
mento dominante.

Ha aqui a resisténcia de uma forma de ser e saber que, tal qual a dinamica do
movimento do au, se mobiliza pela estratégia da fuga — ndo como recuo, mas como
astucia, como gesto que escapa as formas fixas e hegemdnicas de definir o que é o
ser, 0 que é o saber, o que é comunicacgao, afirmando-se enquanto pratica de sobre-
vivéncia e criacao diante das violéncias e normatividades do mundo.

Outro fator importante abordado durante a entrevista, que dialoga de certa
maneira com a movimentacédo do au, é a mandinga. Conforme relatado pela Entre-
vistada n.° 3, a mandinga consiste em:

[...] tentar ludibriar. [...] ai a mandinga da gente na roda. Eu vou fazer uma
meia-lua de frente, mas eu ndo vou fazer a meia-lua de frente. O meu corpo
ja diz que eu vou fazer a meia-lua de frente. Ndo, eu vou fazer a minha

mandinga, enganar, distrair. Depois eu solto e depois eu vou. Na vida a gen-
te tem que levar essa atitude para a vida também (Entrevistada n.° 3).

A partir dos elementos compartilhados pela Entrevistada n.° 3 sobre a mandin-

ga, somos convocados a refletir sobre essa pratica ndo apenas como um codigo ou



96

signo constitutivo do jogo da capoeira, mas como um elemento filoséfico de existén-
cia em que, de maneira imanente, articula pensamento e vida. A mandinga ultrapas-
sa os limites da roda — bem como evidencia a Entrevistada n.° 3 — e se revela como
uma tatica de vida mobilizada por uma forma estratégica de agir em determinadas
circunstancias.

Em um contexto permeado pela colonialidade no qual impde-se performances
sociais atravessadas por expectativas de normatividade — papéis rigidamente defini-
dos, gestos e movimentos regulados, subjetividades moldadas pelo controle —, proje-
tam sobre o corpo negro um condicionamento atrelado a obediéncia, submisséo,
passividade, produtividade e previsibilidade como parte de um processo continuo de
normatizacao e disciplinamento. Esse processo possui como objetivo a manutengao
de uma coreografia racializada e violenta da vida social.

E interessante perceber que, com as taticas da mandinga, ndo se nega a par-
ticipagao no jogo social; 0 que ocorre é que se joga mobilizando outras regras e sen-
tidos. Através do ludibriamento, atam-se caminhos ndo 6bvios para se desviar do
controle, fundamentando uma forma de transgredir disciplinas impostas sem, neces-
sariamente, confronta-las de maneira direta. Sobre o referido fator, Rufino (2019a)
diz que:

Essas acgdes sao orientadas por outras formas de inteligibilidade que cacam
as brechas, exploram os vazios deixados em meio aos jogos pelos regimes

gue Ihe submetem a condigbes subalternas. Assim o enfrentamento mandin-
gueiro se da no tempo certo, quando se vé, ja foi (Rufino, 2019a, p. 153).

Com base nesses aspectos, podemos perceber como se manifestam e se ar-
ticulam nessas praticas a incorporagdo e a mandinga — aqui, mobilizo o termo “man-
dinga” ndo apenas como uma referéncia estrita ao jogo da capoeira, mas enquanto
um conceito elaborado por Rufino (2019a) que articula dimensdes ontoldgicas e
epistemoldgicas: um conjunto de saberes que sustentam uma forma de ser no mun-
do que rompe com os cddigos hegemobnicos de racionalidade, comportamento e nor-
matividade. A mandinga é referente a saberes ancestrais, podendo ser um conheci-
mento relativo ao conhecimento das folhas, rezas que curam, cantos que conduzem
os rituais, dangas que invocam protegao e a propria mandinga da capoeira que, via
processos de incorporacdo, o corpo torna-se morada e expressao dos referidos sa-

beres ancestrais.



97

A incorporacao, nesse contexto, distancia-se dos processos de producao de
conhecimento pautados na abstracao, pois refere-se ao saber vivo no corpo, na vida
e na experiéncia. A incorporagédo e a mandinga, quando compreendidas nessa pers-
pectiva, se referem a performance de uma memoéria, como um processo de ativagao
de todo um repertorio ancestral, que se configura no interior de um sistema perpas-
sado pela colonialidade, como uma tecnologia ancestral de sobrevivéncia.

A mandinga — enquanto estratégia de ludibriar e ndo como elemento conceitu-
al — extrapola os limites do jogo e se inscreve como fundamento das formas de ser e
resistir da populagédo negra no Brasil. Ao observarmos os caminhos historicos de en-
frentamento e reinvencao desse povo, percebemos que € justamente essa tatica —
sutil, maliciosa, malandra, astuciosa — que permite a sobrevivéncia e a reexisténcia
em meio a um cenario de continua opressao.

Tal fato pode ser observado, por exemplo, no “corpo mole” destacado por Gui-
zardi (2017), pratica por meio da qual pessoas escravizadas se apropriavam do mo-
vimento do proprio corpo realizando suas tarefas de forma mais lenta, de modo a in-
terferir na rentabilidade e na produtividade do trabalho como também nos fingimen-
tos diante da adoragao aos santos catdlicos, quando, na verdade, reverenciavam os
orixas por meio do hibridismo religioso. Nesse contexto, a capacidade de diluir-se,
transfigurar-se e camuflar-se constituiu uma estratégia de sobrevivéncia em que per-
manecer Vvivo significou, historicamente, para essas populacdes, adaptar-se, mutar-
se, transformar-se — estar sendo nas frestas do possivel, recriando-se incessante-
mente diante das violéncias impostas.

Num contexto de repressao e constante vigilancia a que as culturas negras fo-
ram historicamente submetidas, elaboraram-se taticas mandingueiras de camufla-
gem, operando como formas de embate implicito. Essas estratégias, sustentadas
por uma complexa inteligibilidade ancestral, mobilizavam principios de metamorfose
e recobrimento como operadores fundamentais das formas de existéncia e resistén-
cia negra nas Américas. Sobre esse aspecto:

[...] muitas vezes se exercitam os cédigos do segredo, saberes censurados
pelo sistema escravista que, ainda sim, eram veiculados. Como ja afirmei
em A cena em sombras, a cultura negra nas Américas é de dupla face, de
dupla voz, e expressa, nos seus modos constitutivos fundacionais, a distin-

¢ao entre o que o sistema social pressupunha que os sujeitos deviam dizer
e fazer e o0 que, por inUmeras praticas, realmente diziam e faziam. Nessa



98

operagao de equilibrio assimétrico, o deslocamento, a metamorfose e o re-
cobrimento sao alguns dos principios e taticas basicos, operadores da for-
magao cultural afro-americana, que o estudo das praticas performaticas rei-
tera e revela. Nas Américas, as artes, os oficios e os saberes africanos re-
vestem-se de novos e engenhosos formatos (Martins, 2021, p. 115, 116).

A partir da tatica evidenciada pela Entrevistada n.° 3, bem como das reflexdes
aqui desenvolvidas, percebe-se que tais praticas se afirmam como movimentos de
fuga a linearidade, previsibilidade e rigidez impostas pela modernidade e logica colo-
nial. Nessas estratégias, € mobilizado todo um gesto de reconhecer e ocupar fissu-
ras, dobras e brechas do sistema em que ha um processo de ocupacao das mar-
gens como espaco de invengao, fazendo das impossibilidades possibilidades. E nes-
se gesto de transgresséo, forjado nas frestas do sistema, que o corpo emerge como
territorio central a medida que resguarda mandingas (saberes) que, via incorporagao
(expressao), performam um saber-ser.

Nesse sentido, compreende-se que o corpo é aquele que ocupa as auséncias
e 0s vazios deixados, atuando e movendo-se no que foi posto como impossibilidade.
Ao observar o comportamento do corpo a partir das linguagens musicais negras,
Muniz Sodré (1998) elabora uma reflexdo sobre a sincopa como metafora potente
dessa dinamica, destacando como o vazio — distante de representacdes vinculadas
a auséncia — torna-se espaco de movimento e criagao:

[...] a batida que falta. Sincopa, sabe-se, € a auséncia no compasso da
marcacgao de um tempo (fraco) que, no entanto, repercute noutro mais forte.
A missing-beat pode ser o missing-link explicativo do poder mobilizador da
musica negra nas Américas. De fato, tanto no jazz quanto no samba, atua
de modo especial a sincopa, incitando o ouvinte a preencher o tempo vazio
com a marcagao corporal — palmas, meneios, balangos, danga. Sua forga
magnética, compulsiva mesmo, vem do impulso (provocado pelo vazio ritmi-

co) de se completar a auséncia do tempo com a dindmica do movimento no
espaco (Sodré, 1988, p. 11).

A musica tradicional — particularmente no interior das convengdes ocidentais —
é configurada desde padrao de estruturacao ritmica, em que a batida é tradicional-
mente marcada na contagem do tempo: 1... 2... 3... 4. Em contrapartida, nas ex-
pressdes musicais de culturas negras americanas, o ritmo funciona desde uma outra
l6gica, fundamentada no deslocamento da previsibilidade, em que ha o preenchi-
mento dos intervalos, resultando numa ruptura ritmica e descompasso. Nessa confi-
guragao sonora, o que deveria ser vazio, siléncio ou tempo fraco passa a ser espago

de criagao e presenca.



99

Dessa maneira, as linguagens musicais negras convocam a corporeidade a
preencher as referidas auséncias, como evidencia Sodré (1998). A partir dai, perce-
bemos o carater estético e politico da sincope e como ela dialoga com a mandinga
referida pela Entrevistada n.° 3, a medida que, por meio do engano, o jogador oposto
— certo da previsibilidade do compasso do outro — é levado a lidar com a for¢a da im-
previsibilidade e do descompasso. Sobre o referido fator, Rufino (2023) compartilha
o didlogo entre um mestre de Capoeira e seu aprendiz, que possui semelhancas
com a discussao anterior. Nele, o mestre diz ao aprendiz:

[...] se eu estiver certo do que vou fazer, eu estarei errado porque com a mi-
nha certeza o cara com quem eu jogo vai saber das minhas intengbes e nao

deixara brecha para eu entrar. [...] Se eu nego, ele ndo sabera das minhas
intencdes, ai na brecha que ele der eu entro (Rufino, 2023, p. 86).

Assim como na roda de Capoeira, na roda da vida da populagédo negra em di-
aspora, sobreviver implica elaborar taticas de movimentos que desestabilizem a 16gi-
ca da previsibilidade. Habitar as sincopas — espagos deslegitimados — € visualiza-las
enquanto terreno fértil para criacédo e recriacido. Tais elementos correspondem direta-
mente ao que sao culturas e tradigdes negras em diaspora, em que, ao atravessar o
Atlantico, ndo permaneceram intactas, mas foram reelaboradas, reinventadas, res-
significadas para continuarem vivas em territorios outros. Quando nos voltamos es-
pecificamente a questao epistemoldgica no que tange os saberes corporais ances-
trais, percebemos que tudo aquilo que foi interditado ou ignorado pela légica moder-
na e colonial € justamente o que se mobiliza enquanto possibilidade e poténcia.

E interessante notar que o que fundamenta essa forma de ser — criativa,
transgressora, marcada por movimentos de ruptura e atravessada por uma pedago-
gia da inconformidade — é o saber ancestral, sustentado por uma compreensao cir-
cular da vida. As analises anteriores ja nos permitem perceber que a ancestralidade
nao se manifesta apenas na Capoeira, mas atravessa diversas praticas negras em
diaspora, constituindo a base de outros modos de existéncia e resisténcia. Essa re-
feréncia ancestral, que sustenta e mobiliza essas praticas, emerge de forma eviden-
te na fala da Entrevistada n.° 3:

A forma que a gente faz Capoeira € mais ou menos como uma missao que
a gente tem, [...] as atitudes da gente, de manter a tradicdo, de manter os

fundamentos dessa cultura, reconhecer os outros mestres e mestras que
chegaram antes da gente (Entrevistada n.° 3).



100

Mais adiante, a entrevistada reforca esse vinculo com a ancestralidade ao
afirmar:

Ai a gente zela muito por essa. Que seja a tradigédo oral, porque tem que ter

essa ligacdo com o mestre ou a mestra. Eu tive com o meu, o meu teve com

o dele, o dele, o dele, o dele. Vai, vai, vai, vai, vai essa corrente até la (En-
trevistada n.° 3).

A partir dos pontos abordados pela Entrevistada n.° 3, evidencia-se que a re-
feréncia ao que é anterior — 0 passado — € compreendida como um lugar de saber,
em que praticas e performances sédo guiadas e fundamentadas por “um logos em
movimento do ancestral.” (Martins, 2003, p. 76). E interessante perceber como
os(as) mais velhos(as), através de seus corpos-arquivos e corpos-experiéncias, ocu-
pam um lugar impar nesse processo, pois 0s saberes que carregam nao se apresen-
tam apenas como memadria, mas como um principio ativo que orienta as praticas e
modos de ser na Capoeira.

Assim, esse logos ancestral, transmitido na relagdo com o(a) mestre(a), &
continuamente repassado e “vai, vai, vai, vai, vai essa corrente até 14", sustentando
uma forma coletiva de existéncia. Observando tais aspectos, percebe-se que a an-
cestralidade se configura como um eixo de organizagao que permeia tanto as dimen-
sbes sociais quanto as epistemologicas. Como destaca Martins (2003, p. 88), “No
caso brasileiro, os ritos de ascendéncia africana, religiosos e seculares, reterritoriali-
zam uma das mais importantes concepgoes filoséficas e metafisicas africanas, a da
ancestralidade”, demonstrando como, por meio de uma compreensao circular e espi-
ralada da vida, a ancestralidade influencia diretamente as praticas cotidianas e per-
formaticas da diaspora negra.

Nessa perspectiva, em que a ancestralidade estrutura praticas e performan-
ces, 0 corpo emerge como espaco fundamental de comunicagao e transmissao de
saberes. O saber de um modo de ser reverbera no movimento no qual praticas cor-
porais mobilizam uma linguagem propria que resiste as imposi¢gées dos modelos he-
gemonicos de expressao.

Durante a entrevista, a Entrevistada n.° 3 mencionou movimentagbes como o
au, a negativa e a meia-lua, que podem ser compreendidas como expressdes de

uma linguagem da capoeira, de uma gramatica ancestral em que cada gesto, movi-



101

mentacao e expressao inscreve o corpo em uma temporalidade especifica. Gramati-
ca esta no qual se organizam dinamicas circulares e espiraladas, traduzindo uma
concepcao nao-linear do tempo e da existéncia. Sobre esse aspecto, Martins (2021)
desenvolve a seguinte reflexao:
Podemos, assim, conceber a performance ritual ndo apenas como inscrigao
do corpo nas espacialidades, mas como projegdo do espago em uma tem-
poralidade que o espelha. As movéncias das dangas mimetizam essa circu-
laridade espiralada, quer no bailado do corpo, quer na ocupacgéo espacial
que o corpo em voleios sobre si mesmo desenha. O movimento coreografi-
€O ocupa o espaco em circulos desdobrados, figurando uma nogédo ex-cén-
trica do tempo. Em outras palavras: o tempo, em sua dinamica espiralada,
s6 pode ser concebido pelo espago ou na espacialidade do hiato que o cor-

po em voltejos ocupa. Tempo e espaco tornam-se, pois, imagens mutua-
mente espelhadas (Martins, 2021, p. 88).

Com base nas colocagdes da autora, compreende-se que 0 corpo em movi-
mento nao se insere apenas em um territorio fisico, mas, ao se expressar, atualiza
modos de existéncia outros nos quais sao fundamentados e organizados desde uma
espiralidade. Esse entendimento se reverbera fortemente na fala da Entrevistada
n.° 3, que, ao longo da entrevista, mencionava de forma recorrente a importancia da
ancestralidade nas praticas da capoeira. Isso nos faz observar e perceber que o sa-
ber contido nos corpos-arquivos e corpos-experiéncias dos(as) mais velhos(as) se
manifestam nao apenas nos gestos e signos que compdem a linguagem da capoei-
ra, mas também na maneira de compreender o corpo e o tempo e suas possiveis re-
lagdes. Ao perceber a frequéncia de elementos vinculados a ancestralidade em sua
fala, foi indagado a Entrevistada n.° 3 sobre a importancia dessa ancestralidade no
contexto da Capoeira:

[...] eu ndo sei dizer isso, eu ndo tenho propriedade pra dizer. Mas, enfim,
esses que foram trazidos a forga, que se rebelaram, eu acho que eles tém
muito a ensinar a gente. E a capoeira vem dai, a capoeira nasce dai, dessa,
como o Mestre Pastinha fala, que a capoeira, ela é “mandinga de escravo

em ansia de liberdade.” Essa ansia da liberdade foi que gerou a forga pra lu-
tar (Entrevistada n.° 3).

A fala da Entrevistada n.° 3 ressalta um ponto fundamental que se concentra-
ria no vinculo estabelecido pela mesma entre ancestralidade, resisténcia e desejo de
liberdade. Essa busca por liberdade, diz respeito a um movimento contrario ao que
foi imposto pelos sistemas modernos, coloniais e capitalistas, nos quais houve um

grande investimento no controle do corpo negro, de maneira que os movimentos e



102

gestos foram reduzidos aos interesses do capital, com suas expressdes e perfor-
mances sociais constantemente direcionadas para a exploracdo. Esse processo,
ainda que possua raizes em outrora, continua presente na atualidade, via coloniali-
dade.

Contudo, no contexto da Capoeira, sao acionadas outras performances corpo-
rais que rompem com a redu¢ao do corpo negro a uma perspectiva maquinica. A an-
cestralidade, enquanto memdria de uma forma de ser, se expressa no corpo a partir
de movimento e gestos que criam ambientes dentre os quais, uma outra coreografia
da vida é possivel, atravessada por linguagens e identidades diferentes, junto a epis-
temologias que foram invisibilizadas, gerando um espago de expressao que vai além
da subordinagao imposta.

Essa reconfiguracdo das performances corporais na Capoeira reflete um mo-
vimento continuo de resisténcia no qual o corpo, para além de expressar saberes
ancestrais, se constitui como ferramenta anti e contracolonial, assumindo, assim, a
proposta discutida por Tavares (2012) ao ser tanto arquivo quanto arma. Nesse sen-
tido, o corpo negro, alvo de investimento de controle, disciplinamento e subordina-
cao, se apresenta enquanto de espaco de resisténcia:

[...] somos aquelas e aqueles que, para além das violéncias sofridas, temos
dobrado a aposta e feito do corpo tempo/espago de invengéo e transgres-
sdo dessa légica. Se o corpo sera o primeiro lugar de ataque da dominacgao

colonial, ele também é o tempo e o espago dos contra-ataques (Rufino,
2023, p. 82, 83)

A partir desta citacdo e das discussdes elaboradas, percebe-se que o corpo
negro, marcado historicamente por processos de violéncia, emerge no ambito da
Capoeira como possibilidade de resisténcia, bem como poténcia transformadora.
Observa-se que a resisténcia ndo se concentraria apenas nos processos de resguar-
do de uma memoria ancestral, mas também na continua invencao e reinvengao de
formas de existéncia que reafirmam sua agéncia em um contexto de opressao que,
distante de construcdes e limitagdes impostas historicamente, transcende como es-

paco ativo de invencgao e transgresséo.



103

4.4 Performance IV - sapiéncias da Jurema Sagrada

A andlise presente nesta segao refere-se a uma entrevista realizada com uma
integrante da Jurema Sagrada, pratica espiritual de matriz afro-indigena predomi-
nante no Nordeste brasileiro. Nela, ha o transito e a articulacdo de tradicbes africa-
nas, indigenas e do Catolicismo, constituindo-se como uma religiosidade hibrida. A
partir das narrativas compartilhadas, por meio de seu corpo-experiéncia e corpo-
arquivo, atravessadas por uma memoria de um saber-ser, construiu-se uma reflexao
sobre como, na Jurema Sagrada — lugar onde se atualizam, se reelaboram e se rein-
ventam saberes e memoarias ancestrais —, manifesta-se uma forma de resisténcia a
colonialidade do saber e do ser.

De modo semelhante as analises anteriores, o foco se concentra em perceber
como os saberes que emergem do corpo se manifestam e sdo mobilizados, deline-
ando contornos de uma educagao que alce o corpo a condicao de poténcia e territd-
rio de multiplas aprendizagens.

Logo no inicio da entrevista, a Entrevistada n.° 4 destaca um aspecto relevan-
te: o fato do espago da Jurema Sagrada se configurar como um territorio de acolhi-
mento a distintas expressdes religiosas, possibilitando o encontro e a manifestagéo
de multiplas tradigdes em um mesmo espaco ritual, sem que uma anule ou se sobre-
ponha a outra. Nesse sentido, a entrevistada afirma: “As duas religidbes — o Candom-
blé e a Jurema — elas coexistem, né? A casa que a gente participa, € a casa de Can-
domblé e a Jurema.” Mais adiante:

A Jurema, ela é uma das religides que ela consegue coexistir. Normalmente,
quem trabalha com religido de matriz africana, ou até mesmo — vamos dizer,

né? — Umbanda, Quimbanda, Candomblé, normalmente, esse mesmo ter-
reiro oferta Jurema (Entrevistada n.° 4).

Partindo do pressuposto de que a Jurema Sagrada se constitui a partir de
uma memoria que emerge de uma mandinga — uma sabedoria que se inscreve no
corpo —, observa-se que este corpo, em sua dimenséo historica, potente, espiritual e
sensivel, € mobilizado como um arquivo de saberes ancestrais. Nesta perspectiva, a
memoria do conhecimento ndo se resguarda apenas nos ambitos oficiais e hegemo-

nicamente legitimados (Martins, 2003), mas permanece viva, pulsante, expressando-



104

se no ritual, nos cantos, no corpo em movimento e entre outros elementos que
compdem a cena.

Esta memdria, para além de remontar ao espaco ritual da Jurema Sagrada —
que ja &, por si, profundamente hibrido —, mobiliza um aspecto significativo, que diz
respeito ao dialogo das diferengas. Isso porque, no mesmo espago ritual, coexistem
outras praticas e cultos, o que amplia ainda mais essa multiplicidade, evidenciando o
carater plural dessas experiéncias espirituais. Hd uma memoria instalada nessas
existéncias que nao opera como registro de algo que ficou no passado, mas atualiza
um modo de ser sustentado pela articulagdo de heterogéneos tempos, presengas e
sentidos. Assim, o corpo performa uma memoaria fundamentada na encruzilhada, o
que se aproxima de Rufino (2019a) quando denomina de uma “pedagogia das en-
cruzilhadas”.

Vivemos em um mundo permeado pelo desejo de absolutizagdo das identida-
des, em que o que destoa a norma é subalternizado. Nesta configuracéo, a diferen-
¢a € compreendida como ameacga e uma nao possibilidade. A Iégica que estrutura o
que se compreende como modernidade é fundamentada a partir da legitimidade de
um forma de ser e saber que, condicionada pelo que Glissant (2005) denomina de
“‘identidade raiz unica”, almeja pureza, fixidez e unicidade na origem, repudiando de
tal maneira os encontros, o entrelagamento das experiéncias, as existéncias multi-
plas e os processos de hibridizagdes e atravessamentos culturais que caracterizam
a diaspora.

Em contrapartida, a partir da fala da Entrevistada n.° 4, é possivel perceber
que o espaco da Jurema Sagrada permite a expressao, o dialogo e a coexisténcia
de tradigcbes distintas. Trata-se de um lugar em que nao ha fronteiras e delimitacbes
rigidas, mas constitui-se como lugar de transito entre discrepantes sistemas simbdli-
cos, o0 que dialoga com o que Glissant (2005) identifica como “identidade rizomatica”
— uma forma de existéncia em que a convivéncia entre distintas expressdes constitui
a propria légica de funcionamento. Ao invés do fechamento, ha o dialogo entre dife-
rentes matrizes religiosas e culturais.

Aqui, ha uma organizagcédo que € permeada desde um principio de abertura-

que acolhe variadas presengas. Mas essa abertura nem sempre € compreendida de



105

imediato, principalmente quando os referenciais de pertencimento sdo fundamenta-
dos a partir de delimitacdes, pois, vale ressaltar, somos condicionados por uma ideo-
logia que opera desde uma cisdo entre o eu e o(a) outro(a), instituindo fronteiras rigi-
das no que tange identidades, modos de ser, culturas e outros elementos.

Essa delimitagcdo entre as existéncias sustenta a falsa ideia de que a identida-
de é um elemento autdbnomo, isolado e autossuficiente, desconsiderando que o “eu”
se constitui, fundamentalmente, na relagdo com o(a) outro(a) (Hall, 2011). Essa ci-
sao imposta, que opera hegemonicamente no campo do inconsciente, molda modos
de existéncias que ndo sabem coexistir com a diferenga. Trata-se de um fenédmeno
vinculado a colonialidade, que nao opera estritamente zonas concretas e materiais,
mas, para além disso, permeia processos subjetivos e afetivos, refletindo diretamen-
te nas formas de se relacionar com o(a) outro(a).

Rufino (2019a, p. 74) observa que essa légica moderna e colonial “atravessa
os tempos, as existéncias e suas respectivas formas de interacdo”, expondo que a
naturalizacdo de barreiras sdo efeitos ideoldgicos atrelados a questdes histéricas,
sociais e culturais que nos impedem de perceber que a presenca da diferenca nao
se constitui como ameaca, mas é a nossa condi¢cdo de existéncia. Assim, praticas
perpassadas pela dindamica da encruzilhada causam estranhamento ou rejei¢cao. Tal
fator pode ser observado pela ndo compreenséao inicial da Entrevistada n.° 4, quando
diz que:

Quando eu entrei, eu também nao entendia. Eu ficava: “E um ou & outro?”
Mas € exatamente essa questéo que a gente, as vezes, ndo ta acostumado.
Nem necessariamente € um e nem necessariamente é outro. E ofertado os

dois, cada um em seu dia, cada um em sua pratica, cada um em seu més
(Entrevistado n.° 4).

Observando fatores relativos as possibilidades de coexisténcia e de hibridiza-
¢Oes, vale destacar que tais processos nao sao constituidos apenas por movimentos
harmoniosos, mas sio atravessados por conflitos, tensdées e contradigdes, uma vez
que se trata de um espacgo-tempo que abriga, simultaneamente, distintas existén-
cias, codigos, significados, cosmopercepgdes e tantos outros elementos que
compdem a complexidade de cada forma cultural. Paradoxalmente, os atravessa-
mentos dessas inumeras presengas possibilitam a criacdo de novos espagos que

constroem e mobilizam formas outras de existéncias e resisténcias. A imbricacao



106

com o(a) outro(a) se configura, neste contexto, tanto como estratégia de sobrevivén-
cia, como a atualizacdo de memodrias ancestrais que, distante de ser uma instancia
estatica, continua se reinventando pela dindmica do movimento, elaborando formas
de estar sendo que se esquivam as tentativas de apagamento.
Neste ambito em que diferentes sistemas simbdlicos se cruzam, se tensionam
e se reinventam, a ancestralidade se configura como elemento orientador das prati-
cas, condutas e modos de ser. Distante de representar um carater estatico, a ances-
tralidade € uma experiéncia vivida, que molda condutas e orienta as escolhas. E
possivel perceber a referida dindmica a partir desta fala:
Dentro da religido, normalmente, de Candomblé, também tem a Jurema Sa-
grada, que é uma religido afro-indigena. Todos os costumes, eles remontam
aos nossos povos ancestrais. Desde todo o corpo que a gente faz referén-
cia, né? O Preto-Velho, o lugar dentro da Jurema, o Preto-Velho, nos povos
originarios, que séo os caboclos, né? A gente tem Exu, Pombagira, e muitas
destas remontam aos nossos ancestrais também, porque estavam em um
determinado periodo, uma determinada época. Entdo, as nossas praticas e
condutas... Fora, obviamente, que é muito extremamente forte no Candom-
blé, os orixas, né? Que é nosso centro de referéncia ali. Entdo, as nossas
praticas e referéncias remontam, principalmente, no Candomblé, a nossa vi-

rada aos ancestrais, nossos costumes, tirar a sandalia, até mesmo dentro
da Jurema (Entrevistada n.° 4).

Assim como nas entrevistas analisadas anteriormente, em que diferentes ex-
pressdes de matriz africana na diaspora brasileira foram abordadas, a ancestralida-
de também emerge como um fator ético-relacional no qual tudo que atravessa as re-
feridas praticas segue alicergcado ao que é anterior. Trata-se de uma dimenséo rela-
cional em que o dialogo com os pretos-velhos, caboclos, exus, pombagiras, orixas e
outras entidades espirituais possui implicagdes diretas na constituigdo dos modos de
existéncia e nas identidades forjadas no interior dessas praticas. Ao mencionar que
“Todos os costumes, eles remontam aos nossos povos ancestrais”, afirma e explicita
o referido fator discutido em que, por meio dessas relacdes, ndo apenas moldam
praticas, condutas e identidades, como também se atualizam as conexbes com as
entidades que, no interior dessas expressodes, se apresentam como fontes de sabe-
doria.

E interessante perceber que esse vinculo com a ancestralidade se materializa

no corpo, que atua como canal de comunicagao que, via incorporagao, estabelece-



107

se uma conexao direta com os(as) que vieram antes, fazendo com que o corpo ex-
trapole suas dimensodes fisicas e se constitua como um portal sensivel. Assim se ma-
nifestam presencas, sabedorias, energias e forgas ancestrais:
Eles acreditam, normalmente eles parecem que... Inicialmente, que estao
passando mal, principalmente nas primeiras incorporagdes. E como o movi-
mento [de estar] ta passando mal, sabe? E ai, depois que esse espirito con-
segue se acoplar, porque na realidade o espirito ndo entra no corpo da pes-

soa. O espirito ta ali, acoplado, né? Ta ali um pouco, né? Ta perto, e vocé
vai conseguindo sentir e fazer os mesmos movimentos (Entrevistada n.° 4).

Ao longo da histéria, o corpo foi desassociado de qualquer potencialidade,
percebido apenas como um suporte biolégico, sem qualquer possibilidade de agén-
cia ou saber. O corpo negro, em especifico, compreendido estritamente no ambito
da objetificacdo, emerge no interior de manifestagbes e expressdes culturais negras
em diaspora, no ambito do que se é sagrado. Houve tentativas de despotencializar o
corpo negro, negando-lhe valor e complexidade por meio de imposi¢gdes que busca-
vam determinar o que ele poderia ser, fazer, sentir e saber. Mas ¢é possivel perceber,
por meio dessa fala, que o corpo n&o se limita a gramatica desse mundo, mas rom-
pe com as interdicdes modernas e coloniais que o repreendem de ser inteiro. O ato
de incorporagao ultrapassa todas essas determinagdes, configurando-se como uma
tecnologia ancestral de comunicagcao por meio da qual se fazem presentes corpos
que foram historicamente subalternizados, inferiorizados e violentados, mas que se
recusam ao desaparecimento.

O contato com a ancestralidade mobiliza saberes, bem como uma série de
presengas que sobreviveram as diversas tentativas de apagamento por meio da in-
corporacgao; sao acionadas via conhecimentos que ativam e sustentam uma forma
de ser. Para além disso, € na manutencao desse vinculo que as entidades retornam
para ensinar, curar, proteger e orientar. Nessa perspectiva, o relato da atual entrevis-
tada revela a qualidade afetiva e profunda dessa experiéncia. Ela compartilha tais
elementos ao relembrar o primeiro encontro com uma preta-velha:

Entrevistada n.° 4; A preta-velha dele baixou e ai ela falou algumas coisas
pra mim e me acolheu, ninguém sabia. E ai ela foi 0 meu primeiro contato,
na verdade, com entidade.

Raiany: E como foi esse teu momento, Vitéria? Que tu falou com essa enti-

dade, com essa espiritualidade.
Entrevistada n.° 4: Foi... estranhamente... Estranhamente familiar.



108

A partir do relato proferido, é possivel observar que tais praticas culturais e
espirituais se constituem como lugares de acolhimento a medida que, diante de um
mundo que historicamente se revela de forma violenta para corpos negros, esse en-
contro com a ancestralidade é permeado de bons afetos. Aqui, percebe-se um espa-
co de resisténcia, visto que se cria um territério no qual o corpo encontra brechas
para o respiro, o cuidado e o amor. E nesse campo afetivo, tecido por experiéncias
que nao se reduzem ao pensamento — incorporagao como fendbmeno complexo que
escapa as compreensdes e explicagdes que se instauram a partir de um sistema 16-
gico-formal —, que emergem praticas de acolhimento. Em um certo momento da en-
trevista, compartilha-se um momento simbdlico em que num periodo dificil da sua
vida, a entidade cantou uma musica para a Entrevistada n.° 2. Segue o trecho:

Fio, se vocé precisar

E sé pensar na vovo

Que ela vem te ajudar

Eio, se vocé precisar

E s6 pensar na vovo

Que ela vem te ajudar

Pensa numa estrada longa, meu fio

La no meu jacuta

E numa casinha branca, meu fio

Que a vovo ta la

Sentada no banquinho tosco, meu fio

Com o seu rosario na mao

Pensa na Maria Redonda, meu fio

Fazendo oragdo

Pensa na vovozinha, meu fio

Fazendo oracéo.

Eu ndo sei. Mas, pra mim, soou familiar. Como se eu soubesse ja, sabe?
Como se eu tivesse ali ha anos, [...] principalmente naquele momento. Eu

precisava so ser acolhida e ela me acolheu e ela cantou essa musica pra
mim (Entrevistada n.° 4).

Nesse momento de encontro, em que passado e presente se dissolvem e ha-
bitam 0 mesmo espago, manifesta-se um gesto profundo de acolhimento, algo que
atravessa delimitagdes, marcacgdes e invencgdes e que se refere ao tempo em que se
reverberam cuidados com 0s corpos negros expostos ao racismo, especialmente
aquilo que Kilomba (2020) denomina de episodios de racismo cotidiano.

Com base nos estudos de Jean Laplanche e Jean-Bertrand Pontalis (1988),
Kilomba (2019, p. 214) explora o conceito de trauma, que, segundo a psicanalise,
consiste em “um evento violento na vida do sujeito”. Contudo, ao analisar esse fen6-

meno a partir de uma perspectiva racializada, percebe que o trauma néo consiste



109

em um evento isolado do passado, mas, em uma experiéncia continua na vida de
pessoas negras, sendo constantemente reativado por uma estrutura social atraves-
sada por uma ideologia que naturaliza e reproduz desigualdades.

Tais processos mais amplos ndo se inscrevem em dimensdes abstratas, mas
incidem diretamente nas relacdes e interacdes sociais, uma vez que sio sustenta-
das por um imaginario social coletivo que racializa corpos, no qual a diferenga estéti-
ca e cultural se transforma em marcador de subalternidade, refletindo-se em violén-
cias cotidianas. Aqui, via colonialidade, ha a reencenacao, reanimacgao e atualizagao
de uma performance e coreografia da vida violenta em que a exposi¢gdo da pessoa
negra a desumanizagao produz efeitos perturbadores e duradouros no ambito da or-
ganizagao psiquica.

Diante desse cenario, os terreiros emergem como territorios de cuidado, pois,
neles, praticas ancestrais sdo mobilizadas frente aos desgastes provocados pela vi-
oléncia racial. Uma das praticas que materializam esse gesto de acolhimento sao os
banhos com folhas — elemento manipulado a partir de um saber ancestral relaciona-
do a natureza. Trata-se de uma tecnologia de cura que articula memoarias, corpo, na-
tureza e espiritualidade. Sobre esse aspecto, a Entrevistada n.° 4 compartilha alguns
relatos, expondo o conhecimento que possui sobre os usos das plantas e que apren-
deu com sua madrinha:

Raiany: [...] se tem o conhecimento de que cada planta vai auxiliando. En-
fim, em contextos e em situagdes especificas, né?

Entrevistada n.° 4: Sim, se vocé quiser, por exemplo, atrair, ter mais auto-
estima, vocé vai pra uma rosa branca, tomar um banho de rosa branca. Se
vocé quiser tornar mais afrodisiaco o seu casamento, uma rosa vermelha,
né? Se vocé quer uma limpeza espiritual, vocé pode ir pro tapete de Oxala.
Se vocé quiser uma limpeza espiritual, mas vocé é igual a mim, que é de
lans3, ai vocé toma um banho de uma planta que é de lansa [...]. Entéo, as-
sim, é... Cada area vocé vai ter, vocé tem pra onde recorrer, sabe? Eu t6
com dor disso, eu t6 com dor aquilo. Vocé... Pelo menos, assim, minha ma-
drinha me ensinou assim, né? Vocé ta com dor no joelho, vocé ta com dor
em uma parte do corpo, acho que pode fazer uma pastinha de mel, alecrim,
agucar, a gente faz essa pastinha que coloca no lugar e alivia. E a gente tra-
balha dessa forma, trabalha com planta natural. Entao, assim, te falar todas
n&o da, basicamente todas as plantas, elas tém algum tipo de servigo. O la-
cre, o lacre ele faz essa limpeza, mas é uma limpeza mais pesada, né? E

uma limpeza mais pesada, entado ela nao é tdo recomendada. Entdo, cada
coisa vai ter um modo um modus operandi, sabe?

Este relato exprime tanto uma relagdo com alguns elementos da natureza,

bem como o conhecimento ao que se refere seus usos, evidenciando um saber nos



110

modos de cuidado voltados para necessidades fisicas/corporais, emocionais e espi-
rituais. Essa narrativa, assim como outras analisadas ao longo da pesquisa, revela o
carater relacional e ancestral dos processos de aprendizagem no interior de culturas
afrodiaspdricas a medida que menciona ter aprendido com sua madrinha — figura
mais experiente que, por meio de suas memorias, resguardadas em seu corpo-
arquivo, repassa saberes ancestrais para 0s mais novos.

Nesse sentido, mobiliza-se uma maneira de se relacionar com o conhecimen-
to que expressa uma forma de ser em que a transmissao e a aquisicdo emergem de
uma dindmica circular na qual o saber retorna, se reinventa e se transforma, man-
tendo-se vivo e resistente, mesmo diante de movéncias e mutag¢des. A seguir, a En-
trevistada n.° 4 comenta mais sobre o banho, afirmando que:

Entrevistada de n.° 4: Entdo, o banho, ele € o banho de ervas. A gente
acredita que estamos uno com a natureza. E que as ervas sao ervas medi-
cinais, né? Entdo, assim, a cada erva, a cada planta tem a sua fungao na
natureza.

Raiany: Que plantas sdo essas? Tu sabe?

Entrevistada n.° 4; Entdo, uma delas é o lacre. O lacre é uma planta fedida,
mas € uma planta que vai espantar no mundo espiritual né? [...] Jurema em
si, tu sabe que Jurema é uma planta, né? Uma arvore, né? Entao, assim, a
gente trabalha muito na forga da planta. Isso € uma tradi¢cdo indigena tam-

bém, né? Tradi¢do indigena, tradi¢do negra. [...] Entdo a gente precisa mui-
to do poder dessa planta, né?

Ao mencionar que “estamos uno com a natureza” e “a gente trabalha muito na
forga da planta”, constata-se novamente o fator da biointeragdo discutido por Rufino
(2023) e elaborado por Négo Bispo (ver Santos, 2015, 2022), no qual a vida € com-
preendida desde uma perspectiva ampliada que extrapola as interagdes e relagdes
exclusivamente humanas. Nesse sentido, reconhece-se que 0s processos educati-
vos também emergem do dialogo com a natureza, na vivéncia direta com o mundo
natural. Observando esta fala da Entrevistada n.° 4, percebe-se que esse corpo-
arquivo carrega saberes que lhe permite ler inscricbes que se manifestam em outros
ambitos — aqui, leem-se as folhas, partindo-se do pressuposto de que nelas habita
uma potencialidade. Paira, nessas praticas, uma forma de saber que segue em sen-
tido contrario a racionalidade ocidental — um conhecimento que nao se estrutura
desde categorias formais, mas se configura de modo sensivel, na experiéncia, na

vida e na convivéncia com os(as) mais velhos(as).



111

Ha aqui todo um processo de resisténcia, visto que nessas leituras se tem o
deslocamento da centralidade da palavra escrita e razdo, afirmando que existem ou-
tras possibilidades e formas de saber. Vale destacar como o corpo € parte essencial
neste processo, pois atua como elemento mediador que, desde uma sensibilidade, &

capaz de decifrar e interpretar as potencialidades inscritas na natureza.



112

CONSIDERAGOES FINAIS

A presente pesquisa parte do pressuposto de que, historicamente, os modos
de ser no interior de culturas e expressdes negras na diaspora brasileira teriam a an-
cestralidade como principal eixo organizador. Em sentido contrario as compreensdes
essencialistas, a ancestralidade aqui se constitui a partir do movimento e das cons-
tantes reinvengdes que marcam a dinamica da diaspora. Esse eixo organizador sus-
tenta dimensdes éticas, epistemoldgicas e ontoldgicas que perpassam geragdes e
atualizam, nas esferas corporais, a memdéria de um saber que engendram ambientes
de resisténcia.

Com base no pensamento de Martins (2021), Rufino (2019a, 2019b, 2023) e
Tavares (2012, 2020), pesquisadores(as) que investigam relagbes entre corpo, me-
moria e diaspora, nos fundamentamos na ideia de que o corpo negro, especifica-
mente nos contextos de matriz africana e afrodiasporicos, se inscreve como lugar de
memorias e saberes. Nessa diregdo, as mandingas (Rufino, 2019a) que nele habi-
tam e se expressam via incorporagcdo — por meio das dangas, do conhecimento das
folhas, das rezas, dos cantos e dos movimentos corporais — extrapolam as logicas e
os parametros hegeménicos de conhecimento, transgredindo as estruturas episte-
moldgicas formais e, de certa maneira, desafiando o epistemicidio perpetuado pela
colonialidade.

Este processo investigativo foi orientado pela seguinte questdo: em que a dis-
cussao sobre o corpo negro pode contribuir para a descolonizagdo da educagao?
Para responder a tal questionamento, definiu-se como objetivo mais amplo delinear
os contornos de uma educacao que alce o corpo a condigao de poténcia e territorio
de multiplas aprendizagens. Para isso, estabeleceram-se os seguintes objetivos es-
pecificos:

1. Investigar como sabedorias corporais se manifestam como resisténcia a colo-
nialidade na diaspora brasileira;
2. Articular como essas sabedorias se vinculam a uma educacao hibrida e des-

colonizadora.



113

No que tange seu carater metodoldgico, a pesquisa baseou-se em uma abor-
dagem qualitativa, utilizando a histéria oral (Thompson, 1992) como principal ferra-
menta para ouvir e coletar narrativas dos(as) participantes negros(as) envolvidos(as)
em manifestacdes culturais e religiosas como o Candomblé, o Afoxé, a Capoeira € a
Jurema Sagrada. Participantes que, em seus corpos-arquivos, resguardam e atuali-
zam saberes ancestrais.

Para analisar as referidas narrativas, adotou-se a analise de discurso de linha
francesa (Orlandi, 2005), que compreende a linguagem como pratica social situada,
atravessada por condigdes historicas, ideoldgicas, sociais e culturais especificas. A
analise de discurso possibilita perceber as narrativas para além do ambito individual,
reconhecendo que a fala dos(as) participantes esta imersa em formagdes discursi-
vas que articulam sentidos e significados singulares ao mesmo tempo em que se in-
serem em processos sociais e histéricos mais amplos. Tal fator favoreceu a identifi-
cacao de como, nas praticas culturais, os saberes corporais, expressos nas narrati-
vas, se manifestam e sdo mobilizados.

Apos o processo de analise, é possivel afirmar que os objetivos tracados fo-
ram alcangados por meio das falas dos(as) entrevistados(as). Um fator recorrente
em todos os relatos foi a ancestralidade, que se apresenta como fundamento e sus-
tentacdo das praticas culturais e espirituais. Trata-se da mobilizacdo de um saber
ancestral que habita os corpos-arquivos dos(as) mais velhos(as) e mais experientes,
sendo transmitido aos mais novos e mais novas através da oralidade e da experién-
cia vivida.

Os referidos corpos nado apenas se restringem ao resguardo da memoria de
um saber-ser, mas mobilizam formas outras de existéncias, se configurando como
territérios onde se tornam possiveis a continuidade, a transmisséo, a reinvencgao e a
resisténcia perante a colonialidade. Dessa maneira, o corpo emerge como lugar de
inscricao e transmissao de conhecimento, dialogando com o entendimento do corpo
como poténcia e territério de multiplas aprendizagens.

Para além da ancestralidade, outro ponto que se destaca — especialmente
nas entrevistas relacionadas a Jurema Sagrada, ao Candomblé e ao Afoxé — é a

presenca da natureza, em que a relagdo néo € permeada pela légica do dominio,



114

mas por vinculos de respeito e reciprocidade. Notou-se pelas falas dos(as) entrevis-
tados(as) que a natureza se apresenta como extensdo da propria existéncia, pois
elementos naturais — como agua, fogo, folhas, vento — sdo compreendidos como en-
tidades sagradas, energias vivas, forgas que curam e que se comunicam.

E interessante perceber que, distante de uma compreensao dualista e dicotod-
mica, tal qual a modernidade ocidental, que separa homem e natureza, os relatos
evidenciam que a ultima nao é exterior aos(as) sujeitos(as) e, sim, € parte constituin-
te de suas praticas, espiritualidades e formas de conhecimento. Nessa perspectiva,
ela se constitui como elemento indissociavel das esferas corporais, visto que os cor-
pos-arquivos resguardam a memoria dos saberes relativos a ela como uma forma de
ser que coexiste e € parte dela, seguindo ancorados em uma cosmopercepgao onde
tudo é relagao.

Outro elemento que emergiu, especificamente nas analises das entrevistas
relacionadas ao Candomblé e a Jurema Sagrada, foi a hibridizagdo. Percebeu-se,
através das narrativas compartilhadas pelos(as) entrevistados(as), que ha um forte
entrelagamento de linguagens nessas praticas. Tratam-se de saberes e praticas que
se configuraram, historicamente, como estratégias de sobrevivéncia diante das di-
versas tentativas de apagamento. Nessas circunstancias, as transformacgdes e rein-
vengoes advindas de mutagdes no e com o(a) outro(a) aparecem como forma de se
manter vivo(a), bem como apontam a possibilidade de coexistir com as diferencas.

A partir da exposicao das analises construidas, percebe-se que as mesmas,
para além de responderem aos objetivos propostos, evidenciam que, para haver
descolonizagdo no ambito da educagao, € necessario reconhecer processos episte-
moldgicos outros, rompendo com paradigmas modernos ocidentais que historica-
mente se colocaram como unicos possiveis. As narrativas e analises revelaram que
0s saberes nao se concentram estritamente nos ambitos formais e hegemonicamen-
te impostos através da violéncia, mas se inscrevem e vibram nos corpos, nas perfor-
mances e praticas cotidianas.

Considerando que vivemos em um mundo atravessado por um projeto civiliza-
tério, sustentado por uma forma de ser que se pretende uUnica e absoluta, descoloni-

zar a educacéo implica o reconhecimento de toda e qualquer forma de saber que se



115

distancia dos padrbes normativos, ndo somente os produzidos em contextos de ma-
triz africana e afrodiasporicas — embora estes sejam centrais nesta pesquisa —, mas
de toda forma de saber que, por ser diferente, foi inferiorizada, subalternizada ou in-
visibilizada.

Levando em consideracéo estes aspectos, esta pesquisa se insere no campo
das investigacdes referentes as epistemologias negras e descolonizagdo da educa-
cao. Contribui para a ampliagdo do debate ao evidenciar o corpo negro como possi-
bilidade e potencialidade epistémica, expandindo a compreensao do que € um saber
legitimo, do mesmo modo que demonstra movimentos de resisténcia na diaspora
que transgride e confronta estruturas epistemoldgicas hegemonicas.

Além disso, esta investigagcao se constitui material de base por meio do qual é
possivel formular e elaborar politicas e praticas educacionais outras que dialoguem
e sejam compromissadas com a diversidade epistemoldgica que compde o mundo.
Dessa forma, contribuindo para os debates que se posicionam contra a colonialidade
do saber e o epistemicidio.

Ao longo desta pesquisa, permeada por diversos desafios, evidencio que o
maior deles estaria implicado a minha existéncia e ao meu corpo, haja vista que pro-
duzir desse local — na condigdo de mulher, negra, pobre e favelada, inserida em um
contexto de vulnerabilidade social e violagdo de direitos — me fez lutar ndo somente
contra barreiras estruturais, mas também por questdes subjetivas que me atraves-
sam. Ocupar um espaco que, historicamente, foi erguido com base na violéncia con-
tra os meus ancestrais e que, até hoje, segue estruturado para negar o acesso e
permanéncia do segmento social ao qual pertengo nao foi facil.

Confesso que, nos momentos de leitura e aprofundamento das questdes rela-
tivas a violéncia racial, comecei a compreender com maior complexidade as estrutu-
ras de opressdao que me atravessam e entender que o racismo nido as tornam me-
nos cruel, mas, pelo contrario, as tornam mais evidentes. Tal processo me fez estar
numa condi¢cdo de acessar e revisitar feridas, mas também transforma-las em um
gesto politico-pedagogico, tornando a escrita dessa pesquisa mais visceral.

Para além disso, destaco o tempo do mestrado, que se revelou reduzido dian-
te da complexidade do tema, especialmente pela escolha da histéria oral como ver-

tente metodolégica — abordagem esta que requer rigoroso cuidado na escuta, na



116

transcricdo e organizagao das narrativas. A transcricdo exigiu toda uma atengéao no
que se refere aos detalhes da fala, pausas e entonacdes, processo fundamental
para captacao da densidade das narrativas colhidas. A separacdo das partes para
analise demandou tempo e, paradoxalmente, tanto técnica quanto sensibilidade para
realizar recortes vinculados a proposta da pesquisa.

Outro desafio significativo, também atrelado ao tempo, foi a complexidade dos
temas abordados, como questdes relativas ao Estado, hibridismo, processos de
transmissao e aquisicdo de conhecimento, ancestralidade, diaspora, analise de dis-
curso e o préprio corpo negro. Essas questdes se apresentaram de forma densa, de-
mandando maior tempo de estudo para que possam ser exploradas com mais pro-
fundidade.

Vale destacar que as dificuldades relatadas n&o invalidaram os resultados ob-
tidos, mas apontam para a necessidade e o desejo em continuar a pesquisa. Investi-
gando questdes relativas ao corpo negro, surgiu o interesse em focar e aprofundar
os estudos focando em pessoas negras vinculadas a expressdes negras diaspodricas
que envolvem diretamente o movimento corporal, como dangarinos(as) de Afoxé e
brincantes de maracatu, entre outros(as).

A intencionalidade consistiria em aprofundar as discussdes sobre o disciplina-
mento do corpo em uma sociedade capitalista, marcada por uma performance social
que condiciona gestos, expressdes e movimentos a légica do lucro e da produtivida-
de. Partindo de uma leitura racializada, compreende-se que, ao longo da histéria, o
trabalho executado por pessoas negras foi e € direcionado quase que exclusivamen-
te ao uso e exploragao do corpo. No entanto, € neste corpo — alvo de controle — que
emergem potencialidades de resisténcia em que espagos outros se movem a partir
de performances que escapam das logicas racializantes, coloniais e capitalistas.
Desta maneira, tal debate se faz urgente, contribuindo para discussdes relacionadas
a descolonizagao do corpo e da educagao e, mais ainda, a evidencia de movimentos

outros.



117

REFERENCIAS

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo estrutural. Sdo Paulo: Sueli Carneiro; Pdlen,
2019. (Colegao Feminismos Plurais).

ANDRADE, Erico. Negritude sem identidade: sobre as narrativas singulares das
pessoas negras. Sao Paulo: N-1 Edigdes, 2023.

BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL,
Ramon (Orgs.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspérico. Belo Horizonte:
Auténtica, 2018. (Colecao Cultura Negra e Identidades).

BOSI, Alfredo. O tempo e os tempos. /n: NOVAES, Adauto (Org.). Tempo e histéria.
Sao Paulo: Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura, 1992, p. 19-32.

BUCK-MORSS, Susan. Hegel e o Haiti. Trad. Sebastido Nascimento. Sao Paulo:
N-1 Edigdes, 2017.

CASTRO-GOMEZ, Santiago. Ciéncias sociais, viol&éncia epistémica e o problema da
‘invencao do outro”. In: LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber:
eurocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires:
Clacso, 2005, p. 87-95.

CONNERTON, Paul. How societies remember. Cambridge: Cambridge University
Press, 1989. (Themes in the Social Sciences).

DIAS, Luiz Sergio. Quem tem medo da capoeira? Rio de Janeiro, 1890-1904. Rio
de Janeiro, RJ: Prefeitura da Cidade do Rio de Janeiro, 2001. (Colecdo Memoria
Carioca).

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro (a origem do “mito da
Modernidade”). Trad. Jaime A. Clasen. Petrépolis: Vozes, 1993.

DUSSEL, Enrique. Meditaciones anti-cartesianas: sobre el origen del anti-discurso
filosofico de la Modernidad. Tabula Rasa, n. 9, p. 153-198, 2008. Disponivel em:
<http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1794-
24892008000200010&Ing=en&nrm=iso&ting=es>. Acesso em: 9 ago. 2023.

ECHEVERRIA, Bolivar. Modernidad y blanquitud. Ciudad de México: Ediciones
Era, 2010.

FANON, Frantz. Black skin, white masks. Trad. Richard Philcox. London: Grove
Press, 1967.

FERREIRA, Aurino Lima; SILVA, Sidney Carlos Rocha da; SILVA, Silas Carlos Rocha
da; et al. Psicologia transpessoal e a espiritualidade participativa decolonial. In:
ANGERAMI, Valdemar Augusto (Org.). Psicologia e religido. 2. ed. Belo horizonte:
Artesa, 2022, p. 225-260.

GLISSANT, Edouard. Introdugdo a uma poética da diversidade. Trad. Enilce do
Carmo Albergaria Rocha. Juiz de Fora: UFJF, 2005. (Colegao Cultura).


http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1794-24892008000200010&lng=en&nrm=iso&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1794-24892008000200010&lng=en&nrm=iso&tlng=es

118

GREINER, Christine. Fabulagdées do corpo japonés. S&o Paulo: N-1 Edigdes,
2017.

GROSFOGUEL, Ramén. A estrutura do conhecimento nas universidades
ocidentalizadas: racismo/sexismo epistémico e os quatro genocidios/epistemicidios
do longo século XVI. Sociedade e Estado, v. 31, p. 2549, 2016. Disponivel em:
<https://www.scielo.br/j/se/a/xpNFtGdzw4F 3dpF6yZVVGgt>. Acesso em:
10 nov. 2023.

GROSFOGUEL, Ramon. Hacia un pluri-versalismo transmoderno decolonial. Tabula
Rasa, n. 9, p. 199-215, 2008. Disponivel em: <http://www.scielo.org.co/scielo.php?
script=sci_abstract&pid=S1794-24892008000200011&Ing=en&nrm=iso&ting=es>.
Acesso em: 9 ago. 2023.

GUIZARDI, Menara Lube. Capoeira: etnografia de una historia transnacional entre
Brasil y Madrid. Santiago, Chile: Universidad Alberto Hurtado, 2017.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pés-modernidade. Trad. Tomaz Tadeu da
Silva; Guacira Lopes Louro. 12. ed. Rio de Janeiro: Lamparina, 2019.

KILOMBA, Grada. Memoérias da plantagao: episédios de racismo cotidiano. Trad.
Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobog6, 2019.

LACLAU, Ernesto. New reflections on the revolution of our time. London; New
York: Verso, 1990. (Phronesis).

LAPLANCHE, Jean; PONTALIS, Jean-Bertrand. The Language of psycho-
analysis. Londres: Polestar Wheatons Ltd., 1988.

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al
desarrollo de un concepto. In: CASTRO-GOMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramén
(Orgs.). El giro decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica mas alla del
capitalismo global. Bogota: Siglo del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto
de Estudios Sociales Contemporaneos y Pontificia Universidad Javeriana, Instituto
Pensar, 2007, p.127-168. (Biblioteca universitaria de ciencias sociales vy
humanidades Serie Encuentros).

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela.
Rio de Janeiro: Cobogo, 2021.

MARTINS, Leda. Performances da oralitura: corpo, lugar da meméoria. Letras, n. 26,

p. 63-81, 2003. Disponivel em:
<https://periodicos.ufsm.br/letras/article/download/11881/7308>. Acesso em:
23 maio 2025.

MBEMBE, Achille. Critica da razao negra. Trad. Sebastido Nascimento. Sdo Paulo:
N-1 Edigbes, 2018.

MORRISON, Toni. Playing in the dark: whiteness and the literary imagination. New
York: Vintage Books, 1992.


https://periodicos.ufsm.br/letras/article/download/11881/7308
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1794-24892008000200011&lng=en&nrm=iso&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1794-24892008000200011&lng=en&nrm=iso&tlng=es
https://www.scielo.br/j/se/a/xpNFtGdzw4F3dpF6yZVVGgt

119

MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das nog¢des de raga,
racismo, identidade e etnia. Geledés. Disponivel em:
<https://www.geledes.org.br/kabengele-munanga-uma-abordagem-conceitual-das-
nocoes-de-raca-racismo-identidade-e-etnia/>. Acesso em: 10 nov. 2023.

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade como filosofia africana:
educacao e cultura afro-brasileira. Revista Sul-Americana de Filosofia e
Educacgao (RESAFE), n. 18, p. 28-47, 2012. Disponivel em:
<https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4456>. Acesso em:
12 abr. 2023.

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofias africanas e educagcao antirracista.
UEFS: TV Olhos D’Agua, 2020. (Jornada Virtual UEFS 2020: Trilhas Para a
Pluridiversidade). Disponivel em: <https://www.youtube.com/watch?
v=w1DfvQDcPgs>. Acesso em: 12 jun. 2025.

ORLANDI, Eni Puccinelli. Analise de discurso: principios e procedimentos. 8. ed.
Campinas: Pontes, 2005.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In:
LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias
sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005, p. 117-142.

RUFINO, Luiz. O que pode Elegbara? Filosofias do corpo e sabedorias de fresta.
Voluntas: Revista Internacional de Filosofia, v. 10, p. 65-82, 2019b. Disponivel
em: <https://periodicos.ufsm.br/voluntas/article/view/39951>. Acesso em: 8 jun. 2025.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mérula, 2019a.

RUFINO, Luiz. Ponta-cabeca: educacao, jogo de corpo e outras mandingas. Rio de
Janeiro: Mérula, 2023.

SANTOS, Anténio Bispo dos et al. Quatro cantos. Sdo Paulo: N-1 Edi¢des, 2022.

SANTOS, Antonio Bispo dos. Colonizagao, quilombos, modos e significados.
Brasilia: Instituto de Inclusdo no Ensino Superior € na Pesquisa, 2015.

SODRE, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petrépolis:
Vozes, 1988.

SOUZA, Jessé. Como o racismo criou o Brasil [recurso eletrénico]. Rio de Janeiro:
Estacao Brasil, 2021.

TAVARES, Julio Cesar de. Danga de guerra — arquivo e arma: elementos para uma
teoria da capoeiragem e da comunicagédo corporal Afro-brasileira. Belo Horizonte:
Nandyala, 2012.

TAVARES, Julio Cesar de. Gramaticas das corporeidades afrodiaspoéricas:
perspectivas etnograficas. Curitiba: Appris, 2020.


https://periodicos.ufsm.br/voluntas/article/view/39951
https://www.youtube.com/watch?v=w1DfvQDcPqs
https://www.youtube.com/watch?v=w1DfvQDcPqs
https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4456
https://www.geledes.org.br/kabengele-munanga-uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-identidade-e-etnia/
https://www.geledes.org.br/kabengele-munanga-uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-identidade-e-etnia/

120

THEMUDO, Thiago Seixas. Por uma sociologia do intensivo. /n: LINS, Daniel;
GADELHA, Sylvio; VERAS, Alexandre (Orgs.). Nietzsche e Deleuze: intensidade e
paixao. Rio de Janeiro: Relume-Dumara, 2000.

THOMPSON, Paul. A voz do passado: histéria oral. Rio de Janeiro: Paz e Terra,
1992.

WALLERSTEIN, Immanuel. Unthinking social science: the limits of nineteenth-
century paradigms. Cambridge: Polity Press, 1991.



	Performances de um saber-ser (Raiany Silva, 2025)
	879122f285d40f374f4a9825f404c326bf3acbac434f31e27220d1da951fd035.pdf
	Performances de um saber-ser (Raiany Silva, 2025)
	INTRODUÇÃO
	1 UMA EPISTEMOLOGIA DESINCORPORADA: CORPO, RAZÃO E PRODUÇÃO DE OUTRIDADES
	2 ESTADO-NAÇÃO COMO MANIFESTAÇÃO DA GLOBALIZAÇÃO DE UMA ESTRUTURA MODERNA/COLONIAL DE DOMINAÇÃO
	3 DINÂMICAS DO DISCURSO
	3.1 Uma breve discussão sobre a operacionalidade da linguagem
	3.2 As relações entre o corpo, a linguagem e o conhecimento em contextos afrodiaspóricos
	3.3 A oralidade como lugar de memória

	4 CORPO-ARQUIVO: MEMÓRIAS DE UM SABER-SER
	4.1 Performance I – sapiências do Candomblé
	4.2 Performance II – sapiências do Afoxé
	4.3 Performance III – sapiências da Capoeira
	4.4 Performance IV – sapiências da Jurema Sagrada

	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS


