
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

DEPARTAMENTO DE ARTES 

 

 

 

 

 

HELENA DE MIRANDA BRANDÃO BORGES 

 

 

 

 

 

O TEATRO DA GIRA, SUAS MEMÓRIAS E REFLEXÕES:  

Experiência artístico-pedagógica em serviço de atenção à saúde mental  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2024 

 



 

HELENA DE MIRANDA BRANDÃO BORGES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O TEATRO DA GIRA, SUAS MEMÓRIAS E REFLEXÕES:  

Experiência artístico-pedagógica em serviço de atenção à saúde mental  

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 
ao Departamento de Artes da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito para a 
obtenção do título de Licenciada em Teatro.  
 

Orientador: Me. Roberto Lúcio Cavalcante de 

Araújo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2024 

 



Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor,
    através do programa de geração automática do SIB/UFPE

                   
     

Borges, Helena de Miranda Brandão .
     O Teatro da Gira, suas memórias e reflexões / Helena de Miranda Brandão 
Borges. - Recife, 2024.
     63 : il.

     Orientador(a): Roberto Lúcio Cavalcante de Araújo
     Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) - Universidade Federal de
Pernambuco, Centro de Artes e Comunicação, Teatro - Licenciatura, 2024.
      Inclui referências, apêndices. 

      1. Teatro. 2. Teatro Aplicado. 3. Arteterapia. 4. Pesquisa-ação. 5. Teatro e
Saúde. 6. Saúde Mental. I. Araújo, Roberto Lúcio Cavalcante de. (Orientação).
II. Título. 

    700  CDD (22.ed.)



 

HELENA DE MIRANDA BRANDÃO BORGES 

 

 

O TEATRO DA GIRA, SUAS MEMÓRIAS E REFLEXÕES:  

Experiência artístico-pedagógica em serviço de atenção à saúde mental  

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 
ao Departamento de Artes da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito para a 
obtenção do título de Licenciada em Teatro.  
 

 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

____________________________________________ 

Prof. Me. Roberto Lúcio Cavalcante de Araújo (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

____________________________________________ 

Profa. Me. Izabel Concessa Pinheiro de Alencar Arrais (Examinadora Interna) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

____________________________________________ 

Prof. José Arilson de Siqueira Lopes (Examinador Externo) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 



 

 

 

 

  

Para todo aquele e toda aquela que tem vontade de dizer algo através do teatro.  

 

 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

 ​ Agradeço à origem primeva da psique humana, com qualquer um dos nomes pelos 

quais ela pode ser chamada.  

​ Ao Mestre Raimundo Irineu Serra, pelos mais significativos ensinamentos. 

Aos meus guias espirituais, por nunca me deixarem só.  

Ao espírito da Terra e às medicinas sagradas que a Mãe Natureza nos doa.  

Aos artistas Márcio Borges e Cláudia Brandão, por me darem esta vida cheia de arte.  

A meus irmãos José Roberto e Gabriel, dois grandes professores na minha vida.  

A Isabel, minha irmã amada, meu maior exemplo e inspiração. Minha luz no mundo. 

À professora Ana Luísa Jófili, minha eterna curumim, por absolutamente tudo, 

inclusive suas aulas de antropologia e partilhas sobre a vida acadêmica. 

A toda a irmandade do Santo Daime e da Umbanda.  

Ao professor João Denys Araújo Leite, enciclopédia humana, por compartilhar a 

chama de sua paixão pelo teatro, que tem a capacidade de (re)acender uma alma.  

Ao professor Roberto Lúcio Cavalcante de Araújo, por tudo que me ensinou, pelo belo 

trabalho realizado nesta orientação e pelo afeto que transcende a relação professor-aluna.  

À professora Marianne Consentino, por sua sensibilidade, inteligência e leveza. Pela 

arte/educação que emana de você.  

A todos os professores e professoras do departamento de Teatro do Centro de Artes e 

Comunicação da UFPE, por cada aula dada.  

A meus colegas de curso, por tanto que aprendemos juntos.  

Agradeço, especialmente, ao Espaço Rizoma, por ser o berço deste trabalho, por todo 

acolhimento e aprendizado, por seu olhar para a educação e por sua luta antimanicomial.  

A Cristina Lopes, por me abrir as portas da casa e pelo espírito científico. 

À professora Rafaella Mélo, por sua generosidade, por sua calma, por sua amizade.  

Às psicólogas Carolina Barros e Andréa Graupen, pela contribuição neste trabalho.  

A meus colegas estagiários, pelas partilhas e pela escuta.  

A meus queridos participantes da oficina de teatro da Casa Girassol, pela parceria, 

pela confiança e por me ensinarem tanto. 

À psicóloga Manuelle Andreani, pela amizade profunda, pelo encontro de nossas 

almas e por ter me conduzido tão bem na minha iniciação junguiana.  

 



 

 
 

 
Erro de português 
 
Quando o português chegou 
Debaixo duma bruta chuva 
Vestiu o índio 
Que pena! 
Fosse uma manhã de sol 
O índio tinha despido 
O português. (Oswald de Andrade, 1978/1945) 

 

 

"Para mim, no teatro como em toda parte, ideias claras são ideias mortas e acabadas." 

(Antonin Artaud, 1987) 

 

 

"Ser solidário significa correr o mesmo risco." (Che Guevara apud Augusto Boal, 2002/1992) 

​ ​  

 
Damos grande ênfase às relações interpessoais entre corpo técnico e cliente, sem as 
marcadas distinções discriminatórias que os separam. Distinguir médicos, 
psicólogos, monitores, estagiários, clientes torna-se tarefa ingrata. A autoridade da 
equipe técnica estabelece-se de maneira natural, pela atitude serena de 
compreensão face à problemática do cliente, pela evidência do desejo de ajudá-Io e 
por um profundo respeito à pessoa de cada indivíduo. (Nise da Silveira, 1992) 

​ ​ ​ ​ ​  

 

"Estar louco é um conceito social." (Carl Gustav Jung, 1996/1985) 

 

 

"Só a experiência traz realização." (Raimundo Irineu Serra, 1970) 

 

 
Nós criamos uma sociedade que nos encoraja a olhar para dentro de nós mesmos e, 
então, aceitar diagnósticos psiquiátricos que nos posicionam como a causa e a 
solução para o nosso sofrimento; por isso nunca encontramos a verdadeira causa 
dele – opressão, abuso, medo, pobreza, angústia, capitalismo, gaslighting, 
misoginia, racismo, homofobia… Dessa forma, você pode ser culpada. Você é o 
problema, você procura ajuda, você faz o trabalho, você aceita que tem “problemas 
de saúde mental”, enquanto a sociedade abusiva e opressiva consegue continuar 
para sempre sem responsabilidade ou justiça. (Jessika Taylor, 2023, tradução 
nossa) 

 

 
 



 

RESUMO 

 

O presente estudo investiga a interface entre teatro e saúde mental a partir de uma 

experiência pedagógica vinculada ao estágio curricular obrigatório do curso de Licenciatura 

em Teatro da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), em uma oficina teatral realizada 

no hospital-dia Espaço Rizoma, localizado em Recife-PE. Ao longo do processo, o grupo 

participante nomeou a experiência de Teatro da Gira, em referência ao apelido da Casa 

Girassol no Espaço Rizoma, sede da oficina. Esse trabalho se insere no campo do teatro 

aplicado, que engloba práticas teatrais voltadas para fins sociais, terapêuticos e educativos. A 

pesquisa tem como objetivo central evidenciar as contribuições da linguagem teatral para a 

saúde mental, tanto em nível individual quanto coletivo. Partindo do princípio de que a arte 

não é um privilégio, mas um direito humano fundamental, a pesquisa busca reafirmar o 

potencial do teatro para além do espaço cênico, como um fenômeno que transforma a 

realidade. Os resultados qualitativos confirmam a relevância do Teatro para a promoção da 

saúde mental e do bem estar social, indicam a necessidade de democratização do acesso a 

práticas teatrais no contexto da saúde pública e questionam a fronteira entre os conceitos de 

arte e terapia. 

 

Palavras-chave: teatro; teatro aplicado; pesquisa-ação; teatro e saúde; saúde mental. 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

This study investigates the interface between theater and mental health based on a 

pedagogical experience linked to the mandatory curricular internship of the Bachelor's Degree 

in Theater at the Federal University of Pernambuco (UFPE), in a theater workshop held at the 

Espaço Rizoma day hospital, located in Recife-PE. Throughout the process, the participating 

group named the experience Teatro da Gira, in reference to the nickname of Casa Girassol at 

Espaço Rizoma, the workshop's headquarters. This work is within the field of applied theater, 

which encompasses theatrical practices aimed at social, therapeutic, and educational purposes. 

The research's main objective is to highlight the contributions of theatrical language to mental 

health, both at an individual and collective level. Based on the principle that art is not a 

privilege, but a fundamental human right, the research seeks to reaffirm the potential of 

theater beyond the stage space, as a phenomenon that changes reality. The qualitative results 

confirm the relevance of Theater for the promotion of mental health and social well-being, 

indicate the need to democratize access to theatrical practices in the context of public health 

and question the boundary between the concepts of art and therapy. 

Keywords: theater; applied theatre; action research; theater and health; mental health. 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO 09 

2 DIÁLOGOS ENTRE ARTE E SAÚDE MENTAL    13 

2.1 A REFORMA PSIQUIÁTRICA: UM NOVO PARADIGMA 12 

2.2 O ESPAÇO RIZOMA: UM NOVO OLHAR 14 

2.3 ARTETERAPIA: A EXPRESSÃO COMO ELO 16 

2.4 FUNDAMENTOS JUNGUIANOS E SAÚDE PSÍQUICA 18 

2.5 TEATRO E SOCIEDADE 23 

2.6 FUNDAMENTOS BOALINOS E TEATRO APLICADO 28 

   

3 O TEATRO DA GIRA 32 

 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

REFERÊNCIAS 

49 

52 

 APÊNDICE A – MEMÓRIAS EM IMAGENS 56 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 
1 INTRODUÇÃO 

 

O presente estudo relata a experiência pedagógica de uma oficina de teatro realizada 

em um hospital-dia1 na cidade de Recife, Pernambuco, Brasil, no período entre agosto de 

2023 a fevereiro de 2024. Essa experiência está vinculada ao estágio curricular obrigatório do 

curso de Licenciatura em Teatro da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), em espaço 

alternativo à educação básica. Esse estágio tem duas etapas: um período de observação e 

elaboração de plano de intervenção seguido de um período de regência, ou seja, da aplicação 

do plano. O hospital-dia em questão, denominado Espaço Rizoma, está localizado no bairro 

de Casa Forte. 

Trata-se de uma pesquisa qualitativa que busca investigar como o ensino do teatro 

pode contribuir para a promoção da saúde mental e do bem-estar social, além de acompanhar 

o processo pedagógico-teatral no contexto da oficina e analisar as especificidades do ensino 

do teatro para públicos neurodivergentes. Além disso, esta pesquisa propõe discutir a 

relevância do Teatro para outras áreas do conhecimento, como a Psicologia e a Sociologia, 

evidenciando seus benefícios tanto no nível individual quanto no coletivo. 

A estrutura da pesquisa se divide em dois capítulos. O primeiro, de caráter teórico, 

estabelece um diálogo interdisciplinar entre arte, saúde mental e sociedade. Inicialmente, são 

abordados os impactos da Reforma Psiquiátrica no Brasil, contextualizando o surgimento de 

novos paradigmas de atenção psicossocial e a implementação de serviços como os Centros de 

Atenção Psicossocial (CAPS) e os hospitais-dia, dispositivos que propõem uma abordagem 

mais humanizada para os cuidados com a saúde mental. Em seguida, apresenta-se o Espaço 

Rizoma, instituição que adota uma abordagem junguiana e arteterapêutica, integrando 

diversas linguagens artísticas — incluindo o teatro — aos seus processos terapêuticos. 

Ainda nesse primeiro capítulo, são exploradas as bases conceituais da Arteterapia e da 

Psicologia Analítica de Carl Gustav Jung, enfatizando a importância da expressão simbólica e 

do imaginário na promoção do equilíbrio psíquico. Em um segundo momento, a análise se 

expande para o campo das ciências sociais e do teatro, abordando o Teatro Aplicado, o Teatro 

do Oprimido de Augusto Boal e as relações entre teatralidade e sociedade. O percurso teórico 

busca compreender como o teatro, em suas múltiplas formas, pode operar como ferramenta de 

resistência, expressão e transformação social. 

1 Hospital-dia é uma modalidade de atenção em saúde mental que tem como objetivo acolher pessoas 
em sofrimento psíquico que necessitam de um cuidado rotineiro e funciona em regime de diárias.  

 



10 
 

 
O segundo capítulo, de caráter empírico, apresenta o relato da pesquisa-ação2 

desenvolvida no Espaço Rizoma. Com base na observação e participação na oficina de teatro 

do hospital-dia, são analisadas as estratégias pedagógicas, as dinâmicas de interação entre os 

participantes e os impactos da prática teatral na rotina do espaço. O estudo evidencia como o 

teatro contribui para o desenvolvimento da autonomia, da expressão emocional e da 

socialização dos participantes, consolidando-se como um instrumento de promoção da saúde 

mental. 

Este trabalho propõe uma experiência colaborativa, na qual o olhar da pesquisadora se 

encontra com os olhares dos participantes, promovendo não apenas a investigação, mas 

também a intervenção. O objetivo é construir, coletivamente, novas realidades que contribuam 

para a redução do sofrimento mental dos sujeitos envolvidos – sejam usuários do serviço, 

estagiários, enfermeiros, cuidadores, psicólogos, médicos ou oficineiros. Independentemente 

da posição que ocupam, todos e todas que acompanham a oficina de teatro da Casa Girassol3 - 

ou Gira - no Espaço Rizoma são parte do processo. Espera-se contribuir para que o maior 

número possível de pessoas encontrem na prática do teatro novas possibilidades de 

desenvolver habilidades e de se libertar dos preconceitos. 

A pesquisa-ação é um processo investigativo que emerge conforme as demandas do 

grupo e as possibilidades de intervenção. Ela implica agir e refletir sobre a ação, em um 

movimento constante de transformação e ressignificação. Pesquisa-ação é um processo 

investigativo que se impõe, à medida que surgem as demandas e as (im)possibilidades. É uma 

intervenção. As necessidades e inquietações do coletivo é que mostram o caminho.  

Ao perguntar aos usuários sobre o teatro, pude perceber seu caráter libertador sob o 

ponto de vista deles. Os participantes reconhecem no teatro a possibilidade de se expressarem 

criticamente, de brincar, de se regular, de lutar por seus direitos, de se sentirem pertencentes e 

realizados artisticamente. Quando uma pessoa se envolve com o teatro, se distancia, ainda que 

momentaneamente, dos sintomas, dos diagnósticos e dos estigmas.  

Assim, fica evidente o potencial terapêutico do teatro. Porém, na rotina do 

hospital-dia, muito se observa o comportamento dos usuários, mas pouca atenção é dada à 

3 O Espaço Rizoma tem a infraestrutura de três casas: Jasmim, Bromélia e Girassol. Na Casa Bromélia, 
funciona o ambulatório, com consultas de psiquiatria e psicologia, além de ser a sede administrativa do Espaço 
Rizoma. Na Casa Jasmim e na Casa Girassol, funciona o hospital-dia. As duas casas têm rotinas separadas, cada 
uma tem sua equipe e seus usuários. É na Casa Girassol que acontece a oficina de teatro em questão.  

 

2 No meio científico, existem diferentes hipóteses sobre a origem do método da pesquisa-ação, logo não 
posso afirmar com certeza quem o criou. O que se sabe é que, na Sociologia, ao longo da década de 1960, 
espalhou-se a ideia de que o cientista social deveria sair de seu isolamento e assumir as consequências dos 
resultados de suas pesquisas, modificando assim a realidade estudada. (Rêgo et al., 2008) 

 



11 
 

 
vivência estética, porque o objetivo da arteterapia é fornecer aos pacientes possibilidade de 

expressão e de criação, melhorando, assim, sua comunicação não apenas com os psicólogos, 

mas com toda a sociedade. Esse objetivo se distancia do que poderia se chamar de uma 

criação artística “pura”, que não precisa “servir” para nada. Este trabalho espera, porém, 

trazer à tona não somente uma perspectiva instrumentalista, mas a riqueza teórica e 

metodológica da linguagem teatral.  

Coutinho (2012) chama atenção para essa discussão, já que muitas pessoas julgam o 

teatro aplicado como esteticamente inferior ao teatro profissional. Revela-se, então, uma 

missão aos arte/educadores, que é a de democratizar a linguagem do teatro e suas técnicas 

com a mais alta qualidade possível, de forma que o teatro aplicado, nesse caso, seja "tão bom 

quanto" o teatro profissional.  

Com isso em mente, pergunto a mim mesma: Como desenvolver a percepção e a 

valorização estética nesses participantes? Como levar a eles a essência do teatro?  

E, diante disso, surge a questão central desta pesquisa: Qual é o verdadeiro papel de 

uma arte/educadora em um serviço de atenção à saúde mental? 

Por fim, este trabalho propõe uma reflexão sobre a necessidade de democratização do 

acesso a práticas teatrais no contexto da saúde pública e questiona a fronteira entre os 

conceitos de arte e terapia. Considerando que a arte é um direito humano fundamental, a 

pesquisa reafirma o potencial do teatro para além do espaço cênico, como um fenômeno que 

transforma a realidade.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



12 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

2 DIÁLOGOS ENTRE ARTE E SAÚDE MENTAL 

 

2.1 A REFORMA PSIQUIÁTRICA: UM NOVO PARADIGMA 

 

A Reforma Psiquiátrica e a Luta Antimanicomial de 1989 foram marcos que alteraram 

significativamente os serviços de saúde mental no país, abrindo espaço para abordagens 

terapêuticas baseadas em linguagens artísticas, entre elas, o teatro. Esse contexto reforça a 

necessidade de investigar como a prática teatral pode ser aplicada como ferramenta 

terapêutica e social, explorando suas múltiplas interfaces com as ciências sociais e da saúde. 

Vivemos em uma sociedade maculada pelo Capitalismo, que vincula o valor do ser 

humano à produção de capital. Nesse sistema, o sujeito que não produz, ou seja, que não 

auxilia na manutenção do sistema, torna-se dispensável. Esse indivíduo é tido como louco. 

(Wickert, 1998)  

Pessoas com transtornos mentais são, entre outros recortes, um público muitas vezes 

privado do direito a experiências culturais e artísticas, tanto à experiência da ação quanto à da 

recepção. Pessoas em sofrimento psíquico são estigmatizadas socialmente. Em algum nível, 

elas acabam internalizando o próprio estigma, o que se torna mais uma barreira que impede 

sua autonomia.  

A exclusão dos ditos “loucos”, ou seja, aqueles que não se enquadram na norma 

social, é um paradigma desde o século XIV. O Estado, por meio das instituições, mantém o 

sistema ideológico vigente, define as verdades que devem ser aceitas por todos e combate, 

ainda que sutilmente, toda e qualquer ameaça à manutenção desse poder.  Uma das 

instituições que representam o Estado são os hospitais, cujas atividades vêm sofrendo grandes 

transformações nas últimas décadas. 

Nas décadas de 1970 e 1980, o Brasil vivenciou um cenário alarmante no campo da 

saúde mental, marcado pelo excesso de internações em hospitais psiquiátricos e pelo 
 



13 
 

 
isolamento de indivíduos diagnosticados com transtornos psíquicos. Essas instituições, 

conhecidas como manicômios, eram frequentemente denunciadas por suas condições 

precárias, pela violação de direitos humanos e pelo tratamento desumanizado dos pacientes. 

Em resposta a essa realidade, em 1987 emergiu o Movimento da Luta Antimanicomial, que 

convocou a sociedade a repensar sua relação com as pessoas em sofrimento psíquico. Entre 

suas principais propostas estavam o fim do isolamento institucional e a defesa da cidadania 

para esses indivíduos, promovendo uma abordagem mais humanizada do cuidado em saúde 

mental. 

Com a criação do Sistema Único de Saúde (SUS) em 1988, e a consolidação de seus 

princípios de universalidade, integralidade, equidade e participação social, fortaleceu-se a 

crítica ao modelo psiquiátrico tradicional. A Reforma Psiquiátrica, portanto, não foi apenas 

uma mudança operacional, mas uma transformação cultural e social, baseada na ideia de que a 

privação da liberdade não é um tratamento eficaz para o sofrimento psíquico. 

A reforma também trouxe conquistas importantes à legislação brasileira. Entre as 

principais medidas adotadas, destacam-se: a proibição de construção ou contratação de novos 

hospitais psiquiátricos pelo poder público; o redirecionamento de recursos públicos para a 

criação de serviços alternativos de atendimento em saúde mental; a criação de dispositivos 

substitutivos ao modelo manicomial, entre eles os Centros de Atenção Psicossocial (CAPS) e 

a modalidade de hospital-dia, um serviço de hospitalização parcial que permite que o paciente 

receba suporte terapêutico durante o dia e retorne ao convívio familiar à noite. Configura-se, 

então, uma nova rede de serviços extra hospitalares, que visam a diminuição do número de 

internações em clínicas psiquiátricas. A Lei 10.216/2001, conhecida como Lei da Reforma 

Psiquiátrica, consolidou esses avanços, reforçando o direito ao tratamento humanizado e à 

inclusão social das pessoas em sofrimento psíquico.  

Em 1992, foram criados os CAPS, que têm o objetivo de oferecer cuidados clínicos e 

de reabilitação psicossocial às pessoas que possuem transtornos psíquicos severos e 

persistentes, que justifiquem cuidado intensivo e personalizado. Seu objetivo central é evitar 

internações desnecessárias, fortalecendo os vínculos familiares e comunitários dos usuários. 

Os CAPS oferecem atendimentos individuais e em grupos, oficinas terapêuticas, 

atendimentos familiares, assembleias comunitárias, atividades culturais, artísticas, esportivas, 

alfabetização e geração de renda, grupos de convivência, entre outras atividades que 

promovem integração e interação social. O trabalho nos CAPS deve ser conduzido por uma 

equipe multidisciplinar – composta por psiquiatras, psicólogos, assistentes sociais, terapeutas 

 



14 
 

 
ocupacionais, enfermeiros e arte/educadores – atuando de maneira conjunta para criar planos 

terapêuticos individualizados (Schneider, 2009). 

O objetivo da atenção e das ações de cuidado é amenizar o sofrimento do sujeito. O 

cuidado é realizado por intermédio de uma multiplicidade de ações que visam a propiciar a 

emancipação e autonomia do sujeito que sofre, isto é, o seu reposicionamento como sujeito, 

considerado em sua dimensão subjetiva e sociocultural (Caldeira, 2009).  

Nascimento (2017) destaca a diferença entre medicar – o uso adequado de 

medicamentos para tratar condições clínicas reais – e medicalizar, que consiste na 

transformação de aspectos da vida cotidiana, como emoções e comportamentos sociais, em 

"transtornos" passíveis de tratamento farmacológico. Esse processo, amplamente incentivado 

pela indústria farmacêutica e pela psiquiatria moderna, tem levado ao crescimento 

exponencial de diagnósticos psiquiátricos, especialmente entre crianças e adolescentes. 

A psicóloga britânica Jessika Taylor (2023) afirma que os atuais modelos de cuidado 

com a saúde mental incentiva os indivíduos a acreditarem que são eles mesmos os causadores 

do problema e os responsáveis por resolvê-los. Ela propõe um novo método de análise 

psicológica que dispensa os tradicionais diagnósticos de transtornos mentais, abrindo espaço 

para um estudo aprofundado sobre respostas ao trauma e mecanismos de defesa. O trabalho de 

Taylor se baseia na abordagem desenvolvida por Maxine Harris e Roger Fallot em 2001, em 

oposição à patologização do trauma, cujo termo original, em inglês, é trauma-informed 

approach. Literalmente, em português, abordagem informada sobre o  trauma.  

Esse movimento demonstra que ainda há muita opressão no modelo psiquiátrico e nos 

serviços de saúde mental em geral, não apenas no Brasil. Tal modelo, ainda que tenha sido 

reformulado ao longo das últimas décadas, continua a perpetuar as práticas e as narrativas das 

classes dominantes. Taylor (2023) faz uma crítica feroz ao atual modelo, cujo padrão é 

culpabilizar as vítimas. Assim, a verdadeira causa do sofrimento - opressões de toda ordem - é 

ocultada. Essa é a crise da psicologia contemporânea. 

Embora a Reforma Psiquiátrica tenha representado um avanço significativo, ainda 

persistem desafios, especialmente no que diz respeito à patologização de experiências 

humanas. Se, por um lado, o modelo manicomial clássico perdeu espaço, por outro, o uso 

excessivo de diagnósticos e medicação ganhou força e vem sendo questionado no modelo 

psiquiátrico contemporâneo. Apesar dos avanços obtidos com a criação do SUS e dos CAPS, 

o problema da patologização, longe de diminuir, cresce nos dias atuais. Emoções humanas 

básicas e respostas ao trauma são tidos como “sintomas”. Homens, mulheres, adolescentes e 

 

https://www.researchgate.net/publication/232450640_Using_trauma_theory_to_design_service_systems_New_directions_for_mental_health_services


15 
 

 
crianças são cada dia mais diagnosticadas com algum “transtorno”, quando é o próprio meio 

social que as adoece.  

 

2.2 O ESPAÇO RIZOMA: UM NOVO OLHAR  

 

O direito do cidadão brasileiro ao acesso à arte foi assegurado graças, principalmente, 

à militância das arte/educadoras que se fizeram presentes na Assembleia Nacional 

Constituinte de 1988. É dever do Estado garantir a todos o pleno exercício dos direitos 

culturais e acesso às fontes da cultura nacional, bem como apoiar e incentivar a valorização e 

a difusão das manifestações culturais. Nem todos, porém, usufruem de seus direitos. Aliás, 

muitos brasileiros não conhecem os seus direitos. A democratização do acesso ao 

conhecimento artístico ainda é um desafio no Brasil.  

O campo das Artes, a fim de facilitar seu estudo, é classificado em quatro linguagens: 

Música, Dança, Teatro e Artes Visuais. A existência dessas categorias nos dá uma pista de que 

a arte é muito mais do que um mero recurso: é ciência, é área de conhecimento, é um universo 

riquíssimo de formas de expressão e técnicas para dominá-las.  

A Reforma Psiquiátrica no Brasil não apenas transformou as políticas de atenção à 

saúde mental, mas também impulsionou novas formas de cuidado, que colocam o sujeito no 

centro do processo terapêutico. Com a criação do Sistema Único de Saúde (SUS) e a 

implementação dos Centros de Atenção Psicossocial (CAPS), o modelo de atenção se voltou 

para a reabilitação psicossocial, substituindo a lógica manicomial pelo acolhimento, 

autonomia e reintegração social dos usuários. 

Foi nesse contexto que, em 2002, surgiu o Centro de Atenção Psicossocial (CAPS) 

Casa Forte, na cidade do Recife (PE). Durante mais de uma década, o espaço operou como 

um serviço substitutivo ao hospital psiquiátrico, oferecendo atendimento multidisciplinar e 

comunitário para pessoas em sofrimento psíquico. No entanto, conforme a experiência clínica 

e terapêutica avançava, tornou-se evidente a necessidade de um modelo mais integrativo e 

sensível às subjetividades dos usuários. 

Em 2013, essa transformação se consolidou com a mudança de nome e abordagem do 

serviço, que passou a se chamar Espaço Rizoma. A escolha do termo Rizoma não foi 

aleatória: na botânica, o rizoma refere-se a um tipo de caule subterrâneo que cresce de 

maneira horizontal e interconectada, permitindo que novas raízes e brotos surjam a partir de 

diferentes pontos. Essa metáfora expressa a essência do espaço, que opera como uma rede 

 



16 
 

 
multidisciplinar de cuidado, na qual diferentes saberes e práticas se entrelaçam, promovendo 

um cuidado fluido, descentralizado e contínuo. 

O Espaço Rizoma mantém os serviços de ambulatório (clínica psiquiátrica e 

assistência psicológica) e hospital-dia, oferecendo atenção integral à saúde mental, 

compreendendo-a não apenas em sua dimensão psicológica, mas também física, social e 

cultural. No entanto, sua abordagem vai além da assistência convencional, pois reconhece os 

processos criativos e expressivos como elementos essenciais para o bem-estar e a autonomia 

dos usuários.  

Adotando a Psicologia Analítica de Carl Gustav Jung (1875-1961) e a Arteterapia 

como bases fundamentais de sua atuação, o Rizoma valoriza a escuta, o acolhimento e o 

trabalho colaborativo. O espaço se destaca por ser acolhedor e humanizado, oferecendo um 

ambiente em que os profissionais, os usuários e seus familiares constroem, juntos, caminhos 

para a saúde mental.  

Como pesquisadora e futura arte/educadora, inicio esta pesquisa com o intuito de 

planejar minhas ações nesse lugar. Essa primeira etapa é a fase exploratória, que busca 

contextualizar a história das práticas de cuidado e dos tratamentos psicoterapêuticos no Brasil 

e de fundamentar o trabalho em referenciais teóricos multidisciplinares.  

 

2.3 A ARTETERAPIA: A EXPRESSÃO COMO PONTE 

 

A Reforma Psiquiátrica brasileira marcou uma mudança de paradigma na atenção à 

saúde mental, ampliando a compreensão do sofrimento psíquico e incentivando abordagens 

mais humanizadas e integrativas. Nesse contexto, novas práticas terapêuticas ganharam 

espaço, entre elas a Arteterapia, que passou a ser reconhecida como um campo importante no 

cuidado em saúde mental. 

Filha da Psicologia com as Artes, a Arteterapia é um campo aberto a profissionais de 

diversas áreas do conhecimento. Trata-se uma abordagem terapêutica que se vale de 

linguagens artísticas e parte do pressuposto de que a criação estética e a elaboração expressiva 

são elementos indicativos de saúde. Essa abordagem, clinicamente falando, é fundamentada 

no uso da arte como um meio de expressão da subjetividade. Assim, não é voltada para o 

senso estético, mas para a possibilidade de dizer o não dito, ressignificar sentimentos e 

angústias, e, com isso, desenvolver elementos propiciadores de saúde mental no indivíduo. 

 

 



17 
 

 
(...) a arte é um poderoso canal de expressão da subjetividade humana, que permite 
ao psicólogo e a seu cliente, seja ele um indivíduo, seja um grupo, acessar 
conteúdos emocionais e retrabalhá-los através da própria atividade artística. Uma 
grande diversidade de temas, desde traumas e conflitos emocionais, aspectos das 
relações interpessoais em um grupo, expectativas profissionais, gênero e 
sexualidade, identidade pessoal e coletiva, entre outros, podem ser abordados pelo 
psicólogo através da arte.  Ela é uma ferramenta que amplia as possibilidades de 
expressão, indo além da abordagem tradicional, que é baseada na linguagem 
verbal. (Reis, 2014) 

 

 

O modelo dos CAPS, consolidado pela Reforma Psiquiátrica, baseia-se no princípio 

da multiprofissionalidade, abrindo espaço para profissionais de diversas áreas trabalharem de 

maneira integrada na atenção à saúde mental. Quanto mais profissionais de diversas áreas 

atuarem na atenção à saúde mental, maior será a qualidade geral do serviço e, 

consequentemente, maior será a promoção do bem estar. Dessa forma, a Arteterapia surge não 

como uma disputa por território profissional, mas como uma forma de acolhimento e cuidado, 

para um atendimento mais humanizado e efetivo.  

O desenvolvimento da Arteterapia está ligado ao avanço da Psicologia e da Psiquiatria 

humanista no século XX. A educadora norte-americana Margareth Naumburg (1890-1983) foi 

pioneira na sistematização do método, aplicando a arte como recurso terapêutico na 

Psicanálise. No Brasil, Osório César (1895-1979) e Nise da Silveira (1905-1999) 

destacaram-se como precursores do trabalho com arte em instituições psiquiátricas, 

introduzindo uma abordagem inovadora no tratamento de pessoas internadas em hospitais 

psiquiátricos (Reis, 2014). 

A psiquiatra Nise da Silveira, em especial, tornou-se um ícone da humanização da 

saúde mental, ao perceber que a expressão artística poderia substituir métodos invasivos de 

tratamento, como eletrochoques e lobotomias. Seu trabalho no ateliê terapêutico do Hospital 

Pedro II (RJ) foi um marco na transformação da psiquiatria no Brasil. 

Entre suas influências, destaca-se o francês Antonin Artaud (1896-1948), que relata os 

abusos do sistema psiquiátrico em sua Carta aos Médicos-chefes dos Manicômios (1925).  

Esse poeta, ator, escritor, dramaturgo, roteirista e diretor teatral foi uma peça fundamental 

para a Reforma Psiquiátrica. Com ironia, Artaud questiona a existência das doenças mentais. 

Como vítima do sistema psiquiátrico, faz uma série de denúncias sobre como os psiquiatras 

tratam os internos: com abuso, exploração e privação da liberdade.  

 



18 
 

 
"O eletrochoque me desespera, apaga minha memória, entorpece meu pensamento e 

meu coração, faz de mim um ausente que se sabe ausente e se vê durante semanas 

em busca do seu ser, como um morto ao lado de um vivo que não é mais ele, que 

exige sua volta e no qual ele não pode mais entrar. Na última série, fiquei durante os 

meses de agosto e setembro na impossibilidade absoluta de trabalhar, de pensar e de 

me sentir ser... " (Artaud, 1925 apud Silveira, 2001/1992) 

 

Esse relato teve um impacto profundo sobre Nise da Silveira, que percebeu que a luta 

pela humanização da saúde mental não poderia se limitar à reforma das instituições 

psiquiátricas, mas deveria promover uma verdadeira transformação cultural (Junior, 2010). 

Assim, ela passou a utilizar diferentes linguagens artísticas, incluindo o teatro, para 

estabelecer diálogos entre a clínica, os pacientes e a sociedade. Por ter sido uma das primeiras 

psiquiatras a trabalhar com processos artísticos, Nise da Silveira é considerada uma das 

precursoras da arteterapia. Contudo, ela não utilizava o termo para descrever seu trabalho, ao 

qual se referia como terapêutica ocupacional (Reis, 2014).  

Como marco no desenvolvimento dessa ocupação, Maria Margarida M. J. de Carvalho 

implantou o primeiro Curso de Arteterapia do Brasil no Instituto Sedes Sapientiae, em São 

Paulo, em 1980. Em 1982, é fundada a Clínica Pomar, no Rio de Janeiro, coordenada por 

Angela Philippini, onde se oferece curso de formação em arteterapia de orientação junguiana. 

Já em 1990, Selma Ciornai propõe outra abordagem - a arteterapia gestáltica - no Sedes 

Sapientiae. Desde então, a arteterapia vem crescendo cada vez mais, ganhando outros espaços 

além da clínica e também outras molduras teóricas. (Andrade, 2000 apud Reis, 2014) 

 A atuação da Arteterapia se dá em diferentes contextos, desde clínicas e hospitais até 

escolas e comunidades, sempre reforçando a importância do diálogo entre as ciências da 

saúde e as artes. Embora sua aplicação tenha crescido dentro dos dispositivos de saúde mental 

e acadêmicos, os arteterapeutas ainda lutam por maior reconhecimento profissional e 

institucional. 

Na Arteterapia Junguiana, a comunicação entre terapeuta e paciente se dá não apenas 

pela linguagem verbal, mas também pela criação artística, que possibilita o acesso ao 

inconsciente e à ressignificação de conteúdos psíquicos (Reis, 2014). Essa abordagem reforça 

a ideia de que o fazer artístico não é apenas um exercício estético, mas uma profunda 

reconstrução subjetiva e social. A Arteterapia permite que pacientes em sofrimento psíquico 

se experimentem através da arte e, consequentemente, os aproxima da consciência e do 

usufruto de seus direitos humanos.  

 



19 
 

 
 

2.4 FUNDAMENTOS JUNGUIANOS E SAÚDE PSÍQUICA 

 

O psiquiatra suíço Carl Gustav Jung (1875-1961), fundador da Psicologia Analítica, 

propõe uma visão ampla e profunda da psique humana, compreendendo-a como um sistema 

dinâmico e interconectado, onde os elementos conscientes e inconscientes interagem 

constantemente. Ao contrário da teoria freudiana, que concebia o inconsciente como um 

depósito de desejos reprimidos, Jung (1997/1964) o via como um campo muito mais vasto e 

autônomo, um espaço vivo que abarca complexos psíquicos, imagens simbólicas e arquétipos 

universais. A consciência, por sua vez, representa apenas uma pequena porção da atividade 

psíquica, enquanto o inconsciente opera de forma espontânea e contínua, manifestando-se por 

meio de sonhos, mitos, símbolos e produções artísticas, representando assim a maior parte dos 

elementos psíquicos. 

Dentro dessa visão, Jung desenvolveu o conceito de complexos, estruturas psíquicas 

dotadas de intensa carga emocional, capazes de exercer uma influência autônoma sobre o 

indivíduo. Os complexos junguianos seriam tessituras de forte carga emocional presentes no 

inconsciente humano. No léxico junguiano, compreende-se o conceito de inconsciente não 

como o freudiano, que o considera uma espécie de depósito de desejos reprimidos, mas como 

um mundo tão vital e real quanto o consciente, infinitamente mais amplo e mais rico 

(Freeman, 1997/1964). 

 
Ao contrário da psicologia de Freud, a psicologia junguiana reconhece na imagem 
grande importância, bem como nas fantasias e nos delírios. Jung vê nos produtos 
da função imaginativa do inconsciente autorretratos do que está acontecendo no 
espaço interno da psique, sem quaisquer disfarces ou véus, pois é peculiaridade 
essencial da psique configurar imagens de suas atividades por um processo 
inerente à sua natureza. A energia psíquica faz-se imagem, transforma-se em 
imagem. Se nos é difícil entendê-las de imediato, não é por serem máscaras de 
conteúdos reprimidos, mas por se exprimirem noutra linguagem diferente daquela 
que consideramos única - a linguagem racional. Exprimem-se por meio de 
símbolos ou de mitologias, cuja significação desconhecemos, ou melhor, já 
esquecemos. (Silveira, 1992,  p. 85-86)  

 

Para Jung (2000/1971), um complexo afetivo é a imagem de uma determinada situação 

psíquica de forte carga emocional que, a depender da sua intensidade,  pode  ser incompatível 

com a atitude habitual da consciência. Esta imagem é dotada de poderosa coerência interior e 

tem sua totalidade própria e goza de um grau relativamente elevado de autonomia, ou seja, se 

comporta como um corpo estranho, animado, de vida própria. Os complexos são aspectos 

parciais da psique. Sua origem é muitas vezes um choque emocional ou coisa semelhante, que 
 



20 
 

 
arranca uma parte da psique. Uma das causas mais frequentes é um conflito moral cuja razão 

última reside na impossibilidade aparente de aderir à totalidade da natureza humana.  

Na Idade Média, o que Jung chamou complexo era conhecido como possessão. O uso 

dessa metáfora revela que o homem mais primitivo e mais ingênuo não "psicologizava" os 

complexos perturbadores, mas os considerava como entia per se [entidades próprias], isto é, 

como demônios (Jung 2000/1971). 

Jung (2011/1952) considera que a psique tem duas funções distintas: o pensamento 

dirigido e o sonhar ou fantasia. O primeiro corresponde ao consciente, que trabalha para a 

comunicação, com elementos linguísticos, é trabalhoso e cansativo; o segundo corresponde ao 

inconsciente, que trabalha espontaneamente. Isto é, o primeiro é o conteúdo intencional da 

mente, enquanto o segundo é o conteúdo involuntário.  

Ao afirmar que o pensamento-fantasia ou sonho acontece sem esforço, Jung insinua 

que o sonho ou fantasia seria a principal função da psique, aquela que lhe é vital, tal qual a 

respiração ou as batidas do coração. A porção inconsciente da psique seria então maior e teria 

mais funções do que a porção consciente.  

Para Jung (2000/1971), a saúde mental depende da integração entre a consciência e o 

inconsciente, um processo que ele denominou de função transcendente. Essa função atua 

como uma ponte entre os dois mundos psíquicos, permitindo que conteúdos inconscientes 

sejam assimilados de maneira consciente, sem que haja repressão ou dominação de um polo 

sobre o outro. A psique não pode prescindir de uma parte nem de outra, pois ambas as funções 

são complementares.  

A Arteterapia pode ser compreendida como um facilitador desse processo, oferecendo 

ao indivíduo a possibilidade de expressar conteúdos internos por meio da criação simbólica. A 

formulação artística de um conflito interno permite sua aproximação da consciência, 

tornando-o mais compreensível e passível de elaboração. O símbolo desempenha um papel 

fundamental nessa dinâmica, pois carrega um significado que transcende seu conceito 

imediato, estabelecendo o elo entre o inconsciente e a consciência. Os pacientes podem 

expressar seus afetos por meio de imagens. A ilustração do afeto permite aproximar seus 

conteúdos da consciência, tornando-os mais perceptíveis e inteligíveis. Isso representa um 

começo da função transcendente, da colaboração de fatores inconscientes e conscientes. 

Pode-se expressar o distúrbio emocional, não intelectualmente, mas conferindo-lhe uma 

forma visível. A Arteterapia, portanto, visa auxiliar os pacientes a fazer a função 

transcendente. 

 



21 
 

 
 
Quando se consegue formular o conteúdo inconsciente e entender o sentido da 
formulação, surge a questão de saber como o ego se comporta diante desta 
situação. Tem, assim, início a confrontação entre o ego e o inconsciente (...) a 
aproximação dos opostos da qual resulta o aparecimento de um terceiro elemento 
que é a função transcendente. (...) A confrontação, portanto, não justifica apenas o 
ponto de vista do ego, mas confere igual autoridade ao inconsciente. A 
confrontação é conduzida a partir do ego, embora deixando que o inconsciente 
também fale — audiatur et altera pars [ouça-se também a outra parte]. (...) A 
estetização e a intelectualização do par de opostos são armas excelentes contra 
afetos perigosos.  (Jung, 2000/1971) 

 

O equilíbrio psíquico consiste em atribuir ao inconsciente o mesmo valor que a 

consciência e vice-versa, pois do mesmo modo como a consciência pode exercer uma 

influência limitadora sobre o inconsciente, pode o inconsciente agir perigosamente sobre ela. 

Assim como o ego reprime o inconsciente, o inconsciente libertado pode dominar o ego. Essa 

situação é frequente no início da esquizofrenia. (Jung, 2000/1971) 

O interesse de Jung (1959) pelo inconsciente o levou a um dos conceitos mais 

revolucionários de sua obra: o inconsciente coletivo. Em entrevista concedida à British 

Broadcasting Corporation (BBC) por por John Freeman, conta que um paciente 

esquizofrênico em estado alterado de consciência, que estava em uma clínica psiquiátrica 

havia vinte anos, o pegou pela lapela, muito empolgado, o levou até a janela e disse: “Doutor! 

Agora o senhor verá. Olhe para ele. Olhe para o Sol e veja como ele se move. Veja, o senhor 

deve mover sua cabeça também, assim, e então o senhor verá o falo do sol; sabe, essa é a 

origem do vento. O senhor vê como o Sol se move quando o senhor move a cabeça de um 

lado para o outro.” Quatro anos depois, Jung se deparou com a exata visão do paciente no 

texto da liturgia de Mithra, que era parte do Grande Papiro Mágico Parisiense. Pela distância 

cultural e história de vida do paciente negro norte-americano, era impossível que ele tivesse 

tido acesso a tal mitologia para reproduzi-la. Jung, então, percebe que sua mente foi capaz de 

acessar conteúdos que não permeiam sua vivência pessoal e subjetiva. Esse episódio o levou a 

concluir que a mente humana pode acessar imagens, narrativas e símbolos que não foram 

aprendidos individualmente, mas que fazem parte de uma estrutura psíquica coletiva. 

Essa percepção levou Jung ao desenvolvimento do conceito de arquétipos, que são 

padrões universais de pensamento, comportamento e emoção presentes em todas as culturas. 

Expande, assim, a noção do inconsciente individual para a do inconsciente coletivo. Enquanto 

o inconsciente pessoal é formado por complexos, o inconsciente coletivo é composto pelos 

arquétipos, imagens primordiais que aparecem em mitos, contos, rituais e manifestações 

culturais, refletindo aspectos fundamentais da experiência humana.  

 



22 
 

 
A ideia de um inconsciente coletivo encontra paralelos nas cosmologias indígenas, que 

enxergam o mundo como uma rede de interconexões entre seres humanos, seres não humanos 

e forças espirituais invisíveis. Os povos indígenas, com sua diversidade étnica e cultural, em 

geral compartilham um fundamento cosmológico, que é a noção de um mundo almado, onde 

seres humanos, seres não humanos e entidades invisíveis formam um todo indivisível e 

integrado (Oliveira, 2020 apud Lima, 2022). Essa noção se assemelha com a concepção de 

anima mundi, que, de acordo com Jung (1952/2014 apud Lima, 2022), se refere à "alma do 

mundo, uma espécie de vida única que enche todas as coisas, penetra todas as coisas, liga e 

mantém unidas todas as coisas." Esse olhar mitológico nos devolve uma vida anímica: os 

símbolos contidos nos mitos são carregados de energia psíquica. A junção de ambos modelos 

mentais de razão e emoção, de logos e mitos, nos aproxima da totalidade e consequentemente 

da saúde psíquica que resulta da união das polaridades. (Oliveira, 2020 apud Lima, 2022) 

A visão animista está presente em inúmeras culturas indígenas, que sempre 

reconheceram a alma em todas as coisas. Tal consciência foi desconsiderada pela visão de 

mundo cartesiana, pós-iluminista, que determinou o assassinato da alma das coisas (Graubart, 

2018). Isto é, o esvaziamento do significado simbólico da natureza. Jung (1997/1964) 

comenta quão significativa é essa perda para a psique.  

 
Os antropólogos descreveram, muitas vezes, o que acontece a uma sociedade 
primitiva quando seus valores espirituais sofrem o impacto da civilização moderna. 
Sua gente perde o sentido da vida, sua organização social se desintegra e os 
próprios indivíduos entram em decadência moral. Encontramo-nos agora em 
idênticas condições. (...) Em épocas recuadas, enquanto conceitos instintivos ainda 
se avolumavam no espírito do homem, a sua consciência podia, certamente, 
integrá-los numa disposição psíquica coerente. Mas o homem "civilizado" já não 
consegue fazer isto. Sua "avançada" consciência privou-se dos meios de assimilar 
as contribuições complementares dos instintos e do inconsciente. (...) Esta enorme 
perda é compensada pelos símbolos dos nossos sonhos. Eles nos revelam nossa 
natureza original com seus instintos e sua maneira peculiar de raciocínio. 
Lamentavelmente, no entanto, expressam os seus conteúdos na própria linguagem 
da natureza que, para nós, é estranha e incompreensível. (Jung, 1997/1964) 

 

Os desdobramentos contemporâneos da Psicologia Analítica trouxeram uma 

ampliação dessa teoria: os complexos culturais. Um estudo recente realizado por Silva e 

Serbena (2021) tratou de explicar, muito bem explicado, aliás, a teoria dos complexos 

culturais. Enquanto os complexos individuais dizem respeito às experiências psíquicas 

internas, os complexos culturais refletem traumas históricos compartilhados por determinados 

grupos, como a escravidão, a colonização, as guerras e as desigualdades de gênero. Esses 

 



23 
 

 
complexos coletivos moldam a identidade e as narrativas de um povo, influenciando crenças e 

padrões de comportamento. 

Hillman (1986 apud Silva & Serbena, 2021) resume a cultura como a combinação de 

“imaginação, crenças, sanções e valores coletiva e inconscientemente compartilhados”. Os 

autores também evidenciam uma controvérsia na teoria dos complexos de Jung: o fato de o 

conceito de ‘coletivo’ não ter uma conotação positiva em seu léxico. Isso porque Jung se 

preocupava com a contaminação da psique coletiva, principalmente por sua vivência das 

guerras mundiais e seu impacto psicológico. (Singer, 2003 apud Silva & Serbena, 2021) 

O conceito de inconsciente cultural (Henderson, 1990 apud Silva & Serbena, 2021) 

parte das contribuições de Jung. Ele se define por um espaço psicológico, que atua tanto no 

plano inconsciente quanto no consciente, localizado entre o inconsciente coletivo e o padrão 

manifesto da cultura. 

Singer e Kimbles (2004 apud  Silva & Serbena, 2021) estenderam o conceito de 

complexo a nível coletivo. Falam, então, primeiramente de complexo grupal e, 

posteriormente, adotam a expressão complexo cultural. Esse complexo compõe uma 

sociologia interior, que é filtrada por meio da psique. Está relacionado a vivências coletivas 

traumáticas como imigração, escravidão, colonização, conflitos entre estados ou a luta contra 

o estado, relações étnicas e de gênero, religião, demarcação territorial, entre outros. Essa 

teoria dialoga com críticas contemporâneas à patologização do sofrimento humano, como a de 

Jessika Taylor, que defende que muitas experiências psíquicas não são exclusivamente 

individuais, mas refletem dinâmicas sociais e estruturais. 

O pensamento junguiano, portanto, oferece uma visão ampla da psique humana, 

considerando não apenas os aspectos individuais, mas também as influências coletivas, 

culturais e arquetípicas. Sua abordagem transcende os modelos reducionistas da psicologia e 

propõe um olhar mais integrativo, no qual a arte, os símbolos e a ancestralidade 

desempenham um papel fundamental no equilíbrio psíquico e na construção de uma vida mais 

significativa. 

 

2.5 TEATRO E SOCIEDADE 

 

O teatro, historicamente, tem sido um espaço de resistência, transformação social e 

reconstrução da subjetividade, pois reflete e questiona as estruturas políticas e culturais de sua 

época. Marco Camarotti (1947-2004), em Diário de um corpo a corpo pedagógico (1999), 

problematiza essa questão ao relatar sua experiência pedagógica com crianças em situação de 
 



24 
 

 
grande vulnerabilidade social. Sua crítica a uma visão aristocrática da arte mostra como a 

cultura pode ser ferramenta de empoderamento e inclusão, mas também de exclusão e 

opressão, conforme os interesses da sociedade dominante. Embora o impacto positivo dessa 

experiência fosse evidente, a oficina foi interrompida à revelia dos participantes, evidenciando 

como o acesso à arte ainda é restrito por barreiras sociais e políticas. 

A luta pela democratização do ensino das artes é constante no Brasil. Assim como 

Camarotti, Ana Mae Barbosa defende que a educação estética é um direito de todas as 

pessoas. No Brasil, foi pioneira na institucionalização da arte/educação, desenvolvendo a 

Abordagem Triangular, um método que integra a produção artística, a apreciação e a 

contextualização da arte. Sua atuação foi fundamental para reformular o ensino das artes no 

país, promovendo uma educação mais crítica e interdisciplinar.  

Inspirada por Paulo Freire (1921-1997) e por referências internacionais, Ana Mae 

esteve presente e foi uma das responsáveis por fazer pressão na Assembleia Nacional 

Constituinte, defendendo a arte como um direito fundamental e um meio de expressão e 

transformação social. Assim, influenciou políticas educacionais e formou gerações de 

professores e pesquisadores na área, espalhando o conhecimento de que “(...) a arte não tem 

importância para o homem somente como instrumento para desenvolver sua criatividade, sua 

percepção, etc., mas tem importância em si mesma, como assunto, como objeto de estudos” 

(BARBOSA, 1975 apud ANDRADE, 2008). A capacidade de compreender a arte, contudo, 

não é inata: ela depende de uma educação estética, um direito de todos e todas.   

No entanto, a experiência estética e a produção artística não estão acessíveis a todos de 

maneira igualitária. Estruturas de poder colonialistas moldaram a sociedade de maneira a 

restringir direitos e subjetividades. Às mulheres, aos povos não-brancos e a todas as pessoas 

ou associações que desviam da lógica hegemônica, em maior ou menor grau, são negados 

seus direitos e subjetividades. O discurso dominante nas sociedades de homens brancos e de 

cultura eurocêntrica os retira sistematicamente. O limite das diferenças interpessoais, no 

capitalismo, é que elas só são aceitáveis enquanto não representarem ameaça ao status quo. 

(Wickert, 1998) 

Eis o discurso dominante: a falácia de um sistema baseado na exploração, na 

superprodução, na desigualdade e na alienação do tempo, que tem levado o planeta ao 

colapso. Discurso esse que se insere na vida cotidiana dos cidadãos e se torna parte de suas 

identidades, uma vez que o conceito de identidade está ligado tanto ao individual quanto ao 

coletivo, isto é, à cultura.  

 



25 
 

 
O ser humano não pode existir senão através da cultura. É por meio dela que se 

aprende a organizar e construir o mundo e atribuir-lhe significado (Duarte Jr., 2000). Clastres 

(2003), porém, reconhece um inimigo no processo cultural de significação: “o obstáculo 

permanentemente presente na pesquisa antropológica, o etnocentrismo que mediatiza todo 

olhar sobre as diferenças para identificá-las e finalmente aboli-las.” Esse pensamento 

etnocêntrico não apenas impõe valores culturais dominantes, mas destrói as referências 

culturais dos povos oprimidos. Essas estruturas também refletem na maneira como o teatro é 

concebido e praticado, restringindo as narrativas que podem ser representadas nos palcos e 

invisibilizando tradições não eurocêntricas. 

Enquanto a tradição colonial impôs uma visão hierárquica das culturas, os povos 

originários do Brasil sempre enxergaram a arte como parte indissociável da vida cotidiana e 

da natureza. Entre os povos originários da terra que hoje é chamada de Brasil, a corporalidade 

e a educação ambiental são intrínsecos à sua forma de vida. Homens e mulheres não se 

separam da natureza, pois tudo é natureza, tudo tem alma e tudo é sagrado.   

Friques (2022) lembra que, nas cosmologias ameríndias, todos os seres - humanos e 

não humanos - são considerados humanos em sua origem. Sendo assim, põe em xeque a 

noção da Antropologia de que natureza e cultura são separadas. Tal problematização também 

se aplica aos estudos do Teatro, já que sua história é contada a partir do ponto de vista 

colonial, baseado na clivagem entre sociedades ditas primitivas ou civilizadas. 

  
(...) não causa espanto que o regime historiográfico colonial do teatro brasileiro 
registre a presença de formas teatrais, como o drama e a comédia oitocentistas, nas 
quais se encontra a representação de indígenas e negros, que, selvagens ou cativos, 
revoltados ou obedientes, são sempre condenados ao desaparecimento (pela via da 
morte ou do adestramento). (Azevedo, 2012; Mendes, 1982 apud Friques, 2022). 

 

No processo dito civilizatório, impõem-se as regras sobre quem é normal ou louco, 

quem é cidadão ou marginalizado, qual cultura é aceita ou não. A colonização, isto é, a 

imposição pela violência de uma cultura sobre outras, deixou na sociedade brasileira o 

etnocentrismo estrutural. Nossa raiz cultural ameríndia e africana foi esvaziada de seus 

sentidos, desalmada, em detrimento da incorporação de uma versão empobrecida e 

padronizada de cultura europeia, resultando na perda da identidade dos povos originários, dos 

povos africanos que foram sequestrados e trazidos até aqui e dos próprios povos europeus, 

que chegaram, muitas vezes, em situações deploráveis. A consequência é que somos um povo 

que não conhece sua própria história, sua própria origem. Essa desconexão, essa 

descontinuidade histórica, é a raiz de inúmeros problemas de saúde mental. A perda da 

 



26 
 

 
relação com o próprio corpo e a ruptura entre sociedade e natureza são causas primordiais de 

muitas das patologias que nos acometem hoje.  

 
O homem sente-se isolado no cosmos porque, já não estando envolvido com a 
natureza, perdeu a sua "identificação emocional inconsciente" com os fenômenos 
naturais. E os fenômenos naturais, por sua vez, perderam aos poucos as suas 
implicações simbólicas. O trovão já não é a voz de um deus irado, nem o raio o seu 
projétil vingador. Nenhum rio abriga mais um espírito, nenhuma árvore é o 
princípio de vida do homem, serpente alguma encarna a sabedoria e nenhuma 
caverna é habitada por demônios. Pedras, plantas e animais já não têm vozes para 
falar ao homem e o homem não se dirige mais a eles na presunção de que possam 
entendê-lo. Acabou-se o seu contato com a natureza, e com ele foi-se também a 
profunda energia emocional que esta conexão simbólica alimentava. (Jung, 
1997/1964)  

 

A ruptura entre sociedade e natureza, razão e misticismo, corpo e alma reflete 

diretamente na saúde mental contemporânea. As expressões artísticas oferecem um caminho 

para resgatar essa conexão ancestral, promovendo pertencimento e cura. 

Os estudos da performance e da performatividade têm contribuído para o processo de 

desidentificação dos estereótipos sociais, uma vez que gênero, raça, etnia, identidade e 

comunidade são dispositivos historicamente formulados, que incidem performaticamente 

sobre os corpos, por todo o aparato da cultura. Apesar dos seus esforços, a tradição teatral 

hegemônica e eurocêntrica não conseguiu nem vai conseguir acabar com a teatralidade das 

performances artísticas contemporâneas e dos rituais amefricanos e ameríndios. Embora o 

teatro (do ponto de vista colonizador) historicamente tenha se separado das manifestações 

culturais como carnaval, bumba meu boi e rituais religiosos de matriz indígena e africana, o 

estudo da performatividade aproximou o Teatro das Ciências Sociais, rompendo com certas 

dicotomias ocidentais que separam o social do religioso e o utilitário do artístico. (Friques, 

2022)  

 
Não havendo para os índios fronteiras entre uma categoria de coisas tidas como 
artísticas e outras, vistas como vulgares, eles ficam livres para criar o belo. (...) ao 
pintar seu corpo, ao modelar um vaso, ou ao trançar um cesto, põe no seu trabalho 
o máximo de vontade de perfeição e um sentido de beleza só comparável com o de 
nossos artistas quando criam. (Ribeiro, 2012 apud Friques, 2022) 

 

As expressões artísticas, ainda que sem fronteiras, são partes da natureza da psique 

humana. Voltando para a questão inicial: de que maneira o teatro pode promover a saúde e o 

bem estar? Se voltarmos à narrativa ocidental da história do Teatro, até a Grécia Antiga, 

 



27 
 

 
quando Téspis diz “eu sou Dionísio”4, percebemos que essa situação está mais próxima da 

liberdade criativa sem fronteiras dos indígenas (Ribeiro, 2012) do que da atual noção de um 

teatro da razão, separado da noção de misticismo e religiosidade. Parece que a natureza 

simbólica do Teatro está na mistura entre o sagrado e o profano, o cotidiano e o extra 

cotidiano, o pensamento dirigido e o pensamento-fantasia.  

A noção de performance exerce a função transcendente, uma espécie de elo entre a 

noção ocidental do teatro e a noção de teatralidade, que seria uma criação estética que se 

aproxima mais da ideia de Ribeiro (2012). Some a fronteira, presente no teatro, entre o que é e 

o que não é cena. A teatralidade está presente tanto em performances de cunho artístico 

quanto em rituais religiosos e em outras instâncias da vida social, como na política, nos 

esportes e nas escolas. Todas as relações sociais são compostas por teatralidade, uma estética 

própria, repleta de símbolos.  

Antonin Artaud, ao entrar em contato com os rituais do povo Tarahumara no México 

em 1936, percebeu que o teatro poderia ser mais do que uma representação estética: ele 

poderia funcionar como um ritual de cura e transformação psíquica, uma jornada para acessar 

dimensões inconscientes da existência. Nesses rituais, o peyote era utilizado em cerimônias de 

cura e espiritualidade. O peyote é um cacto conhecido por suas propriedades enteógenas, 

elemento fundamental da cultura Tarahumara (e outras), considerado um ser vivo dotado de 

alma e um guia espiritual. Artaud, profundamente impactado por essas vivências, levou essa 

visão para o teatro, compreendendo-o como um espaço de transformação, não apenas física, 

mas também metafísica. 

 
“O teatro só poderá voltar a ser ele mesmo, isto é, voltar a constituir um meio de 
ilusão verdadeira, se fornecer ao espectador verdadeiros precipitados de sonhos, 
em que seu gosto pelo crime, suas obsessões eróticas, sua selvageria, suas 
quimeras, seu sentido utópico da vida e das coisas, seu canibalismo mesmo se 
expandam, num plano não suposto e ilusório, mas interior. Em outras palavras, o 
teatro deve procurar, por todos os meios, recolocar em questão não apenas todos os 
aspectos do mundo objetivo e descritivo externo, mas também do mundo interno, 
ou seja, do homem, considerado metafisicamente. (...) Mas considerar o teatro 
como uma função psicológica ou moral de segunda mão e acreditar que os próprios 
sonhos não passam de uma função de substituição é diminuir o alcance poético 
profundo tanto dos sonhos quanto do teatro.” (Artaud, 1987) 

 

A experiência de Artaud com o peyote reforçou sua concepção do teatro como um 

meio para que o ser humano se confronte com suas próprias realidades internas e revele as 

4 No livro Teatro do oprimido e outras poéticas políticas, Boal (1991/1975) faz referência a esse 
episódio e diz que, quando Téspis inventou o protagonista (e não o teatro), imediatamente aristocratizou o teatro, 
que era antes protagonizado pelo coro, que representa o povo, a massa.  

 



28 
 

 
profundezas do inconsciente. Medicinas tradicionais como o peyote, cogumelos com 

psilocibina, Ayahuasca (Daime, Santo Daime, Vegetal, Yajé, Nixi Pae, dentre outras 

nomenclaturas, dependendo da cultura), Santa Maria, sananga, kambô,  tabaco, erva mate etc. 

são elementos culturais carregados de energia psíquica, alquímica, primordial e ancestral, 

aquela a que Jung se refere como a origem da psique. Elementos esses que são indispensáveis 

para o desenvolvimento do senso do self. Da mesma forma, o teatro de Artaud busca provocar 

uma catarse coletiva, permitindo ao público acessar suas próprias obsessões, sonhos e 

traumas. Assim, o teatro se torna um ritual de cura e de autoconhecimento, onde tanto o ator 

quanto o espectador podem se confrontar com as camadas mais profundas de suas psique e, 

por meio desse confronto, alcançar uma forma de libertação.  

O conceito de Bem Viver, presente em filosofias indígenas e africanas (sumak 

kawsay, nhandereko, ubuntu), propõe um modelo de existência baseado no coletivismo, no 

respeito à natureza e na harmonia social. Essa visão tem grande sintonia com o teatro, pois 

ambos são processos comunitários que envolvem expressão, escuta e troca simbólica. 

 
O Bem Viver, que pode ser compreendido como sumak kawsay (kíchwa), suma 
qamaña (aymara) ou nhandereko (guarani), se apresenta como uma oportunidade 
para construir coletivamente uma nova forma de vida e tem enorme sintonia com 
outras visões de mundo nos quais se procura estabelecer relações de equilíbrio, de 
harmonia com a natureza e com a comunidade, como a filosofia africana do ubuntu 
(eu sou porque nós somos), evidenciando assim o aspecto arquetípico do valor 
comunitário da experiência humana. (Lima, 2022) 

 

O teatro tem a capacidade de promover o bem viver, na medida em que também é uma 

construção coletiva e traz consigo o arquétipo de comunidade. Sua prática desenvolve 

consciência corporal e coletiva, bem como amplia a percepção ética e estética. Suas origens 

rituais, presentes tanto nas festas religiosas da Grécia Antiga quanto nas manifestações 

culturais indígenas e africanas, revelam sua profunda conexão com a psique humana, 

reunindo elementos simbólicos e arquetípicos. Se a sociedade contemporânea perdeu parte 

dessa dimensão simbólica, o teatro continua a ser um espaço de resistência, onde a alma pode 

ser resgatada, histórias podem ser recontadas e identidades podem ser reconstruídas. 

 

2.6 FUNDAMENTOS BOALINOS E TEATRO APLICADO  

 

O teatro, no contexto colonial, foi frequentemente utilizado como ferramenta de 

imposição cultural, reforçando normas sociais e excluindo narrativas não europeias. No 

entanto, resistem expressões teatrais que fogem desse modelo, como o teatro de rua, os rituais 

 



29 
 

 
indígenas, as performances comunitárias e as manifestações populares, que têm como base a 

coletividade e a transformação social. Essas manifestações são abarcadas pelo termo teatro 

aplicado (applied theatre), conceito que engloba práticas teatrais realizadas fora dos espaços 

convencionais, muitas vezes com objetivos pedagógicos, terapêuticos ou políticos. 

O termo teatro aplicado (applied theatre)5, oriundo de estudos britânicos, abrange 

todas as práticas teatrais que acontecem longe do edifício teatral, ou seja, longe das salas 

tradicionais de espetáculo. Essas práticas são utilizadas como ferramentas de transformação 

social, pedagógica e terapêutica, levando o teatro a comunidades e grupos historicamente 

marginalizados. O Teatro do Oprimido desenvolvido por Augusto Pinto Boal (1931-2009), 

que sistematiza o uso da linguagem teatral em diversos locais para diversas finalidades, é uma 

das metodologias mais relevantes dessa abordagem.  

O Teatro do Oprimido é um método que busca democratizar a linguagem teatral e 

devolvê-la àqueles que, historicamente, foram excluídos dela. Inspirado pelos princípios da 

educação libertadora de Paulo Freire (2018/1968), que propõe a superação da dicotomia 

educador-educando, Boal (1991) desloca a essência da pedagogia freireana para o teatro, 

propondo a superação da dicotomia ator-espectador. Em Pedagogia do Oprimido 

(2018/1968), Freire propõe uma educação dialógica, na qual o aprendizado acontece por meio 

da troca ativa entre os sujeitos. Boal leva esse conceito para o teatro, transformando a plateia 

passiva em espect-atores, participantes ativos na criação das cenas. 

A metodologia boalina é fundamentada em dois princípios: a transformação do 

espectador, ser passivo, em protagonista da ação dramática e a potencial transformação da 

realidade a partir da reflexão proporcionada pelos exercícios cênicos. Seu objetivo é 

desenvolver as capacidades estéticas inerentes ao ser humano, com a finalidade de recriar a 

realidade, minimizando as opressões. Nesse sentido, Boal assume, defende e sistematiza a 

aplicação do teatro, como forma de democratizar a linguagem teatral e devolvê-la a seus 

verdadeiros donos: todas as pessoas, e não somente aquelas que fazem do teatro o seu ofício. 

Assim, os princípios boalinos coincidem com os objetivos desta pesquisa-ação.  

 

5 Além do termo teatro aplicado, também se encontra nesses estudos o termo drama aplicado. Alguns 
autores consideram os termos sinônimos, enquanto outros consideram que o uso da palavra teatro é mais 
adequado quando se trata de processos que resultem em espetáculos a serem apresentados para uma audiência, 
enquanto a palavra drama estaria mais restrita a experiências que envolvem apenas os participantes, sem o 
resultado final de uma performance com a presença de plateia (Coutinho, 2012). 

 



30 
 

 
No início, Ator e Espectador coexistem na mesma pessoa; quando se separam, 
quando algumas pessoas se especializam em atores e outras em espectadores. Aí 
nascem as formas teatrais tais como as conhecemos hoje. Nascem também os 
teatros, arquiteturas destinadas a sacralizar essa divisão, essa especialização. Nasce 
a profissão do ator. A profissão teatral, que pertence a poucos, não deve jamais 
esconder a existência e permanência da vocação teatral, que pertence a todos. O 
teatro é uma atividade vocacional de todos os seres humanos. O Teatro do 
Oprimido é um sistema de exercícios físicos, jogos estéticos, técnicas de imagem e 
improvisações especiais, que tem por objetivo resgatar, desenvolver e 
redimensionar essa vocação humana, tornando a atividade teatral um instrumento 
eficaz na busca de soluções para problemas sociais e interpessoais. (Boal, 1996) 

 

A definição de teatro adotada por Boal (2002/1992) está alinhada à concepção de Lope 

da Vega, para quem o teatro é "um tablado, dois seres humanos e uma paixão". O termo 

“tablado” reúne em si todos os possíveis lugares de representação, ou seja, o espaço onde 

ocorre a cena. É preciso ao menos dois seres humanos, pois o teatro é relacional e se dá no 

encontro entre os indivíduos. A paixão é necessária, porque o teatro não se ocupa de ações 

corriqueiras, mas de ações extraordinárias, apaixonadas. Para haver teatro, é preciso haver 

conflito, contradição, enfrentamento.  

Para Boal (2002/1992), a essência do teatro está na capacidade humana de 

auto-observação. Teatro ou teatralidade é a capacidade ou propriedade humana que permite 

que o sujeito observe a si mesmo em ação, em atividade. É promotor de autoconhecimento, 

uma vez que permite que o sujeito seja simultaneamente ator e espectador de si mesmo. Nesse 

sentido, Boal concebe o teatro como uma prática essencialmente humana e considera que 

todas as pessoas são teatro. Algumas, além de o serem, também fazem teatro, ou seja, algumas 

pessoas se especializam mais em atuar, e outras, em expectar. Mas todas elas são teatro.  

De 1956 a 1970, Augusto Boal dirigiu o Teatro de Arena na cidade de São Paulo, onde 

desenvolveu diversas técnicas, jogos e exercícios teatrais que deram origem ao Teatro do 

Oprimido. Alguns de seus métodos mais célebres, utilizados na política, na educação e na 

psicoterapia, são: Teatro Imagem, Teatro-Jornal, Teatro Invisível, Teatro-Fórum e Teatro 

Legislativo.  

O Teatro do Oprimido se desenvolveu em três vertentes principais: educativa, social e 

terapêutica. Esta tem como base o livro O Arco-Íris do Desejo (Boal, 2002/1992), no qual o 

autor apresenta um conjunto de técnicas para acessar e elaborar conflitos internos por meio do 

teatro. Muitas dessas técnicas utilizam o Teatro Imagem, método que consiste na criação de 

cenas estáticas com os corpos dos participantes, que são depois analisadas coletivamente. Em 

alguns exercícios, as imagens podem incluir som e movimento. 

Sintetizando suas pesquisas, Boal (1991) propõe o sistema coringa. Esse sistema 

rompe com a relação tradicional entre ator e personagem, ao permitir que um mesmo 
 



31 
 

 
personagem seja interpretado por diferentes atores e que um mesmo ator represente múltiplos 

personagens. Propõe-se uma estrutura de fazer teatro que reúne diferentes técnicas, estilos e 

gêneros, que podem ser utilizados em diferentes cenas.  

A figura do coringa, um mediador entre a cena e o público, surge para sanar 

necessidades identificadas a partir da observação da plateia. A primeira necessidade era a de 

revelar ao público a análise do texto, papel semelhante ao coro da tragédia grega e ao recurso 

do narrador no teatro épico de Brecht. O coringa é um personagem que se afasta dos demais e 

se aproxima da plateia, estimulando sua participação. Ele pode interferir na cena, modificá-la, 

assumir o lugar de outro personagem, inserir elementos etc. Todos os demais personagens 

devem aceitar a realidade mágica criada e descrita pelo coringa. Esse recurso faz com que o 

espectador deixe de ser um observador passivo e passe a ser um agente ativo na construção da 

narrativa teatral. 

Esse deslocamento é possível porque o Teatro do Oprimido cria um espaço estético 

onde realidade e ficção se encontram. Em um teatro tradicional, há uma divisão clara entre o 

elenco e a plateia. No Teatro do Oprimido, Boal rompe com essa divisão e cria o espaço 

estético, que consiste na interpenetração entre os domínios do ator e do espectador. Nele, os 

espectadores não apenas assistem passivamente à cena, mas têm o direito e o dever de 

intervir, propondo soluções para os conflitos encenados. Dessa forma, a cena teatral se torna 

um laboratório social, no qual diferentes possibilidades de ação são experimentadas 

coletivamente. Isso possibilita que os indivíduos experimentem alternativas de ação para 

problemas que vivenciam em suas próprias realidades. O teatro, então, deixa de ser um evento 

fechado e passa a ser um processo interativo e dialógico, no qual a ação cênica é construída 

coletivamente. O espaço estético boalino configura-se como um local para o exercício da 

liberdade e da transformação social. Vem à tona o inconsciente coletivo, e dele emergem os 

problemas sociais e as possíveis ideias para solucioná-los. 

O Teatro do Oprimido, então, não é apenas uma metodologia teatral, mas um 

instrumento de luta e transformação social, que busca devolver ao povo sua própria voz. No 

contexto em que que grande parte dos serviços de atenção a saúde mental desconsideram as 

condições estruturais que geram opressão, o teatro se apresenta como um espaço de 

resistência, permitindo que indivíduos e comunidades nomeiem suas dores, reconstruam suas 

narrativas e experimentem novas formas de existência e ação coletiva. 

Ao deslocar a discussão sobre o sofrimento psíquico para um contexto social e 

político, Boal (1991) enfatiza que não se pode desconsiderar o meio social como determinante 

do sujeito. O sofrimento psíquico, muitas vezes, não é uma condição isolada do indivíduo, 
 



32 
 

 
mas uma resposta legítima a contextos opressivos.  Se o teatro permite que o ser humano 

observe a si mesmo em ação, o Teatro do Oprimido amplia essa função, tornando-o um 

exercício concreto de transformação da realidade. Assim, arte, saúde e política se encontram, 

e o teatro se reafirma como um território de cura e emancipação. 

 

 

 



33 
 

 
3 O TEATRO DA GIRA 

 

Meu encontro com Jung começou na disciplina de Montagem Pedagógica do curso de 

Licenciatura em Teatro da UFPE, ministrada pelo professor Roberto Lúcio Cavalcante de 

Araújo, um pouco anterior à experiência no Rizoma. A encenação foi de Roberto Zucco. Ao 

conhecer e mergulhar nesse texto, do dramaturgo francês Bernard-Marie Koltès (1948-1989), 

me deparei com uma citação de Jung na epígrafe: “Doutor! Agora o senhor verá. Olhe para 

ele. Olhe para o Sol e veja como ele se move. Veja, o senhor deve mover sua cabeça também, 

assim, e então o senhor verá o falo do sol; sabe, essa é a origem do vento. O senhor vê como o 

Sol se move quando o senhor move a cabeça de um lado para o outro.” O texto citado por 

Koltès é exatamente a fala do paciente junguiano sobre o falo solar que levou o suíço a 

desenvolver o conceito de inconsciente coletivo. Essa fala também aparece na boca do 

protagonista Roberto Zucco, o que me gerou muita curiosidade.  

Naquela época, minha querida amiga Manuelle Andreani, psicóloga especialista em 

Jung, uma mente brilhante, me deu o caminho das pedras. Me explicou o contexto da epígrafe 

de Roberto Zucco. Me contou sobre o Espaço Rizoma. Assim, sem saber, iniciei minhas 

pesquisas no universo junguiano. Sabendo, decidi continuar. 

No terceiro Estágio Curricular da Licenciatura em Teatro da UFPE, a proposta é fazer 

dois períodos consecutivos de estágio no mesmo campo, sendo o primeiro de observação, e o 

segundo, de regência. Interessada na oficina de teatro do Rizoma, me apresentei à 

coordenadora Cristina Lopes como licencianda em Teatro e fui recebida de braços abertos. 

Primeiramente, por ela, e depois por toda a equipe e pelos usuários participantes da oficina. 

Em agosto de 2023, começo um novo ciclo de aprendizagem no Espaço Rizoma. 

A oficina de teatro da Casa Girassol acontece dentro de uma sala não muito grande 

nem muito pequena, equipada com cadeiras e uma smart tv. Quando cheguei lá, observei que 

o Teatro do Oprimido já vinha sendo trabalhado previamente pelo grupo, por intermédio da 

professora Rafaella Mélo. Durante o estágio de observação, acompanhei um ciclo de trabalho 

feito a partir de opressões que os participantes identificam como presentes em suas vidas.  

Nesse trabalho, a turma é dividida em grupos. Nos grupos, cada um compartilha uma 

história sobre uma opressão atual, isto é, alguma situação atual de sua vida na qual a pessoa se 

sente oprimida no presente. Depois, cada grupo escolhe uma história para representar. 

Escolhida a história, o grupo pensa em como contá-la em três quadros, momentos ou cenas, 

em seguida a desenha numa cartolina em formato de tirinha de quadrinhos. O primeiro quadro 

é uma contextualização. O segundo, a opressão. No terceiro quadro, a pessoa oprimida 
 



34 
 

 
imagina uma possível solução e a desenha. Por fim, fazem-se sessões de Teatro do Oprimido 

encenando cada uma das histórias, convidando a equipe multiprofissional da casa para 

participar. Esse processo durou cerca de um mês, o que coincidiu com o período da 

observação do Estágio Curricular. 

No primeiro dia, houve a partilha das histórias nos grupos. Cada grupo escolheu uma 

das histórias para desenhar e compartilhar com a turma toda. Também era tarefa de cada 

grupo pensar em como contar essas histórias em três cenas, três momentos, três imagens, 

enfim. Apareceram três histórias diferentes em três tirinhas. A primeira que acompanhei foi a 

de João6, que contou que se sente oprimido porque sua grande amiga, que mora em outra 

cidade, está doente, e ele não tem autorização da família para vê-la. A segunda foi a de Rita, 

cuja família quer deixá-la em uma "instituição para idosos", e ela não quer deixar de viver em 

sua própria casa. Nesse caso, Rita teve a sorte de conseguir o Espaço Rizoma para atender 

suas necessidades e poder voltar para casa todos os dias. A terceira história foi de Matheus, 

negligenciado por familiares que se ocuparam brigando por dinheiro e, por fim, morreram.  

Participei da primeira fase dessa dinâmica e fiquei no grupo de João, que contou sua 

história com muita sinceridade e apresentou grande empatia por mim. Por aqueles dias, perdi 

uma das minhas melhores amigas da vida, que fez sua viagem para o plano espiritual. Quando 

cheguei no Rizoma, quieta, apenas acompanhando a atividade, aproveitei que os usuários 

estavam desenhando para desenhar também. Peguei uma folha e comecei a rabiscar 

vagamente. João sentou ao meu lado e disse "Você está triste, né?"  

Nas semanas seguintes, voltamos aos cartazes e começamos as sessões de Teatro do 

Oprimido, colocando aquelas três histórias das tirinhas em cena. Inicialmente, quem faz o 

protagonista é a própria pessoa que contou a história, que escolhe entre os colegas pessoas 

para interpretarem seus antagonistas. Depois, a turma é livre para intervir e assumir o lugar de 

algum dos personagens, com intuito de solucionar a situação de opressão. Nesses exercícios, 

quem assume o papel do coringa é a professora Rafaella Mélo. Perto de encerrar esse ciclo 

com as histórias desenhadas em tirinhas, houve uma sessão de Teatro do Oprimido, com essas 

mesmas histórias, no pátio da Casa Girassol, onde outros funcionários do espaço também 

participaram das sessões.  

Depois de algumas semanas, João "sumiu" da oficina de teatro e nunca mais o vi. A 

flutuação é característica não apenas da oficina de teatro, mas de todas as atividades do 

Espaço Rizoma. Isso porque cada usuário tem sua realidade específica. Às vezes, alguém 

pode receber alta, ter uma crise, ser internado(a) (contra a nossa ideologia), mudar de 

6 Os nomes dos usuários participantes foram substituídos por nomes-fantasia no presente relato.  
 



35 
 

 
indicação ou, então, ir embora deste mundo. A realidade é que, de tempos em tempos, 

participantes entram e saem.  

Além do caso de João, tem o de Hugo. Hugo é um rapaz com mobilidade e cognição 

reduzidas, que tem crises com frequência, apresenta agressividade e mudança repentina de 

humor. Quando comecei o estágio, logo vi que ele gostava muito de participar do teatro. 

Depois, passou quase um mês afastado da oficina, mas continuou frequentando o espaço, 

ficando aos cuidados dos enfermeiros e psicólogos. Ele entrava na sala com o grupo, mas logo 

se tornava agressivo e saía. Muitas vezes, Hugo afirmou que queria me bater. Ainda mais 

vezes, ele disse que queria casar comigo. Também presenciei falas de assédio direcionadas à 

professora da oficina e a mim. Me incomodava com suas atitudes, ao mesmo tempo em que 

sentia compaixão e dúvida sobre o que fazer. Sempre fiquei atenta às ações da professora 

Rafaella Mélo e da psicóloga Cecília Melo, que o acompanha. Aprendi muito observando-as 

em ação. Em uma das ocasiões em que Hugo ameaçou me bater, a psicóloga o repreendeu 

veementemente, afirmando que isso não é permitido. Foi bom eu registrar, já que estava em 

choque. Já a professora de teatro, em determinadas situações, adota uma atitude de não 

alimentar a situação, ou seja, não dar a atenção solicitada indevidamente, e mudar o foco. 

Quando algum usuário fala algo fora da atividade, que atropele o jogo ou a fala de outra 

pessoa, ela chama atenção, pede respeito pelo grupo e pelo colega que está com a palavra ou 

simplesmente segue com a atividade.   

Nesse tempo de afastamento, imaginei que Hugo estivesse com algum problema 

pessoal que o impossibilitasse de participar das oficinas. Porém, nesse período, houve um dia 

em que fui à Casa Girassol em uma sexta-feira à tarde. Conheci, então, um grupo diferente em 

atividades diferentes. Hugo estava nesse grupo, alegre e participativo. Nesse dia, tive a 

oportunidade de ajudá-lo em sua locomoção e de jogar com ele um jogo proposto pela 

oficineira daquele dia, uma mulher muito alegre, inteligente e sensível. Ao ver Hugo com um 

comportamento tão diferente do das quartas-feiras de manhã, fiquei me perguntando qual 

seria o motivo de sua ausência na oficina de teatro. Quando questionado, ele respondia 

simplesmente que não queria participar.  

Nessa tarde de sexta-feira, também encontrei outra usuária participante da oficina de 

teatro, Ana, que foi muito carinhosa comigo e me apresentou aos seus amigos. Ana foi mais 

uma participante que sumiu de repente…  

Além da oficina de teatro e das conversas com a professora Rafaella Mélo, a 

supervisão de estágio também faz parte da rotina no Espaço Rizoma. A responsável é a 

diretora do espaço, Cristina Lopes. Trata-se de uma partilha, mediada por ela, com todos os 
 



36 
 

 
estagiários da instituição. Juntam-se os estagiários da Casa Jasmim e da Casa Girassol, que 

podem trocar experiências, já que cada casa tem sua rotina separada. Durante a supervisão, 

em geral, compartilhamos nossas dúvidas, dificuldades e angústias, que surgem no exercício 

da nossa atividade. Quando chegam novos estagiários, todos se apresentam e compartilham 

algo de sua subjetividade, tradicionalmente o signo astrológico, ascendente e lua. A reunião 

começa com a formação da pauta. Todos são livres para sugerir pautas. Então, conversamos 

sobre as pautas sugeridas, sendo esse um momento de grande riqueza pedagógica, em que 

podemos aprender e ensinar.  

Na primeira fase do estágio, não tive pautas a colocar nas reuniões, mas sempre 

participei das pautas que eram apresentadas semana após semana. É interessante acompanhar 

a rotina dos meus colegas estagiários do Rizoma, pois são todos ou quase todos estudantes a 

partir do sexto período da Graduação de Psicologia, cabendo a mim o único olhar vindo de 

alguém que está em um curso de Teatro.  

Não é raro que, durante a construção da pauta, surja o nome de algum usuário ou 

alguma usuária do serviço. Aparecem situações em que os limites pessoais são questionados, 

evidencia-se a dualidade entre instituição e pessoa física e outras tantas questões que são de 

grande importância para os psicólogos e que me permitem grande reflexão.  

Quando o assunto é regência de grupos, compartilho meu olhar para a educação e para 

a sala de aula, cito alguns procedimentos que podem ser utilizados, por exemplo, a divisão de 

um grupo em grupos menores (para possibilitar o aprofundamento de um debate e que mais 

pessoas se posicionem dentro do mesmo tempo). Entre nós, também fazemos pequenas 

dinâmicas que permitem a circulação da energia, como trocar de lugar e ficar em duplas.  

Durante o período de observação do estágio no Rizoma, houve muita inquietação da 

minha parte. Quem é do Teatro sabe que não costumamos encontrar condições ideais para 

trabalhar. Mesmo assim, o pouco tempo da oficina me incomodou: apenas uma hora e meia 

por semana. E esse pouco tempo é muito gasto pela dispersão geral do grupo. Embora alguns 

participantes sejam muito participativos, a maioria apresenta dificuldade para se concentrar 

em uma atividade continuamente. Junte isso à flutuação do grupo, às resistências e à 

necessidade de atenção individual de outros e você encontrará, no mínimo, um pequeno 

pesadelo para uma professora de teatro em formação. É uma experiência desafiadora.  

Fiquei insegura pensando em como seria minha regência para com esse grupo tão 

inquietante. Fui refletindo ao longo do processo. Como pessoa do teatro, defendia que, ao 

levar o nome da nossa área de conhecimento, o mínimo que se espera dessa oficina é alguma 

prática de teatro, de fato. A diferença entre os termos drama e teatro começa a fazer mais 
 



37 
 

 
sentido. Teatro pressupõe público, enquanto drama envolve somente os participantes. Logo, a 

oficina de teatro da Girassol é, na verdade, uma oficina de drama.  

No início, me frustrou perceber que a resposta coletiva à oficina estava em um 

patamar muito abaixo do que eu esperava. E me frustrou ainda mais perceber que essa 

frustração não era só minha, pois alguns participantes manifestaram explicitamente o desejo 

por um fazer, de fato, teatral, que culmina na recepção de uma plateia interessante e 

interessada. Minha expectativa era que esse teatro fosse bem elaborado e bem ensaiado.  

Mas como eu poderia entrar nesse espaço terapêutico, local de cuidado, e ministrar 

aulas de teatro, de forma ética, para essas pessoas? Ora, não tenho formação em psicologia, 

logo não devo assumir o lugar de terapeuta. O inverso também é verdadeiro: não cabe à 

psicóloga ensinar artes como faz a arte/educadora. Qual é o verdadeiro papel de uma 

arte/educadora no serviço de atenção à saúde mental? O de artista-docente. Nesse papel, 

retomo meus questionamentos iniciais. Como desenvolver a percepção e a valorização 

estética desses sujeitos? Como levar a eles a essência do teatro?  

Ao longo do semestre, percebo que existem perguntas anteriores a essas. Por exemplo:  

Quem são essas pessoas? Qual é a percepção e a valorização estética deles? Qual é a 

noção que eles têm sobre a essência do teatro?  

Para a professora Rafaella Mélo, não interessa saber exatamente os diagnósticos 

clínicos, mas sim ajudar cada indivíduo a desenvolver suas potências criativas e expressivas, 

bem como instrumentalizá-lo nos fundamentos da linguagem teatral. Adotei, na minha 

prática, essa mesma postura. Nos interessa que os alunos saibam o que estão fazendo, por que, 

para que, para quem e de que maneira estão fazendo, não simplesmente que façam.  

Os alunos sabem o que estão fazendo a partir do momento em que compreendem o 

contexto do objeto de estudo, ou seja, seu valor cultural, sua origem, seu significado, sua 

alma. A capacidade de compreender arte não é inata: ela depende de uma educação estética. 

Assim, em determinados contextos, é necessária uma mediação cultural. É necessária a 

arte/educação.  

Quanto maior a sensibilização, maior o envolvimento. A sensibilização possibilita que 

o indivíduo se reconheça, a partir dos elementos de sua própria cultura. Tudo tem sua estética, 

mesmo quando o olhar dos psicólogos está focado em outro ponto. Dar ao sujeito a 

possibilidade de se expressar de forma subjetiva é a ética e a estética da arteterapia.  

A ética e a estética da arte/educação são diferentes. O pensamento acadêmico 

cartesiano, que delimita bem os territórios do psicólogo, do arte/educador e de cada uma das 

linguagens artísticas, certamente não dá conta da realidade concreta de que os indivíduos têm 
 



38 
 

 
múltiplas camadas coexistindo. Então, como realizar um trabalho ético e estético, perante 

usuários de um serviço de saúde mental, naquilo que é denominado “oficina de teatro”?   

Com essas e outras questões na cabeça, passo da observação para a regência, em 

dezembro de 2023. Meu orientador recomendou que eu tivesse em mente dois objetivos: 

incutir a noção de coletividade e de continuidade. O uso da linguagem teatral, de uma forma 

ou de outra, sempre demanda um trabalho coletivo e contínuo, ou seja, cumulativo. Quanto ao 

primeiro, há uma vantagem: o grupo em questão acontece dentro da rotina de um hospital-dia, 

logo os participantes convivem diariamente e já têm o hábito da convivência. O desafio aqui é 

destacar a convivência no teatro, evidenciando seu aspecto extracotidiano.  

O maior desafio, porém, é o de estabelecer uma noção, ainda que pequena, de 

continuidade. Escolhi não recorrer aos laudos e diagnósticos atribuídos pelos profissionais da 

saúde, mas vejo que a condição mental de grande parte da turma dificulta - e muito - essa 

noção. A própria flutuação do grupo é consequência direta dessa realidade e também causa da 

falta de continuidade dos trabalhos realizados coletivamente. Em geral, as atividades do 

Espaço Rizoma tendem a ser atividades pontuais, principalmente na Casa Girassol.  

Ao longo do processo de regência, propus tanto exercícios repetidos quanto novos. A 

repetição é fundamental para o teatro e contribui para a ritualização da oficina, que tem, de 

praxe, momentos de abertura e de fechamento.  

A abertura é a dinâmica do tigre, trazida anteriormente pela professora Rafaella Mélo, 

quando assumiu a oficina de teatro. Na roda, todos retiram do centro boas energias para as 

atividades do dia e depois jogam fora aquilo que não querem mais, representando o animal 

tigre. O fechamento é a palavra final, em que cada um diz uma palavra na roda e depois todos 

escolhem uma única palavra para dizer juntos. Não abri mão desses rituais, pois são 

importantes para os usuários e solicitados por eles.  

A primeira dinâmica na minha regência é a diagnose do grupo. Quero ter uma ideia de 

qual é a noção que os participantes têm ou não têm sobre arte, teatro e ser artista. Primeiro, 

pergunto quem se considera artista. Em seguida, quem canta ou toca algum instrumento, 

quem desenha, quem dança, quem faz teatro e quem escreve poesia. Dos onze usuários 

presentes na dinâmica, seis se declaram artistas e cinco não. Entretanto, dez deles respondem 

sim para pelo menos uma das linguagens artísticas. Assim, começa nossa primeira discussão 

sobre o que é arte e o que é ser artista. Após a discussão, os que disseram que não são artistas, 

mas que disseram sim a alguma das linguagens, concordaram que são artistas, já que fazem 

escolhas estéticas e se expressam conscientemente através da arte.  

 



39 
 

 
Depois, direciono a conversa para a linguagem específica do teatro. Pergunto quem já 

teve alguma experiência com o teatro fora do Rizoma. Três pessoas respondem que só tiveram 

experiência no colégio, e os demais dizem que sua única experiência com o teatro é a oficina 

da Casa Girassol no Espaço Rizoma.  

O que mais me surpreendeu, no diagnóstico, foi quando, por fim, perguntei o que é o 

teatro. Ouvi respostas belíssimas, como, por exemplo: "a forma mais livre de se expressar 

criticamente", "luta", "é a forma que a gente expressa o que a gente sente", "possibilidade de 

botar os sentimentos para fora e soltar tudo", "uma forma de se realizar", "personagens, 

cultura, vida, tradição", "treino para a criatividade", "correr e pular", "teatro é bonito", "é 

alegria, é diversão", "uma arte que mexe com a cabeça, corpo e espírito", "movimento, 

inspiração, transpiração e respiração", "teatro é tradição".  

Percebo que não estou diante de um grupo de leigos completos, mas de pessoas que 

conhecem as linguagens artísticas em geral. Então, estou diante de um grupo de não atores, 

seres humanos que são teatro, mas não se especializaram nele enquanto profissão. São pessoas 

que sabem jogar o jogo e têm a noção clara da dicotomia teatral ator-espectador.   

Por fim, perguntei-lhes o que esperam realizar na oficina de teatro da Casa Girassol. 

Apareceram diversos pedidos e sugestões: que houvesse mais interação entre as ideias das 

oficineiras e dos usuários, ficar menos preocupados, fazer mais cenas de comédia, mais 

atividades, mais força e mais vigor, mais prazer, menos vergonha, mais brincadeira, curtir, 

fazer uma coreografia etc. Matheus, disse que queria fazer A tempestade de William 

Shakespeare (1564-1616). Muitos disseram que querem se apresentar e fazer teatro "de 

verdade". Descobri que, assim como eu, eles querem o teatro. E entendem que teatro 

pressupõe uma apresentação para alguém "de fora". Eles não querem uma oficina de drama. 

São pessoas que têm sede de expressão e de estética. Com essas falas, entendi que eles 

querem experimentar o fenômeno teatral. O que se espera é realização artística. 

Senti necessidade de trabalhar mais a dicção, pois alguns usuários apresentam 

dificuldades na fala e isso dificulta a minha escuta. Além disso, alguns falam muito sem que 

os outros consigam entender. No entanto, depois percebi que não seria possível trabalhar 

nesses termos, com esse grupo específico, em tão pouco tempo. 

Então, escolhi alguns exercícios de sensibilização, descritos por Boal (1983/1977) em 

200 exercícios e jogos para o ator e o não-ator com vontade de dizer algo através do teatro, 

para fortalecer o elo de convivência do grupo. Propus exercícios de alongamento e de 

respiração, sendo estes os que mais funcionaram. O grupo, em geral, tem prática com 

meditação, mas os corpos são bastante travados. Há muita recusa.  
 



40 
 

 
A professora Rafaella Mélo conseguiu articular junto ao Espaço Rizoma uma 

atividade externa vinculada à oficina de teatro. No dia 20 de dezembro de 2023, fizemos uma 

visita ao Museu do Estado de Pernambuco, para ver uma exposição sobre o Movimento 

Armorial. Apenas uma usuária, Amanda, não participou do passeio e ficou na Casa Girassol, 

os demais foram e aproveitaram muito a atividade. Amanda é uma senhora idosa, rotineira, 

com pouca vitalidade, mas muito simpática e tranquila. Nas oficinas de teatro, ela quase 

sempre se recusa a se levantar da cadeira e a participar dos jogos.  

Chegamos no museu e fomos recepcionados por uma equipe de mediação cultural. Foi 

uma aula rica em imagens sobre a vida e obra de Ariano Suassuna e seus companheiros do 

Movimento Armorial. Vimos vídeos do cavalo marinho, diversos figurinos de teatro, 

xilogravuras, cordéis, esculturas e muito mais. Hugo, que não estava participando das 

oficinas, foi ao passeio, se divertiu muito e ficou todo sorridente.  

Rosa, uma usuária baixinha e muito sensível, olhou para um dos quadros, olhou para 

mim e disse “eu vou fazer esse desenho”. Disso tive a ideia de propor que a turma fizesse 

protocolos, ou seja, registros em formato livre das oficinas de teatro, como um instrumento 

memorial para servir à ideia da continuidade. Entretanto, essa ideia não teve adesão dos 

usuários. Um dos fatores que dificultou a implementação do protocolo é o lapso de memória 

que alguns participantes apresentam. Alguns deles realmente não se lembram com clareza das 

atividades anteriores, o que reforça a importância de se repetir certos jogos e exercícios.  

Depois da visita ao museu, a professora Rafaella Mélo compartilhou comigo sua 

proposta de pedir que os usuários criassem personagens inspirados no Movimento Armorial e 

os desenhassem. Aceitei a ideia e assim foi feito. Além de personagens, apareceram desenhos 

abstratos e também um texto escrito homenageando o Espaço Rizoma. Tudo virou material 

cênico em jogos e exercícios de improviso. Aliás, o improviso é uma marca desse grupo. 

Na regência, além dos exercícios de sensibilização e aquecimento, tive a oportunidade 

de aplicar dois jogos na oficina. O primeiro foi uma adaptação do jogo zip, zap e boing, 

descrito por Boal (2007) em Jogos para atores e não atores. O que fizemos foi um zip, zap, 

zap. Qualquer pessoa poderia passar o movimento com uma palma e um olhar para qualquer 

colega da roda. A regra é que o texto deveria seguir a ordem do texto: um zip e dois zap. 

Rosa, aquela que me deu a ideia do protocolo, só dizia “zap”, mesmo quando deveria dizer 

“zip”. Compreendi, dessa participante em particular, que ela tem uma limitação na 

compreensão das regras dos jogos, em geral. Entretanto, sempre participa com muita alegria e 

entusiasmo, e é muito bonito vê-la jogando. Costumamos dizer que ela é “café com leite”. 

 



41 
 

 
Em outra ocasião, experimentamos o jogo Jana cabana. Conheci esse jogo na 

Licenciatura, na disciplina de Metodologia do Ensino do Teatro 3, mas não sabia de sua 

origem antes da realização desta pesquisa.  

Encontrei esta informação na dissertação de Carolina Netto (2018): “O jogo Jana 

Cabana não está registrado no livro de Boal e é resultado de pesquisas de um grupo de Teatro 

do Oprimido na Índia”.  Nesse jogo, a turma é dividida em trios: dois participantes formam 

uma cabana, como o túnel da quadrilha junina, enquanto a terceira se posiciona dentro dessa 

cabana. Um participante sempre fica de fora e dá um dos três comandos do jogo: pessoa, 

cabana ou tempestade. Quando o comando é pessoa, as cabanas ficam em seus lugares, 

enquanto as pessoas de dentro devem sair e encontrar uma nova cabana para se posicionar, 

correndo o risco de sobrar de fora e ser a próxima pessoa a dar o comando. Quando cabana, 

as pessoas ficam em seus lugares, enquanto as cabanas devem procurar novos pares para 

formar uma nova cabana e abrigar uma nova pessoa. Quando tempestade, todos devem correr 

e procurar novos lugares, em qualquer posição.  

O principal intuito desse jogo é trazer alegria, uma noção de brincadeira, uma 

pedagogia do prazer. Contudo, o resultado não foi como o esperado. Os usuários jogaram, 

compreenderam os comandos, mas não demonstraram alegria nem prazer ao jogar. A maioria 

dos corpos se mantiveram tensos, travados, sem alegria. Talvez esse grupo específico não 

tenha real interesse nesse tipo de jogo, inspirado em brincadeiras de crianças. Tampouco, 

imagino esse grupo fazendo cantigas de roda com percussão.  

Em uma das reuniões de supervisão de estágio, tive a oportunidade de falar sobre algo 

que muito me inquietava: o fato de que alguns dos participantes da oficina de teatro se 

recusavam a sair de suas cadeiras para participar de qualquer atividade que fosse. A alguns 

usuários em particular, atribuí a palavra "preguiça", que se tornou uma das pautas.  

Ao iniciar o debate, fui questionada pela psicóloga Carolina Barros: "O que você 

chama de preguiça?"  

Então, ouvi o exato nome da pessoa que eu tinha em mente ser citado na roda: 

Amanda. Aquela única usuária que não foi ao museu. Uma pessoa, conforme o relato da 

psicóloga, que passou a vida inteira ouvindo que "não pode" fazer as coisas. O teatro nos 

pede, ao contrário, que façamos coisas.  

Isso me levou a pensar que há camadas não expressas por detrás daquilo que é 

exposto. A preguiça pode esconder muitas dores, muitos traumas. Por associação, me lembrei 

mais uma vez da abordagem informada sobre o trauma (trauma-informed approach) que se 

mostra útil a diversas categorias de trabalhadores, inclusive a nós, professores em formação.  
 



42 
 

 
Além disso, nesse mesmo dia, fui informada de que a maioria dos usuários da Casa 

Girassol se encontra em situação de curatela, o que significa que eles têm familiares que 

respondem por eles. Eu nunca nem tinha ouvido essa expressão.  

Conforme a explicação da psicóloga, o fato de a maioria dos usuários da Casa Girassol 

serem curatelados significa, na prática, que a maior parte deles, embora pessoas adultas, não 

têm sequer o direito e/ou a capacidade de responderem por si perante a lei e têm familiares 

como responsáveis legais. São pessoas que estão em grande sofrimento por não terem 

autonomia. Dificilmente, essas pessoas estão disponíveis para fazer qualquer atividade que 

lhes seja proposta. Depois, fui pesquisar o que significa judicialmente o termo curatela, e o 

encontrei no Dicionário Jurídico, na página DireitoNet:  

 
É o "encargo deferido por lei a alguém capaz para reger a pessoa e administrar os 
bens de quem, em regra maior, não pode fazê-lo por si mesmo" - Carlos Roberto 
Gonçalves. Trata-se do encargo conferido judicialmente a alguém para zelar pelos 
interesses de outrem, que não pode exercitá-los pessoalmente. Preceitua o artigo 
1.767, do Código Civil, que "estão sujeitos a curatela: I - aqueles que, por causa 
transitória ou permanente, não puderem exprimir sua vontade; III - os ébrios 
habituais e os viciados em tóxico; V - os pródigos." 

 

Então lembrei de João. No início, quando ele me contou que a família não queria 

levá-lo para visitar a amiga e que ele não poderia ir sozinho, eu não tinha entendido bem o 

motivo disso, já que ele é uma pessoa adulta. Agora entendo que quem é curatelado não tem 

os mesmos direitos de cidadania de uma pessoa adulta que não foi interditada judicialmente. 

Compreendi que trabalho com uma turma de adultos que, sob muitos aspectos, funciona como 

uma turma de crianças. 

Com o passar das semanas, vi que muitos dos exercícios não estavam surtindo o efeito 

esperado, então resolvi passar para a ação. Nesta pesquisa-ação, tanto pesquisadora quanto 

participantes apresentaram o interesse mútuo em experimentar um fenômeno teatral, 

ritualizado no encontro com espectadores. Esse nosso interesse em comum entra em conflito 

com a realidade do Espaço Rizoma, com toda sua flutuação e falta de continuidade, mas 

decidimos arriscar mesmo assim.  

 A continuidade, então, apareceu. Começamos a ensaiar cenas que foram criadas e 

escolhidas pelos participantes, na intenção de transformá-las em um exercício cênico 

compartilhado com uma plateia. 

No meio dessa construção, chegaram mais dois usuários para a oficina de teatro: Gilda 

e Paulo. Gilda é uma mulher madura, que tem a cognição preservada e é muito expressiva. 

Paulo é um rapaz jovem, sensível e poeta.  

 



43 
 

 
Ensinei para a turma o bordão: teatro nunca (nunca!) se faz sozinho. Aprendi esse 

código quando fiz o curso de formação de atores da Escola de Teatro PUC Minas, em Belo 

Horizonte/MG. A regra desse jogo era que, quando eu disesse "teatro nunca…", todos 

deveriam exclamar em coro "nunca!" e eu terminava "... se faz sozinho".  Foi uma boa 

maneira de chamar a atenção geral, algo difícil de se conseguir com esse grupo. Repetir essa 

frase fez com que os participantes se abrissem mais para o contato com os outros. Começou a 

aparecer a identidade do grupo de teatro e um repertório de cenas. 

Em um dos ensaios, Paulo se emocionou ao ver a coreografia de seu colega Bruno, 

que já vinha sendo ensaiada. Bruno é um rapaz carinhoso, muito expressivo, que gosta de 

cantar e dançar. Seu estado de presença durante a cena fez seu colega chorar.  

Matheus, aquele que queria fazer A tempestade, uma outra vez, foi assunto de pauta. 

Uma das minhas colegas de estágio relatou uma situação em que ele apresentava muita 

rigidez e baixa tolerância à frustração. Eu também tinha algo a falar sobre ele. Matheus 

propôs, para o nosso exercício cênico, a montagem de um texto de quatro páginas que ele 

tinha copiado de um jogo de computador. Ele me disse que queria reproduzir exatamente 

aquele texto, com aqueles personagens. Dada a realidade da turma e o fato de que aquele texto 

havia sido retirado de seu contexto original, sugeri a Matheus que estudasse o texto e 

procurasse saber o que ele realmente queria expressar através do teatro, qual a mensagem que 

ele queria passar. O texto apresentava uma potencial discussão sobre relacionamentos 

abusivos e outras questões, que eu destaquei para ele, mas ele ficou bravo, frustrado e, 

naquele dia, não quis mais participar das oficinas de teatro.  

Apesar da dificuldade, na semana seguinte, Matheus me procurou em particular na 

hora do almoço para conversar sobre suas ideias para o teatro. Ele disse que a mensagem do 

seu texto era sobre liberdade. Também se abriu e me contou que se sentia pouco estimulado 

pela oficina de teatro do Rizoma, porque a considerava "muito bobinha". Revelou, ainda, que 

gostaria de "sair da vida de curatelado", que eu já entendia o significado. Naquele dia, ele se 

mostrou mais aberto às minhas sugestões e à construção coletiva e abriu mão de seu texto.  

Na semana anterior ao Carnaval, a professora Rafaella Mélo compartilhou comigo um 

plano de aula que havia feito para aquele dia. Quando li o plano, a princípio, julguei que a 

turma não compraria o jogo proposto: brincar de modelar uma massinha imaginária, 

transformá-la em um objeto relacionado ao Carnaval e fazer uma cena com ele, para que a 

turma identifique que objeto é esse e, então, passar a massinha para outro jogador.   

Entretanto, naquele dia, me atrasei indo ao Rizoma de bicicleta pela primeira vez. 

Quando cheguei na sala, fui surpreendida, ao encontrar o grupo inteiro em pleno estado de 
 



44 
 

 
atenção, jogando exatamente esse jogo da massinha descrito por Rafaella. Até mesmo aquelas 

pessoas que nunca participam estavam jogando. Até mesmo Amanda. Nesse dia, aconteceu 

uma reviravolta nesta pesquisa.  

Fiquei profundamente tocada ao ver Rosa, aquela moça baixinha e sensível que não 

absorve todas as regras, entrando em cena. Assim que recebeu a massa imaginária das mãos 

de um de seus colegas, Rosa entrou em estado cênico de tanta qualidade que só pode ser 

comparado aos melhores atores e atrizes do mundo: as crianças quando brincam.  

Com as mãos em concha, ela segurou a massa, olhou para ela com olhos carinhosos e 

disse "praia". Então, começou a andar de um lado para o outro, sustentando a massa nas mãos 

em concha. Novamente, olhou para a massa e disse "farinha". Pausa no texto. A caminhada 

continua, de um lado para o outro. "Farinha farinha". E seguiu a cena, repetindo o texto 

"Farinha farinha", caminhando de um lado para o outro, com as mãos em concha, segurando 

a massa. 

Amanda, que estava a meu lado, logo resmungou "não estou entendendo nada". Caio, 

um de seus colegas (que tem costume de reclamar e de interromper as outras pessoas), 

começou a chamar a professora Rafaella, para que ela parasse logo a cena de Rosa. Rafaella 

disse para ele se acalmar, e eu disse "vamos ver para onde essa cena vai". Então, Rafaella 

começou a tentar adivinhar o que era o objeto nas mãos de Rosa. "É farinha? O que você vai 

fazer com essa farinha, um bolo?" perguntou Rafaella.  

Rosa respondeu "não, farinha. Farinha farinha!" Uma colega perguntou "é pão, 

então?" E ela "não! Farinha farinha!" O jogo ficou nisso até que eu dissesse "é uma maria 

farinha, na praia". Rosa sorriu em cena, fez que sim com a cabeça e disse "É! Farinha 

farinha!" 

A fé cênica7 com que Rosa entrou nesse jogo fez com que eu enxergasse a maria 

farinha em suas mãos. Ela segurava o bichinho com muito cuidado e não desfez a cena no 

momento em que eu identifiquei a massinha. Sustentou a cena até o fim, quando passou a 

massinha para outro colega. Rosa tem uma qualidade essencial, que aqueles e aquelas que são 

considerados bons atores e boas atrizes apresentam: ela se diverte em cena. Rosa é uma 

pessoa que entra no espaço estético do jogo teatral com muito prazer, com muita alegria, com 

a totalidade do corpo e da alma. Ver uma pessoa com essa qualidade em cena é uma 

experiência estética muito tocante.  

7 Conceito do teatrólogo, pedagogo, diretor e ator russo Constantin Stanislavski (1863-1938). Fé 
cênica, no teatro, é o equivalente à verossimilhança na literatura, isto é, a coerência entre os elementos 
cênicos que torna a cena crível, com um tom de realidade.  

 



45 
 

 
Naquele momento, percebi que havia chegado ao Espaço Rizoma com uma 

mentalidade pretensiosa e bastante afastada da realidade. Estava pensando parecido com 

aquele moço Matheus, que disse que queria fazer A tempestade e que a oficina de teatro da 

Casa Girassol era pouco estimulante. Porém, quando vi Rosa em cena, compreendi, na 

prática, do que Boal (2007) estava falando quando afirmou que "o ser humano é teatro".  

Cai a ficha. Eu não preciso levar a eles a essência do teatro nem teria capacidade para 

tal. A essência do teatro reside na alma humana. Somos teatro.  

A turma de teatro da Casa Girassol é composta por pessoas que participam da oficina 

por indicação de psicólogos e psicólogas, mas algumas não têm vontade de estar ali. Nesses 

casos, o teatro atua como uma “água mole em pedra dura”, ajudando a  exercitar a 

socialização e a quebrar barreiras pessoais. Nessas pessoas, vejo claramente a aplicação social 

do teatro, isto é, o teatro como terapia. Porém, há uma outra parcela da turma que pulsa arte. 

Pessoas que ressoam com a minha própria energia de artista/educadora, pois são artistas natos. 

Nesses usuários, eu enxergo a necessidade de se expressar pela arte, tal qual uma necessidade 

fisiológica. Pessoas como Rosa, que, mesmo sendo “café com leite” em muitos jogos com 

regras, se expressa com toda a força de sua alma ao entrar em cena.  

Seguindo com o exercício cênico, minha intuição (arte também trabalha com a 

subjetividade) me trouxe a ideia da plateia perfeita para a turma de teatro da Casa Girassol: 

usuários da Casa Jasmim. A ideia era causar uma movimentação extra-cotidiana, típica do 

teatro, na instituição. Uma encenação de usuários para usuários.  

Levei essa ideia em pauta na supervisão de estágio. Assim, houve uma mobilização 

entre diversos funcionários e estagiários que autorizaram a ação e se dispuseram a ceder a 

horário de algumas atividades e a levar os usuários da Casa Jasmim interessados em assistir. 

Foi confirmado esse encontro para o dia 28 de fevereiro de 2024 e ele realmente aconteceu 

nesse dia. 

Assim, nos preparamos para esse momento. Aproveitei para abordar a questão da 

recepção no teatro e fiz um discurso para o grupo, valorizando a presença dos espectadores, 

sem os quais não teríamos como fazer nosso teatro. Ficou decidido que esse encontro se daria 

no pátio da Casa Girassol, que também é a área de convivência, mais extensa.  

Pelas dimensões do espaço, optamos por uma semi-arena. Decidimos mostrar o jogo 

da massinha, que serviu de elo entre as cenas. Naquela altura, todos já tinham suas propostas. 

Alguns jogam com o improviso, outros trazem textos escritos, alguns se expressam pela 

dança, outros contracenam com colegas. Todos os participantes tiveram liberdade para 

 



46 
 

 
mostrar suas cenas e experimentar aquilo que queriam fazer. Alguns preferiram jogar somente 

na plateia.  

Paulo havia me dito que tem dificuldade para sair de um personagem, então disse a ele 

que seu personagem seria ele próprio. Propus que ele fosse o mediador do jogo, como um 

mestre de cerimônia. Ele deveria entrar no tablado (que não existia enquanto objeto), dar as 

boas vindas ao público, apresentar o grupo, apresentar a massa e explicar as regras do jogo.  

Ao ensaiar, porém, Paulo disse que se sentia inseguro. Caio e Matheus pediram para 

testar o papel de mediador. Assisti ambos. Também solicitei ao grupo sugestões de um nome 

para o grupo e para o exercício cênico.  

 No ensaio como mediador, Caio começou seu texto "Senhoras e senhores, sejam 

bem-vindos à Casa Girassol. Agora eu vou apresentar a minha cena, e essa é a minha massa." 

Interrompi a cena e disse: "Não! Nós vamos apresentar a nossa cena, e essa é a nossa massa." 

Voltando à cena, Caio repetiu: "Senhoras e senhores, sejam bem-vindos à Casa Girassol. 

Agora eu vou apresentar a minha cena, e essa é a minha massa." 

Foi a vez de Matheus. Ele disse "Senhoras e senhores, bem vindos. Nós somos o 

Teatro da Gira, e essa é a nossa massa." Assim, tanto o grupo quanto o exercício cênico 

foram batizados. O nome Teatro da Gira revelou que a turma tinha desenvolvido algo 

essencial para qualquer grupo de teatro: o senso de pertencimento. Gira é simplesmente o 

apelido carinhoso e intimista com que os usuários chamam a Casa Girassol, lugar onde 

passam grande parte de suas vidas.  

Pedi, ainda, que uma participante - que considero uma coringa boalina na turma - 

tentasse o papel de mediadora. O que ela fez no ensaio, todavia, não foi o que eu queria ver. 

Ficou Matheus.  

Passamos todo o mês de fevereiro brincando com a nossa massa, nos preparando para 

encontrar nossos espectadores, até que eles chegaram. Emocionante foi esse encontro, que se 

tornou um verdadeiro evento no Espaço Rizoma. Cerca de vinte usuários da Casa Jasmim, 

acompanhados de profissionais da casa, vieram nos assistir. Além deles, o professor Roberto 

Lúcio Cavalcante de Araújo fortaleceu o vínculo entre a Licenciatura em Teatro da UFPE e o 

Rizoma.  

Para todos que estiveram presentes, foi um momento especial. Os usuários da Casa 

Jasmim se sentiram muito honrados por terem sido convidados, e os usuários da Casa 

Girassol ficaram radiantes pelo prestígio que receberam de seus colegas. No momento em que 

preparamos o pátio da Casa Girassol com cadeiras em forma de semi-arena, instaurou-se um 

clima de entusiasmo pelo fenômeno teatral. Afinal, o teatro é a arte do encontro.  
 



47 
 

 
Os membros do Teatro da Gira ocuparam cadeiras na plateia, então nos pusemos a 

esperar pelos convidados. Quando deu onze horas em ponto, horário marcado, Caio começou 

sua cena: disse que os convidados não viriam e que não iria mais apresentar. Passou um 

minuto, ele reclamou do atraso.  

Quando a assistência começou a chegar, esta era a cena: a estagiária que vos escreve 

diz a Caio que devemos celebrar a presença da assistência que já está entrando, logo o jogo já 

começou. Ele retruca, dizendo que não vai mais se apresentar.  

Em poucos minutos, todos e todas estavam devidamente acomodados e acomodadas. 

Matheus, então, fez o papel de mediador. Abriu “oficialmente” o exercício, dando as 

boas-vindas aos convidados e apresentando a eles nossa massa imaginária. Para minha 

surpresa, ele, em seguida, colocou uma música e começou a cantar, algo que não havia sido 

combinado nem ensaiado. Sinceramente, o elemento surpresa faz parte da realidade do Teatro 

da Gira, quer a gente goste ou não.  

Depois, Matheus passou a música para seu colega dançarino, que transformou a 

massinha em uma parte de seu figurino: uma capa. Nessa hora, Bruno se atrapalhou com o 

equipamento de som e cometeu o impensável para um ator ou uma atriz profissional: parou, 

pediu desculpas à plateia e reiniciou a cena.  

Foi então que percebi minha falha: esqueci de dizer para eles algo elementar. Tão 

elementar para mim, que estou no teatro há 14 anos, que nem pensei em orientar  meus 

alunos: "aconteça o que acontecer, não parem o jogo". Fica o registro para sempre me lembrar 

de ensinar as regras de ouro do teatro.  

O momento não perdeu o encanto, pois todos estavam muito felizes por estarem 

jogando. Rosa, sempre espontânea, entrou em cena com uma declaração. Cada um à sua 

maneira aproveitou bem aquele encontro.  

Houve uma contracena belíssima entre Paulo e Matheus, um pouco pensada e muito 

improvisada. Paulo já tinha a proposta de retratar um momento de sofrimento, em que pediria 

ajuda e um colega entraria em cena para ajudar. Nos ensaios, essa cena não tinha acontecido 

até o final, sempre havia uma interrupção abrupta. Porém, diante dos espectadores, Paulo se 

transformou. Entrou com verdade em cena, houve escuta, Matheus entrou e disse "calma". 

Paulo respondeu "só de você estar aqui comigo, já estou me sentindo melhor… você pode me 

dar um abraço?" E eles se abraçaram em cena, bonita de se assistir.  

No final, Caio, implicante como sempre, sem dar muita importância ao jogo, 

apresentou um texto que escreveu em homenagem ao Espaço Rizoma e os funcionários que se 

dedicam ao cuidado. Paulo, naquele momento, teve o impulso de apresentar um de seus 
 



48 
 

 
poemas. A assistência foi generosa e acolheu. Inclusive sua performance na declamação foi de 

qualidade e fechou muito bem esse momento tão especial do, no e para o Espaço Rizoma.  

Artaud (1987) afirma: "O teatro é a encenação, muito mais do que a peça escrita e 

falada."  

Artaud (1987) questiona: "Por que não imaginar uma peça composta diretamente em 

cena, realizada em cena?" 

O Teatro da Gira é isso. É teatro. É pura arte. Refletindo sobre esse momento, me dei 

conta de que essa foi a minha primeira encenação. Nunca havia dirigido teatro antes.  

 Percebo que criei um vínculo forte com muitas dessas pessoas. Matheus, que sempre 

pareceu ser fechado, me abraça espontaneamente, um abraço deveras afetuoso. Paulo expressa 

que tem admiração por mim, que me considera uma pessoa sincera e também inteligente. 

Rosa é muito carinhosa, Bruno também. Hugo suavizou sua expressão comigo, agora sorri e 

manda beijinho. Todos os participantes do Teatro da Gira demonstram que confiam em mim, 

cada qual a seu jeito. Da minha parte, também desenvolvi afeto sincero por alguns usuários, 

colegas estagiários e funcionários do Espaço Rizoma.  

Quanto aos objetivos iniciais desta pesquisa, considero que foram parcialmente 

alcançados. Conseguiu-se uma acentuação da linguagem teatral no lugar onde se deu a 

pesquisa e um panorama de possibilidades para sua aplicação. Nasceu o Teatro da Gira.  

O trabalho foi colaborativo, ainda que longe do ideal proposto por Nise da Silveira 

(1992) de superar a distinção entre equipe, estudantes e usuários. Na prática do Teatro da 

Gira, o que aconteceu foi uma parceria entre estagiária-pesquisadora, professora de teatro, 

usuários da Casa Girassol, alguns psicólogos e alguns estagiários. No entanto, as relações são 

muito marcadas pela posição.  

Então, começo a me despedir dessas pessoas. A ideia de convidar usuários da Casa 

Jasmim para compor a assistência, que surgiu espontaneamente durante os ensaios, teve um 

retorno muito positivo. Todos se divertiram, e pelo relato de alguns colegas estagiários que 

trabalham na Casa Jasmim, soube que alguns espectadores até manifestaram o desejo de fazer 

teatro também (a oficina de teatro só é oferecida na Gira). O que se deu foi o resultado da 

pesquisa-ação, fruto de observação, escuta e diálogo.  

Na minha última participação nos encontros supervisionados de estagiários, recebi a 

notícia de que Caio, aquele aluno “chato”, recebeu alta! Desde o meu primeiro dia no Rizoma, 

eu nunca tinha testemunhado um usuário receber alta do serviço. Foi muito especial, logo na 

minha última reunião, saber que um de meus alunos teve alta depois do nosso processo.  

 



49 
 

 
O último dia do meu estágio de regência com a turma de teatro da Casa Girassol foi 

especialmente marcante - um típico dia chuvoso na cidade de Recife, que fez parte da poesia. 

O usuário Matheus me disse que até o céu estava triste por eu estar indo embora. No geral, 

toda a turma, a professora Rafaella e eu compartilhávamos desse mesmo sentimento, afinal, 

era a nossa despedida desse ciclo que foi tão bonito.  

Nesse dia, também ocorreu o momento tão importante da avaliação coletiva da nossa 

encenação. Em roda, para que cada um pudesse partilhar sua experiência, abri o diálogo 

mostrando esta monografia impressa para a turma  e dizendo que este trabalho é de todos nós. 

Muitos rostos se iluminaram diante disso. Algumas pessoas não gostaram da substituição de 

seus nomes verdadeiros por nomes fantasia, revelando a vontade de se mostrar e assinar pelo 

trabalho. Expliquei que o sigilo era uma regra que eu precisava seguir devido à natureza do 

serviço de atenção à saúde mental. Porém, isso me instigou a refletir ainda mais sobre a tênue 

fronteira entre os conceitos de “arte” e “terapia”.  

No final da avaliação, a turma me posicionou no centro da roda e me presenteou com 

um “chuá”, exercício em que a turma faz uma varredura com as mãos em torno do corpo 

energético da pessoa ao centro, da cabeça aos pés. Senti todo o carinho e gratidão da turma 

nesse gesto, em que todos espantavam “energias ruins” e me desejavam coisas boas, inclusive 

boa sorte nos próximos ciclos. A recíproca é verdadeira, e essa experiência está gravada na 

minha alma. 

 

 

 

 



50 
 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A experiência vivida no Espaço Rizoma evidenciou como a prática do teatro promove 

a saúde mental e o bem estar social, o que mostra que o principal objetivo da pesquisa foi 

cumprido. O estudo teórico possibilitou discutir a relevância do Teatro para outras áreas do 

conhecimento, como a Psicologia e a Sociologia, evidenciando seus benefícios tanto no nível 

individual quanto no coletivo. No entanto, alguns objetivos foram modificados pelo processo, 

como, por exemplo, o de analisar as especificidades do ensino do teatro para públicos 

neurodivergentes. Na prática, compreendi que essa tarefa não cabia ao meu papel de 

professora de teatro em formação. 

A pesquisa também permitiu reafirmar que o teatro aplicado pode ser "tão bom 

quanto" o teatro profissional em termos de qualidade estética, mas seus efeitos sociais o 

tornam ainda mais significativo. No teatro convencional, o fenômeno teatral se encerra no 

espaço estético; no teatro aplicado, ele impacta diretamente a realidade de quem o vivencia, 

qualquer que seja seu papel.  

Cheguei no Espaço Rizoma pensando que podia ensinar algo parecido com o pobre 

teatro colonial, mas foram meus alunos que me ensinaram muito mais sobre a verdadeira 

essência do teatro. Foi pretensioso da minha parte pressupor que os participantes do Teatro da 

Gira, de alguma forma, não tinham o teatro e, mais ainda, que eu poderia levar o teatro a eles. 

Como estudante em processo educativo, posso afirmar que fui transformada por essa 

pesquisa-ação. Da desgostosa ideia de um teatro que deixa em segundo plano tudo aquilo que 

é especificamente teatral, ou seja, um teatro que perdeu sua linguagem específica (Antonin 

Artaud, 1987) para a compreensão empírica de que todas as pessoas têm o teatro consigo, em 

sua essência (Boal, 2002/1992). Mesmo quando esse ser humano é um curatelado.  

A opção por tecer uma referencial teórico transdisciplinar foi fruto do próprio 

processo. Quanto mais procurei entender sobre saúde mental, mais fatores de atravessamento 

encontrei. Na medida em que o ser humano é um ser sociocultural, os elementos de 

socialização são constituintes tanto do corpo físico quanto da psique e, portanto, 

indissociáveis. Jung, Artaud e Silveira valorizam os sonhos e as imagens, bem como o contato 

com o aspecto mitológico, sobrenatural ou espiritual do ser. Isso porque reconhecem que é aí 

onde reside a origem da vida psíquica, sua linguagem inata. 

O serviço oferecido pelo hospital-dia se destaca pela qualidade do atendimento, pela 

abordagem interdisciplinar e pela valorização da criatividade como parte do processo 

terapêutico. No entanto, apesar de sua excelência, esse não é um serviço acessível a todas as 
 



51 
 

 
pessoas, uma vez que se trata de um espaço particular, com custos elevados. Esse cenário 

reforça a necessidade de democratização da atenção à saúde mental, seja por meio da 

expansão de práticas artísticas e terapêuticas no Sistema Único de Saúde (SUS), seja pelo 

fortalecimento de políticas públicas que integrem as artes ao cuidado psicossocial. 

Outro ponto consolidado ao longo da pesquisa foi a ruptura da dicotomia entre arte e 

terapia. Como afirmei no início deste trabalho, isto é apenas o começo de uma longa 

discussão, em que busco mais questionar do que responder. Com base nessa experiência, 

ainda não posso delimitar com clareza os conceitos de “arte” e “terapia”, nem o que 

supostamente excluiria um conceito do outro. Todavia, posso afirmar com convicção que há 

artistas verdadeiros entre os participantes do Teatro da Gira. O fato de uma pessoa ser usuária 

de um serviço de saúde mental ou ser neuroatípica não impede que ela seja artista. Mesmo 

que um artista esteja em processo terapêutico ou mesmo que esse processo seja a própria arte, 

isso não anula o valor artístico do resultado.  

O teatro permite que os usuários explorem a sua criatividade, expressem suas emoções 

e encenem histórias que ressoam com suas experiências de vida. Ao mesmo tempo, o teatro 

serve como uma ferramenta terapêutica, permitindo que os participantes se reconectem com 

suas emoções reprimidas e encontrem formas de enfrentá-las. Esse processo de autoexpressão 

promove o bem-estar emocional, proporcionando uma alternativa aos métodos convencionais 

de tratamento psiquiátrico. 

No Teatro da Gira, essa dualidade se manifesta de forma clara: por um lado, o teatro é 

um espaço para a arte, onde alguns participantes buscam reconhecimento e validação como 

artistas. Por outro lado, o teatro se configura como uma prática terapêutica, onde a expressão 

artística se transforma em um exercício de autoconhecimento até mesmo para usuários que 

não o fazem por vontade própria. Dessa forma, a fronteira entre arte e terapia se torna fluida, 

pois a prática teatral possibilita aos participantes não apenas se afirmarem como artistas, mas 

também trabalharem suas próprias dores e traumas por meio da criação e da performance. 

Por fim, a experiência no Espaço Rizoma deixou como aprendizado a importância do 

teatro como espaço de escuta e empoderamento. O Teatro da Gira se tornou um lugar onde os 

participantes puderam se expressar sem medo do julgamento, experimentar diferentes formas 

de ser e se reconhecer como sujeitos de suas próprias histórias. Em um mundo onde a 

medicalização do sofrimento psíquico cresce exponencialmente, a arte se reafirma como um 

território de resistência, um refúgio onde o ser humano pode reencontrar sua própria voz. O 

próximo passo, então, é melhorar o acesso e a qualidade da educação artística. Ou, melhor 

 



52 
 

 
ainda, garantir que artistas de toda natureza tenham oportunidades para se expressarem 

plenamente e serem valorizados por suas criações.  

Que este estudo sirva como um convite para que mais iniciativas como essa sejam 

incentivadas, expandidas e, sobretudo, tornadas acessíveis a todos. Que o teatro continue a 

cumprir sua função social, ética, estética e política. Que jamais nos esqueçamos de que a arte, 

assim como o direito à saúde, deve ser garantido a todos e todas.  

 

 

 



53 
 

 
REFERÊNCIAS  

 
ANDRADE, Oswald. Erro de português. In: Poesias reunidas. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1978/1945.  
 
ARTAUD, Antonin. O teatro e seu duplo. São Paulo: Livraria Martins Fontes Editora Ltda, 
1987.  

 
BARCELLOS, Gustavo. Jung, junguianos e arte: uma breve apreciação. Campinas: 
Pro-Posições, 2016.   

 
BAYDOUN, Mahamoud; CEDARO, José Juliano. Do fundo do inconsciente: promovendo 
a saúde mental por meio do teatro. Florianópolis: Cadernos Brasileiros de Saúde Mental, 
2020. 

 
BOAL, Augusto. Jogos para atores e não atores. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2007/1998. 

 
BOAL, Augusto. O arco íris do desejo: método Boal de teatro e terapia. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2002/1992. 

 
BOAL, Augusto. 200 exercícios e jogos para o ator e o não-ator com vontade de dizer 
algo através do teatro. 5 ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1983/1977. 
 
BOAL, Augusto. Teatro do oprimido e outras poéticas políticas. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1991/1975. 

 
BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. 
Brasília, DF: Presidente da República, [2016]. 

 
BRITTO, G. Teatro do oprimido na saúde mental. In: Metaxis: informativo do Centro de 
Teatro do Oprimido.  Rio de Janeiro: Editora Master Print, 2006.​  

 
CALDEIRA, Liége Ricci Martins. Trupe Maluko Beleza: percursos e sentidos de uma 
oficina de teatro no campo da saúde mental. Assis: Faculdade de Ciências e Letras - 
Universidade Estadual Paulista, 2009. 

 
CAMAROTTI, Marco. Diário de um corpo a corpo pedagógico e outros elementos de 
arte-educação. Recife: Editora Universitária UFPE, 1999.  

 
CLASTRES, Pierre. A Sociedade contra o Estado. São Paulo: Cosac Naify, 2003. 

 
COLONNESE, Luisa Rosenberg. Jung e arte: a obra em contínuo devir. São Paulo: 
Instituto de Psicologia - Universidade de São Paulo, 2018.  

 
COMO mudar sua mente (How to change your mind). Criação de Josh Adler. Estados 
Unidos: Netflix Worldwide Entertainment, LLG, 2022. Série exibida pela Netflix. 
Disponível em: <https://www.netflix.com/title/80229847> Acesso em: 07 de dezembro de 
2023 

 
 

https://www.netflix.com/title/80229847


54 
 

 
CORREIA, Pedro Rocha; TORRENTÉ, Mônica de Oliveira Nunes de. Efeitos terapêuticos 
da produção artística para a reabilitação psicossocial de pessoas com transtornos 
mentais: uma revisão sistemática da literatura. Rio de Janeiro: Caderno Saúde Coletiva, 
2016. 

 
COUTINHO, Marina Henriques. O teatro aplicado em questão: abrangência, teoria e o uso 
do termo. Uberlândia: Ouvirouver v. 8 n. 1-2 p. 110-127 jan.|jun. - ago.|dez. 2012. 

 
DUARTE JR. João Francisco. Fundamentos estéticos da educação. São Paulo: Papirus, 
2000.  

 
ESPAÇO RIZOMA. Espaço Rizoma: Atenção em Saúde Mental. Disponível em: 
<https://espacorizoma.com.br> Acesso em: 26 de agosto de 2023 

 
FLEURY-TEIXEIRA, Paulo. Uma introdução conceitual à determinação social da saúde. 
Rio de Janeiro: Saúde em debate, 2009.  

 
FLEURY-TEIXEIRA, P. et al. Autonomia como categoria central no conceito de 
promoção de saúde. Belo Horizonte: Ciência & Saúde Coletiva, 2008.  

 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 65. ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 
2018.  

 
FRIQUES, Manoel Silvestre. O Teatro contra o Estado: clivagens, armadilhas e reinscrições 
entre as artes cênicas e as ciências sociais. Niteroi: Revista Latino-Americana de Estudos em 
Cultura, 2022.  

 
HILLMAN, James. Ficções que curam. Campinas: Editora Verus, 2010. 

 
JOCA, Emanuella Cajado; NOBRE, Maria Teresa; SILVA, Maria Rocineide Ferreira da. 
Poéticas do teatro do oprimido na saúde mental. Natal: Revista Estudos de Psicologia, 
2019.  
 
JUNG, Carl Gustav. Fundamentos de psicologia analítica. Petrópolis: Editora Vozes, 
1996/1972. 

 
JUNG, Carl Gustav. O espírito na arte e na ciência. Petrópolis: Editora Vozes, 1971. 

 
JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos. 15. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 
1997/1964. 

 
KOLTÈS, Bernard-Marie. Roberto Zucco. Paris: Minuit, 1990. Tradução: Rodolfo García 
Vázquez. 

 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Cia das Letras, 2019. 

 
LIMA, Rafael Reis de. Diálogo entre os saberes tradicionais indígenas e a psicologia 
analítica: esboço para um reencantamento do mundo. São Paulo: Junguiana, 2022.   

 
MELO JR. Walter. Nise da Silveira, Antonin Artaud e Rubens Corrêa: fronteiras da arte e 

 

https://espacorizoma.com.br/hospital-dia/


55 
 

 
da saúde mental. São João del-Rei: Gerais: Revista Interinstitucional de Psicologia, 2010.  

 
NASCIMENTO, Viviane Shima do. Diálogos entre arte, loucura e clínica: um olhar para o 
sofrimento psíquico e sua representatividade na arte. Volta Redonda: Instituto de Ciências 
Humanas e Sociais - Universidade Federal Fluminense, 2017. 

 
PARO, César Augusto; SILVA, Neide Emy Kurokawa e. Teatro do oprimido e promoção da 
saúde: tecendo diálogos. Rio de Janeiro: Trab. Educ. Saúde. 2018. 

 
REIS, Alice Casanova dos. Arteterapia: a arte como instrumento no trabalho do 
psicólogo. Florianópolis: Revista Psicologia: Ciência e Profissão, 2014. 

 
ROCHA, Nívea Maria Fraga; LEAL, Raimundo Santos; BOAVENTURA, Edivaldo 
Machado. (org) Metodologias qualitativas de pesquisa. Salvador: Fast Design, 2008.  

 
SCHNEIDER, Alessandra Ritzel dos Santos. A rede de atenção em saúde mental: a 
importância da interação entre a atenção primária e os serviços de saúde mental. Porto Alegre: 
Revista Ciência & Saúde, 2009. 

 
SILVA, Cauan Esplugues; SERBENA, Carlos Augusto. A teoria dos complexos culturais: 
uma perspectiva junguiana do social. Londrina: Estudos Interdisciplinares em Psicologia, 
2021.   

 
SILVEIRA, Nise da. O mundo das imagens. São Paulo: Editora Ática, 1992.  

 
SERRA, Raimundo Irineu. Decreto de serviço. 1970.  

 
SOUSA, Emilia Alves de. Rede Humaniza SUS. Antonin Artaud: Carta aos Médicos-chefes 

dos Manicômios (1925). Disponível em: 

<https://redehumanizasus.net/89562-antonin-artaud-carta-aos-medicos-chefes-dos-manicomio

s-1925/#:~:text=Sabe%2Dse%20%E2%80%93%20n%C3%A3o%20se%20sabe,isso%20%C3

%A9%20tolerado%20pelos%20senhores.> Acesso em: 27 de fevereiro de 2024 

 

STANISLAVSKI, Constantin. A preparação do ator. Trad. Pontes de Paula Lima. 2ª Ed. Rio 

de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968.  

 

TAYLOR, Jessika. Linkedin. 25 de julho de 2023. Disponível em: 

<https://www.linkedin.com/posts/dr-jessica-taylor-5667351b2_if-youre-a-woman-showing-si

gns-of-mental-activity-7089668433230843904-Q4p2/> Acesso em: 06 de março de 2024 

 

 

https://redehumanizasus.net/89562-antonin-artaud-carta-aos-medicos-chefes-dos-manicomios-1925/#:~:text=Sabe%2Dse%20%E2%80%93%20n%C3%A3o%20se%20sabe,isso%20%C3%A9%20tolerado%20pelos%20senhores
https://redehumanizasus.net/89562-antonin-artaud-carta-aos-medicos-chefes-dos-manicomios-1925/#:~:text=Sabe%2Dse%20%E2%80%93%20n%C3%A3o%20se%20sabe,isso%20%C3%A9%20tolerado%20pelos%20senhores
https://redehumanizasus.net/89562-antonin-artaud-carta-aos-medicos-chefes-dos-manicomios-1925/#:~:text=Sabe%2Dse%20%E2%80%93%20n%C3%A3o%20se%20sabe,isso%20%C3%A9%20tolerado%20pelos%20senhores
https://www.linkedin.com/posts/dr-jessica-taylor-5667351b2_if-youre-a-woman-showing-signs-of-mental-activity-7089668433230843904-Q4p2/
https://www.linkedin.com/posts/dr-jessica-taylor-5667351b2_if-youre-a-woman-showing-signs-of-mental-activity-7089668433230843904-Q4p2/


56 
 

 
TAYLOR, Jessika; SHRIVE, Jaimi. Indicative Trauma Impact Manual ITIM: ITIM for 

professionals. London: Victim Focus, 2023. 

 
TAYLOR, Jessika. Why Women Are Blamed For Everything: exposing the culture of 

victim-blaming. London: Lulu.com, 2020. 

 

TRAUMA-INFORMED Practice. The Innovate Project. Disponível em: 

<https://theinnovateproject.co.uk/trauma-informed-practice/#:~:text=Drawing%20from%20th

eir%20own%20experiences,the%20professionals%20tasked%20with%20helping> Acesso 

em: 04 de março de 2024 

 
WICKERT, Luciana Fim. Loucura e direito a alteridade. Psicologia: Ciência e Profissão, 
Brasília, 1998. 

 

 

https://theinnovateproject.co.uk/trauma-informed-practice/#:~:text=Drawing%20from%20their%20own%20experiences,the%20professionals%20tasked%20with%20helping
https://theinnovateproject.co.uk/trauma-informed-practice/#:~:text=Drawing%20from%20their%20own%20experiences,the%20professionals%20tasked%20with%20helping


57 
 

 
APÊNDICE A – MEMÓRIAS EM IMAGENS 

 

 
Imagem 1: Entrada da Casa Girassol  

 

 
Imagem 2: Exercício Teatro do Oprimido (desenho do grupo de Matheus) 

 



58 
 

 

 
Imagem 3: Exercício Teatro do Oprimido (desenho do grupo de Rita) 

 

 
Imagem 4: Exercício Teatro do Oprimido (desenho do grupo de João) 

 

 



59 
 

 

 
Imagem 5: Exercício cênico Nossa massa: chegada da assistência 

 

 
Imagem 6: Exercício cênico Nossa massa: dança de Bruno 

 

 

 



60 
 

 

 
Imagem 7: Exercício cênico Nossa massa: vista lateral da assistência 

 

 
Imagem 8: Exercício cênico Nossa massa: brincam Rosa e Luísa 

 

 

 



61 
 

 

 
Imagem 9: Exercício cênico Nossa massa: entrada de Paulo 

 

 
Imagem 10: Exercício cênico Nossa massa: a mão amiga de Matheus 

 

 



62 
 

 
 

 
Imagem 11: Exercício cênico Nossa massa: o abraço 

 

 

 

 

 


	 
	 
	 
	Erro de português 
	 
	Quando o português chegou 
	Debaixo duma bruta chuva 
	Vestiu o índio 
	Que pena! 
	Fosse uma manhã de sol 
	O índio tinha despido 
	O português. (Oswald de Andrade, 1978/1945) 
	Damos grande ênfase às relações interpessoais entre corpo técnico e cliente, sem as marcadas distinções discriminatórias que os separam. Distinguir médicos, psicólogos, monitores, estagiários, clientes torna-se tarefa ingrata. A autoridade da equipe técnica estabelece-se de maneira natural, pela atitude serena de compreensão face à problemática do cliente, pela evidência do desejo de ajudá-Io e por um profundo respeito à pessoa de cada indivíduo. (Nise da Silveira, 1992) 
	Nós criamos uma sociedade que nos encoraja a olhar para dentro de nós mesmos e, então, aceitar diagnósticos psiquiátricos que nos posicionam como a causa e a solução para o nosso sofrimento; por isso nunca encontramos a verdadeira causa dele – opressão, abuso, medo, pobreza, angústia, capitalismo, gaslighting, misoginia, racismo, homofobia… Dessa forma, você pode ser culpada. Você é o problema, você procura ajuda, você faz o trabalho, você aceita que tem “problemas de saúde mental”, enquanto a sociedade abusiva e opressiva consegue continuar para sempre sem responsabilidade ou justiça. (Jessika Taylor, 2023, tradução nossa) 
	A REFORMA PSIQUIÁTRICA: UM NOVO PARADIGMA 
	2.1 A REFORMA PSIQUIÁTRICA: UM NOVO PARADIGMA 
	2.2 O ESPAÇO RIZOMA: UM NOVO OLHAR  
	(...) a arte é um poderoso canal de expressão da subjetividade humana, que permite ao psicólogo e a seu cliente, seja ele um indivíduo, seja um grupo, acessar conteúdos emocionais e retrabalhá-los através da própria atividade artística. Uma grande diversidade de temas, desde traumas e conflitos emocionais, aspectos das relações interpessoais em um grupo, expectativas profissionais, gênero e sexualidade, identidade pessoal e coletiva, entre outros, podem ser abordados pelo psicólogo através da arte.  Ela é uma ferramenta que amplia as possibilidades de expressão, indo além da abordagem tradicional, que é baseada na linguagem verbal. (Reis, 2014) 

	"O eletrochoque me desespera, apaga minha memória, entorpece meu pensamento e meu coração, faz de mim um ausente que se sabe ausente e se vê durante semanas em busca do seu ser, como um morto ao lado de um vivo que não é mais ele, que exige sua volta e no qual ele não pode mais entrar. Na última série, fiquei durante os meses de agosto e setembro na impossibilidade absoluta de trabalhar, de pensar e de me sentir ser... " (Artaud, 1925 apud Silveira, 2001/1992) 
	Ao contrário da psicologia de Freud, a psicologia junguiana reconhece na imagem grande importância, bem como nas fantasias e nos delírios. Jung vê nos produtos da função imaginativa do inconsciente autorretratos do que está acontecendo no espaço interno da psique, sem quaisquer disfarces ou véus, pois é peculiaridade essencial da psique configurar imagens de suas atividades por um processo inerente à sua natureza. A energia psíquica faz-se imagem, transforma-se em imagem. Se nos é difícil entendê-las de imediato, não é por serem máscaras de conteúdos reprimidos, mas por se exprimirem noutra linguagem diferente daquela que consideramos única - a linguagem racional. Exprimem-se por meio de símbolos ou de mitologias, cuja significação desconhecemos, ou melhor, já esquecemos. (Silveira, 1992,  p. 85-86)  
	 
	Quando se consegue formular o conteúdo inconsciente e entender o sentido da formulação, surge a questão de saber como o ego se comporta diante desta situação. Tem, assim, início a confrontação entre o ego e o inconsciente (...) a aproximação dos opostos da qual resulta o aparecimento de um terceiro elemento que é a função transcendente. (...) A confrontação, portanto, não justifica apenas o ponto de vista do ego, mas confere igual autoridade ao inconsciente. A confrontação é conduzida a partir do ego, embora deixando que o inconsciente também fale — audiatur et altera pars [ouça-se também a outra parte]. (...) A estetização e a intelectualização do par de opostos são armas excelentes contra afetos perigosos.  (Jung, 2000/1971) 
	Os antropólogos descreveram, muitas vezes, o que acontece a uma sociedade primitiva quando seus valores espirituais sofrem o impacto da civilização moderna. Sua gente perde o sentido da vida, sua organização social se desintegra e os próprios indivíduos entram em decadência moral. Encontramo-nos agora em idênticas condições. (...) Em épocas recuadas, enquanto conceitos instintivos ainda se avolumavam no espírito do homem, a sua consciência podia, certamente, integrá-los numa disposição psíquica coerente. Mas o homem "civilizado" já não consegue fazer isto. Sua "avançada" consciência privou-se dos meios de assimilar as contribuições complementares dos instintos e do inconsciente. (...) Esta enorme perda é compensada pelos símbolos dos nossos sonhos. Eles nos revelam nossa natureza original com seus instintos e sua maneira peculiar de raciocínio. Lamentavelmente, no entanto, expressam os seus conteúdos na própria linguagem da natureza que, para nós, é estranha e incompreensível. 
	(...) não causa espanto que o regime historiográfico colonial do teatro brasileiro registre a presença de formas teatrais, como o drama e a comédia oitocentistas, nas quais se encontra a representação de indígenas e negros, que, selvagens ou cativos, revoltados ou obedientes, são sempre condenados ao desaparecimento (pela via da morte ou do adestramento). (Azevedo, 2012; Mendes, 1982 apud Friques, 2022). 
	O homem sente-se isolado no cosmos porque, já não estando envolvido com a natureza, perdeu a sua "identificação emocional inconsciente" com os fenômenos naturais. E os fenômenos naturais, por sua vez, perderam aos poucos as suas implicações simbólicas. O trovão já não é a voz de um deus irado, nem o raio o seu projétil vingador. Nenhum rio abriga mais um espírito, nenhuma árvore é o princípio de vida do homem, serpente alguma encarna a sabedoria e nenhuma caverna é habitada por demônios. Pedras, plantas e animais já não têm vozes para falar ao homem e o homem não se dirige mais a eles na presunção de que possam entendê-lo. Acabou-se o seu contato com a natureza, e com ele foi-se também a profunda energia emocional que esta conexão simbólica alimentava. (Jung, 1997/1964)  
	Não havendo para os índios fronteiras entre uma categoria de coisas tidas como artísticas e outras, vistas como vulgares, eles ficam livres para criar o belo. (...) ao pintar seu corpo, ao modelar um vaso, ou ao trançar um cesto, põe no seu trabalho o máximo de vontade de perfeição e um sentido de beleza só comparável com o de nossos artistas quando criam. (Ribeiro, 2012 apud Friques, 2022) 
	“O teatro só poderá voltar a ser ele mesmo, isto é, voltar a constituir um meio de ilusão verdadeira, se fornecer ao espectador verdadeiros precipitados de sonhos, em que seu gosto pelo crime, suas obsessões eróticas, sua selvageria, suas quimeras, seu sentido utópico da vida e das coisas, seu canibalismo mesmo se expandam, num plano não suposto e ilusório, mas interior. Em outras palavras, o teatro deve procurar, por todos os meios, recolocar em questão não apenas todos os aspectos do mundo objetivo e descritivo externo, mas também do mundo interno, ou seja, do homem, considerado metafisicamente. (...) Mas considerar o teatro como uma função psicológica ou moral de segunda mão e acreditar que os próprios sonhos não passam de uma função de substituição é diminuir o alcance poético profundo tanto dos sonhos quanto do teatro.” (Artaud, 1987) 
	O Bem Viver, que pode ser compreendido como sumak kawsay (kíchwa), suma qamaña (aymara) ou nhandereko (guarani), se apresenta como uma oportunidade para construir coletivamente uma nova forma de vida e tem enorme sintonia com outras visões de mundo nos quais se procura estabelecer relações de equilíbrio, de harmonia com a natureza e com a comunidade, como a filosofia africana do ubuntu (eu sou porque nós somos), evidenciando assim o aspecto arquetípico do valor comunitário da experiência humana. (Lima, 2022) 
	No início, Ator e Espectador coexistem na mesma pessoa; quando se separam, quando algumas pessoas se especializam em atores e outras em espectadores. Aí nascem as formas teatrais tais como as conhecemos hoje. Nascem também os teatros, arquiteturas destinadas a sacralizar essa divisão, essa especialização. Nasce a profissão do ator. A profissão teatral, que pertence a poucos, não deve jamais esconder a existência e permanência da vocação teatral, que pertence a todos. O teatro é uma atividade vocacional de todos os seres humanos. O Teatro do Oprimido é um sistema de exercícios físicos, jogos estéticos, técnicas de imagem e improvisações especiais, que tem por objetivo resgatar, desenvolver e redimensionar essa vocação humana, tornando a atividade teatral um instrumento eficaz na busca de soluções para problemas sociais e interpessoais. (Boal, 1996) 
	ANDRADE, Oswald. Erro de português. In: Poesias reunidas. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978/1945.  
	BAYDOUN, Mahamoud; CEDARO, José Juliano. Do fundo do inconsciente: promovendo a saúde mental por meio do teatro. Florianópolis: Cadernos Brasileiros de Saúde Mental, 2020. 
	BOAL, Augusto. O arco íris do desejo: método Boal de teatro e terapia. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002/1992. 
	 
	BOAL, Augusto. 200 exercícios e jogos para o ator e o não-ator com vontade de dizer algo através do teatro. 5 ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1983/1977. 
	BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidente da República, [2016]. 

	CALDEIRA, Liége Ricci Martins. Trupe Maluko Beleza: percursos e sentidos de uma oficina de teatro no campo da saúde mental. Assis: Faculdade de Ciências e Letras - Universidade Estadual Paulista, 2009. 
	CAMAROTTI, Marco. Diário de um corpo a corpo pedagógico e outros elementos de arte-educação. Recife: Editora Universitária UFPE, 1999.  
	JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos. 15. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1997/1964. 
	KOLTÈS, Bernard-Marie. Roberto Zucco. Paris: Minuit, 1990. Tradução: Rodolfo García Vázquez. 
	SOUSA, Emilia Alves de. Rede Humaniza SUS. Antonin Artaud: Carta aos Médicos-chefes dos Manicômios (1925). Disponível em: <https://redehumanizasus.net/89562-antonin-artaud-carta-aos-medicos-chefes-dos-manicomios-1925/#:~:text=Sabe%2Dse%20%E2%80%93%20n%C3%A3o%20se%20sabe,isso%20%C3%A9%20tolerado%20pelos%20senhores.> Acesso em: 27 de fevereiro de 2024 
	STANISLAVSKI, Constantin. A preparação do ator. Trad. Pontes de Paula Lima. 2ª Ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968.  
	TAYLOR, Jessika; SHRIVE, Jaimi. Indicative Trauma Impact Manual ITIM: ITIM for professionals. London: Victim Focus, 2023. 
	 
	TAYLOR, Jessika. Why Women Are Blamed For Everything: exposing the culture of victim-blaming. London: Lulu.com, 2020. 

