
 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO  

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS  

DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA  

 

  

  

  

  

ALEXANDRE DANIEL PAULINO DE HOLANDA 

  

  

  

 

 A ESCOLA DOS ANNALES: domínio intelectual a partir de uma nova 

perspectiva (1929-1968) 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Recife  

2022 

 

 

 

 



ALEXANDRE DANIEL PAULINO DE HOLANDA  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

A ESCOLA DOS ANNALES: domínio intelectual a partir de uma nova 

perspectiva (1929-1968) 

  

  

  

  

  

  

Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado à banca examinadora na 
Universidade Federal de Pernambuco, 
como parte das exigências para a 
obtenção do título de Licenciado em 
História. 

  

Orientador: Dr. Bruno Kawai Souto Maior de Melo 
 

  

  

  

Recife  

 2022  



Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor,
    através do programa de geração automática do SIB/UFPE

                   
     

 Holanda, Alexandre Daniel Paulino de.
     A Escola dos Annales: domínio intelectual a partir de uma nova  perspectiva
(1929-1968) / Alexandre Daniel Paulino de  Holanda. - Recife, 2022.
     77 p.

     Orientador(a):  Bruno Kawai Souto Maior de Melo
     Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) - Universidade Federal de
Pernambuco, Centro de Filosofia e Ciências Humanas, História - Licenciatura,
2022.
 

      1. Escola dos Annales. 2.  História intelectual. 3. Paul Ricoeur. 4.  René
Girard. 5. Poder. I. Melo,  Bruno Kawai Souto Maior de. (Orientação). II. Título. 

    900  CDD (22.ed.)



ALEXANDRE DANIEL PAULINO DE HOLANDA  

  

  

A ESCOLA DOS ANNALES: domínio intelectual a partir de uma nova 

perspectiva (1929-1968) 

  

  

Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado à banca examinadora na 
Universidade Federal de Pernambuco, 
como parte das exigências para a 
obtenção do título de Licenciado em 
História. 

  

  

Aprovada em:  

Banca examinadora:   

  

__________________________________________________________________________

Prof. Dr. Bruno Kawai Souto Maior de Melo 

Orientador (Universidade Federal de Pernambuco – UFPE).  

  

___________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Arnaldo Martin Szlachta Junior 

Membro Titular Interno (Universidade Federal de Pernambuco – UFPE).  

  

 

Prof. Dr. Afrânio Carneiro Jacome 

Professor (Secretaria Estadual de Educação da Paraíba).  

 

 

 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 

Agradeço a todos que de alguma forma tenham contribuído para o 

desenvolvimento do atual trabalho e de minha formação intelectual. Agradeço à 

Universidade Federal de Pernambuco e ao departamento de História em especial 

pelas excelentes aulas e por todo apoio dos professores em capacitar os estudantes. 

Agradeço ao Centro de Educação pela enorme preocupação com a formação humana 

dos licenciandos que ali estudam. Agradeço ao meu professor orientador Dr. Bruno 

Kawai pela disponibilidade e sugestões que permitiram finalizar esta monografia. 

Muito Obrigado! 

A minha família tem um papel fundamental na minha formação como pessoa. 

Sou o que sou hoje graças a minha mãe e minha irmã. Obrigado, Milena, por todo 

carinho e atenção a fim de proporcionar anos cada vez melhores para a nossa família. 

Obrigado, minha mãe, Maria Helena, por acreditar em mim e me apoiar 

incondicionalmente no meu sonho de virar professor. Sem vocês eu não sou nada. 

Com vocês eu tenho tudo. 

Agradeço a Deus por me transformar nesses últimos anos. Não foram anos 

tranquilos. Mas todas as dificuldades foram superadas com muita dedicação e 

trabalho. Entrei despido há cinco anos e hoje saio revestido com uma nova 

consciência. Enveredo por caminhos já traçados e espero encontrar os meus irmãos 

em breve...seguindo os mesmos passos. Que as nossas ações sejam uma imitação 

d’Ele. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A história escreve o poder, é seu horizonte, seu 

sentido, seu espelho, ela lhe é consubstancial. 

                                      (DOSSE, 1994, p. 37) 

 



RESUMO 

 

 

O presente trabalho tem como tema a Escola dos Annales e a problemática da 

hegemonia e longa duração desse movimento na França. O nosso objetivo reside na 

valorização dos estudos sobre a história dos intelectuais e sobre a historiografia a 

partir de uma nova hipótese que une as abordagens de Paul Ricoeur e René Girard. 

O resultado alcançado com a pesquisa consiste em apresentar uma nova narrativa 

histórica que procurou revelar a estrutura do desejo mimético que conduziu os 

historiadores dos Annales em uma obediência tácita às vontades dos pais fundadores 

do movimento. O “desejo de imitar” será o fio condutor ao longo de toda a presente 

monografia e será a fórmula para o desenvolvimento de uma nova teoria sobre o 

poder, de inspiração girardiana. O desejo de “salvar a História” de Marc Bloch, Lucien 

Febvre e Fernand Braudel, isto é, o desejo de garantir à História certa legitimidade 

como disciplina acadêmica será também o desejo de todos os demais historiadores 

pertencentes ao movimento. Esse desejo imitativo é também uma obediência e, 

portanto, revela um novo esquema de intepretação sobre o poder. O objetivo principal 

reside em demonstrar a importância de uma “arqueologia do desejo” na História. 

 

Palavras-chave: Escola dos Annales. História intelectual. Paul Ricoeur. René Girard. 

Desejo mimético. Poder. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

1.  INTRODUÇÃO............................................................................................ 7 

2.  A CONSTRUÇÃO DO MOVIMENTO DOS ANNALES..............................14 

2.1 A morte de Marc Bloch...............................................................................16 

2.2 A luta de Lucien Febvre............................................................................. 26 

2.3 O tempo em Fernand Braudel................................................................... 33 

2.4 Um breve interlúdio.................................................................................... 41 

3. A VITÓRIA E O DOMÍNIO DOS ANNALES NA FRANÇA.......................... 43 

3.1 Estratégias e debate historiográfico........................................................... 45 

3.2 A emergência dos indivíduos..................................................................... 51 

3.3 Uma interpretação mimética da Escola dos Annales................................ 59 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS........................................................................ 68 

5. REFERÊNCIAS............................................................................................75   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

Há algo de impactante e misterioso na Escola dos Annales, esse movimento 

que nasce da associação de dois historiadores franceses, Marc Bloch (1886-1944) e 

Lucien Febvre (1878-1956), ambos inspirados no mesmo sentimento de renovação 

da disciplina histórica em seu país. O início é lento e monótono ainda na década de 

1930 e torna-se bombástico no pós-guerra. Algo havia acontecido. Os Annales deixam 

de pertencer a um movimento marginal de renovação historiográfica e passam a 

dominar diversas instâncias na historiografia francesa. François Furet admite que a 

vitória dos Annales é total já nos anos 1960: “uma espécie de unanimidade entre os 

historiadores da minha idade”1. O movimento se torna popular, mainstream e 

hegemônico. Há historiadores dos Annales em todos os lugares do espaço de 

respeitabilidade acadêmica na França. E todos esses homens e mulheres, mesmo 

quando admitem algum grau de ruptura com as ideias originais de Marc Bloch e Lucien 

Febvre, ainda sim recorrem aos pais fundadores para buscar novas inspirações e 

fórmulas secretas para pensar o ofício do historiador.  

A história2 da Escola dos Annales é profundamente marcada pela presença 

desses dois homens: Marc Bloch e Lucien Febvre. Também aparece aqui a figura de 

Fernand Braudel. O poder de atração desses autores sobre os jovens historiadores 

da segunda metade do século XX impressiona a todos. Pierre Chaunu (1923-2009) 

acreditava que somente havia História a partir dos Annales: “Para ele, a História – a 

verdadeira história – nasce em 1929”3. É esse impacto místico, essa sedução por meio 

das palavras que não pode ser ignorada quando se estuda a Escola dos Annales. É 

um sentimento compartilhado por diversos historiadores franceses no século XX de 

que a História era uma ciência recém despertada, recém-saída do sono dogmático 

das grandes narrativas paralisantes. Uma maioria significativa dos pupilos e herdeiros 

daquelas palavras de Bloch, Febvre e Braudel pensavam assim. 

Jacques Le Goff (1924-2014), um dos melhores representantes desses 

herdeiros dos Annales, repete os dizeres de Marc Bloch no prefácio do livro Nova 

 
1 FURET, François. A oficina da história. Lisboa: Gradiva, 1991, p. 7 
2 Utilizaremos História para nos referirmos à ciência histórica e história para o fluxo dos acontecimentos 
ao longo de toda esta monografia. 
3 BARROS, J.D’A. Teoria da História - Volume V: A Escola dos Annales e a Nova História. 
Petrópolis: Vozes, 2012, p. 92 



8 

 

História: “A história não é apenas uma ciência em marcha. Também é uma ciência na 

infância”4. Pensar que a História está em seus primeiros anos contribui com a noção 

de que é necessário permeá-la de nova inteligibilidade: aos infantes urge o patrocínio 

dos adultos. Nesse novo mundo que surge aos homens é a Escola dos Annales -- ou 

melhor, são os seus herdeiros – que se posicionam como os responsáveis por 

proteger, cuidar e dar continuidade à História. E isso aprenderam com os “pais” 

fundadores. Eis a maior característica do movimento dos Annales: não um programa, 

tampouco um novo paradigma historiográfico -- mas sim uma nova sensibilidade 

histórica marcada profundamente pelo despertar de uma consciência fundada a partir 

das tragédias do século XX. Um estado de ser, um certo posicionamento diante da 

História e da história. 

Compreender a vitória e o domínio dos Annales na França perpassa 

necessariamente por essa noção de salvação. A História precisava ser “salva” para 

que a história do homem e da civilização tivesse continuidade. E salvar a História é 

garantir a própria legitimidade da disciplina, tema caro a Marc Bloch e Lucien Febvre, 

e que ainda atingirá com força Fernand Braudel, impactado pela emergência das 

ciências sociais no pós-guerra. Eis algo que permanecerá no imaginário de todos os 

seguidores do movimento dos Annales com maior ou menor profundidade: a ameaça 

do fim da civilização histórica, esta que é a Civilização Ocidental, pairava no ar como 

uma bruma ameaçadora.  A civilização história é aquela que apreciava a permanência 

de seus contos, narrativas e histórias e que parecia odiar tudo isso em 1945: seria o 

fim da civilização que tratava a História como uma de suas maiores conquistas. Era aí 

que residia o perigo e era nessa instância que os historiadores deveriam se posicionar.  

Mas essa História sempre permaneceu um tanto quanto confusa. No meio do 

caminho para a possibilidade de entender a Escola dos Annales, quase sempre 

surgem teorias e interpretações distintas que aumentam a impossibilidade de se 

compreender o próprio movimento em si. Um bom exemplo pode ser dado a respeito 

da questão que envolve a chamada “mitificação da Escola dos Annales” e as teses 

que procuram avaliar se a Nouvelle Histoire dos anos 1970 representa uma ruptura 

ou uma continuidade legítima com a Escola dos Annales. Entendê-las é fundamental 

para apreciar a presente monografia. 

 
4 LE GOFF, Jacques. A História Nova. São Paulo: Martins Fontes, 1990, p. 21 



9 

 

A grande “lenda” dos Annales consiste em anunciar Bloch e Febvre como dois 

intelectuais marginalizados. Dois historiadores que supostamente haviam travado 

uma luta épica contra o establishment universitário. Tudo falso, evidentemente. Lucien 

Febvre era tão respeitado que chegou a ser o responsável por dirigir a Encyclopédie 

Française na década de 305. O historiador Jacques Revel nos lembra duas lendas que 

acompanham os Annales6: uma lenda negra e uma lenda dourada. A lenda negra diz 

respeito ao mito da “luta épica” contra o establishment e a lenda dourada põe na conta 

de Marc Bloch e Lucien Febvre a coroa de louros do sucesso da empreitada. Essa é 

a construção do “mito da história dos Annales”. Embora seja verdadeira em essência, 

tal tese acaba por anular a perspectiva correta que se fundamenta na ideia de que é 

pela atuação dos indivíduos – e grupos – que a transformação do social é possível. 

Uma outra história é aquela que procura avaliar se a Nova História rompe ou 

não com a Escola dos Annales. Peter Burke é o maior defensor dessa continuidade. 

Andre Burguière já em 1979 não acreditava numa ideia de continuidade entre os 

Annales e a Nouvelle Histoire: “Il serait aisé de montrer les ruptures et les mutations 

qui ont marqué histoire des Annales et qui ruinent singulièrement cette idée de 

continuité”7. E essa será também a opinião de um outsider ao movimento dos Annales 

na França, o historiador François Dosse, que enxerga a Terceira Geração dos Annales 

– a Nouvelle Histoire – como uma “história em migalhas”. Os anos dourados da 

História haviam acabado e agora restavam aos historiadores os tempos perdidos. A 

“História Total” se transforma numa “história de tudo” para Dosse e o movimento 

começava a perder o seu sabor característico. “De tanto querer conservar o poder e 

comandar todas as ciências sociais, os membros dos Annales acabam por matar a 

história! O que diriam disso os pais espirituais?”8. 

Ruptura ou não, mitificação ou não, eis o que podemos estabelecer dessas 

premissas originais: esses três homens – Bloch, Febvre e Braudel – influenciaram 

intensamente a historiografia na França. Ninguém nega isso. As dúvidas começam a 

 
5 DELACROIX, C; DOSSE, F; GARCIA, P. As correntes históricas na França: séculos XIX e XX. Rio 
de Janeiro: Editora FGV, 2012, p. 153 
6 REVEL, Jacques. Histoire et sciences sociales: les paradigmes des Annales. Annales. 

Économies, Sociétés, Civilisations. Paris, N. 6, 34 Année, 1979, p. 1361. Disponível em: 
https://www.persee.fr/doc/ahess_0395-2649_1979_num_34_6_294131. Acesso em: 30/11/2021.  
7 BURGUIÈRE, André. Histoire d'une histoire: la naissance des Annales. Annales. Économies, 

Sociétés, Civilisations. Paris, N. 6, 34 Année, 1979, p. 1347. Disponível em: 
https://www.persee.fr/doc/ahess_0395-2649_1979_num_34_6_294130. Acesso em: 30/11/2021. 
8 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 98 

https://www.persee.fr/doc/ahess_0395-2649_1979_num_34_6_294131
https://www.persee.fr/doc/ahess_0395-2649_1979_num_34_6_294130


10 

 

surgir quando os intelectuais começam a discutir e divergir a respeito dessa influência. 

De um lado aparecem uns intérpretes ávidos por reduzir a escala de influência a nível 

individual – e há diversas razões para isso. Do outro há aqueles que desejam atacar 

as diferentes gerações, acusando as últimas de serem heréticas em relação ao 

programa original de Bloch e Febvre. Cada lado traz sólidos argumentos e o debate 

permanece ativo até os dias atuais. 

Os interesses imediatos da presente monografia são mais modestos. O que 

realmente nos chama a atenção são os indivíduos. Especialmente a capacidade que 

possuem para influenciar, incentivar e frutificar ideias por meio de palavras, 

sugestões, gestos e atitudes. Por isso, quando lemos o texto de abertura da primeira 

edição da revista Annales d’Histoire Économique et Sociale de 15 de janeiro de 1929 

temos a compreensão de estarmos diante de um documento histórico que fora lido 

por inúmeros historiadores pertences as diversas gerações da Escola dos Annales. 

Mas poucos dentro do movimento de fato leram tal texto como um documento histórico 

– a maior parte resignou-se a tratá-lo como manifesto de uma nova época: 

 

[...] Mais e mais homens consagram por vezes não sem ardor sua atividade 
ao estudo das sociedades e das economias [...] Mas os muros são tão altos, 
que muitas vezes impedem a visão. Quantas sugestões preciosas, porém, 
sobre o método e sobre a interpretação dos fatos, quantos ganhos de cultura, 
quantos progressos na intuição surgiriam, entre esses vários grupos, de 
trocas intelectuais mais frequentes! [...] É contra esses cismas que nos 
manifestamos. Não com artigos de método, dissertações teóricas. Pelo 
exemplo e pelo fato.9 

 

Em 1929 já era destacado a importância da interdisciplinaridade na expressão 

“trocas intelectuais”. Mas também há uma parte ambígua: “Não com artigos de método 

[...] Pelo exemplo e pelo fato”. O “exemplo” aparece como a expressão de uma 

identidade sedutora que evitaria realizar guias introdutórios e prefere a força do 

modelo próprio de historiografia por meio de obras de História “de fato”. Mas é 

ambíguo para um leitor de segunda mão, para o leitor que assistiu perplexo à 

destruição da civilização na Segunda Guerra e que ouviu a história da morte de Marc 

Bloch. Preso e torturado por fazer parte da Resistência, o historiador Marc Bloch 

decidiu entregar ao público francês um presente às futuras gerações: dois livros 

póstumos, análises a respeito da derrota francesa e do ofício do historiador. A palavra 

 
9 BLOCH, Marc; FEBVRE, Lucien. A nos lecteurs. Annales d’histoire économique et sociale. 
Estrasburgo. N 1. p. 1-2. Janeiro. 1929. Disponível em: https://www.persee.fr/doc/ahess_0003-
441x_1929_num_1_1_1031. Acesso em: 30 de outubro de 2021. [nossa tradução] 

https://www.persee.fr/doc/ahess_0003-441x_1929_num_1_1_1031
https://www.persee.fr/doc/ahess_0003-441x_1929_num_1_1_1031


11 

 

exemplo10 adquire um significado novo à medida que o tempo passa e perde o seu 

contato original com o escritor e a sua intenção ao escrevê-la. Adquire um novo 

sentido aos olhos daqueles homens que viam no gesto de Marc Bloch de permanecer 

na França ao invés de fugir para os EUA, um exemplo. Que viam o combate épico de 

resistir contra o invasor inimigo como um exemplo. Que viam a força esperançosa de 

escrever um livro em pleno campo de concentração nazista, um exemplo. Aos olhos 

desses novos homens, homens dos Annales, herdeiros históricos do movimento 

iniciado por Bloch e Febvre, a palavra exemplo transmuta-se numa outra coisa. 

Acreditamos que seja importante entender os Annales a partir do círculo 

hermenêutico do filósofo francês Paul Ricoeur (1913-2005). O círculo hermenêutico 

de Ricoeur lembra aos pesquisadores que além do mundo social e do espaço de 

construção narrativa, há um terceiro elemento em jogo: o leitor11. Não basta saber o 

mundo em que Marc Bloch vivia e já não basta saber o universo do texto escrito de 

Marc Bloch. Hoje é necessário admitir a presença do leitor, intérprete que está sempre 

na mente de um autor. Mas sobretudo é preciso admitir o leitor como sujeito, intérprete 

que analisa, investiga e toma para si valores e ideias. E os melhores leitores dos pais 

fundadores dos Annales são os próprios representantes posteriores dos Annales, 

historiadores da envergadura de um Jacques Le Goff, André Burguière, Jacques 

Revel, mas também nomes como Pierre Chaunu, François Furet etc. 

Ao estudar a filosofia de Nietzsche percebo que mais importante que o próprio 

filósofo alemão são os usos que foram dados as suas palavras. Sob certa medida é 

também dessa forma que devemos proceder com a chamada Escola dos Annales. Eis 

o nosso interesse nessa monografia: recorrer aos escritos mais significativos dos pais 

fundadores dos Annales, analisá-los como fontes documentais importantes, mas 

especialmente como fontes que serviram de inspiração para outros historiadores 

pertencentes ao próprio movimento dos Annales. Durante toda a nossa pesquisa 

decidimos analisar certos livros como: “A Estranha Derrota” ou “Combates pela 

História”, apenas para citar dois exemplos, sempre tendo outros historiadores dos 

Annales como leitores potenciais que funcionavam como filtro de interpretação 

daquelas palavras. Quando líamos os escritos de Marc Bloch, Lucien Febvre ou 

 
10 O original em francês: “Par l’exemple et par le fait”. 
11 BARROS, J.D’A. Teoria da História – Vol IV: Acordes Historiográficos. Petrópolis: Vozes, 2011. 
p. 236-240 



12 

 

Fernand Braudel, líamos com os olhos daqueles “annalistas” que chefiaram a Escola 

dos Annales a partir da década de 70. 

Eis a razão de ser da presente monografia: investigar as razões que permitiram 

ao movimento intelectual conhecido como Escola dos Annales – ou Nova História – 

ter se tornado hegemônico e duradouro na historiografia francesa. Esse é o principal 

problema que permeará as nossas futuras discussões. Ele em si é relevante por 

dialogar com a história dos intelectuais e com a própria historiografia. Entendemos 

que a dimensão da história dos intelectuais quando bem avaliada permite uma maior 

compreensão dos próprios acontecimentos históricos12. A nossa presente monografia 

terá fracassado se não conseguirmos atingir ao menos este objetivo: demonstrar a 

relevância da história dos intelectuais e da história intelectual por meio da Escola dos 

Annales para a compreensão do nosso próprio tempo. 

O nosso quadro teórico tem como base dois pensadores: o filósofo Paul 

Ricoeur (1913-2005) e o antropólogo René Girard (1923-2015). No primeiro capítulo 

intitulado A construção do movimento dos Annales seguiremos o círculo hermenêutico 

de Ricoeur. Nesse capítulo o leitor encontrará uma narrativa histórica que procurará 

responder ao problema principal da presente monografia: as razões que permitiram 

aos Annales dominarem a intelectualidade francesa no pós-guerra. E a nossa hipótese 

é muito simples: os pais fundadores do movimento dos Annales foram vistos como 

autoridades intelectuais pelos jovens historiadores que passaram a fazer parte do 

movimento nos anos seguintes à morte de Marc Bloch e Lucien Febvre. Autoridades 

intelectuais que desejavam “salvar a História”. Esse desejo de “salvar a História”, isto 

é, garantir-lhe legitimidade como disciplina acadêmica, passará a ser também o 

desejo dos demais historiadores pertencentes aos Annales. A razão de ser disso será 

respondida no segundo capítulo intitulado A vitória e o domínio dos Annales. Nesse 

capítulo discutiremos o principal estado da questão a respeito do movimento dos 

Annales na atualidade, especificamente a respeito das supostas razões explicativas 

para o seu domínio na França: as teses de François Dosse e José Carlos Reis que, 

embora sejam divergentes em certos pontos, coincidem em avaliar a Escola dos 

Annales como um movimento “neoconservador” ou “adaptado ao poder”. Ao contrário 

dessas duas hipóteses muito famosas, utilizaremos o conceito de Girard sobre desejo 

imitativo. Os historiadores dos Annales (homens como François Furet, Michel Vovelle, 

 
12 REMOND, René. Por uma História Política. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2003, p. 235 



13 

 

Jacques Le Goff, Pierre Chaunu, Pierre Nora etc) pertencem a um movimento que 

está adaptado sim ao poder, mas não ao poder econômico ou político, mas sim 

intelectual. O que move a história intelectual – para além do político e do social – é o 

desejo mimético13: no caso dos Annales isso significa que o desejo de imitar a vontade 

de Marc Bloch, Lucien Febvre e Fernand Braudel de “salvar a História” é a verdadeira 

natureza do movimento, é a sua essência, é o seu verdadeiro “espírito”. 

O “espírito dos Annales” é um tema de debates sem fim. Procuramos delineá-

lo a partir do nosso problema: o “espírito” dos Annales é, por definição, a razão de ser 

da vitória e do domínio dos Annales na França. O “espírito dos Annales” é tudo aquilo 

que explicará a sua hegemonia e longa duração na historiografia francesa. Eis o 

espírito dos Annales: a vontade herdada de imitar o desejo de outro. E se o 

estruturalismo girardiano estiver correto, esse é também o poder invisível que 

atravessa os séculos. 

Há um sentido na Escola dos Annales. Seus mestres deram as diretrizes 

básicas em seus contos épicos e poéticos – inclusive em suas próprias atuações na 

vida. Os ouvintes desses poemas absorveram a trama e realizaram uma série de 

transformações no mundo. Eis o que desejamos com a presente monografia: uma 

narrativa histórica com sujeitos, ações e acontecimentos. Uma abordagem 

hermenêutica e historicista e que ao mesmo tempo se vincula ao melhor do 

estruturalismo.  Mas ainda sim uma História viva, que procura dar “sentido ao tempo”, 

tal como preconiza François Dosse inspirado em Paul Ricoeur14. Eis em resumo o 

primeiro capítulo. No segundo capítulo iremos discutir as duas principais teses que 

justificam a vitória e a hegemonia dos Annales na França ao mesmo tempo em que 

procuraremos sugerir uma nova hipótese inspirada nos conceitos desenvolvidos por 

René Girard. 

 

 

 

 
13 Com isso não estamos negando o poder como discurso, quase sempre associado ao 
econômico/político. Mas estamos ampliando o conceito para novas formas. Há a presença do poder 
quando o sujeito é submetido a uma autoridade. O poder somente está presente na história quando há 
alguém “disponível” a obedecê-lo. Essa obediência advém do caráter naturalmente imitativo do homem, 
estudado pelo antropólogo René Girard. Em síntese, o conceito de poder na presente monografia 
ultrapassará os limites usuais de uso no “discurso” e se associará por meio da tese de Girard ao caráter 
imitativo do ser humano. 
14 DOSSE, François. A História. Bauru: EDUSC, 2003, p. 150. 



14 

 

2. A CONSTRUÇÃO DO MOVIMENTO DOS ANNALES 

 

O atual capítulo tem como objetivo conduzir o leitor numa narrativa histórica 

que procura dar centralidade à ação humana que se completa no ato de apropriação 

do sujeito que absorve a narrativa: “Pois a história do historiador é obra escrita ou 

ensinada, que, como toda obra escrita e ensinada, só tem seu termo no leitor, no 

aluno, no público”15. 

A história alarga as possibilidades da descentralização do “eu”. Se não há um 

“sentido da história” propriamente dito há ao menos um sentido para a minha vida, 

para a minha consciência. O historiador realiza tal efeito ao conduzir a história por 

meio de uma narrativa cujo norte central é a figura humana que realiza ações no 

tempo: 

Ricoeur demonstra que o discurso histórico pertence à classe das narrativas: 
por conta disso, ele se situa numa relação de proximidade particular com a 
ficção, e é-lhe impossível, ao contrário do que acreditaram por muito tempo 
os Annales, romper com a narrativa para construir um discurso puramente 
formal, nomológico. Se a história é narrativa, nem por isso ela é qualquer tipo 
de narrativa [...] Ele [Ricoeur] mantém a tensão interna à escrita histórica, que 
partilha com a ficção as mesmas figuras retóricas, mas que se pretende 
também e sobretudo um discurso de verdade, de representação de um real, 
de um passado referente.16 

 

Para Ricoeur, a História é uma narrativa, mas não mera ficção e sim intenção 

de verdade. A nós nos interessa sua teoria sobre a leitura, vinculada ao seu projeto 

hermenêutico, síntese de suas abordagens sobre a narrativa histórica. O círculo 

hermenêutico de Paul Ricoeur tem três momentos: o viver, o criar e o receber. 

Naturalmente a vida segue o seu fluxo, mas alguém – o poeta-artista17 – há de narrar 

certos momentos importantes, conservando-os numa ordem interna e numa moral da 

história. O ouvinte do poema absorve a trama, reconhece o conflito e percebe-se como 

pessoa inserida no tempo. Aprende alguma coisa prática e útil...age no mundo a partir 

disso. A narrativa garante inteligibilidade ao homem. Ela quebra a história baseada 

em “leis” que seguem o próprio rumo18 e entrega de volta a voz aos próprios homens 

em suas redes de intencionalidades. É uma história descontínua e que abraça a 

contingência. Encarar a História como contingente será o nosso ponto de partida 

 
15 RICOEUR, Paul. História e Verdade. Rio de Janeiro: Editora Forense, 1968, p. 35 
16 DOSSE, François. O Império do Sentido: a humanização das ciências humanas. São Paulo: 
Editora Unesp, 2018, p. 209. [nossos grifos] 
17 Hoje, o historiador cientista. 
18 Os determinismos históricos e as filosofias da história. 



15 

 

básico para a interpretação dos acontecimentos históricos: “Atos humanos são 

contingentes e livres, não necessários”19. 

Essa teoria da ação tem como fim a teoria da leitura: o círculo hermenêutico 

está englobado no projeto de uma história narrativa. Nesse sentido, podemos 

assegurar quais são as nossas intenções no presente capítulo. 

Nessa primeira parte analisaremos os grandes livros e artigos escritos pelos 

três pais fundadores dos Annales: Marc Bloch, Lucien Febvre e Fernand Braudel. 

Desenvolvemos uma narrativa que procura dar sentido ao tempo, seguindo às 

sugestões de Ricoeur. Mas vai muito além disso. A nossa própria interpretação dos 

pais fundadores dos Annales está baseada no leitor como etapa final da construção 

da narrativa histórica. Não o “leitor ideal”, projetado na mente do escritor20 em sua 

intenção de escrita, mas o leitor que se apropria e dá novos usos ao que foi escrito. É 

ao leitor real que nos referimos: o leitor que transforma o mundo. A “apropriação”, 

termo tão caro para Ricoeur, se encontrará no segundo capítulo ao desejo imitativo 

de René Girard. 

Os leitores que se apropriaram dos escritos dos pais fundadores dos Annales 

foram os próprios historiadores que continuaram o movimento de renovação 

historiográfico na França. Eles se apropriaram e deram novos rumos àquelas 

sugestões iniciais a partir da capacidade de desejarem imitar os pais fundadores. Mas 

deixemos essas observações do desejo mimético para o segundo capítulo; por hora 

nos basta a observação do significado do capítulo que se segue. 

Muito será dito a respeito da tentativa de “Salvar a História”. Pois é 

precisamente este o assunto principal do capítulo: o que os historiadores dos Annales 

se apropriarão dos pais fundadores é um desejo total de salvá-la, isto é, garantir-lhe 

legitimidade no tempo. A História precisava ser salva na visão dos principais leitores 

dos pais fundadores dos Annales, eis o eixo central das próximas páginas. 

 

 

 

 

 

 
19 BESSELAAR. J.V.D. Introdução aos estudos históricos. São Paulo: Editora Herder, 1972, p. 56 
20 E nesse caso é até um certo contrassenso falar em leitor ideal para livros que foram escritos em 
campos de concentração, como é o caso do Apologia da História. 



16 

 

2.1 A morte de Marc Bloch 

 

Marc Bloch (1886-1944) foi um historiador francês de origem judaica. Em 1942 

decidiu entrar para a Resistência e acabou preso em 1944. Nesse mesmo ano, em 16 

de junho, foi fuzilado pelos inimigos da pátria. Suas últimas palavras: “Viva a França!”. 

Os últimos anos da vida de Marc Bloch representam bem a luta do homem individual 

contra um meio hostil. Preso e humilhado, ainda sim utilizou os seus últimos esforços 

para escrever um pequeno livro sobre História. Mesmo identificando a morte iminente, 

ainda via uma responsabilidade, um dever maior nas suas próprias atitudes. Era 

preciso “salvar” a História. Era preciso salvar a França. Eis o nascimento do livro 

Apologia da História ou o ofício do historiador, publicado apenas em 1949. Uma 

geração de historiadores cresceu ouvindo essa história, mas hoje é mais difícil 

compreender a dimensão real do acontecimento. Quer dizer, Marc Bloch não foi 

apenas um historiador talentoso e um patriota entusiasmado, mas sobretudo um 

homem que decidiu fazer história: não apenas escrevendo livros, mas participando 

ativamente da realidade. Foi um dos poucos intelectuais franceses que de fato 

participou da Resistência e um dos únicos a ter sofrido a máxima consequência por 

suas ações. Fernand Braudel lembra que o ano de 1945 marca uma profunda 

mudança na historiografia francesa: “In 1945, in effect, no more hostility; all the youth 

of the university turned toward the Annales kind of history, following Lucien Febvre, 

Ernest Labrousse and myself”21. O movimento iniciado por Marc Bloch em 1929 em 

parceria com outro historiador francês, Lucien Febvre, começava a gerar frutos cada 

vez mais promissores. O pós-guerra será o momento de maior desenvolvimento e 

intensidade da chamada Escola dos Annales, movimento de renovação na produção 

historiográfica, que já em 1946 adquire uma base institucional de funcionamento. A 

morte de Marc Bloch representou para uma geração de jovens historiadores franceses 

a oportunidade de repensar as próprias práticas e atitudes. E não podendo ter 

participado da luta épica contra a tirania, muitos optaram por eleger um representante 

símbolo dos novos tempos – um homem que de fato havia lutado e resistido ao 

inimigo. 

Marc Bloch conquistou a França. E a conquistou com as suas palavras e 

atitudes. Após a sua morte, a maior parte dos historiadores franceses decidiram, 

 
21 BRAUDEL, Fernand. Personal Testimony. The Journal of Modern History, n. 4, vol 44, dez. Chicago: 
University of Chicago, 1972, p. 462 



17 

 

inspirados pela atitude do homem que agora enxergavam como mártir, ler novamente 

o que aquele homem havia escrito. E encontraram na própria década de 1940 novos 

livros a serem publicados: os testamentos de Marc Bloch: Apologia da História (1949) 

e A Estranha Derrota (1946). Livros póstumos, um eterno lembrete da permanência 

das nossas ações e da consciência da morte como o fim. E são esses dois livros que 

devem permitir o início de nossa investigação – a partir deles poderemos ter uma nova 

imagem e significado da vida e morte de Marc Bloch. Ou melhor: a partir deles 

poderemos ter a imagem e o significado que Marc Bloch passou para gerações de 

historiadores. 

Comecemos pela Estranha Derrota (1946), livro escrito em 1940 com a derrota 

francesa na Segunda Guerra Mundial. Nesse livro, Marc Bloch se apresenta como 

historiador e judeu. Lutou duas guerras. Mas também se apresenta como homem 

sentimental: “A França...será sempre, aconteça o que acontecer, a pátria da qual não 

saberia arrancar meu coração”22. Patriota sentimental, diríamos. Mas também homem 

honesto e que valoriza as verdadeiras amizades e reconhece o feito das demais 

nações: 

Tenho amigos queridos na Grã-Bretanha. Eles facilitaram meu acesso à sua 
civilização, que sempre me foi hospitaleira e pela qual sinto um interesse vivo 
e de longa data. Hoje, mais do que nunca, ao vê-los com seus compatriotas 
arriscando suas vidas e defendendo a causa pelo qual eu aceitaria enfrentar 
a morte, sinto-os mais próximos de meu coração23 
 
 
 

Irrita-se ao perceber a imobilidade das forças armadas de seu próprio país, 

ninho de velharia: “Nosso comando era um comando de velhotes”24. E reclama na 

mesma página: “...onde poderíamos encontrar sangue jovem e fresco para lhe injetar 

mais força?” Marc Bloch, historiador já idoso na década de 1940, reclama da falta de 

juventude no exército francês. O frescor das novas ideias geralmente garantidas por 

jovens intrépidos era abafado por um sistema um tanto quanto lento e rígido que 

apagava o senso de novidade. Bloch faz essas recomendações como homem de 

cultura, professor universitário e capitão do exército. Mas homem idoso, convém 

lembrar. A regra, obviamente, não se aplicava a si. Ação e juventude na batalha e 

 
22 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros. p. 10 
23 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros. 42 
24 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros. 68 



18 

 

experiência na bendita condução dos homens em tempos de paz (ou futura paz). A 

opinião dos mais jovens sobre as razões dessa estranha derrota obviamente não 

convinha, mesmo que ocasionalmente Marc Bloch cite um ou outro soldado que 

concordasse com as suas premissas originais descritas em seu testemunho pessoal. 

A condução do gênero humano pertencia a uma outra estirpe de homens, certamente 

mais experimentados. Mas nem por isso Bloch retorna à defesa do que é “velho” em 

função da novidade. 

 “O mundo pertence aos que amam o novo”25, diz Bloch em uma de suas 

passagens mais interessantes. Eis a frase que resume a sua crítica ao cheiro de mofo 

que exalava no ensino de história das academias militares francesas. Eis a frase que 

inspirará legiões de historiadores franceses. 

Historiador sentimental. Reconhece a importância da amizade nos momentos 

decisivos. Mas historiador dedicado. Mesmo sentimental, recusa-se a relatar os 

momentos em que reencontra a família após a queda da França. Capitão do exército 

francês, Marc Bloch reconhece a variedade de personalidades dos seus 

companheiros de batalha. E lamenta não ter dito “certas palavras” a outro oficial 

superior amigo, mas reconhece que “certas coisas não se dizem: basta senti-las 

juntos”26. 

O seu relato é o relato da derrota francesa e busca explicar as razões para o 

fracasso. A guerra começa em 1939 e o confronto épico entre liberdade e tirania tem 

início em território francês. “As bombas choviam pesadamente ao nosso redor, sobre 

a estação, as ruas principais, os campos de aviação”27. Era o inferno sobre a terra: a 

França estava sendo invadida e não parecia capaz de impedir o avança inimigo. Bloch 

lamenta as imagens que constantemente via naqueles fatídicos dias que antecediam 

a derrota. A França invadida pelo exército alemão e os soldados franceses fugindo 

pelo mar! Bloch tem uma terrível lembrança sobre Dunquerque: “Guardo uma 

lembrança muito intensa da cidade em ruínas, com suas fachadas ocas sobre as quais 

flutuavam vagas fumarolas e, espalhados em suas ruas, menos cadáveres que 

 
25 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 69 
26 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros. p. 25 
27 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros. p. 14 



19 

 

destroços humanos”28. Bloch chega em Dover, Inglaterra. Depois parte rumo a 

Cherbourg e depois Rennes. Fica desesperado ao notar que os soldados franceses 

pareciam não se importar mais com a presença do exército alemão – a pátria parecia 

rendida, tanto militarmente como moralmente. A única saída, percebe Bloch, era se 

disfarçar como professor e bom cidadão francês. Abandona as vestes de soldado e 

vira civil novamente: não há mais exército: a França fora tomada pelo inimigo. 

Marc Bloch sintetiza a derrota francesa como uma derrota da inteligência de 

um país. Os generais franceses falharam. Embora patriotas, cometeram muitos erros 

na condução da guerra. Marc Bloch atribui a vitória do inimigo a uma competência de 

superioridade surpreendente: “Nossos chefes, ou os que agiam em seu nome, não 

souberam pensar a guerra. Em outros termos, o triunfo dos alemães foi 

essencialmente uma vitória intelectual e talvez esse seja o motivo mais grave”.29 

 O exército inimigo dominava com facilidade a nova estratégia de guerra. Com 

uma rapidez surpreendente conseguiram obter vitórias fáceis no campo de batalha. 

Aos franceses restava o eterno recuo e a constante surpresa com a agilidade na 

formação e no avanço do adversário. Os franceses pareciam perdidos, sem saber 

como lidar com a nova situação: estavam sendo invadidos por um inimigo que 

pertencia, supostamente, à categoria de bárbaro. Mas ainda sim esses supostos 

bárbaros pareciam triunfantes. Em tudo pareciam melhores: os tanques eram mais 

rápidos e os aviões mais eficientes. A França lutava contra inimigos invisíveis. “Em 

todo caso, soubemos alguma vez, durante toda a campanha, onde estava o 

inimigo?”30. O ar parecia contaminado e a dura realidade de ser continuadamente 

surpreendido provocava medos e deserções sem fim. O próprio espírito de luta e 

combate desfalecia: o inimigo estava em todo o lugar e rapidamente preenchia todos 

os espaços vagos. Era sufocante. A guerra de trincheiras abria espaço para uma nova 

modalidade um tanto quanto favorecida pela inépcia francesa: a guerra de surpresas. 

Os alemães apareciam sem cerimônias e sem convite em localidades as quais os 

franceses sequer podiam imaginar. 

 
28 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 18 
29 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 27 [nossos grifos] 
30 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 31 



20 

 

Bloch lamenta a desordem e o caos que se seguiu em seu país logo no início 

da guerra. Lamenta a anglofobia francesa. Bloch culpa o estado de coisas deprimente 

ao “excesso de órgãos de informação e ao espírito de rivalidade”31. Culpa o marasmo, 

a monotonia, a rotina preguiçosa dos franceses. “Nunca vi espetáculo mais 

desmoralizante que certos desabamentos sobre as poltronas do 3 bureau”32. A França 

parecia uma lembrança de nação. Um vestígio da antiga gloriosa pátria. Homens 

velhos liderando um novo modelo de guerra. Homens idosos incapazes de garantir 

que a própria voz fosse ouvida. 

Bloch assegura que o exército francês parecia ter um excesso de caciques 

mandões. Homens que perdiam o respeito da tropa por atitudes cada vez mais 

duvidosas e por discursos lamentáveis. Homens que criticavam – e puniam, se 

necessário – se vissem um soldado com um botão faltando na camisa. Bloch, o 

homem sentimental, o historiador dedicado e pai de seis filhos, lamenta que ao pedido 

realizado pela tropa de trazer as esposas a certa cidade um general tenha negado e 

alegado “frouxidão” e que os soldados decidissem ir pelo caminho fácil do “bordel”33.  

Faltava-lhes o grito de guerra, o ímpeto de vitória. Faltava o desejo pelo novo: 

a força da juventude, a ausência de preconceitos para com o estrangeiro – no caso, 

os aliados britânicos. Bloch lamenta a inexistência de camaradagem entre franceses 

e ingleses no início da guerra: “Precisaríamos do chá das cinco, do uísque com soda, 

da atmosfera do clube que se prolonga, diante da mesa de trabalho, numa cooperação 

amigável”34. Faltava-lhes cooperação: a palavra-chave para a vitória. Palavra esta já 

reconhecida por Marc Bloch em 1929, ano de fundação da Revista dos Annales, a 

qual discutiremos daqui a pouco. 

Marc Bloch possui o temperamento de um colérico nessas páginas e mantém 

uma grande esperança pela juventude francesa. Entusiasma-se ao verificar que o 

soldado francês comum estava disposto ao combate, mesmo em situações 

complicadas frente ao avanço do inimigo alemão. “Recebi nessa época alguns apertos 

de mão que aqueceram meu coração. Na verdade, a lembrança desse dia sempre vai 

 
31 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros. p. 49 
32 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros. p. 61 
33 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros. p. 53 
34 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros. p. 47 



21 

 

me impedir, se algum dia tentasse, de perder as esperanças no povo francês”35. É 

esse o sentimento que inspira os seus leitores na década de 1940 em diante. A 

esperança pela juventude e a atitude épica de combate frente ao inimigo: 

 

 [...] o tempo todo esbarrava com oficiais alemães, dividido, a cada vez, entre 
a pungente tristeza de ver meu país entregue a invasores, a surpresa de uma 
coabitação pacífica com homens que, até alguns meses antes, só abordaria 
de revólver em punho, e, enfim, o malicioso prazer de passar a perna 
naqueles senhores sem que eles sequer desconfiassem.36 
 

A França havia perdido a guerra. Eis um acontecimento que não poderia ser 

desfeito: estaria para sempre marcada na consciência do povo francês. 

Posteriormente, Marc Bloch participa da resistência e termina preso em 1944 e 

escreve o livro Apologia da História num campo de concentração. A maior 

preocupação de Marc Bloch nesse livro diz respeito à “legitimidade” da disciplina 

histórica. Mas também parece preocupado com a capacidade dessa ciência de 

promover a melhora do ser humano: “Não se pode negar, no entanto, que uma ciência 

nos parecerá sempre ter algo de incompleto se não nos ajudar, cedo ou tarde, a viver 

melhor”37. É a respeito da guerra que Marc Bloch está pensando ao escrever essas 

palavras. A guerra foi a maior vergonha da história francesa recente, mas a França 

está “destinada” a reverter essa situação. Há razões profundas que permitiram aos 

franceses vencerem o Império nazista.  

Bloch repete continuadamente que o cristianismo é uma religião histórica em 

seu Apologia da História. Histórica, pois crê que um homem específico ressuscitou 

numa época histórica determinada. Jesus Cristo é Deus para o cristianismo. E conclui 

que tal “ídolo das origens” tem um fator dominante nas religiões, dando-lhes “critérios 

para o próprio valor”38 . Ironicamente, demonstra que a direita, usualmente associada 

aos valores em defesa da tradição monarquista e católica na França, beirava a uma 

negação latente da fé. Cita Maurice Barrès e Charles Maurras. “Basta-me a atmosfera 

das Igrejas” teria dito Barrès, reclamando dos altos estudos exegéticos e “Que me 

importam evangelhos de quatro judeus obscuros?” teria dito Charles Maurras, ambos 

citados de memória nessa mesma página 57. Esses autores representam um novo 

 
35 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros. p. 53 
36 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 20  
37 BLOCH, Marc. Apologia da História. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2001, p. 45 
38 BLOCH, Marc. Apologia da História. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2001, p. 57 



22 

 

clima reacionário na França, de devoção apenas às aparências gerais da religião, ou 

seja, certo reconhecimento nos símbolos exteriores da crença cristã. A beleza das 

catedrais e a comunidade em comunhão na fé deviam bastar, pois o que realmente 

devia importar eram questões políticas mais imediatas. São ambos panfletários da 

ação política, da tomada violenta das instituições e da concentração do poder na mão 

do Estado. A partir disso, entende-se o desprezo pelas tradições milenares do 

cristianismo. E é apenas nesse sentido que se consegue entender a menção à fé 

cristã e estes dois autores franceses nesse trecho do livro de Marc Bloch. Mesmo 

derrotada, a França se ergueria (Bloch demonstra esse entusiasmo e confiança no fim 

da Estranha Derrota). Há elementos civilizatórios mais profundamente plantados na 

civilização que hão de vencer a peremptória armadilha nazista. Há nas origens da 

França algo que supera o sonho do autoritarismo imediato dos Estados no século XX. 

Esse algo é o amor pela História. Marc Bloch demonstra que a Civilização 

Ocidental herda dos gregos e dos romanos o gosto e o tino pela História, mas que 

isso pode mudar num eventual futuro. E está correto ao perceber que tal rompimento 

seria a maior ruptura da “tradição intelectual” do Ocidente39. Em outras palavras, 

desse mal que se erguia no século XX, o Leviatã destruidor e consumir de vidas 

humanas – o Estado Totalitário -- Marc Bloch oferecia aos seus contemporâneos um 

salutar remédio: a História. Era preciso salvar a “história”: e nos dois sentidos. Eis a 

grande mensagem, transfigurada em suas próprias ações – como capitão do exército 

e integrante da resistência, preso, torturado e fuzilado – que Marc Bloch legará 

postumamente para a França da Restauração. Marc Bloch: o homem que tentou 

salvar a História. Após o grande gesto de Marc Bloch, que de fato lutou na Segunda 

Guerra e que foi um dos únicos intelectuais a morrer como membro da Resistência, a 

intelligentsia francesa percebeu a força simbólica do homem – coincidentemente 

judeu – martirizado. E sabiam que após tamanho gesto era impossível pensar a 

historiografia diferente da forma a qual foi reimaginada e reinterpretada por Marc 

Bloch.  

Manter o amor pela história é permiti-la continuar presente na civilização. É 

torná-la uma ciência que permite ao homem “viver melhor”. É salvar a história: tanto a 

disciplina como o fluir dos acontecimentos. Eis a grande lição aprendida pelos leitores 

de Marc Bloch, pupilos e herdeiros da Escola dos Annales. Aprenderam com o mestre 

 
39 BLOCH, Marc. Apologia da História. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2001, p. 42 



23 

 

que o “mundo pertence aos que amam o novo”. E essas são quase as mesmas 

palavras utilizadas anos depois por Jacques Le Goff (1924-2014), historiador francês 

pertencente a Escola dos Annales: 

Por que em nosso mundo, onde muda a memória coletiva, onde o homem [...] 
diante da aceleração da história, quer escapar da angústia de tornar-se órfão 
do passado, sem raízes, onde os homens buscam apaixonadamente sua 
liberdade [...] onde o homem apavorado procura dominar uma história que 
parece lhe escapar, quem melhor do que a história nova pode lhe 
proporcionar informações e respostas?40 

 

Marc Bloch parece, às vezes, valorizar mais a História que a própria vida. Não 

a vida que o cosmos lhe deu, embora esta também como veremos adiante, mas a vida 

como substância de pertencimento ao mundo que é de usufruto de todos. A História 

é tão importante para Marc Bloch que as consequências para se obter um documento 

em si não mais tão relevantes. “Se a comunidade dos monges dionisianos tivessem 

sobrevivido à Revolução, seria certo que nos permitiriam vasculhar em seus 

cofres?”41. A tranquilidade dos tempos é menos emancipadora para a historiografia do 

que o senso comum parece avaliar. “São as revoluções que forçam as portas dos 

armários de ferro e obrigam os ministros à fuga, antes que tenham achado tempo para 

queimar suas notas secretas” e conclui: “Um bom cataclisma resolveria melhor o 

nosso caso”42. Para salvar a historiografia e garantir as suas respostas, é preciso 

saber suportar tais dores no parto. Os danos acumulados no meio do caminho são 

insignificantes mediante o conhecimento que há de ser acumulado: é nesse sentido 

que a destruição se torna elemento de crescimento e fortalecimento. A negação passa 

a ser o novo idioma comum para Marc Bloch: negação de que a História sobreviva 

sem ser por meio da doação voluntária à vida43. 

Doação fornecida pela própria trajetória de Marc Bloch. A luta contra o meio 

hostil é a trajetória natural desse historiador sentimental. E a convocação à juventude 

a sua maior característica. O “futuro será jovem”, poderia ser slogan de Marc Bloch. 

O historiador francês conta com a juventude para renovar a intelectualidade do país44. 

E será visto como uma espécie de mentor intelectual para uma geração inteira que 

 
40 LE GOFF, Jacques. A História Nova. São Paulo: Martins Fontes, 1990, p. 51 
41 BLOCH, Marc. Apologia da História. Rio de Janeiro: Zahar, 2001, p. 85. 
42 BLOCH, Marc. Apologia da História. Rio de Janeiro: Zahar, 2001, p. 85 
43 Logo em seguida Marc Bloch confessa que há uma outra saída. Seria melhor se as sociedades 
organizassem racionalmente o próprio conhecimento e dá como exemplo o “fim do sigilo”. 
44 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 41 



24 

 

assistiu aos horrores da guerra de forma atônica ou que simplesmente ouvia dos mais 

velhos os contos da guerra. Uma geração jovem que viu em Bloch o espelho do 

guerreiro a qual todos almejavam ser: não apenas um historiador, mas um homem 

que fez história. Após o sacrifício de Marc Bloch, toda atividade intelectual que 

estivesse desprovida de propósito naqueles mesmos termos de combate por valores 

maiores que os da própria vida pareceriam insuficientes.  

Os historiadores atenderam ao chamado da Escola dos Annales no pós-guerra. 

Queriam salvar a França. As críticas à intelectualidade francesa promovidas por Marc 

Blach não passaram despercebidas. Em a Estranha Derrota (1946) Marc Bloch vê 

todos os adultos como iguais numa situação de guerra. As mulheres também 

deveriam lutar no campo de batalha. Bloch, o homem sentimental, abandona as 

pretensões do sentimentalismo e clama de forma colérica: “Ninguém tem o direito de 

acreditar que sua vida é mais útil que a dos vizinhos”45. A França estava sendo 

derrotada pois lhe faltava sabedoria. Ao encontrar certos sindicalistas e participar de 

assembleias às vésperas da guerra, Bloch anota: “Aqueles intelectuais não tratavam 

sequer das pequenas questões, que dirá das grandes”46. O clima era de rivalidades 

pessoais, falta de visão e espírito de benefício ou ganho imediato. Era uma crise de 

inteligência que atingia a França. Lia-se pouco e de má vontade, mesmo entre as 

pessoas que supostamente deveriam ter algum tipo de conhecimento, como os oficiais 

do exército. Os jornais pareciam uns vendidos e até a rádio falava em línguas 

estranhas, línguas estrangeiras: “Através do microfone, a voz que fala nossa língua 

vem de lá [da Alemanha]”47. 

A derrota da França é a derrota da civilização que virou pacata. É a derrota da 

“cidade de interior” com: 

Seus dias de ritmo tão moroso, a lentidão de seus ônibus, suas 
administrações sonolentas, as perdas de tempo que uma negligência 
indolente só faz multiplicar, a ociosidade de seus cafés de caserna, suas 
politicagens de visão curta, seu artesanato de baixo lucro, suas bibliotecas 
de prateleiras viúvas de livros, seu gosto pelo conhecido e sua desconfiança 
contra qualquer surpresa que possa perturbar os hábitos confortáveis – eis o 
que sucumbiu diante do ritmo infernal que o famoso “dinamismo” de uma 
Alemanha de colmeias vibrantes dirigiu contra nós.48 

 
45 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 76 
46 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 79 
47 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 83 
48 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 83-84 



25 

 

 

É um pedido de socorro: salvem a França! Modernizem a França! Marc Bloch 

deseja com grande ardor que a pátria reconheça as próprias molezas frente ao mundo 

moderno. Não era possível permanecer na ignorância que tudo cega e que tudo 

sucumbe. Fazia-se urgente uma atualização do vigor do espírito da nação. Um novo 

agir, uma nova inteligência. Depois do desastre seria preciso reaprender de novo. Era 

necessário um novo ensino de História: “Historiador, estaria propenso a ser 

particularmente severo em relação ao ensino de história”49. 

Os jovens historiadores da França no pós-guerra não deixariam de se 

emocionar ao lerem estas palavras de Marc Bloch: “Pois não há salvação sem uma 

parte de sacrifício, nem liberdade nacional que possa ser plena se não trabalharmos 

para conquistá-la nós mesmos”50. Especialmente na percepção de que estas não 

eram palavras quaisquer: eram verbos pronunciados no calor da humilhante derrota 

francesa em 1940. E certamente não foram palavras ao vento. Até 1944 Marc Bloch 

se empenharia na luta pela Resistência cujo fim resultaria em seu fuzilamento num 

campo de concentração nazista. Eram palavras que foram cumpridas à risca pelo 

historiador francês. 

Marc Bloch ensinou a várias gerações a importância de certos valores vistos 

como até mais importantes do que a própria vida. E isso é a vitória sobre a morte: é a 

permanência no tempo. Esse modo de ver as coisas dá mais importância aos gestos 

e atitudes de Marc Bloch – e os seus últimos livros póstumos – como fundamentais 

para entendermos a continuidade histórica da chamada Escola dos Annales. Nesse 

sentido, a Escola dos Annales surge como um movimento que possui uma essência 

própria. E essa essência pode ser definida como uma espécie de posicionamento 

diante do mundo e da história51. 

Apologia da História não tem um fim. Suas últimas palavras: “são buscadas”. A 

vida de Marc Bloch foi arrancada antes que ele pudesse terminar o livro. E a nós foi 

dada a oportunidade de testemunhar esse pequeno grande livro incompleto. Assim 

como Bloch, também estamos nessa busca eterna pelo sentido. E eis a sensação de 

 
49 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 86 
50 BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, edição digital Le 
Livros, p. 96 
51 Isso explica o porquê da inexistência de contradição no fato da chamada “história total” ter se 
transformado numa “história de tudo” da Nouvelle Histoire, tal como é afirmado por François Dosse em 
A História em migalhas (1987). 



26 

 

ler um livro como esse e terminá-lo de forma tão chocante e abrupta: adquirimos a 

consciência da morte como o fim. Não há volta ou retorno. O livro está condenado a 

permanecer eternamente incompleto. Todas as ações, gestos e atitudes de Marc 

Bloch foram interrompidos num fatídico dia de 1944. E nessas circunstâncias é fácil 

esquecermos que os nossos gestos, ações e atitudes passados não são 

simplesmente esquecidos. Eles não podem ser simplesmente apagados. E Marc 

Bloch tinha um pouco de consciência disso: mesmo preso, decide escrever um livro 

pensando a prática do historiador. Realiza tal feito a partir de uma força esperançosa 

do próprio âmago interior que talvez jamais compreendamos por inteiro. Marc Bloch é 

o homem que permanece. O seu livro, mesmo incompleto, permanece. Pois naquele 

terrível momento em que a vida parecia não mais importar, Marc Bloch permanece 

resignado a escrever um livro de História. Ali não há mais Marc Bloch pai de seis filhos, 

historiador renomado e capitão do exército francês. Não há mais papéis sociais a 

desempenhar. Preso e humilhado pelo inimigo da França, Marc Bloch não aceita ser 

o que é naquela circunstância. Ele almeja algo mais. Romper as cadeias da derrota e 

interromper o apocalipse: a salvação do homem por meio da palavra. Ele escreve para 

ninguém: Marc Bloch faz as coisas para que a história veja. Esse é o seu fim. Essa é 

a morte de Marc Bloch. 

 

2.2 A luta de Lucien Febvre 

 

O historiador francês Lucien Febvre (1878-1956) foi amigo e parceiro de Marc 

Bloch nessa primeira metade do século XX. Também foi um apóstolo da mensagem 

de Marc Bloch na França. Àquelas palavras do companheiro que ousava sugerir que 

os historiadores tivessem uma profunda compreensão de que o conhecimento do 

tempo presente fosse, talvez, tão ou mais importante para a compreensão do 

passado52, Febvre segue-o em espírito com a percepção de que é preciso saber viver: 

 

E, por que tenho a felicidade de saber nesta sala jovens decididos a 
consagrar a vida a investigação histórica, é com firmeza que lhes digo: para 
fazer história, virem resolutamente as costas para o passado e antes de mais 
vivam. Envolvam-se na vida.53 

 

 
52 BLOCH, Marc. Apologia da História. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2001, p. 66 
53 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p. 40 



27 

 

A recomendação final aos seus alunos da École Normale Superieure tem um 

certo tom dramático de historiador arrependido. É o Lucien Febvre de 1941 implorando 

aos seus novos alunos a responsabilidade, inclusive na vida prática, de participar 

desse grande palco de acontecimentos humanos que é a vida. É também a nota de 

arrependimento do homem experimentado que diz aos outros – os mais jovens -- para 

que não cometam o erro que este havia cometido. É o primeiro sintoma do resultado 

da Ocupação. Mas não a última forma de combater pela História. Pois a “luta” na vida 

de Lucien Febvre irá adquirir uma dupla conotação: a luta contra os inimigos, reais ou 

imaginários, e a luta silenciosa e sutil com a própria consciência. 

Lucien Febvre teve uma grande missão em vida: levar a boa-nova dos Annales 

aos antigos pagãos, aos historiadores que “Fazem história como velhas avós fazem 

tapeçaria”54. Ora, se vez ou outra sugerimos um certo tom colérico em Marc Bloch não 

o fizemos despropositadamente – a situação caótica em que viveu entre 1940-1944 

explicava esses novos traços na personalidade. Mas no caso de Lucien Febvre o 

temperamento colérico é um traço permanente e facilmente identificável. Mesmo em 

tempos de paz, Febvre vive como se estivesse em uma guerra sem fim. Em todos os 

lugares enxerga os historiadores “historicizantes”, intérpretes malditos que enganam 

as pessoas com as suas histórias decepcionantes em conteúdo. 

Ao mesmo tempo, designa sob o epíteto de “historicizante” toda a velha 

historiografia a qual amava odiar. Há uma grande chance de que o filósofo francês 

Henri Berr (1863-1954) tenha sido o primeiro a usar a expressão “história 

historicizante” para se referir a certo setor antiquado da historiografia de seu tempo. 

Marc Bloch e Lucien Febvre aprenderam a partir daí a importância de estigmatizar o 

adversário a partir de uma expressão fácil e ao mesmo tempo forte o suficiente para 

sufocar as pretensões de respeitabilidade acadêmica dos signatários de uma visão 

historiográfica distinta. Mas a sua ânsia em demolir as bases as quais estavam 

assentadas a historiografia tradicional são tão exageradas que Febvre passa a 

enxergar um domínio dos “historicizantes” mesmo numa época em que estes já não 

existiam mais. É apenas dessa forma que entendemos as críticas ao historiador Louis 

Halphen (1880-1950), suposto signatário dos historicizantes. Lucien Febvre ataca 

incessantemente e não retrocede jamais em suas críticas: 

 

 
54 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p. 48 



28 

 

Há um índice de nomes de autores no livro de Halphen [...] não é significativo 
de que não figurem lá nem Camille Julian, nem Henri Pirenne, nem Marc 
Bloch, nem Georges Lefebvre, nem, no conjunto nenhum daqueles que são 
para nós os historiadores, os verdadeiros historiadores desse tempo?55 

 

Lucien Febvre condena Louis Halphen por sua filiação. Halphen supostamente 

não era apenas um partidário da história historicizante, mas também um tipo errado 

de historiador: o historiador descrente nos altos ideais de renovação historiográfica.  

Febvre realiza o mesmo trabalho do negativo contra um adversário costumeiro 

seu, o historiador francês Charles Seignobos (1854-1942). Ao folhear uma trilogia 

sobre a História da Rússia, que possui a participação de Seignobos como diretor do 

projeto, Febvre não limita as críticas: “Uma história de 1416 páginas, em três volumes; 

200 páginas para dez século (VII-VXII) contra 1140 para dois séculos e meio (1682-

1932)”56. Eis o pecado mortal de Seignobos e de sua equipe, ao menos na visão de 

Febvre: dedicar maior importância aos acontecimentos recentes (ou quase recentes) 

ao invés de distribuir de maneira mais equilibrada os séculos históricos. E a crítica de 

Lucien Febvre segue adiante: 

 E o pior é que Ch. Seignobos justifica! [...] empenha-se em defender a sua 
causa [...] explica ele categoricamente, porque não há nada a dizer, em 
primeiro lugar pela falta de documentos e em segundo lugar pela falta de 
acontecimentos.57 

 

O erro de Seignobos consistia, precisamente, em não ser um historiador como 

Lucien Febvre! Diga-se, aliás, que o argumento de Seignobos não está inteiramente 

errado: de um ponto de vista prático, há de fato mais documentos históricos sobre os 

períodos mais recentes que os mais antigos. Além disso, hoje, parece pouco sensato 

censurar um historiador pela condução de sua narrativa historiográfica – ora, se há 

mais páginas sobre o período recente consiste precisamente pela própria natureza de 

como a história está sendo contada. Nesse sentido compreendemos a crítica mortal 

de Lucien Febvre: não é de fato o número de páginas que o provoca, mas sim a 

resposta de Seignobos. Pois o “falta de documentos” e “falta de acontecimentos” 

consiste precisamente numa oposição mortal ao novo tipo de historiografia sugerida 

pelos Annales e por outros movimentos de renovação historiográfica. Mesmo com a 

ausência de um número muito grande de documentos ainda sim é possível trazer 

novas possibilidades de investigação e de pesquisa. Mas o relevante nesse embate 

 
55 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p. 120 [nossos grifos] 
56 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989 p. 75-76 
57 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989 p. 76 



29 

 

entre Febvre e Seignobos é percebemos a grande estratégia traçada pelo historiador 

dos Annales: Febvre se posiciona como uma autoridade intelectual, como alguém 

responsável por julgar e condenar a historiografia de seu tempo. Ao fazer isso, torna-

se sedutor, atrai a juventude pelo poder de sua língua de fogo. Mas isso ainda não é 

o fim da estratégia. 

Febvre conseguia a partir de poucas palavras condenar um homem por um 

pecado a qual ele não havia cometido. Pois há de se surpreender que um historiador 

tenha afirmado que em plena Idade Média Russa faltassem documentos e 

acontecimentos? O pecado de Seignobos consistia precisamente em não ser um 

historiador renovado, da estirpe de Febvre, capaz de arrancar a partir de teorias e 

hipóteses o suco da vida escondido naquele número reduzido de fontes históricas. O 

pecado de Seignobos consistia em não ser como Lucien Febvre.  

Esse caráter colérico adquire novas tonalidades pela própria transformação 

histórica a qual passava a França. A luta de Lucien Febvre adquire a instância da luta 

contra a própria consciência à medida que a Segunda Guerra começou a se 

desenrolar. Em 1941, lembra aos seus alunos que deveriam acreditar no poder 

transformador da História: “Entre a ação e o pensamento não há separação. Não há 

barreira” e “A unidade do mundo – do mundo dilacerado, quebrado, ensanguentado e 

que pede misericórdia: não serão as intervenções exteriores a restabelecê-la”58. Esse 

não é o Lucien Febvre de 1929, mas é o historiador que viu e ainda vê a própria nação 

na desgraça da vilania e envergonhada pela derrota. E essa derrota tornar-se-ia uma 

derrota bem pessoal para Febvre. 

Lucien Febvre discordou de Marc Bloch a respeito da continuidade da Revista 

dos Annales no período da Ocupação. Este preferiu que a revista fosse interrompida 

enquanto aquele desejava que ela continuasse. A revista continuou a ser publicada. 

A História que se segue é de conhecimento de todos: Marc Bloch engaja-se na 

Resistência em 42 e é preso e morto em 1944. Lucien Febvre, a partir dessas 

observações, soa como um personagem estranho. Um arauto da renovação 

historiográfica incapaz de lutar bravamente assim como o seu colega. Mas não 

sejamos tão duros: há uma diferença considerável de idade entre Febvre e Bloch59. 

Mas isso não mudará uma perspectiva um tanto quanto injusta de que Lucien Febvre 

teria, assim como inúmeros outros intelectuais franceses no mesmo período, se 

 
58 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p. 40 
59 Lucien Febvre possuía 62 anos em 1940 e Marc Bloch, 54. 



30 

 

resignado a ficar em casa e esperar as coisas “melhorarem”60. Injusta ou não, a 

impressão que permanece é a de certo arrependimento e uma consciência 

fragmentada. No fundo, Febvre parecia, ao ter feito pouco no período da Ocupação, 

ter contribuído para aquele estado de coisas. Talvez sentisse que a morte do amigo 

em 1944 pudesse ter sido evitada de alguma forma. Pior: talvez sentisse que tinha 

algo a ver com aquele triste acontecimento... 

Lucien Febvre sempre se lembrará de Marc Bloch. No caso, a lembrança torna-

se até necessária. “Marc Bloch, de todas as perdas em homens sofridas pela França 

entre 1940 e 1945, talvez a mais cruel e a mais inexplicável”61. Marc Bloch é o 

intelectual que morreu lutando ao lado da Resistência. “Todos os escritos de Marc 

Bloch [...] e que datam desse período de 1940 a 1943 por ele atravessado com tanta 

dignidade, heroica resolução e nobreza, trazem a mesma marca”62. Marc Bloch torna-

se símbolo de historiador sob a pena de Lucien Febvre. E o seu livro, escrito num 

campo de concentração, Apologia da História, livro póstumo, livro incompleto, vira 

uma relíquia entre os historiadores. Relíquia comum, que podia ser comprada em 

qualquer livraria, mas ainda sim objeto de veneração – não pela sua forma, mas pelo 

conteúdo. Conteúdo esse até mesmo um tanto quanto complicado, vítima das 

circunstâncias – sem acesso a própria biblioteca e sob pressão psicológica –, cuja 

realidade é sublimada por meio de eufemismos da parte de Lucien Febvre: “O próprio 

estilo tinha mudado. Mais sóbrio. Menos malicioso. Mais comovente [...]”63.  

Lucien Febvre tornou-se o arauto da mensagem de Marc Bloch. Com isso não 

queremos dizer que Lucien Febvre é o criador da personalidade de um outro homem, 

mas antes o sujeito que enriquece o discurso do amigo. Dá-lhe os princípios 

orientadores, corrige as partes as quais julga necessário. Trabalha na divulgação do 

material póstumo do companheiro morto pelos nazistas. Tudo sem perder as próprias 

características como historiador e acadêmico respeitado. No fundo, Lucien Febvre 

também percebe que se fazia necessário salvar a História. Percebe melhor, diríamos, 

após os acontecimentos de 1940. E serão nesses anos definidores da Ocupação que 

 
60 “[...] alguns historiadores, como Daniel Lindenberg e Alain Guerreau, acusaram Febvre de 
complacência, de oportunismo em relação ao regime de Vichy ou de ter consentido com ‘um horizonte 
de que os judeus teriam desaparecido’” (DELACROIX; DOSSE, GARCIA; 2012, p. 154) 
61 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p. 241 
62 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p. 245-246 
63 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p. 246 



31 

 

Febvre tornar-se-á, aos poucos, um homem diferente. Daí nascerá um novo tipo de 

homem, ainda colérico, mas de uma raça diferente: o homem dos Annales. 

Se aceitarmos que a essência da Escola dos Annales é um certo estado de 

espírito em relação ao mundo, então nos parece certo também concordar em 

estabelecer quando isso de fato ocorreu. A mudança de perspectiva já estava latente 

em meados de 1929, quando a revista Annales d’histoire économique et sociale é 

fundada por Marc Bloch e Lucien Febvre. Mas esses primeiros anos da revista não 

são assim tão explosivos: o começo da Escola dos Annales restringe-se à França e 

aparenta ser apenas mais uma revista de divulgação historiográfica. A fórmula 

utilizada tampouco parece muito original: repete os ensinamentos dados pelo filósofo 

Henri Berr, espécie de “mentor e pai espiritual” dos Annales64. A partir disso, convém 

estabelecer a noção de que a chave para compreendemos o movimento dos Annales 

não consiste naqueles primeiros anos, anos da revista e de divulgação sóbria, mas 

sim os anos da guerra e do pós-guerra. São nesses anos de dificuldade intensa e de 

visões apocalípticas que a Escola dos Annales adquirirá uma força em potência e que 

de fato se realizará em grandes transformações, inclusive sob a base material de uma 

instituição própria. De mera revista na década de 30 a Escola dos Annales passará a 

um prédio próprio que funcionará como o corpo dos Annales, como a ação histórica 

no tempo da vontade daqueles dois homens que fundaram a revista em 1929. E isso 

ocorre já de forma imediata em 1947, com a criação da VI Seção da École Pratique 

des Hautes Étude. Uma vitória de Lucien Febvre que estabelece uma nova posição 

aos Annales. 

Lucien Febvre é assombrado por visões apocalípticas. E assim como Marc 

Bloch – sobretudo a partir das consequências da morte de Marc Bloch – percebe a 

necessidade de também salvar a História e o homem. Lucien Febvre é o intelectual 

que identifica a crise. É o homem que percebe que o mundo de seus pais jaz 

moribundo. “O problema não é, sequer, saber se a nossa civilização vai desaparecer 

[...] É saber que civilização se estabelecerá amanhã nesse mundo novo”65. Lucien 

Febvre permanece preocupado com o futuro. A quem o futuro reservará a majestade 

de representar como civilização vitoriosa frente aos desafios lançados pelo século 

XX? E que civilização seria essa? Lucien Febvre reconhece que as civilizações são 

mortais, não eternas. E qual é a sua recomendação, mediante tal situação calamitosa? 

 
64 DOSSE, François. A História em Migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 45 
65 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p. 44 



32 

 

“O mundo de ontem acabou [...] À água, digo-vos eu, e nadem com força”66. Em 

tempos de calamidade restava aos franceses a aceitação de que o antigo mundo 

deveria ser esquecido. E a História tem um papel fundamental na nova fronteira que 

se abre dentre as ruínas da civilização que malogrou. Não a história que meramente 

narra e descreve, mas aquela que coloca problemas e busca hipóteses. Aquela que 

“Compreende e faz compreender”67. Uma história marcada pela visão constante e 

ininterrupta do tempo presente. 

Lucien Febvre é o anunciador de novos tempos para a História. As suas críticas 

são incessantes e conquistam o coração dos jovens historiadores franceses, 

entusiasmados com aquelas palavras agressivas, aquele “vocabulário guerreiro de 

Lucien Febvre”68. O próprio livro que reúne em torno de si uma série de artigos 

publicados antes e depois da tragédia do século XX é sintomático: “Combates pela 

História”. Eis Lucien Febvre: um combatente implacável pela legitimidade da disciplina 

histórica, tal como Marc Bloch. Ser historiador para Lucien Febvre é ser precisamente 

isto: um guerreiro. E isso não é algo herdado de Marc Bloch: é uma personalidade 

bem própria sua, é seu temperamento real. Mas a Segunda Guerra marca-o 

profundamente, especialmente a morte do amigo. Une-se ao temperamento colérico 

e combatente o novo espírito resoluto de historiador confiante nos altos ideias dos 

Annales. Lucien Febvre se transforma no “homem dos Annales”: não mais o líder de 

uma revista um tanto quanto marginal no cenário francês, mas o profeta de um novo 

cenário espiritual na situação imediata do pós-guerra. E são esses anos em que se 

torna o principal responsável pela publicação das obras póstumas de Marc Bloch e 

por sua divulgação em toda a França e Europa. São nesses anos em que cria a grande 

epopeia do confronto épico dos dois historiadores franceses em combate constante 

contra os historiadores “historicizantes” de um lado e fascistas do outro. São naquelas 

palestras, aulas, eventos, conversas e encontros que são delineados a nova noção 

da boa prática historiográfica, influenciada sobretudo pelo desastre da Segunda 

Guerra: “virem resolutamente as costas para o passado e antes de mais vivam. 

Envolvam-se na vida”69.  

 
66 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p, 48 
67 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p. 49 
68 FURET, François. A oficina da história. Lisboa: Gradiva, 1991, p. 10 
69 FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989, p. 40 



33 

 

A luta de Lucien Febvre sempre teve essas duas dimensões: o combate contra 

os inimigos da História e o combate individual do sujeito que indaga a respeito das 

próprias decisões. Não é possível imaginar que Lucien Febvre nunca tenha se 

ressentido profundamente da morte de Marc Bloch. Daí é possível imaginar que esse 

acontecimento tenha transformado profundamente a sua própria trajetória. Absorveu 

para si a mensagem de que não era possível permitir que aquele sacrifício passasse 

em vão. Marc Bloch escrevia livros as quais jamais podia imaginar que um dia seriam 

lidos – acreditava no poder transformador da palavra, da história e da eternidade das 

ações humanas. Bloch fez o que fez em situações as quais a única testemunha era a 

própria “história”. E Lucien Febvre foi um dos primeiros a perceber isso e tratou de 

transformar aquele testemunho de sangue num testemunho universal. A luta de um 

homem contra o meio hostil transformou-se na luta de dois homens contra um meio 

ainda hostil e que precisava ser enfrentado sob a ótica da guerra. 

 

2.3 O tempo em Fernand Braudel 

 

Fernand Braudel (1902-1985) é o historiador mais poderoso do movimento dos 

Annales. Herdeiro natural dos pais fundadores, Marc Bloch e Lucien Febvre, torna-se 

o rosto e o corpo dos Annales no pós-guerra. E tal como Bloch e Febvre, herda 

também a “vontade dos Annales”, aquele sentimento de pertencimento, sem programa 

ou paradigma definido, mas caracterizado por um sintoma de mal-estar geral com a 

civilização europeia. Sente-se impelido em também salvar a história e o homem. 

Torna-se um verdadeiro imperador das ciências humanas, desejando-as reunir todas 

em torno da disciplina de história; chama-as de ciências sociais imperialistas, mas 

quem age como rei unificador é o próprio Braudel. Em seu auge chegou a ser 

chamado às escondidas de ser um “novo Luís XIV”70. Fernand Braudel representa de 

forma máxima aquilo que estamos chamando de essência dos Annales: o surgimento 

de um novo tipo de historiador, intelectual marcado por um desejo profundo de salvar 

a “História”. Isso justifica o futuro do próprio movimento, quando em 1987 François 

Dosse escreve: “[...] o discurso dos Annales de hoje está, em muitos pontos, em 

contradição ao de Lucien Febvre e ao de Marc Bloch71. Essa interpretação de que a 

Nouvelle Histoire representa ou uma ruptura ou uma simples continuidade da Escola 

 
70 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 131 
71 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994 p. 97-98 



34 

 

dos Annales iniciada por Marc Bloch e Lucien Febvre é uma discussão um tanto 

quanto inoportuna para as nossas pretensões mais imediatas. Há bons argumentos a 

favor e contra. Mais importante é perceber que as respostas quase sempre possuem 

interesses a-históricos em suas formulações: são críticas ou defesas que no fundo 

fazem a mesma pergunta: “Você é a favor ou contra o que a Escola dos Annales se 

transformou?”. No fundo, ambos os grupos percebem que a Escola dos Annales de 

Marc Bloch e Lucien Febvre não existe mais: transformou-se numa outra coisa. E é 

essa percepção que nos interessa. Acreditamos que com a trajetória de Fernand 

Braudel será possível responder satisfatoriamente a essas questões.  

A trajetória de Fernand Braudel é fortemente marcada pela Segunda Guerra. 

Braudel é preso e é na prisão na Alemanha que termina de escrever o seu livro sobre 

o Mediterrâneo: “Had it not been for my emprisonment, i would surely have written 

quite a diferente book”72. É a cadeia, a prisão da alma e do corpo, a condição do 

testemunho de sofrimentos terríveis, pessoais e patrióticos, que conduz Fernand 

Braudel a escrever o seu mais famoso livro. As suas páginas são escritas a partir de 

sua situação no mundo como um prisioneiro do Império Nazista. Páginas escritas para 

nunca serem lidas numa possível derrota iminente ou um texto poderoso de reflexão 

que ao invés de realizar uma fuga procurava já estabelecer as diretrizes da 

historiografia futura? Alguns podem imaginar que Fernand Braudel escreveu sobre o 

Mediterrâneo como uma fuga do tempo presente, assim como os antigos poetas da 

Antiguidade faziam com suas poesias pastoris. O Mediterrâneo nesse sentido adquire 

o tom da Arcádia. Ou ao contrário: buscava respostas na “longa duração” para a 

tragédia do tempo presente. 

Fernand Braudel sobrevive à catástrofe da prisão pelos nazistas. Já em 1950, 

em seu discurso no College de France: “A história se encontra, hoje, diante de 

responsabilidades temíveis, mas também exaltantes”73. Braudel fala como um 

historiador que dialoga com os sobreviventes da guerra. O mundo europeu estava 

uma desordem completa e em 1950 os efeitos ainda eram fortemente sentidos. Mas 

mesmo nesse grand soir da Civilização Ocidental era possível identificar a aurora do 

novo dia que traria a boa-nova a todos os homens. A civilização perduraria. Não 

 
72 BRAUDEL, Fernand. Personal Testimony. The Journal of Modern History, n. 4, vol 44, dez. Chicago: 
University of Chicago, 1972, p. 453 
73 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 17 



35 

 

precisaria renascer das cinzas. Mas isso tampouco afastava os perigos reais que 

assombravam o espírito dos europeus. 

O desastre alerta e a tranquilidade amolece. Fernand Braudel adquire um certo 

gosto em provocar. A respeito da Bellé Époque:  

 

Mas quem dirá quanto esses anos relativamente pacíficos, quase felizes, 
iriam restringir progressivamente a ambição da história, como se nosso mister 
para estar alerta necessitasse sempre do sofrimento e da insegurança 
flagrante dos homens.74 

 

Mediante o caos, pouco restou para continuar ou manter com a mesma força 

de expressão de outrora: “Todos os símbolos sociais [...] esvaziaram de seu conteúdo 

[...] Todos os conceitos intelectuais curvaram-se ou romperam-se”75. A ciência já não 

dá resposta ou tranquiliza e a arte já não é mais capaz de atiçar a humanidade ou 

elevar os espíritos. O mundo virou de cabeça para baixo em poucas décadas e é 

nessa singularidade especial que urge a emergência de uma Nouvelle Histoire: “Um 

novo mundo, porque não uma nova história?”76. 

A história dos homens está ameaçada, pois o mundo virou de ponta-cabeça. 

Mas o mais importante: a História precisa ser salva. Não há nada mais urgente do que 

empreender um resgate da disciplina histórica. Um resgate de sua legitimidade, um 

resgate de sua força e expressão. Bons eram os tempos dos historiadores no século 

XIX, o século da história; vivendo em seus castelos de prestígio acadêmico, intocáveis 

e respeitados, influenciavam e inspiravam governantes e grandes personalidades 

políticas. Mas à época de Fernand Braudel a História se encontrava à deriva. Não era, 

contudo, tempo de restaurar a historiografia do século precedente. 

O tempo dos heróis e dos grandes acontecimentos realizados por indivíduos 

únicos e incríveis ficou no passado. Assim como a antiga filosofia da história 

desapareceu, já não há mais espaço para o historiador imaginar que os indivíduos 

fazem a História. Para Fernand Braudel, a historiografia abre-se a um novo oceano 

esperançoso da história “anônima, profunda e amiúde silenciosa [...]”77. Fernand 

Braudel é esse personagem de alto prestígio na academia francesa, professor 

respeitado e fundador de novas instituições. É quem dá as últimas orientações 

 
74 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 18-19 [nossos 
grifos] 
75 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 19 
76 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 19 
77 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 23 



36 

 

criadoras e vivificadores da Escola dos Annales – e que apenas com Braudel se 

transforma, de fato, num movimento de forte envergadura tanto na França como 

internacionalmente. Braudel é um desses heróis do passado, o indivíduo que modifica 

o tempo contemporâneo pelas próprias ações e atitudes; o sujeito que atenta contra 

as “espumas do oceano”, condenando-as nas palavras escritas o que a própria vida 

retribui sob a forma de negação. Não é hipocrisia. Braudel não é, com efeito, um 

filósofo que vive em desconformidade à própria filosofia. Mas é um historiador cujas 

ações em vida desmentem a própria teoria. 

Mas Braudel é coerente em não apostar muito na vitória das próprias ações. 

“Quem saberia, nos fatos confusos da vida atual, distinguir tão seguramente o durável 

do efêmero?”78. As suas ações poderiam ser infrutíferas. Daí a escassez dedicada ao 

evento e ao acontecimento. Mas isso denuncia, por sua vez, a fragilidade dessas 

coisas de “curta duração”? Não. Braudel vê algo de misterioso na História. Não seriam 

os homens que “fariam a História”, mas a própria História “faria o homem”79. Essas 

estruturas invisíveis, flocos de neve flutuando sob as faces dos indivíduos, 

surpreendendo-os e condenando-os sem que sequer saibam coerentemente o que se 

passa. São como os miasmas que pairam no ar, sem que alguém se dê conta. 

Miasmas resistentes e duradouros – de longa duração. Na primeira oportunidade 

infectam um pobre infeliz que ousassem acreditar na capacidade do evento e do 

acontecimento. 

A História está sobrevivendo. E está sobrevivendo pois soube absorver, como 

uma civilização própria, as contribuições das outras disciplinas. A salvação da História 

perpassa, necessariamente, deste entendimento:  

Não é necessário multiplicar os exemplos para explicar como a História, 
durante esses últimos anos, se enriqueceu com aquisições e contribuições 
de suas vizinhas. Verdadeiramente ela construiu com eles um novo corpo80. 

 

Vidal de La Blanche, François Simiand, Marcel Mauss, Geoges Gurvinch...são 

os heróis de Fernand Braudel. Nesse momento a investigação não adota o olhar dos 

procedimentos anteriormente abordados na lógica de uma nova história. É como se 

não existisse uma longa duração que também atingisse a História como disciplina e 

cujas formas atuais e momentâneas fossem apenas o vislumbre de um desvio 

 
78 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 31 
79 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 23 
80 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 33 [nossos grifos] 



37 

 

corriqueiro que haveria de ser ultrapassado posteriormente rumo aos retornos 

originais e bem estabelecidos. 

Para Fernand Braudel o século XX representa uma ruptura na disciplina 

histórica. Ruptura, pois eis que surge um novo corpo, revestido de incorruptibilidade e 

de imortalidade. É a vitória da História sobre a morte. Mas é também a percepção de 

que as pequenas situações, dependendo da forma, comportam os germes dos 

grandes momentos: “É evidente que foi um momento decisivo, para a história 

francesa, a fundação, em 1929, em Estrasburgo, dos Annales d’histoire économique 

et sociale, por Lucien Febvre e Marc Bloch”81. Estaria a renovação dos Annales 

condenada a ocorrer sem a presença de Bloch e Febvre? A renovação historiográfica 

ocorreria de qualquer maneira, independentemente da vontade dos indivíduos? E se 

ela ocorreu, seria então sem importância, contradizendo a expressão “momento 

decisivo” de Fernand Braudel? 

Não, pois Fernand Braudel admite que o movimento dos Annales é um 

movimento de indivíduos. E também poderíamos admitir num estágio posterior, a 

atuação de um grupo. E são essas pessoas, homens de carne e osso, que infundiram 

vida na Escola a partir de palavras, sugestões ou meros avisos. A respeito de Lucien 

Febvre, diz-nos Braudel que: “Ninguém poderia estabelecer a conta exata de todas 

essas ideias assim prodigalizadas, difundidas por ele, e nós nem sempre o 

alcançamos em suas alertas viagens”82. E se em algumas páginas anteriores Fernand 

Braudel condenava os indivíduos ao esquecimento, mediante as estruturas de longa 

duração, agora aparece tecendo elogios profundos a Lucien Febvre: 

Pois contestar o papel considerável que se quis dar a alguns homens 
abusivos na gênese da História, não é, certamente, negar a grandeza do 
indivíduo, enquanto indivíduo, nem o interesse para um homem, de se 
debruçar sobre o destino de outro homem.83 
 

 
Fernand Braudel reconhece que são os indivíduos que emergem das páginas 

da realidade. Ao falar de Henri Berr prefere o tom dos acontecimentos e eventos. Para 

Braudel, Berr apesar de ser uma “ovelha negra” do establishment acadêmico francês 

durante muitos anos, conseguiu reunir em torno de si, muito antes dos Annales, um 

grupo de intelectuais dispostos a trabalhar em torno de novas ideias. E resume a vida 

intelectual francesa: “French Intellectual life, as no doubt elsewhere, depends on small 

 
81 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 33 
82 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 34 
83 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 35 



38 

 

groups, active minorities, salons of today and of times past, circle, coteries, editorial 

offices, minority political parties”84. Para Fernand Braudel, o segredo do sucesso 

consiste não apenas na publicação de artigos numa revista, mas especialmente 

aquele ambiente de encontros e conversas entre os intelectuais reunidos em torno de 

Henri Berr. Um grupo de jovens intelectuais conversando, discutindo, recebendo 

conselhos e participando de intensos debates em torno do mestre a qual todos 

respeitavam. “If Henri Berr wrote little [...] The fact is that his main contribution was to 

summon, speak, instruct, discuss, listen, bring together, and lose himself in dialogues 

and innumerable small councils”85. Eis as origens mais imediatas dos Annales de 

1929: tanto Febvre como Bloch fizeram parte do círculo íntimo de Henri Berr. Eis a 

origem dos historiadores heréticos franceses.  

Braudel acredita que o sucesso dos Annales se devia ao “talento excepcional” 

de Marc Bloch e Lucien Febvre. E atribui a vitória dos Annales principalmente a: “But 

their success, at the most fundamental level, was the success of a editorial 

collaboriation, marvelously managed and unique in history of Frech historiography”86. 

Braudel evita relacionar a vitória dos Annales a atuação de Febvre entre 1946-1956 e 

a sua própria atuação posterior. O “Grande Annales” teria sido o dos pais fundadores, 

que teriam criado as bases que se fortaleceram com o passar dos anos. Essa 

interpretação soa bem como aquilo que outros historiadores têm convencionado 

chamar de “visão mítica da Escola dos Annales” e a qual, propositadamente, ainda 

preferimos não adentrar em discussão. Pois o que realmente importa é percebemos 

a visão de Fernand Braudel e o primeiro impacto que as suas palavras e atitudes 

tiveram para toda uma geração que aceitava de forma sincera àqueles pensamentos 

e sugestões.  

Nesse sentido, Fernand Braudel é o homem que procura salvar a História por 

meio da atualização de suas premissas básicas – é a salvação por meio da integração 

com outras disciplinas. E faz isso em sincero espírito de devoção aos pais fundadores 

da Escola dos Annales: Marc Bloch e Lucien Febvre, que também acreditavam na 

interdisciplinaridade. Falar-se-á em ruptura em germe a partir de Braudel apenas à 

 
84 BRAUDEL, Fernand. Personal Testimony. The Journal of Modern History, n. 4, vol 44, dez. Chicago: 
University of Chicago, 1972 p. 458 
85 BRAUDEL, Fernand. Personal Testimony. The Journal of Modern History, n. 4, vol 44, dez. Chicago: 
University of Chicago, 1972 p. 459 
86 BRAUDEL, Fernand. Personal Testimony. The Journal of Modern History, n. 4, vol 44, dez. Chicago: 
University of Chicago, 1972 p. 461 

 



39 

 

medida que se crê na hipótese de que tanto Bloch quanto Febvre desenvolveram um 

programa ou um novo paradigma. A realidade, contudo, é bem distinta, como 

procuramos reforçar.  

Mas é curioso notar que em sua tentativa de salvar a História Braudel 

demonstre momentos de inspiração e percepção de que são os indivíduos que fazem 

a história. E faz isso concomitantemente à crítica mais insidiosa contra este tipo de 

historiografia. Pois no final de tudo, o que realmente importa é a continuidade da 

disciplina, a continuidade de sua legitimidade...a continuidade de uma civilização 

histórica: “O único erro, a meu ver, seria escolher uma dessas histórias com exclusão 

das outras”87. Braudel se posiciona como o homem em defesa da multiplicidade de 

formas historiográficas pois percebe o erro da historiografia tradicional, excludente e 

sedutora. A civilização histórica permanecerá se mantiver uma abertura ao “novo”: eis 

a forma como o homem poderá ser salvo. Daí se compreende que não há uma 

contradição total na escrita da história e nas atitudes de Braudel. Estruturas e 

acontecimentos, longa duração e curta duração, tudo isso pode e deve andar junto; 

pois há algo de fato mais importante e que precisava ser salvo: a legitimidade da 

disciplina histórica. 

Fernand Braudel quer salvar a História também das outras disciplinas das 

“humanidades”. As ciências sociais – sobretudo a antropologia e a sociologia – 

praticamente não admitem o tempo como horizonte de possibilidades. Condensam o 

pensamento em torno de “estruturas”, sobretudo a antropologia e a sociologia do pós-

guerra, fortemente influenciada por Claude Levi-Strauss (1908-2009). Ora, Fernand 

Braudel em seu intuito de salvar a História decide fazer uma política de concessões88. 

O tempo torna-se imóvel ou “quase imóvel”, ou melhor: o bom estudo do tempo torna-

se o estudo da longa duração: 

Se a história está destinada, por natureza, a dedicar uma atenção privilegiada 
à duração, a todos os movimentos em que ela pode decompor-se, a longa 
duração nos parece, nesse leque, a linha mais útil para uma observação e 
uma reflexão comuns às ciências sociais. É pedir muito, a nossos vizinhos, 
desejar que a um dado momento de seus raciocínios, reconduzam a esse 

eixo suas constatações ou suas pesquisas?89 
 

A história estuda o homem no tempo. A dimensão temporal aborda, portanto, 

todas as correspondências do estudo histórico. Mas a modernidade exige uma nova 

 
87 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 53 [nossos grifos]. 
88 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 101-164 
89 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 75 



40 

 

preocupação aos historiadores: a relevância, a pertinência, a legitimidade de sua 

disciplina frente a um tempo presente que permanece satisfeito com as explicações 

das demais ciências sociais. A história precisa se atualizar, precisa aceitar a nova 

realidade dos novos tempos.  

A História estava enfrentando um momento difícil naqueles anos do pós-guerra. 

E para Fernand Braudel, mas também para Bloch e Febvre, pais fundadores dos 

Annales, toda obsessão de pensamento histórico está redirecionada para esta mesma 

temática: tornar a História uma disciplina sólida, coerente e legítima de estudos. 

Discorrendo a respeito das ciências humanas, diz Braudel que: “Cada um dos seus 

fracassos – no domínio prático das aplicações – torna-se então um instrumento de 

verificação de seu valor, até mesmo de sua razão de ser”90. Eis o desejo de Braudel 

para a História: superar o momento de fracasso, este fracasso decorrente da curta-

duração, do tempo “consciente”, do acontecimento e do evento, o fracasso da história 

narrativa-linear – o fracasso que, na visão de Braudel, teria contribuído para a 

limitação da história como uma disciplina respeitável academicamente. 

Fernand Braudel é por excelência o “homem dos Annales”, o novo tipo de 

historiador preconizado por Lucien Febvre e Marc Bloch. É o fruto maior daquela 

filosofia de vida, daquele estado de ser, daquele posicionamento diante da história e 

da civilização. É a consequência natural daquelas primeiras ideias. O tempo à época 

de Braudel torna-se tempo de mudança: era preciso fazer diferente, pois o passado 

tornara-se “imóvel”. Mudança e permanência dançam juntas nessa festa macabra 

marcada por contradições – vividas na própria pele como historiador que no fundo 

acreditava mais no poder e na transformação da ação dos indivíduos, do contrário 

jamais teria investido tanto tempo e esforço na manutenção dos “ideais” dos Annales. 

Mas esse tempo de mudança é em espírito e essência àquele mesmo tempo dos pais 

fundadores, Marc Bloch e Lucien Febvre. Pois no fundo o que uniam esses três 

homens era o desejo total de salvar, defender e manter a civilização histórica: a 

Civilização Ocidental que depende da disciplina histórica como uma de suas maiores 

heranças intelectuais e humanitárias. 

Ao ser perguntado sobre o que é a “História”, Fernand Braudel poderia dar uma 

resposta semelhante à de Agostinho de Hipona a respeito do tempo: “Si nemo ex me 

quaerat, scio: si quaerenti explicare velim, nescio”91. Assim como Agostinho, Braudel 

 
90 BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978, p. 81 
91 “Se me perguntarem, sei; se me pedirem para explicar, não sei”. [nossa tradução].  



41 

 

também é o sujeito que encara a civilização a partir de um novo olhar. Ambos sabem 

o que é o tempo e a história. Mas Braudel preferiria deixar a explicação para as futuras 

gerações, deixando vivas àquelas palavras de Marc Bloch: “O mundo pertence aos 

que amam o novo”. Ele próprio, Fernand Braudel, um novo homem, um novo tipo de 

historiador: o Homem dos Annales.  

 

 

3.4 Um breve interlúdio  

 

O próximo capítulo seguirá um rumo muito diferente. É importante que 

justifiquemos as nossas escolhas até agora. Eis uma frase que pode sintetizar toda a 

nossa pretensão até o presente momento: demonstrar ao leitor a importância da 

narrativa histórica para a compreensão do tempo. A nossa interpretação permitiu 

perpassar por diversos artigos e livros dos pais fundadores dos Annales a partir da 

teoria do leitor de Paul Ricoeur. A conclusão à qual chegamos foi esta: os leitores dos 

Annales – os principais destes sendo os próprios annalistas de primeira ordem – 

decidiram agir no mundo a partir de uma interpretação bem própria do movimento 

como um todo: era preciso mais do que tudo “salvar a História”. 

Mas o que está oculto nessa tentativa de salvar a História? O que permanece 

invisível é a existência da estrutura do desejo imitativo. É nesse momento em que 

Paul Ricoeur e René Girard se encontram. A apropriação do leitor ocorre 

concomitantemente ao seu desejo de imitar os próprios desejos do escritor. A 

apropriação se transforma em desejo e o desejo em realidade por meio da ação. É 

nesse momento a qual o meu desejo já não é mais originalmente o meu que podemos 

falar numa síntese entre ambos os teóricos. O que ocorreu com os Annales foi 

precisamente isto: a apropriação do leitor resultou numa tentativa de imitar os desejos 

do “outro”; quando isso acontece, o significado maior é que o “outro” tem poder sobre 

você – todas as suas ações já não são mais suas, mas as do “outro”. Isso significa 

que falar em desejo imitativo e falar em poder será o palco central do próximo capítulo: 

o poder se revela quando as suas vontades já não são mais suas, mas de outrem. 

Contudo, muitos historiadores preferem enxergar a Escola dos Annales de uma 

outra forma. As duas maiores conclusões sobre o significado da Escola dos Annales 

veem o movimento como “neoconservador”, “tecnocrático” ou até mesmo “adaptado 

ao poder” e que essas relações justificariam o seu domínio e hegemonia na França. 



42 

 

Portanto, o que primeiro devemos fazer é avaliar essas interpretações. Esse será a 

discussão inicial do próximo capítulo. Após a avaliação dessas interpretações 

seguiremos com a nossa a partir da teoria de René Girard. 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 

 

3. A VITÓRIA E O DOMÍNIO DOS ANNALES NA FRANÇA 

 

O domínio dos Annales na França revela um esquema de poder. Nesse ponto 

concordariam dois grandes historiadores especialistas na Escola dos Annales: José 

Carlos Reis e François Dosse. José Carlos Reis vê o movimento dos Annales como 

um movimento “neoconservador” e François Dosse enxerga como um movimento que 

se “adaptou ao poder”. Em ambas as análises é possível observar as notas dos 

principais paradigmas que influenciaram a historiografia no século XX: estruturalismo 

e o materialismo histórico. O caso de François Dosse é mais útil para as nossas 

intenções futuras, pois esse historiador absorve a crítica foucaultiana a fim de realizar 

um estudo aprofundado da Escola dos Annales em seu livro A história em migalhas. 

Michel Foucault (1926-1984) renovou a historiografia da segunda metade do 

século XX ao seguir Nietszche em sua crítica à razão ocidental. A História para 

Foucault é descontínua – não há uma linha contínua em direção ao progresso; ao 

contrário, a grande marca da natureza histórica é a ausência de sentido. Em seus dois 

principais livros, Vigiar e Punir (1975) e Microfísica do Poder (1977), Foucault procura 

delinear o funcionamento do poder na sociedade. Eis a conclusão à qual chegou 

Michel Foucault: não há uma verdade na História, apenas discursos. Qual é a razão 

de ser desses discursos? Ora, os discursos revelam os esquemas de poder 

dominantes na sociedade. Essa interpretação foi extremamente popular em certos 

círculos da historiografia que passaram a realizar uma crítica sistemática da cultura, 

observada a partir de então pela nova ótica do discurso. 

Há semelhanças com o conceito de ideologia do materialismo histórico. 

Inicialmente, ideologia para a teoria marxiana clássica significava uma visão invertida 

da realidade ou uma “[...] justificação – mediante as leis, a moral, a filosofia etc. – da 

ordem social existente”92. Louis Althusser (1918-1990), inspirado pelo materialismo 

histórico e pelo estruturalismo chega a novas conclusões: ideologia passa a ser vista 

como esquema de representações. É uma esperança, uma saudade, “uma atmosfera 

indispensável à respiração social”93. O sociólogo Karl Mannheim (1893-1947) em seu 

livro Ideologia e Utopia percebeu que as ideias dependem do seu momento histórico94. 

 
92 ANTISERI, Dario; REALE, Giovanni. Filosofia: Idade Contemporânea, vol 3. São Paulo: Paulus, 
2018, p. 35. 
93 BOUDON, Raymond. A Ideologia. São Paulo: Editora Ática, 1989, p. 32 
94 BOUDON, Raymond. A Ideologia. São Paulo: Editora Ática, 1989, p. 60-61 



44 

 

Isto é, o que poderia ser considerado uma verdade no século XV (a ideia de milagre, 

por exemplo) passou a ser visto como algo irreal e mentiroso no século XVIII. Como 

pode ser visto, o conceito de ideologia é multifacetado e quase sempre dificílimo de 

ser resumido, visto que possui diversas conotações para além do alcance mais ou 

menos imediato do próprio marxismo (autores liberais como Raymond Aron e Talcott 

Parson também fizeram vasto uso do conceito). O filósofo marxista Terry Eagleton 

percebeu a presença de mais de uma dúzia de sentidos que o conceito de ideologia 

acarreta 95. 

A semelhança entre discurso e ideologia coincide no fato de que ambos os 

conceitos possuem uma função parecida no cenário intelectual: o que é chamado de 

discurso ou de ideologia é quase sempre as premissas filosóficas, econômicas, 

históricas e intelectivas do “outro”. No caso do discurso o oposto também é verdadeiro: 

se não há verdades, mas apenas discursos, também é um discurso o pronunciamento 

de tal “verdade”. No caso de ideologia, também é possível identificar autores que não 

identificam uma verdade propriamente dita, mas apenas ideologias para todos os 

lados, embora seja mais raro. Em suma, os conceitos servem para o mesmo propósito: 

invalidar teses que hão de ser vistas ou como ideológicas (isto é, falsas) ou como 

meros discursos (também falsos). François Dosse inspirado no estruturalismo 

foucaultiano considera a Escola dos Annales como um discurso “associado ao poder” 

de tipo econômico-social. Por sua vez, José Carlos reis enxerga a Escola dos Annales 

como um movimento “neoconservador”, inspirado em diversos paradigmas científicos, 

especialmente o materialismo histórico. 

Avaliar os Annales a partir de discursos ou ideologias ultrapassa os limites mais 

imediatos do presente trabalho. O nosso interesse é outro e consiste precisamente 

em analisar os Annales como um movimento adaptado ao poder, mas a um outro tipo 

de poder. Não faz parte do escopo de nossa pesquisa identificar ideologias ou 

discursos no conjunto dos escritos dos historiadores dos Annales. O movimento dos 

Annales revela um esquema de poder que podemos chamar de poder mimético. 

O uso dos conceitos “discurso” e “ideologia” quase sempre apagam a figura do 

“outro” quando o propósito total de nosso trabalho é abraçar a figura do outro como 

aquele que produz novos desejos. Isso não anula a presença de discursos e 

ideologias na sociedade, mas amplia o leque de possibilidades de interpretação 

 
95 BARROS, J.D’A. Teoria da História vol III: paradigmas revolucionários. Petrópolis: Vozes, 2011, 
p. 145-146 



45 

 

histórica, especialmente da atividade intelectual. O “outro”, antes de ser mero discurso 

ou ideologia, é vontade – vontade que desperta desejos. O “outro” é aquele que pode 

submeter terceiros pela sua mera presença: submissão pela transformação da própria 

vontade na vontade do que submete. 

Antes de adentrarmos nessa discussão é necessário observar o que os 

historiadores especializados na Escola dos Annales estão desenvolvendo sobre o 

movimento. Devemos avaliar as teses de José Carlos Reis e François Dosse primeiro 

antes de avançarmos na teoria mimética. 

 

3.1 Estratégias e debate historiográfico 

 

A maior parte dos historiadores concordam que a Escola dos Annales foi 

vitoriosa na França. E por vitoriosa queremos dizer: foi eminentemente dominadora. 

Os espaços intelectuais foram dominados por historiadores do movimento dos 

Annales influenciados por aquele espírito de renovação incentivado por Marc Bloch, 

Lucien Febvre e Fernand Braudel. E há diversos argumentos para explicar esse 

acontecimento. Os argumentos que sempre aparecem na bibliografia sobre o tema 

são estes: 1) justificação mítica; 2) abertura interdisciplinar; 3) conquista dos espaços 

institucionais. O ecumenismo do movimento – que não possui uma teoria única e 

consolidada96 -- somado ao “mito fundador” teriam contribuído para o fortalecimento 

do grupo na França. Aos poucos, a partir de uma série de estratégias editoriais e 

políticas, o que antes era apenas uma revista de divulgação acadêmica se 

transformou no ponto de partida para se pensar a prática historiográfica na França.97 

Guy Bourdé (1942-1982) e Hervé Martin (1948-) são um dos primeiros a 

historicizar a Escola dos Annales. E são um dos primeiros historiadores a discutir a 

temática do mito fundador98: “Invocar antepassados venerados por todos permite 

evitar confrontos demasiado violentos”99. Para os autores, a vitória dos Annales deve 

ser compreendida a partir dessa construção que é feita em torno das ações de Marc 

 
96 BARROS, J.D’A. Teoria da História - Volume V: A Escola dos Annales e a Nova História. 
Petrópolis: Vozes, 2012, p. 18-19 
97 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 13-16 
98 Como já vimos, há dois artigos publicados em 1979 que trazem o mesmo debate do mito fundador, 
ambos de historiadores pertencentes ao movimento dos Annales: Jacques Revel e André Burguière. 
Ambos os artigos são anteriores ao livro de Bourdé e Martin. 
99 BOURDÉ, Guy; MARTIN, Hervé. As Escolas Históricas. Lisboa: Publicações Europa-América, 
1990, p. 140 



46 

 

Bloch e Lucien Febvre. Ao invés de serem encarados como historiadores pertencentes 

ao establishment universitário, tanto Bloch como Febvre foram cada vez mais vistos 

como outsiders que travavam um confronto épico contra as instituições dominadas 

pelos historiadores “positivistas”. Em suma, o argumento do mito fundador justifica a 

vitória e o domínio dos Annales a partir da perspectiva – que é difundida e atrai a 

juventude francesa -- de que os pais fundadores da Escola dos Annales teriam travado 

uma batalha contra a historiografia tradicional que dominava, supostamente, toda a 

instituição universitária na França. 

O mito fundador se soma a um outro fator que teria contribuído para o 

crescimento do movimento dos Annales: a ausência de um paradigma único100. Os 

historiadores sempre concordaram em acentuar como um traço fundamental do 

movimento dos Annales a interdisciplinaridade, facilitada pela inexistência deu um 

modelo teórico fechado. Os autores demonstram que a ausência de uma filosofia da 

histórica (ou teoria) caracterizaria a Escola dos Annales. “Consequentemente, os 

sistemas filosóficos globais, que pretendem enunciar o sentido da História, não são 

de modo algum apreciados nos Annales”101. Ecumenismo e ecletismo: eis a chave 

para entender a vitória desse movimento na França.  

Somado ao mito fundador e à interdisciplinaridade, observamos a apropriação 

das instituições acadêmicas e editoriais. Em 1947 temos o surgimento da 6 seção da 

École Pratique des Hautes Études que se transforma em 1975 na École des Hautes 

Études en Sciences Sociales, uma universidade de fato, com entrega de diplomas aos 

alunos participantes. Além disso, convém sublinhar que em 1963 foi criada a Maisou 

des Sciences de l’Homme. O que ocorre no pós-guerra é a institucionalização do 

movimento dos Annales, a conquista dos espaços acadêmicos e midiáticos.102 

François Dosse sublinha que a Fundação Rockefeller e a Fundação Ford 

começam a investir em ciências sociais na Europa após a Segunda Guerra. Na França 

a História havia abraçado a causa interdisciplinar das ciências sociais, portanto, será 

a História que herdará tais investimentos norte-americanos. Para Dosse, esse período 

é caracterizado como “Os anos Braudel”: “Conhecido por seus escritos, Fernand 

 
100 BARROS, J.D’A. Teoria da História - Volume V: A Escola dos Annales e a Nova História. 
Petrópolis: Vozes, 2012, p. 62-63 
101 BOURDÉ, Guy; MARTIN, Hervé. As Escolas Históricas. Lisboa: Publicações Europa-América, 
1990, p. 140 
102 BOURDÉ, Guy; MARTIN, Hervé. As Escolas Históricas. Lisboa: Publicações Europa-América, 
1990. DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994. 



47 

 

Braudel terá sido, portanto, sobretudo um construtor, mais eficaz ainda pela solidez 

das construções, das instituições que criou do que pela originalidade de suas teorias”. 

103. Dosse enxerga Braudel como um “homem de ação”, acusado na época não por 

acaso de ter sido um “novo Luís XIV”. Braudel é encarado pelos sociólogos, geógrafos 

e antropólogos daquele período como o historiador “imperialista”, ou melhor, que 

deseja tornar a História a “ciência imperialista” por excelência, que reúne em torno de 

si as demais ciências sociais como ciências subordinadas104. Mas o que importa para 

esta monografia é a atuação de Braudel, evidenciada por Dosse como uma atuação 

que facilitou e ampliou a institucionalização do movimento dos Annales. 

Caracterizamos as principais explicações dadas pelos historiadores para a 

vitória e o domínio dos Annales. Mas ainda há alguns outros argumentos que discutem 

a essência do movimento dos Annales. Alguns historiadores veem a Escola dos 

Annales como um movimento de orientação tecnocrático. O primeiro a popularizar 

esse assunto na França foi André Burguière em um artigo de 1979. Para Burguière, a 

Escola ou movimento dos Annales possuiria uma essência tecnocrata, “mas sem 

expressão política”105. François Dosse dará continuidade a essa interpretação no seu 

clássico livro A História em Migalhas (1987), demonstrando que empresários também 

escreviam na revista dos Annales:  

 

A utilização do tempo verbal futuro e do condicional nos artigos da revista 
revelam-nos essa vontade de ser portadora de um saber operacional, útil aos 
responsáveis pela sociedade [...] A revista atrai os especialistas cuja tarefa 
essencial é agir sobre os aspectos econômicos e sociais.106 

 

Essas interpretações demonstram que o interesse mais imediato da Escola dos 

Annales na década de 30 era servir aos técnicos e funcionários do Estado. Será a 

partir dessa linha de raciocínio que argumentará José Carlos Reis, historiador 

brasileiro especialista em historiografia e história intelectual. 

A tese de fundo de José Carlos Reis a fim de justificar a vitória dos Annales é 

de que a representação histórica dos Annales fornecia uma nova “utopia, um caminho 

de paz, de repouso da consciência, de estabilidade e tranquilidade, de relação íntima 

 
103 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 132 
104 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 111-113 
105 BURGUIÈRE, André. Histoire d'une histoire: la naissance des Annales. Annales. Économies, 
Sociétés, Civilisations. Paris, N. 6, 34 Année, 1979, p. 1357 
106 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 69 



48 

 

com a eternidade”107. Em essência, o autor defende que Annales se projeta como um 

discurso de pacificação numa época caótica. A partir de uma leitura no filósofo alemão 

Jurgen Habermas, Reis situa a Escola dos Annales como um movimento 

“neoconservador”108. Conservador pois abraçaria a tendência tecnocrática, mas 

“nova” pois não rejeitaria a modernidade como um todo, antes manteria um 

posicionamento confiante frente à ciência e ao futuro – algo diferente dos 

conservadores tradicionais. Em suma, para o historiador brasileiro José Carlos Reis, 

os Annales “preferem frear a história, temendo o futuro desconhecido, a acelerá-la, 

cultuando um futuro pretensamente conhecido”109. Os Annales seriam, em essência, 

um movimento de caráter “antiiluminista”110.  

O historiador espanhol Josep Fontana (1931-2018) possui uma linha de 

raciocínio similar com a de José Carlos Reis: “Annales é radical no estilo, mas 

acadêmica na forma e conservadora do ponto de vista político”111. 

François Dosse identifica a Escola dos Annales sob um prisma parecido, como 

já assinalamos – e talvez seja o grande influenciador da teoria de José Carlos Reis. 

Dosse desenvolve uma teoria do poder em seu livro A História em Migalhas: desde a 

polis grega até os primórdios do século XX há um vínculo entre o poder e a História. 

“A história escreve o poder, é seu horizonte, seu espelho, seu sentido, ela lhe é 

consubstancial”112. A partir dessa interpretação sobre o poder, Dosse enxerga o 

movimento dos Annales como uma nova etapa nesse mesmo processo:  

 

O discurso histórico muda de rumo para adaptar-se a essa evolução, e temos 
a revolução dos Annales nos anos 30, verdadeira ruptura epistemológica, 
deslocamento do olhar do historiador do aspecto político para o econômico e 
primeira fase de adaptação à modernidade [...] O novo discurso histórico, 
como os antigos, adapta-se igualmente ao poder e à ideologia existentes.113 

 

A conclusão de Dosse sobre os Annales situa o movimento como uma 

historiografia que se “adaptou” ao poder. “Essa escola, bem adaptada ao sistema, 

 
107 REIS, José Carlos. A escola dos Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz e Terra, 2000, 
p. 29 
108 REIS, José Carlos. A escola dos Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz e Terra, 2000 
p. 156 
109 REIS, José Carlos. A escola dos Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz e Terra, 2000 
p. 171 
110 REIS, José Carlos. A escola dos Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz e Terra, 2000 
p. 172 
111 FONTANA, Josep. A história dos homens. Bauru: EDUSC, 2004, p. 278 
112 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 37 
113 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994 p. 254-255 



49 

 

pôde assim conquistar uma posição hegemônica”114. A vitória e o domínio dos Annales 

são explicados por Dosse, portanto, pela presença de um discurso antirrevolucionário, 

contrário às mudanças e as rupturas no seio da sociedade. Os Annales se tornaram 

hegemônicos por servirem a um ideal historiográfico essencialmente conservador e 

até mesmo reacionário. E para provar o seu ponto o historiador francês não se sente 

constrangido em atacar diversos membros influentes e poderosos da Escola dos 

Annales. 

Philippe Ariès (1914-1984), principal representante da História Cultural 

francesa e participante da Escola dos Annales é reduzido às categorias de nostálgico 

e mistificador. “Um franco-atirador, Philippe Ariès [...] Mas seu olhar permanece 

profundamente nostálgico sobre a sociedade tradicional [...] até o ponto de apresentar, 

às vezes, a imagem mistificadora de uma idade do ouro”115. Dosse parece odiar certos 

setores da história das mentalidades. Para Dosse, a história cultural francesa serviria 

para um “ocultamento do real”: “Esse movimento [...] de vaivém entre o mental e o 

social muitas vezes provoca [...] o ocultamento do universo social por detrás do 

universo mental”116. 

Pierre Chaunu (1923-2009) é outro historiador pertencente aos Annales alvo 

da cólera de François Dosse. “[...] o historiador mais prolixo de sua geração: Pierre 

Chaunu. Apóstolo do protestantismo, Cassandra dos tempos modernos, adverte 

nossa humanidade cristã [...] a cruzada está em nossos muros”117. A imagem que 

temos de Chaunu a partir de Dosse é a de um homem anacrônico. E Dosse continua: 

“Pai de seis filhos, aconselha o aumento da taxa de natalidade da população branca, 

ao rejeitar com desgosto o aborto que, para esse militante do ‘Deixem viver’, 

assemelha-se naturalmente a um crime”118. É muito difícil que um jovem historiador 

francês de esquerda tenha alguma simpatia pela figura de Pierre Chaunu ao ler essas 

poucas páginas de Dosse – e talvez por isso mesmo elas tenham sido escritas. 

François Furet (1927-1997) é visto como inimigo da “revolução”. Os vínculos 

de Furet com os Annales são óbvios, e Dosse interpreta a produção de Furet pela 

lógica da já citada teoria do poder. O medo do aumento da concentração do poder 

nas mãos do Estado faz Furet voltar-se contra a Revolução Francesa, denunciando-a 

 
114 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 255 
115 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 202-203 
116 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 201 
117 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 218 
118 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 218 



50 

 

como a mãe do totalitarismo no século XX: “François Furet [...] considera, em 1978, 

que a essência dessa revolução, como de toda revolução, é totalitária”119. Dosse 

denuncia Furet como historiador reacionário, contrário ao elemento criador e positivo 

que foi a Revolução Francesa, acontecimento fundador do progresso. Seguindo a sua 

própria teoria do poder, Dosse interpreta esses três historiadores de direita como 

homens submissos às novas estruturas de dominação no século XX. Eles meramente 

“realizavam” o propósito da historiografia desde os primórdios na Grécia Antiga: um 

discurso que se adapta ao poder. 

Essa visão sobre a História é compartilhada por outros historiadores. Josep 

Fontana, por exemplo, também encara a historiografia da mesma forma: um discurso 

consubstancial ao poder. “As classes dominantes não temem a história – ao contrário, 

procuram produzir e difundir o tipo de história que lhes convém [...]”120. 

Mesmo historiadores mais “à esquerda”, como Pierre Nora e Emmanuel Le Roy 

Ladurie não escapam de tais categorias. Haveria um encontro entre historiadores 

conservadores e historiadores ex-comunistas no movimento dos Annales. A 

historiografia dos Annales abandonaria a própria tradição historiográfica de entender 

a mudança e a ruptura e passou a analisar as continuidades, permanências e as 

tradições. “...esses historiadores com itinerários tão diversos reencontraram-se 

definitivamente sob a mesma bandeira”121. A presença da esquerda e da direita no 

movimento dos Annales não é um problema para a tese de François Dosse, pois até 

mesmo historiadores de esquerda teriam abandonado a perspectiva da mudança e da 

ruptura na História. E mesmo a presença de historiadores abertamente marxistas não 

modifica a sua perspectiva de um movimento dos Annales como uma historiografia 

conservadora: “No último período, é inevitável a constatação de que o discurso 

conservador e nostálgico sobrepujou aquele que [...] quer a preservação de uma 

história ligada à constituição de um futuro coletivo122. 

A tese de Dosse do movimento dos Annales como um movimento que traiu os 

ideais originais de Bloch e Febvre e se tornou, da terceira geração em diante, em um 

movimento conservador, depende de sua teoria sobre o poder. E essa tese está hoje 

tão amplamente difundida nos círculos mais críticos à Escola dos Annales que 

 
119 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 241 
120 FONTANA, Josep. A história dos homens. Bauru: EDUSC, 2004, p. 343 
121 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 220 
122 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 225 



51 

 

quaisquer outras propostas são esmagadas. Frente à tese de François Dosse, toda e 

qualquer teoria se torna uma migalha. A sua tese sobre o comportamento dos 

historiadores lembra a frase atribuída a Benedetto Croce de que toda História é 

contemporânea, a qual Dosse complementaria: e está também associada ao poder. 

Evidentemente que Dosse excluiria a sua própria produção historiográfica dessa 

categoria – seu livro de 1987 ao invés de demarcar a posição do poder da elite 

evidenciaria a tentativa de dar novamente o poder ao “povo”.  

François Dosse em 1987 desejava “acelerar a História”. Era na época um 

historiador jovem, possuía apenas 37 anos e vivia num mundo em que a URSS ainda 

existia. Denuncia os seus colegas historiadores pertencentes aos Annales como 

velhos conservadores atrelados ao poder e à tentativa de “desacelerar a história”, 

transformando-a numa história de tipo imóvel: sem rupturas ou mudanças, sem a 

oportunidade do novo, sem a revolução transformadora e progressista. E 

reconhecemos que essa interpretação de François Dosse se tornou oficial, ao menos 

aos críticos dos Annales. 

Contudo, acreditamos poder oferecer um novo olhar e uma nova perspectiva 

para compreender o movimento dos Annales. Não tanto uma tese, que não caberia 

aos propósitos mais imediatos dessa monografia, mas uma sugestão que pode 

encabeçar teses futuras, caso seja vista como produtiva e interessante. 

 

3.2 A emergência dos indivíduos 

 

Se é verdade que antes de estudar a História é preciso entender como esta 

funciona na sociedade, como pensa Michel de Certeau, a Escola ou o movimento dos 

Annales é uma dessas experiências mais propícias ao pesquisador para realizar tal 

compromisso de investigação. Estudar os Annales significa estudar um movimento de 

longa duração marcado por acontecimentos. Nesse sentido, é preciso devolver vida 

aos indivíduos e aos eventos pertencentes ao quadro geral da historiografia francesa 

a fim de permitir uma melhor compreensão das mudanças ocorridas no século XX na 

França. As ações dos indivíduos e dos grupos importam, pois estas estão repletas de 

subjetividades que marcam os momentos de ruptura e descontinuidade. Em essência, 

acreditamos numa História caracterizada pela contingência: a história como fluxo de 

acontecimentos poderia ter sido outra que não a nossa, e é dever do historiador 

perceber essas possibilidades em sua escrita da História. Não há coerência alguma 



52 

 

em imaginar que o século XX demandava por um espírito de renovação e que tal 

renovação obrigatoriamente tivesse que partir da historiografia francesa. Essa História 

contínua, linear e que reinterpreta os fatos como necessários é totalmente a-histórica. 

Frases como “demanda”, “necessidade” ou “espírito da época” são usualmente 

utilizadas para justificar a vitória dos Annales. Os Annales nesse sentido representam 

mero “paciente” que assiste o desenrolar da história. O domínio desse grupo na 

França é encarado como natural a partir dessa premissa. Às vezes um outro 

argumento surge à tona para justificar a vitória e o domínio dos Annales: os seus 

adversários eram fracos. “Eles foram medir forças contra um certo setor historiográfico 

cientificamente frágil, mas que estava bastante fortalecido nos meios acadêmicos por 

que era, na verdade, dominante nos quadros da história oficial”123. O que todos esses 

argumentos têm em comum é a necessidade de explicar a vitória dos Annales pela 

exclusão da participação de seus próprios membros integrantes. Isso significa que 

para compreendermos os Annales, precisamos voltar aos argumentos que não 

excluem a premissa da contingência histórica. 

A tese fundamental de François Dosse atende a todas as perspectivas a qual 

estamos considerando como válidas. Isso significa que há individualidades, há ação 

e há “contingência” em A História em Migalhas (1987). Mas também há uma ausência 

considerável: François Dosse abandona a pretensão de justificar a vitória dos Annales 

pela capacidade que esse movimento possuiu de atrair a juventude historiográfica 

francesa, incluindo ele próprio. Não é possível, com efeito, explicar o próprio livro de 

François Dosse pela tese de Dosse – se a natureza da historiografia é a sua relação 

com o poder, Dosse e outros poucos iluminados no século XX representariam uma 

ruptura com esse projeto multimilenar. Isso seria igual a dizer que “toda história é 

contemporânea” em uma página para em outra defender o oposto disso. Em outras 

palavras, ou o livro de François Dosse também é uma historiografia adaptada ao poder 

ou contradiz os seus próprios termos argumentativos. A contradição coincidiria com a 

premissa básica de que o seu próprio livro é uma ruptura, uma descontinuidade – uma 

nova “revolução francesa na historiografia”124. Isso não seria um pouco demais? 

 
123 BARROS, J.D’A. Teoria da História - Volume V: A Escola dos Annales e a Nova História. 
Petrópolis: Vozes, 2012, p. 72 
124 BURKE, Peter. A revolução francesa na historiografia – a Escola dos Annales (1929-1989). São 
Paulo: Unesp, 1992. Livro eletrônico, edição digital Le Livros. O historiador inglês Peter Burke (1937-) 
cunhou a expressão “revolução francesa na historiografia” para se referir aos Annales.  



53 

 

Lendo A História em Migalhas pouco entendemos o fascínio que os Annales 

representaram para uma multidão de jovens franceses. Apesar de presenciarmos 

ações humanas, estas são mecanizadas no livro de Dosse. “A nova história 

apresenta-se, então, como uma máquina contra o pensamento dialético”125. As ações 

são necessárias e impossíveis de serem outras.  A historiografia necessariamente 

está adaptada ao poder e justamente por isso tornou-se hegemônico o movimento 

dos Annales. Não há livre arbítrio: Furet, Chaunu, Ariès entre outros são historiadores 

que lutam pela demolição do progresso da humanidade. É como se tivessem nascido 

dessa forma. A historiografia inteira é interpretada dessa forma: uma luta para se 

adaptar ao poder dominante. 

Deveríamos, ao contrário, tentar entender o poder de atração que os Annales 

submeteram aos jovens historiadores franceses. Sem isso não será possível entender 

o movimento dos Annales. O poder, antes de representar uma legitimação pelo uso 

historiográfico, demarca também as possibilidades da obediência. Ou seja, a História 

não é apenas consubstancial ao poder, mas é sobretudo atraída a obedecê-lo. E 

nesse caso, a palavra poder deve ultrapassar as fronteiras do poder social e político 

– sem isso não se entende a obediência religiosa ou ideológica. Qual é o poder real 

que pessoas como Marc Bloch e Lucien Febvre possuíam na França em meados da 

década de 1930? Quase nulo. Eram acadêmicos respeitados, podiam reprovar alguns 

alunos, mas fora isso não possuíam poder de fato. Ainda sim, foram os pais 

fundadores de um movimento que, segundo Dosse, está associado ao poder. Para 

que a tese de François Dosse funcionasse, seria preciso rastrear as intenções 

“conservadoras” dos Annales anteriores às da terceira e quarta geração. E Dosse faz 

isso: embora elogie Bloch e Febvre, não deixa de afirmar que desde a fundação da 

revista há tendências tecnocratas. A passagem da tendência tecnocrata ao 

reacionarismo da terceira e quarta geração torna-se autoexplicativa na abordagem de 

Dosse. 

O que falta ao livro de Dosse é o que procuramos desenvolver na primeira parte 

dessa monografia. Dosse interpreta a história como consubstancial ao poder, mas 

apenas ao poder político-social. Ampliamos esse conceito e acrescentamos também 

a concepção de um “poder mimético”, a qual já avaliamos e daremos prosseguimento 

futuro. 

 
125 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 232 



54 

 

Seguindo as observações do filósofo Paul Ricoeur (1913-2005) a respeito do 

círculo hermenêutico126, procuramos ler alguns dos principais livros dos pais 

fundadores da Escola dos Annales. Em nossas leituras, procuramos estabelecer não 

apenas o “lugar de produção” daquelas obras, como recomenda Michel de Certeau127, 

mas sobretudo o eixo de possibilidades dos leitores em seu processo de 

transformação mediante a absorção da narrativa histórica. Líamos obras como 

Apologia da História com os mesmos olhos dos jovens historiadores franceses da 

Escola dos Annales e procuramos na primeira parte dessa monografia apresentar uma 

narrativa que fosse coerente com todas essas observações. E chegamos a esta 

conclusão: a Escola dos Annales foi um movimento que procurou “salvar” a História 

como disciplina. A maior parte dos historiadores dizem a mesma coisa, mas com 

outras palavras. 

Numa obra organizada pelos historiadores Christian Delacroix, François Dosse 

e Patrick Garcia, Correntes Históricas na França Contemporânea (2005), lemos que:  

É porque julgam que os metódicos fracassaram na defesa da história como 
disciplina autônoma e cientificamente legítima que Bloch e Febvre optaram 
por atrelar a história às ciências sociais objetivantes de filiação durkheimiana. 
O projeto dos Annales deve ser analisado como uma resposta ao desafio de 
deslegitimação lançado – direta ou indiretamente – à história pelas outras 
disciplinas científicas (quer pertençam às ciências da natureza, quer às 
ciências sociais) [...] Para os Annales, a história deve tornar-se uma ciência 
social, para não mais isolar-se no campo científico.128 
 

A História como disciplina corria o risco de perder legitimidade frente às outras 

ciências. Era necessário se desvincular da filosofia – isto é, a filosofia da história de 

contornos muito “alemães” – e abraçar a própria tradição francesa dos metódicos em 

opor-se e desconfiar de toda e qualquer prática filosófica. Marc Bloch e Lucien Febvre 

desejavam “atualizar” a História, isto é, desejavam salvá-la, torná-la legítima ao século 

XX – e para isso almejavam acrescentá-la ao epíteto de história científica ou “ciência 

em construção”:  

O que dá certa coerência e unidade ao projeto de Bloch e Febvre é a sua 
vontade de traduzir e desenvolver de maneira crítica para a história as 
inovações e evoluções das outras ciências, mesmo se, é claro, as inflexões 
possam ser diferentes numa e outra, segundo os contextos de intervenção. 

 
126 BARROS, J.D'A. Teoria da História – Vol IV: Acordes Historiográficos. Petrópolis: Vozes, 2011, 
p. 236-241 
127 BARROS, J.D’A. A Fonte Histórica e seu lugar de produção. Petrópolis: Vozes, 2020, p. 13-18 
128 DELACROIX, C; DOSSE, F; GARCIA, P. As correntes históricas na França: séculos XIX e XX. 
Rio de Janeiro: Editora FGV, 2012, p. 196 [nossos grifos] 



55 

 

Mas o que eles visam a reconstruir é uma identidade epistemológica para a 
história que a vincule às outras ciências e ao mesmo tempo a singularize. 129 

 

O que procuramos demonstrar é justamente aquilo a qual Bloch e Febvre 

chamavam de “espírito dos Annales”. Entendemos como espírito dos Annales não 

apenas as suas bases e formulações, mas a capacidade de ter sido influente na 

França, ou seja, em sua capacidade própria e única de se tornar dominante e vitoriosa. 

Nesse sentido, não imaginamos que o caráter “conservador”, “tecnocrático” ou de 

“discurso adaptado ao poder” seja a nota final a qual poderíamos atribuir a tal espírito 

dos Annales. Essa interpretação subordina a atuação dos atores participantes do 

processo histórico a uma perspectiva ideológica: a subordinação dos historiadores ao 

poder econômico. François Dosse e José Carlos Reis se aproximam de uma 

interpretação muito próxima ao materialismo histórico ao sugerirem teses parecidas 

para explicar a vitória e o domínio dos Annales. O maior risco dessas abordagens 

talvez seja o possível caráter reducionista de atribuir ao movimento a qual participam 

diversos historiadores de variadas matizes como participantes de um único bloco 

“neoconservador”. Seria essa a essência ou o “espírito” da Escola dos Annales? 

A palavra espírito é uma palavra forte e ao mesmo tempo, correta. Ela significa 

que os historiadores mais jovens que Marc Bloch, Lucien Febvre e até mesmo 

Fernand Braudel, em termos gerais, sentiam algum desejo de seguir tais homens em 

suas vontades. O espírito dos Annales é, por natureza, a sua essência. E essa 

essência tem que ser algo que fez parte da característica de todos os historiadores 

pertencentes ao movimento, e não de grupos ou indivíduos isolados. O “espírito dos 

Annales” é algo que atinge a todos os historiadores que pertenceram ao movimento 

dos Annales. Em suma: o nosso interesse consiste em desvendar as bases que 

permitiram a vitória e a continuidade histórica dos Annales no tempo. 

Compreender a historiografia na França no século XX perpassa 

necessariamente na compreensão do movimento dos Annales. Como um grupo 

conseguiu transformar-se em poucos anos num grupo hegemônico? “Após a Segunda 

Guerra os rebeldes tomaram o establishment histórico”130. Como isso aconteceu? 

Quais foram as razões? O que favoreceu esse estado de coisas? José Carlos Reis 

 
129 DELACROIX, C; DOSSE, F; GARCIA, P. As correntes históricas na França: séculos XIX e XX. 
Rio de Janeiro: Editora FGV, 2012, p. 164-165 [nossos grifos] 
130 REIS, José Carlos. A escola dos Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz e Terra, 2000, 
p. 93 



56 

 

concorda que os Annales não começaram tão bem o projeto de renovação da 

historiografia. A respeito da revista, afirma que:  

Apesar das condições favoráveis ao seu sucesso, a revista não obteve um 
crescimento imediato [...] Após a Segunda Guerra a Revue Historique caiu e 
os Annales cresceram progressivamente em número de páginas e em área 
de influência [...] A partir daí, foi a revista de história que mais cresceu e mais 
influência exerceu no mundo131. 
 

 

O historiador Josep Fontana (1931-2018) parece concordar com essa opinião: 

Se Annales tivesse encerrado a trajetória em 1944, seu lugar neste livro não 
teria passado de uma modesta nota de rodapé. A história real da escola 
começa no pós-guerra, com a ascensão pessoal de Febvre, convertido em 
personagem-chave da cultura oficial, que intervém "em todos comitês e 
comissões da vida científica francesa", na UNESCO, etc.132 
 

 Essas afirmações não são uma interpretação propriamente dita. A maior parte 

dos historiadores concordam em dizer a mesma coisa: até 1945 a revista dos Annales 

era apenas mais uma revista acadêmica em circulação na França, sem muito sucesso 

ou impacto em sua própria área. Mas tudo mudou após a Segunda Guerra. Eis a 

sucessão dos acontecimentos: a criação da 6 seção em 1947, do Maison em 1963 e 

a transformação da 6 seção em universidade em 1975. Uma vitória institucional dos 

Annales. 

Se decidíssemos utilizar a lente que enxerga os Annales como um movimento 

tecnocrático ou “neoconservador”, todas as flutuações e todos os aspectos internos 

da Escola estariam atribuídas, sob certa medida, a esse mesmo filtro interpretativo. A 

história quantitativa, as séries históricas, a história das mentalidades; frases como as 

de Emmanuel Le Roy Ladurie que imaginava que o historiador do futuro seria um 

grande técnico do uso do computador etc. Tudo é e pode ser visto como uma tentativa 

de “adaptar-se ao poder” ou a “desacelerar a história”, como imagina Dosse e Reis. 

Ao contrário, sugerimos que as observações dos movimentos intestinos dos Annales 

sejam reavaliados a partir de uma nova ótica interpretativa. 

O próprio surgimento da história quantitativa deve ser visto como um 

movimento natural dentro do eixo de possibilidades proporcionados pelo próprio 

Annales. A passagem do modelo qualitativo ao modelo quantitativo não representa 

uma heresia dentro da heresia, não representa uma ruptura, mas sim um avanço no 

 
131 REIS, José Carlos. A escola dos Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz e Terra, 2000, 
p. 94-95 
132 FONTANA, Josep. A história dos homens. Bauru: EDUSC, 2004, p. 271. 



57 

 

ulterior projeto de salvação da disciplina de História. José Carlos Reis nos lembra que 

Pierre Chaunu acreditava que a História merecia a posição modesta de mera “auxiliar” 

das ciências sociais e que isso seria visto como uma “promoção”133. Chaunu encarna, 

nesse pensamento, a mesma lógica de que a salvação da História como disciplina 

importava mais do que a sua própria posição na esfera dos estudos do homem como 

um todo. E isso não vem dele. Vem dos pais fundadores. A própria atuação da 

Nouvelle Histoire, vista como antitética aos altos ideais dos pais fundadores, na 

realidade se vincula a sua maior inspiração: salvar a História. A Nouvelle Histoire 

abandona a concepção de uma história total por uma história de “tudo”134, e isso pode 

ser interpretado como absolutamente normal.  

A dedicatória ao computador também pode ser encarada nesse mesmo 

processo: “No seu ‘Le Territoire de l’historien’, Le Roy Ladurie se dedicou a produzir 

uma apologia do computador como instrumento de pesquisa fundamental do 

historiador”135. Para Le Roy Ladurie, o historiador deveria apegar-se ao novo 

instrumento tecnológico se desejava preservar a própria profissão. A legitimidade da 

história no futuro estaria determinada pelo uso do computador. Le Roy Ladurie não 

para na polêmica do computador e começa a produzir novos insights a respeito da 

história. O historiador francês vai ainda além, acreditando que a realidade histórica é 

sobretudo uma realidade de tipo “imóvel”, a qual José Carlos Reis condena: “A posição 

de Le Roy Ladurie é peculiar. Ele quis levar a intuição original dos Annales às últimas 

consequências e, parece-nos, chega ao pecado mortal do exagero”136. O que é visto 

como exagero nós atribuímos uma naturalidade advinda da própria realidade 

aprendida na historiografia francesa no século XX: a necessidade de salvar a História. 

Longa duração, história quantitativa, história das mentalidades...são todas 

formas de obedecer ao legado de Bloch e Febvre. A Escola dos Annales é de fato 

uma tentativa de adaptar-se ao poder, mas não ao poder econômico. O movimento 

dos Annales é um movimento que surge a partir de 1945, marcado profundamente 

pelo desastre da Segunda Guerra e pela morte de Marc Bloch. Entre 1929 e 1945 a 

revista dos Annales era uma revista de poucos leitores e pequena influência na 

 
133 REIS, José Carlos. A escola dos Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz e Terra, 2000, 
p. 110 
134 DOSSE, François. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994, p. 181-183 
135 REIS, José Carlos. A escola dos Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz e Terra, 2000, 
p. 115 
136 REIS, José Carlos. A escola dos Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz e Terra, 2000, 
p. 118 



58 

 

França. Mas tudo muda após o desastre e o colapso da Ocupação. O movimento 

começa logo no início do pós-guerra a tornar-se hegemônico na França. Se o desejo 

dos historiadores estava vinculado a uma tentativa de “desacelerar” o tempo histórico, 

isso não muda o foco do que estamos tentando estabelecer: eles estão tentando 

desacelerar a história inspirados por quem e a partir de qual circunstância? Qual é o 

fogo que alimenta essa história pretensamente conservadora que é a terceira e quarta 

geração dos Annales? A partir da primeira parte dessa monografia fica evidente que 

para nós, o acontecimento fundador da instituição a qual chamamos de “movimento 

dos Annales” é a morte do historiador Marc Bloch. Sem a morte de Marc Bloch – e a 

própria guerra – seria impensável imaginar a hegemonia da Escola dos Annales na 

França. 

Essa interpretação depende necessariamente da concepção de que o espírito, 

isto é, a essência dos Annales, essência esta que explica e justifica a sua vitória e 

dominação na historiografia francesa, é constituída pelo poder de atração que as 

palavras e o escritos de Bloch, Febvre e Braudel representaram para toda uma 

geração de jovens historiadores franceses. A tentativa de “salvar a história” torna-se 

o norte do grupo, marcado profundamente pelo sacrifício de Marc Bloch. Bloch, 

historiador preocupado em salvar a “História”, isto é, a disciplina acadêmica, também 

procurou em vida salva a “história” dos homens a partir do combate ao inimigo interno 

no período da Ocupação. E morreu acreditando tanto no poder da ação como no poder 

das palavras – Bloch é o historiador que escreve um livro sobre a história num campo 

de concentração, sem saber se aquelas palavras seriam lidas ou não. Esse poder de 

acreditar na força da História – de lutar e morrer por ela – é que constituirá o imaginário 

dos primeiros annalistas na segunda metade do século XX. 

O movimento dos Annales é uma tentativa de adaptar-se ao poder. Mas esse 

poder não é de caráter político ou econômico, como imagina Dosse. Os historiadores 

dos Annales atenderam ao chamado de Marc Bloch e Lucien Febvre: decidiram 

obedecer ao poder intelectual dos mestres fundadores. E não quaisquer mestres 

fundadores. Bloch e Febvre eram vistos como pais espirituais, guerreiros em combate 

contra positivistas e fascistas na década de 1930 e 1940. Jacques Le Goff, François 

Furet, Philippe Ariès, Pierre Chaunu, Pierre Nora, Emmanuel Le Roy Ladurie...o que 

todos esses homens têm em comum será irrevogavelmente o que definirá a essência, 

isto é, o espírito dos Annales, e inegavelmente justificará a sua vitória e domínio na 

historiografia francesa. Eis a interpretação a qual procuramos desenvolver até aqui e 



59 

 

que será melhor explicada nas próximas páginas: o que todos esses historiadores têm 

em comum é o desejo de imitar os altos ideais de Marc Bloch e Lucien Febvre. O 

movimento dos Annales é um movimento que consome o acontecimento fundador, 

replicando-o sob novas faixas e luzes. Isso explica a natureza das justificações míticas 

dos Annales. Mas é sobretudo um movimento que se adapta a um poder muito antigo 

e bem configurado de inspirações mítico-religiosas. Em suma, se os próprios 

“annalistas” desenvolveram teses míticas para explicar a sua vitória, deveríamos dar 

uma maior atenção a estas mesmas explicações a fim de entender melhor o próprio 

movimento dos Annales. 

 

3.3 Uma interpretação mimética da Escola dos Annales 

 

A Escola dos Annales revela um esquema de poder a qual tenho chamado 

nesse capítulo de poder mimético. Mas para se alcançar tal resposta convém 

primeiramente realizar um retorno a fim de estabelecer o processo que permitiu 

chegar a tal conclusão. É urgente que nas próximas páginas seja exposto a natureza 

de nossa pesquisa, nossos erros iniciais, reformulações e novos resultados 

alcançados. 

Tudo começou numa leitura curiosa de Imitação de Cristo, do monge medieval 

Tomás de Kempis (1380-1471). Ali foi possível perceber o que significava para o autor 

a realização máxima do propósito do cristão na terra: a imitação incondicional do fiel 

ao modelo visto como máximo de perfeição humana. Esse modelo é na religião cristã 

a figura de um homem: Jesus Cristo. Imitar a Jesus Cristo consiste para o cristão, 

portanto, na transformação de suas vontades e ações em novas vontades e novas 

ações. Tudo isso pode parecer bem óbvio sendo dito dessa maneira, mas as 

consequências que podem ser retiradas desse pequeno processo talvez ainda não 

tenham sido devidamente apreciadas. Isso significa que ao ler o livro Imitação de 

Cristo já não era mais possível identificar um sujeito chamado Tomás de Kempis, mas 

sim um novo homem que transformou os próprios desejos em novos desejos. Já não 

havia alguém a quem poderíamos nos dirigir por um nome. 

A tradição conservou ao menos duas grandes passagens que representam o 

desaparecimento de uma individualidade a partir do surgimento de novas vontades. 

Em Gálatas 2:20 observamos o Apóstolo Paulo de Tarso afirmando que: “Já estou 



60 

 

crucificado com Cristo. Assim, já não sou eu quem vive, mas Cristo vive em mim”137. 

Em João 8:43-44 observamos Jesus proferir um alerta curioso aos judeus que não 

aceitavam o seu caráter divino: “Por que não entendeis a minha linguagem? Por não 

poderdes ouvir a minha palavra. Vós tendes por pai ao diabo e quereis satisfazer os 

desejos de vosso pai [...]”138. Não há nenhum traço de apologética em minhas análises 

e observações. Se desloco o tema em tamanha proporção apenas o faço a fim de 

facilitar o mecanismo a qual estou me referindo a algum tempo: o poder mimético 

representa um artifício real e que precisa ser demonstrado. 

 E o cristianismo apresenta o melhor contexto para exemplificar a hipótese do 

esquema inteiro. No cristianismo a vontade de um se tornou o desejo de muitos. A 

crucificação de um único homem logo se transformou na crucificação de inúmeros 

indivíduos. Se não se entende isso não se compreenderá a história do Ocidente nos 

últimos dois mil anos: um projeto de longa duração apenas possui continuidade 

quando possui indivíduos dispostos a continuá-lo no tempo. E essa continuidade 

somente poderá ocorrer por meio da obediência. A história da Igreja inteira se revela 

assim como uma história do Poder. 

Norberto Bobbio (1909-2004) em seu Dicionário de Política define o poder 

como a “capacidade ou a possibilidade de agir, de produzir efeitos”139. “Poder” acaba 

sendo visto como algo que “alguém” ou um grupo possui: 

 

[...] Contudo, não existe Poder, se não existe, ao lado do indivíduo ou grupo 
que o exerce, outro indivíduo ou grupo que é induzido a comportar-se tal 
como aquele deseja [...] Isso demonstra que o meu Poder não reside numa 
coisa (no dinheiro, no caso), mas no fato de que existe um outro e de que 
este é levado por mim a comportar-se de acordo com os meus desejos. O 
poder Social não é uma coisa ou a sua posse: é uma relação entre as 
pessoas.140 

 
 

Bobbio dá prosseguimento, mostrando que existem diversos recursos à 

disposição a fim de fazer exercer o Poder: persuasão, manipulação, coerção etc.141 

Mas faltou na lista um último item disponível, silencioso, disfarçado em inúmeras 

 
137 BÍBLIA, N.T. Gálatas. Bíblia Sagrada. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2012, p. 1852-1853 
[nossos grifos] 
138 BÍBLIA, N.T. João. Bíblia Sagrada. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2012, p. 1673 [nossos 
grifos] 
139 BOBBIO, Norberto. Dicionário de Política. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1998, p. 933. 
140 BOBBIO, Norberto. Dicionário de Política. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1998, p. 934 
[nossos grifos]. 
141 BOBBIO, Norberto. Dicionário de Política. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1998, p. 938. 



61 

 

instâncias e que poderíamos até mesmo considerar como invisível aos olhos de 

diversos pesquisadores, mas que foi reconhecido pelo antropólogo francês René 

Girard: o desejo mimético. 

René Girard (1923-2015) foi um sociólogo e antropólogo francês e é o criador 

da teoria mimética142. Para René Girard, o ser humano é naturalmente imitativo. A 

imitação para Girard tem um caráter de apropriação e conflito. Diferentemente de 

outros antropólogos que veem a imitação como a representação de uma natureza 

pacífica e conservadora dos povos antigos, Girard acentua a imitação como a base 

para o conflito no seio da sociedade primitiva. 

Para Girard, toda a cultura humana se desenvolve dessa simples estrutura: o 

desejo mimético. A fim de provar esse raciocínio Girard passeia por diversas 

sociedades antigas a fim de investigar o funcionamento de todo o seu sistema cultural. 

Os tabus, os rituais, o fenômeno religioso – enfim, toda a cultura nasce do conflito 

provocado pelo desejo mimético. Se nós desejamos o que o “outro” deseja, isso 

significa que em algum momento haverá um conflito em torno do objeto. O triângulo 

de rivalidade se caracteriza por meio de três coisas: o objeto, o que deseja o objeto e 

um terceiro que deseja o desejo do outro143. Girard acredita que toda comunidade 

primitiva tenha passado pelo mesmo processo e que isso resultou em um conflito 

sangrento: o desejo pelo objeto logo se converteu no desejo de violência para 

conquistá-lo ou mantê-lo afastado do outro144. 

A teoria de Girard é complexa. E por causa disso o atual capítulo havia sido 

escrito inicialmente de uma outra forma. Procurou-se investigar a Escola dos Annales 

como se ela exigisse o mesmo tipo de repetição mimética das comunidades primitivas 

com a sua crise das diferenças e a consequente construção do aparato religioso. O 

resultado final soou um tanto quando exagerado e por causa disso precisou ser refeito. 

Isso significa que a leitura de Girard para a Antiguidade parece-nos correta, mas ao 

analisarmos o funcionamento da sociedade na contemporaneidade é necessário um 

pouco de cuidado. Ao invés de avaliarmos a Escola dos Annales por meio do 

 
142 A teoria de Girard pode ser definida como uma teoria geral sobre o sacrifício. Ao imaginar o homem 
como ser que deseja, Girard chegou à conclusão de que tal comportamento mimético foi o responsável 
pela ordem e violência no seio da sociedade primitiva. O fenômeno religioso, as regras culturais, as 
proibições (tabus) estão todos englobados numa explicação estruturalista antropológica. 
143 GIRARD, René. Coisas Ocultas Desde a Fundação do Mundo. São Paulo: Paz e Terra, 2009, p. 
344-348. 
144 GIRARD, René. A violência e o sagrado. São Paulo: Paz e Terra, 2008. 



62 

 

funcionamento da vítima expiatória preferiu-se dar preferência para a estrutura que 

garante todo o funcionamento da teoria de Girard: o desejo mimético. 

O ser humano deseja o desejo do outro, eis a premissa básica para 

entendermos a teoria de Girard. Ora, se nós desejamos o desejo do outro, qual é a 

origem do primeiro que desejou? A questão é fundamental para compreendermos a 

teoria mimética: o cerne do problema não está no primeiro sujeito, mas sim no 

segundo. No triângulo de rivalidade é o segundo que deseja o desejo do primeiro, 

mesmo que tal desejo primordial sequer exista na prática145. Isso significa que é o 

segundo indivíduo que se apropria do desejo. É ele que representa a forma total da 

compreensão do desejo mimético. 

Girard enxerga o desejo mimético como artifício de conflitos. E isso é óbvio 

quando percebemos que o desejo está associado a objetos. Mas deveríamos nos 

perguntar: é possível haver o desejo mimético sem objetos bem definidos? A resposta 

é positiva. É o caso das psicopatologias, hipnoses e possessões146. Na teoria 

girardiana a psicose é uma relação com o “outro” em que o louco não consegue 

perceber uma diferença entre o “eu” e o “outro”; suas vontades se tornam as vontades 

do outro no sentido mais literal possível: ele crê ser o “outro” propriamente dito. Há 

uma perda total da individualidade nesses casos. Sujeitos que acreditam ser o próprio 

Jesus Cristo entram nessa categoria: o desejo mimético aqui realizou uma descida 

tão profunda que permitiu ao sujeito absorver o desejo do “outro” a ponto de perder a 

própria identidade. Contudo, fenômenos como hipnose e possessão também se 

enquadram na categoria do desejo sem objetos, mas diferentemente da psicose, há 

uma permanência da individualidade do sujeito. 

Os termos hipnose e possessão se forem lidos de maneira usual hão de 

provocar uma concepção distante da qual estamos propondo no presente trabalho. 

Devemos ler “hipnose” e “possessão” apenas como desejos miméticos sem objeto a 

qual a individualidade do sujeito não é perdida. Em ambos os casos, especialmente 

na hipnose, há o modelo que se incorpora aos meus desejos. A mimesis nesse caso 

 
145 Ao segurar uma pedra bonita o indivíduo “A” não necessariamente a deseja. Tanto que poderia 
largá-la logo em seguida. Mas o ato em si de segurar pode despertar no sujeito B uma concepção de 
desejo. Esse “desejar o desejo do outro”, portanto, deve ser lido a nível do segundo indivíduo, sempre. 
O sujeito B ao desejar a pedra gera por sua vez no indivíduo A uma nova concepção a respeito da 
pedra: o de também desejá-la. O efeito é multiplicador e pode ultrapassar a fronteira do triângulo de 
rivalidade e englobar um número maior de pessoas. Nesse ponto estamos nos distanciando de Girard 
um pouco. 
146 GIRARD. R. Coisas Ocultas Desde a Fundação do Mundo. São Paulo: Paz e Terra, 2009, p. 367 



63 

 

se afasta do eventual conflito e abraça apenas o seu caráter positivo: é o duplo sem 

o double bind147. Isso quer dizer que na hipnose há a figura do hipnotizador, senhor 

de todas as vontades, que se transforma no modelo perfeito das minhas próprias 

vontades: o que o hipnotizador quer que eu faça, eu faço. O indivíduo hipnotizado 

deseja o desejo do hipnotizador sem perder a própria individualidade e 

substancialidade; com efeito, não está passando por um fenômeno psicótico. O 

hipnotizador tem poder sobre o hipnotizado à medida que transforma os próprios 

desejos nos desejos do “outro”: 

[...] Todas as técnicas hipnóticas nada mais fazem que reproduzir, tão 
fielmente quanto possível, as condições de fixação do sujeito sobre o modelo, 
condições que irão permitir ao desejo do sujeito modelar-se a partir do desejo 
do Outro.148 

 

Como havíamos dito anteriormente: o desejo mimético implica, 

necessariamente, numa nova teorização sobre o Poder: 

 

[...] Assim como o hipnotizado não vê nada além do objeto brilhante 
apresentado pelo apresentador. De resto, esse lhe diz: ‘Agora você só está 
ouvindo a minha voz’. E de fato... o desejo mimético é a perda da relatividade, 
a absolutização do modelo. E também limitação da liberdade...149 

 
 

Se Poder é uma relação entre as pessoas, como define Norberto Bobbio, é 

momento de anunciarmos o desejo mimético como um vínculo com potencialidade do 

exercício do Poder. Embora na teoria a hipnose aparenta pertencer à categoria da 

“manipulação”, apenas se realiza essa leitura se interpretamos “hipnose” em seu 

sentido literal. Ao contrário, como estamos tentando demonstrar, hipnose e 

“possessão” devem ser lidas aqui como situações específicas a qual ocorre o desejo 

mimético sem objetos e, portanto, sem o caráter usual de conflito decorrente do 

desejo. 

Marc Bloch quis “salvar a História”, ou melhor: foi interpretado dessa forma 

pelos historiadores dos Annales. Esse foi o tema do primeiro capítulo do presente 

trabalho. Já é momento de percebemos que o “querer” de Bloch se transformou no 

“poder” realizado pelos jovens historiadores que continuaram o projeto de renovação 

 
147 René Girard chama de Double Bind o vínculo mimético entre dois indivíduos a qual ocorre uma 
relação de imitação e conflito. 
148 GIRARD. R. Coisas Ocultas Desde a Fundação do Mundo. São Paulo: Paz e Terra, 2009, p. 373 
149 GIRARD. R. Coisas Ocultas Desde a Fundação do Mundo. São Paulo: Paz e Terra, 2009, p. 374 

 



64 

 

historiográfico. A Escola dos Annales nos revela um esquema inteiramente novo a 

partir dessa observação: o desejo de Bloch se converteu também no desejo de seus 

continuadores. Isso explica a fama da Escola dos Annales apenas após o pós-guerra. 

O movimento se tornou hegemônico na França não por representar um movimento de 

renovação na historiografia, tampouco por representar uma adaptação ao “poder” por 

meio do discurso. A vitória e o domínio dos Annales na França revelam o esquema do 

desejo mimético: o desejo do mestre se transformou no desejo dos pupilos, 

“hipnotizados” ou “possuídos” pela ideia central de salvar a História. 

A teoria da leitura de Paul Ricoeur é muito útil nessa integração. Para Ricoeur, 

toda narrativa termina na figura de um leitor ou ouvinte que se apropria da história. O 

leitor absorve a trama para si a age no mundo. Nesse sentido, não é impressionante 

que um movimento de hegemonia intelectual tenha surgido a partir da leitura dos livros 

e artigos dos pais fundadores dos Annales? É como se todos eles estivessem agindo 

no mundo da mesma forma. E uma das formas de explicar isso é pelo desejo 

mimético: o desejo de uns poucos se transformaram no desejo de muitos. O efeito do 

desejo mimético é multiplicativo: à medida que mais e mais sujeitos aderem ao 

movimento mais e mais indivíduos se sentem mobilizados a entrarem no circuito do 

desejo. O resultado é a hegemonia do movimento na França. 

O leitor que se apropria intensamente é o leitor que deseja. A teoria da 

apropriação e do leitor de Ricoeur se encontra com a teoria do desejo mimético de 

Girard. Nesse sentido, apenas é possível rastrear a origem do desejo pela 

consequência provocada pelo mesmo: todo o presente trabalho é uma tentativa disso. 

Se há a consequência – hegemonia de um movimento intelectual --, há também uma 

origem – o desejo dos pupilos de imitarem o desejo do mestre. Há ações individuais 

que caminham na mesma direção: uma tentativa grupal de “salvar a História”. O que 

parece “hipnose” ou “possessão” revela-se na verdade como uma nova forma de 

poder: o poder mimético. 

No espaço da convivência humana há desejos, vontades e ações individuais. 

Usualmente somos tentados a acreditar que nossos desejos, vontades e ações 

representam de fato o que somos. Dificilmente rastreamos as origens dos nossos 

desejos. Dificilmente percebemos que os nossos desejos estão afetados pela 

presença do “Outro”. Tudo o que há de mais íntimo no nosso ser talvez represente a 

presença do “Outro” em nós. É urgente compreender a importância de uma 

“arqueologia do desejo” – iniciativa maior da vida intelectual de René Girard na 



65 

 

Universidade de Stanford. É somente pela percepção de que somos indubitavelmente 

criaturas de desejo que podemos aceitar a concepção de que os nossos desejos se 

referem, acima de tudo, às vontades do sujeito que não sou “eu”. Isso implica na noção 

de que onde há desejo haverá também a diminuição do “eu” para o crescimento do 

“Outro”. 

O desejo serve de orientação para as vontades e a ação. Isso significa que os 

nossos desejos que orientam a nossa própria vida podem ser os desejos de outrem. 

Esse é o significado da Igreja ao longo dos últimos dois mil anos: há uma tentativa de 

realizar a vontade de Jesus Cristo por meio da absorção da narrativa principal, 

apropriada de maneira intensa pelos ouvintes. O desejo de Cristo logo se transforma 

no desejo dos outros de imitarem-no150. Sob certa medida é também dessa forma a 

qual enxergamos a Escola dos Annales: os historiadores dos Annales seguem os pais 

fundadores no desejo de “salvar a História” e com isso apagam razoavelmente (mas 

não totalmente) a própria individualidade, sufocada pela presença do “Outro”. Em 

ambos os casos é possível dizer que há uma relação de poder. 

O poder mimético consiste precisamente nisto: a transformação do desejo 

original em um novo desejo que está orientado para ações e vontades novas. Notemos 

que essa é a própria definição do poder dada por Bobbio. Ao que falta à definição 

original nós ampliamos o escopo pela conceituação do desejo mimético. O sujeito A 

realiza novas ações a partir da observação de B não porque está sob persuasão, 

coerção, ameaça, manipulação etc. “A” realiza novas ações tendo “B” como modelo. 

Isso significa que quando olhamos para “A” estamos na realidade observando “B” 

como vontade herdada. Imitar a Jesus Cristo, por exemplo, significa que Cristo tem 

poder sobre você. E imitar o desejo de Marc Bloch de “salvar a História” significa que 

Bloch tem poder sobre você. O poder advém justamente da capacidade da realização 

de certos efeitos e, nesse caso, de efeitos que ultrapassam os limites de vida do 

indivíduo-modelo. O Império Romano que crucificou a Jesus Cristo se transformou em 

um império cristão três séculos depois desse acontecimento. Marc Bloch, preso e 

fuzilado em um campo de concentração, ainda sim conseguiu mobilizar toda a 

historiografia francesa em torno de sua ideia principal de renovação e legitimação da 

 
150 GIRARD. R. Coisas Ocultas Desde a Fundação do Mundo. São Paulo: Paz e Terra, 2009, p. 225. 
Girard reinterpreta o cristianismo inteiro entre as páginas 225 até 311 em seu livro. Segundo Girard, ao 
invés de representar um mero “sacrifício”, a morte de Cristo possui um significado completamente novo. 
O resultado é o fundamento principal: os desejos por objetos são substituídos por um novo desejo de 
imitação, o que é lido pela tradição religiosa como a “Salvação”. 



66 

 

disciplina histórica. Isso significa que mesmo na morte e, talvez, por causa dela, o 

desejo mimético se revela intensamente na forma de um poder mimético. 

O poder mimético ultrapassa a fronteira da própria presença física do indivíduo-

modelo. Por isso é correto dizer que ele é um novo tipo de poder: não há, de maneira 

geral, coerção, manipulação, persuasão, ameaça etc. O que há é uma pessoa que 

funciona como modelo que instiga desejos imitativos em inúmeros outros sujeitos, 

transformando as vontades destes na vontade daquele. E isso pode ultrapassar as 

décadas, séculos...milênios. É um poder “invisível” que mantém um controle muito 

próprio sobre as individualidades. Ele usualmente não é percebido justamente pela 

própria forma a qual é mantido: transformarmos o desejo do “Outro” em nosso desejo 

e passamos a pensar que o novo desejo sempre foi nosso.  

Pode-se questionar a validade de tal transformação do desejo em poder. 

“Poder” usualmente está associado a efeitos mais ou menos controlados e que 

estejam à disposição de um sujeito que mantém o “Poder”. Nesse caso, o “poder 

mimético” não representaria um poder de fato, visto que não está bem definido se foi 

o modelo que o criou ou se foram os seguidores que o desenvolveram. Certamente 

não é o modelo que o cria – ao menos não inteiramente. O modelo do desejo apenas 

entrega todas as oportunidades para servir de objeto de imitação. São os “seguidores” 

que se apropriam da narrativa e que transformam o mundo por meio do desejo 

mimético. Nesse momento específico é possível dizer que estão “hipnotizados” ou 

“possuídos” pelo desejo do “Outro”.  

Objeções diversas podem ser levantadas quanto a este fato. Estaríamos 

recorrendo a ideia de um poder que é exercido por um indivíduo apenas no exato 

momento em que existem pessoas disponíveis a imitá-lo. Mas o mesmo não é 

verdadeiro para o conceito de “Poder” usualmente aceito? Há apenas a presença do 

“Poder” quando existem pessoas disponíveis a obedecê-lo. Apenas precisaríamos 

expandir a nossa definição de obediência a fim de percebermos que onde há a 

presença da imitação há também a presença de uma obediência. 

Em suma, foi possível perceber que para o presente trabalho a Escola dos 

Annales revela um esquema de poder. Como todo esquema de poder, há obediência. 

Há ações que apenas podem ser realizadas pela presença de indivíduos dispostos a 

obedecer determinadas vontades. Esse esquema de poder que controla a Escola dos 

Annales é o poder mimético: o desejo de imitar a vontade dos pais fundadores. Assim 

como Marc Bloch, Lucien Febvre e Fernand Braudel tinham como desejo a “salvação 



67 

 

da História”151, este mesmo desejo tornou-se o carro-chefe do movimento inspirado 

por tais sujeitos. Historiadores de diversas matizes políticas e teóricas nos Annales 

estavam todos unidos em torno desse mesmo ideal. “Salvar a História” era legitimá-la 

como ciência e como atividade intelectual necessária para o futuro da civilização. 

Empenhados em tal ideal desenvolveram e nutriram um setor enorme da historiografia 

francesa com novos conceitos, novas ideias e novas perspectivas de pensamento. A 

Escola dos Annales venceu a disputa contra o tempo pois além de ter se tornado 

hegemônica perdurou em um processo que pode ser categorizado como de longa 

duração. Todo pesquisador sobre os Annales precisa ter em vista esses aspectos 

principais: a hegemonia e a longa duração do movimento. Acreditamos que o conceito 

de desejo mimético permite uma explicação plausível para tais acontecimentos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
151 Ou assim foram interpretados pelos outros historiadores do movimento. 



68 

 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A escola dos Annales tornou-se hegemônica na França e é um movimento 

intelectual que se caracteriza por possuir um “espírito” próprio, ou seja, uma 

identidade que marca a maior parte dos seus representantes. Diversos historiadores 

procuraram esclarecer qual espírito seria esse e demarcar o posicionamento dessa 

corrente historiográfica no quadro de disputas acadêmicas na França. No último 

capítulo vimos as duas principais explicações para a vitória e o domínio dos Annales: 

José Carlos Reis, conceituando o movimento como “neoconservador” e François 

Dosse que, a partir de uma teoria sobre o poder, enxerga os Annales como uma 

continuidade da historiografia que obedece ao poder de tipo político-social. Há boas 

razões para acreditar que ambas as teorias estejam certas. Ao menos em parte. É 

inegável a presença de historiadores liberais e conservadores no movimento dos 

Annales e somente a citação de alguns dos mais famosos deles é suficiente para 

entendermos as opiniões de Dosse e Reis: lembremos de François Furet, Philippe 

Ariès, Pierre Chaunu etc. Mas é também verdade que existem historiadores de 

esquerda nos Annales: lembremos os nomes de Jacques Le Goff, Georges Duby, 

Michel Vovelle, Robert Mandrou, Pierre Nora etc. A maioria desses sendo favorável 

ao materialismo histórico. A relação entre marxismo e Escola dos Annales por si só já 

resultaria numa pesquisa que ultrapassaria as intenções da presente monografia; por 

ora, basta-nos a percepção de que o movimento dos Annales possui divergências 

internas e que se caracteriza pela presença de historiadores de diferentes matizes 

políticos e teóricos. 

O “espírito dos Annales” deve ser algo que englobe a totalidade dos 

historiadores que participaram desse movimento de renovação da historiografia na 

França. E chegamos à esta conclusão: a Escola dos Annales de fato representa uma 

continuidade historiográfica que procura adaptar-se ao poder. Mas não ao poder 

político ou econômico, como fica subentendido nas teses de José Carlos Reis e 

François Dosse. A vitória e a consequente hegemonia dos Annales na França é um 

caso típico de poder e autoridade intelectual. É isto que está presente no imaginário 

de quase todos os historiadores pertencentes aos Annales: o desejo de imitar os pais 

fundadores do movimento. As vontades, as atitudes e os desejos de uns poucos se 



69 

 

tornaram a identidade de muitos152. Eis o que procuramos sublinhar no primeiro 

capítulo dessa presente monografia: os Annales representaram uma tentativa de 

“salvar a História” – e nos dois sentidos. Para isso, recorremos aos escritos de Marc 

Bloch, Lucien Febvre e Fernand Braudel, procurando interpretá-los a partir da 

premissa do círculo hermenêutico de Paul Ricoeur. Os escritos dos pais fundadores 

dos Annales – especialmente os de Marc Bloch – foram lidos tendo sempre em vista 

os olhos dos historiadores dos Annales também inspirados pelos mesmos textos. O 

desejo de Marc Bloch de salvar a História tornar-se-á também o desejo de 

historiadores como Pierre Chaunu, Michel Vovelle, Georges Duby, François Furet etc. 

Esse é o principal desejo imitativo dos Annales, totalmente inspirado nos pais 

fundadores: o desejo total e constante de “salvar” a História. 

E no que consiste essa tentativa de salvar a História? De um ponto de vista 

pragmático representa uma abertura metodológica e teórica que permitiu o movimento 

dos Annales tornar-se interdisciplinar. Salvar a História consiste precisamente em 

garantir a legitimidade como disciplina acadêmica respeitável e durante o século XX 

isso foi realizado por meio do ecumenismo e ecletismo. Mas salvar a História também 

coincide com o eixo da “história” como fluxo dos acontecimentos: a salvação da 

disciplina representa ipso facto a salvação do próprio homem no tempo. A civilização 

Ocidental – ou outra que venha substitui-la no futuro – necessitará dos conhecimentos 

históricos; precisará das narrativas históricas. Sem isso a própria dinâmica do tempo 

ver-se-á reduzida a pó. Em outras palavras, para a maior parte dos historiadores 

pertencentes ao movimento dos Annales não havia nada mais urgente que isto: 

legitimar a disciplina e garantir a sua continuidade no tempo. Esse desejo eles 

aprenderam com os pais fundadores: salvar a história coincidia em “salvar” a 

civilização do futuro. 

Os historiadores dos Annales imitaram o desejo de Marc Bloch, Lucien Febvre 

e, sob certa medida, Fernand Braudel. Utilizamos a teoria do desejo mimético do 

antropólogo francês René Girard para justificar essa abordagem. Vivendo em 

comunidades antigas ou modernas há a presença do desejo imitativo em cada 

indivíduo de nossa espécie. A teoria de Girard passeia pela Antiguidade e demonstra 

as consequências miméticas nas sociedades primitivas, a origem do sagrado e de 

todo o aparato cultural humano. Procuramos evidenciar na presente monografia a 

 
152 E o efeito é multiplicador. Á medida que novos historiadores aderem a tal desejo a tendência é que 
seu conjunto aumente consideravelmente. Eis o domínio de um movimento intelectual. 



70 

 

utilidade de tal teoria para pensarmos as sociedades modernas. O desejo imitativo 

nem sempre resulta em violência – e isso fica evidente na construção da religião cristã. 

O desejo de imitar, isto é, o desejo de “imitar o desejo do outro” torna-se claro e 

evidente na construção do cristianismo de Paulo de Tarso, continuador da vontade de 

outro homem. É esse desejo poderoso de tornar viva a memória e a vontade de 

“líderes” ou “mestres” mortos que, às vezes, passa despercebido nas investigações 

historiográficas. Não podemos ignorar mais, por exemplo, o efeito hipnótico garantido 

por certas palavras dadas por indivíduos vistos como autoridades. Em outros termos, 

concordamos com a premissa de que a História está associada ao poder, mas 

discordamos quanto a concepção de que tal poder tenha o caráter de ser 

exclusivamente social ou político que se revela sob a forma de discursos; em verdade, 

essa monografia é uma pequena contribuição para a noção de que toda e qualquer 

atividade intelectual poderá também estar associado ao próprio poder intelectual. 

Este é o poder invisível que atravessa continentes e séculos: a vontade 

herdada de imitar o desejo de outro. Durante dois milênios esse foi o caráter do 

desenvolvimento religioso no Ocidente: preparar as almas para a morada eterna. Nos 

últimos séculos houve uma mudança de paradigma. Insatisfeitos em esperar pelo 

paraíso a qual talvez nunca alcancem – por duvidarem de sua existência --, os homens 

procuraram antecipá-lo na própria esfera da realização mundana: o paraíso terreno 

que há de ser alcançado de qualquer jeito. E esse novo paradigma – a nova religião 

política que surge no século XIX – é também fruto do desejo de imitar a vontade de 

certos homens. Obviamente que seria leviano não perceber que a esfera político-

social possui um peso considerável nisso. Mas o nosso foco é outro. Uma 

continuidade histórica que ultrapassa os limites de vida de um único indivíduo não 

pode estar associada de forma reduzida à meras questões econômicas ou políticas, 

mesmo que estas exerçam certa influência inegável.  O desejo de imitar a vontade de 

outros homens é uma submissão a certo tipo de autoridade – religiosa no paradigma 

antigo, intelectual no paradigma moderno. Sob certa medida, foi a partir dessa 

perspectiva que procuramos avaliar a Escola ou movimento dos Annales. 

A escola dos Annales é um movimento intelectual que se tornou dominante na 

historiografia francesa. E conseguiu isso pois os seus seguidores – ou melhor, os seus 

continuadores – transformaram o desejo dos pais fundadores de “salvar a história” em 

seus próprios desejos de também salvá-la. Os historiadores pertencentes ao 

movimento dos Annales imitam a todo momento a vontade dos pais fundadores. Isso 



71 

 

explicaria o fato da Escola dos Annales possuir historiadores com diferentes padrões 

teóricos e políticos no seio do movimento. Isso justificaria a própria evolução interna 

do movimento; não há contradição alguma no surgimento dos conceitos como longa 

duração, história quantitativa, história serial nas décadas de 1950 em diante. 

Tampouco há contradição nos chamados “retornos” na década de 1980: o retorno da 

narrativa, da história política e da perspectiva filosófica. Ora, é inegável que a tentativa 

de “salvar a história” original de Bloch e Febvre consistia num abraço fraterno às 

emergentes ciências sociais e um afastamento indelicado às pretensões filosóficas: 

uma tentativa vista como viável a fim de transformar a História numa disciplina 

cientifica. Mas é também verdade que tal afastamento com a filosofia não é uma 

novidade dos Annales em si, mas uma realidade de quase toda a historiografia 

francesa desde o século XIX. Isso significa que se para Bloch e Febvre o “salvar a 

História” poderia consistir em transformá-la numa disciplina científica por meio da 

absorção das ciências sociais, isso não quer dizer que os sucessores da Escola dos 

Annales deveriam fazer o mesmo. Para além dessa tentativa de vinculá-la à “ciência” 

há algo maior que permanece no horizonte de todos os annalistas desde os pais 

fundadores do movimento: a história precisa continuar de forma legítima na sociedade 

e isso ora pode significar uma aproximação com as “ciências” ora pode significar um 

afastamento. 

O que se convencionou chamar de “virada crítica” dos anos 1980 pode ser 

interpretado como uma espécie de contrarreforma dos Annales. O que antes era 

considerado objeto de desprezo pelos historiadores passou a ser visto como uma 

possibilidade coerente da manutenção do discurso histórico. O historiador Bernard 

Lepetit (1948-1996) pode ser considerado um grande expositor desse novo programa 

de renovação em que a antítese dos Annales logo se transformou em objeto de 

salvação do movimento153. 

Coerência ou contradição? Depende do modelo teórico utilizado para investigar 

a história da Escola dos Annales. A partir do ponto de vista exposto na presente 

monografia, procurou-se investigar a vitória e o domínio dos Annales na França como 

uma vitória de um grupo cujos membros procuraram durante décadas imitar o desejo 

de “salvar a História”, desejo este compartilhado não por um grupo específico de 

historiadores pertencentes aos Annales, mas por todos. Além disso, é preciso 

 
153 DELACROIX, C; DOSSE, F; GARCIA, P. As correntes históricas na França: séculos XIX e XX. 
Rio de Janeiro: Editora FGV, 2012, p. 340-341 



72 

 

salientar a própria evolução histórica do movimento, que também precisa ser 

explicada. Isso significa que dentro do quadro conceitual empregado não há 

contradição na chamada “virada crítica” dos anos 1980 e 1990 nos Annales na França. 

A “virada crítica” é mais um capítulo na história de “salvar a história” por parte dos 

membros dos Annales. A “virada crítica” é uma nova repaginada na longa duração em 

que se procurou revitalizar a disciplina histórica, entregar certa legitimidade e dar 

continuidade como aparato intelectual da civilização. 

Poder-se-ia questionar a validade de tal pressuposto. “Salvar a história” estaria 

coincidindo com um “tudo vale” ou “tudo é possível”. Aceitamos essa crítica, mas 

reafirmamos o valor positivo das nossas interpretações: embora seja uma 

interpretação ela está balizada pela própria realidade. Os fatos são estes: o 

movimento dos Annales desde há muito é acusado de trair os “altos ideais” de Marc 

Bloch e Lucien Febvre154. Posteriormente é acusada de trair novamente os seus 

próprios ideais e transformar-se numa outra coisa, absorvendo a história política, a 

narrativa e a perspectiva filosófica155. Como um movimento que passa por tantas 

transformações ao longo de tantas décadas pode continuar existindo com um mínimo 

de orientação conceitual? Essa foi uma das respostas que procuramos responder ao 

longo da presente monografia. Em sua tentativa de meramente “salvar a História” os 

Annales certamente estão abertos a orientações diversas, altamente contraditórias 

em si e que tal fato somente se torna óbvio com o tempo. Isso resulta em certos 

questionamentos: quais são os resultados que um movimento intelectual pode 

adquirir? Isto é, um estudo aprofundado da Escola dos Annales demonstra que nem 

sempre as pretensões iniciais de um movimento hão de se preservar ao longo do 

tempo. 

Responder à pergunta: o porquê do movimento dos Annales ter sido vitorioso 

e dominante na França, eis a razão de ser dessa monografia. Acreditamos ter atingido 

o nosso principal objetivo ao procurar delinear as razões que justificam a posição da 

Escola dos Annales. O movimento venceu historicamente, isto é, teve continuidade 

no tempo pois os seus líderes foram vistos como autoridades intelectuais pela nova 

juventude acadêmica na França do pós-guerra. Essa juventude será aquela formada 

 
154 DOSSE, François. A História em migalhas. Campinas: Editora Ensaio, 1994, p. 97-98 
155 DELACROIX, C; DOSSE, F; GARCIA, P. As correntes históricas na França: séculos XIX e XX. 
Rio de Janeiro: Editora FGV, 2012, p. 336-356 
 



73 

 

pelos historiadores mais famosos do movimento. Eles não somente viam Bloch e 

Febvre como “autoridades” mas também imitaram os desejos desses pais fundadores 

de “salvar a História”. Esse desejo imitativo permanece até os dias atuais, o que 

explica a longa duração e maleabilidade do movimento. 

A discussão é relevante para todos os historiadores. As pesquisas 

historiográficas durante muito tempo abdicaram de uma análise pormenorizada dos 

intelectuais – herança esta do próprio Annales. Os intelectuais eram vistos como a 

minoria elitista e foram menosprezados em função dos estudos sociais mais largos, 

em moda nas últimas décadas. René Remond (1918-2007) em sua coleção Por uma 

História Política nos mostra uma visão diferente:  

 

Tanto mais que, para quem estuda a ação dos intelectuais, surge 
obrigatoriamente o problema de seu papel e de seu "poder", problema que, 
de uma forma prosaica, pode ser assim resumido: teriam esses intelectuais, 
em uma determinada data, influído no acontecimento?156 

 

Não é possível mais ignorar a força do poder intelectual no cenário 

historiográfico. Os intelectuais representam, por vezes, a força de invasão e ocupação 

definitivas de uma cultura. São eles que delimitam o ponto de discussão de uma dada 

questão. São os intelectuais que contribuem para a formação dos acontecimentos 

históricos, o que procuramos demonstrar ao longo de toda a monografia. Estudar um 

movimento intelectual implica necessariamente em entender o seu funcionamento na 

sociedade – o próprio processo de surgimento, fortalecimento e enfraquecimento no 

mundo das ideias; as modas passageiras e duradouras. Eis uma das maiores 

justificativas para que trabalhos semelhantes comecem a se desenvolver nos espaços 

acadêmicos: entender os intelectuais consiste precisamente em entender a nossa real 

situação no mundo. 

As discussões sobre os Annales hão de continuar no tempo. Novas 

interpretações certamente hão de surgir nos próximos anos e décadas. Esperamos 

ter contribuído com o debate sobre o universo dos intelectuais e o universo da 

historiografia francesa, unindo dois acadêmicos franceses muito diferentes entre si: 

Paul Ricoeur e René Girard. Uma síntese entre ambos foi possível e proveitosa. 

Unindo o círculo hermenêutico e a teoria mimética numa grande síntese foi possível 

reinterpretar a história da Escola dos Annales sob uma nova perspectiva, certamente 

 
156 REMOND, R. Por uma História Política. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2003, p. 235 



74 

 

útil para novos debates e pesquisas que serão realizadas no futuro. As próximas 

pesquisas devem atentar-se ao mundo intelectual dos Annales. Entender os Annales 

consiste em compreender os indivíduos pertencentes ao movimento, suas estratégias, 

redes de influências, troca de correspondências, conversas em grupos etc. Pesquisas 

mais aprofundadas recolhendo fontes primárias e até mesmo fontes inéditas 

certamente hão de caminhar nessa direção de avaliar os Annales não pela 

interpretação econômica ou puramente política, mas sobretudo intelectual.  

A força intelectual do nosso mundo moderno é a antiga força de caráter 

profético do velho mundo adormecido. Os nossos intelectuais são os novos bardos 

cantando poemas épicos que são assimilados por todos; a forma como enxergam o 

mundo logo se torna patrimônio da humanidade. Entendê-los consiste precisamente 

em avaliar a nossa real situação no mundo e o futuro que nos aguarda. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



75 

 

REFERÊNCIAS  

 

 

ANTISERI, Dario; REALE, Giovanni. Filosofia: Idade Contemporânea, vol 3. São 

Paulo: Editora Paulus, 2018. 

 

BARROS, J.D’A. Teoria da História - Volume V: A Escola dos Annales e a Nova 

História. Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

____________. Teoria da História – Vol IV: Acordes Historiográficos. Petrópolis: 

Vozes, 2011. 

 

____________. Teoria da História Vol III: Paradigmas Revolucionários. Petrópolis: 

Vozes, 2011. 

 

____________. A Fonte Histórica e seu lugar de produção. Petrópolis: Vozes, 

2020. 

 

BESSELAAR. J.V.D. Introdução aos estudos históricos. São Paulo: Editora Herder, 

1972. 

 

BLOCH, Marc. A Estranha Derrota. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. Livro eletrônico, 

edição digital Le Livros. 

 

___________. Apologia da História. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2001. 

 

BLOCH, Marc; FEBVRE, Lucien. A nos lecteurs. Annales d’histoire économique et 

sociale. Estrasburgo. N 1. p. 1-2. Janeiro. 1929. 

 

BRAUDEL, Fernand. Escritos sobre a História. São Paulo: Perspectiva, 1978 

 

________________. Personal Testimony. The Journal of Modern History, n. 4, vol 

44, dez. Chicago: University of Chicago, 1972 

 



76 

 

BOUDON, Raymond. A Ideologia. São Paulo: Editora Ática, 1989. 

 

BOURDÉ, Guy; MARTIN, Hervé. As Escolas Históricas. Lisboa: Publicações 

Europa-América, 1990. 

 

BURGUIÈRE, André. Histoire d'une histoire: la naissance des Annales. Annales. 

Économies, Sociétés, Civilisations. Paris, N. 6, 34 Année, 1979. 

 

BURKE, Peter. A revolução francesa na historiografia – a Escola dos Annales 

(1929-1989). São Paulo: Unesp, 1992. Livro eletrônico, edição digital Le Livros. 

 

DELACROIX, Christian; DOSSE, François; GARCIA, Patrick. As correntes 

históricas na França: séculos XIX e XX. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2012. 

 

DOSSE, François. A História. Bauru: EDUSC, 2003. 

 

______________. A História em migalhas. São Paulo: Editora Ensaio, 1994. 

 

______________. O Império do Sentido: a humanização das ciências humanas. 

São Paulo: Editora Unesp, 2018. 

 

FEBVRE, Lucien. Combates pela História. Lisboa: Editorial Presença, 1989. 

 

FONTANA, Josep. A história dos homens. Bauru: EDUSC, 2004. 

 

FURET, François. A oficina da história. Lisboa: Gradiva, 1991. 

 

GIRARD, René. A violência e o sagrado. São Paulo: Paz e Terra, 2008. 

 

____________. Coisas Ocultas Desde a Fundação do Mundo. São Paulo: Paz e 

Terra, 2009. 

 

LE GOFF, Jacques. A História Nova. São Paulo: Martins Fontes, 1990. 



77 

 

REIS, José Carlos. A escola dos Annales: a inovação em história. São Paulo: Paz 

e Terra, 2000. 

 

REMOND, René. Por uma História Política. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2003. 

 

REVEL, Jacques. Histoire et sciences sociales: les paradigmes des Annales. 

Annales. Économies, Sociétés, Civilisations. Paris, N. 6, 34 Année, 1979. 

 

RICOEUR, Paul. História e Verdade. Rio de Janeiro: Editora Forense, 1968. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


	1b7492357185a6fea20bd11db8a820fcbfde2230d5d20526ccf80446008e1eab.pdf
	1b7492357185a6fea20bd11db8a820fcbfde2230d5d20526ccf80446008e1eab.pdf
	8b9b0ab7b2487c52e0d1d3cf26b1a382c97a35922a7987ba63be4ad6050f599d.pdf

	1b7492357185a6fea20bd11db8a820fcbfde2230d5d20526ccf80446008e1eab.pdf

