
   

 

 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO ACADÊMICO DO AGRESTE 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO CONTEMPORÂNEA 

 

 

 

LUIZ CARLOS BARBOSA DE SÁ 

 

 

 

 

TENSÕES E POSSIBILIDADES PARA A CONSTRUÇÃO DE UMA 

EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA ESPECÍFICA E DIFERENCIADA 

DO POVO PIPIPÃ 

 

 

 

 

 

 

 

 

Caruaru 

2020 
 



   

 

 
 

LUIZ CARLOS BARBOSA DE SÁ 

 

 

 

 

 

TENSÕES E POSSIBILIDADES PARA A CONSTRUÇÃO DE UMA 

EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA ESPECÍFICA E DIFERENCIADA 

DO POVO PIPIPÃ 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação Contemporânea da 

Universidade Federal de Pernambuco, como 

requisito parcial para a obtenção do título de mestre 

em Educação. 

 

Área de concentração: Educação. 

 

Orientador: Profº. Dr. Saulo Ferreira Feitosa. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Caruaru 

2020 

 



   

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Catalogação na fonte: 

Bibliotecária – Paula Silva - CRB/4 - 1223 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
S111t        Sá, Luiz Carlos Barbosa de. 

      Tensões e possibilidades para a construção de uma educação escolar indígena 
específica e diferenciada do povo Pipipã. / Luiz Carlos Barbosa de Sá. – 2020. 
      143 f.; il.: 30 cm. 

 
Orientador: Saulo Ferreira Feitosa. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, CAA, Educação 

Contemporânea, 2020. 
 Inclui Referências. 
 
1. Pós – colonialismo - Pernambuco.     2. Identidade social - Pernambuco.     3. 

Indígenas - Educação.     4. Currículos - Pernambuco.      5. Educação multicultural - 
Pernambuco.     6. Negação (Lógica).      I. Feitosa, Saulo Ferreira (Orientador).    II. 
Título. 
 

CDD 370 (23. ed.)                                                           UFPE (CAA 2020-099) 

           

       



   

 

 
 

LUIZ CARLOS BARBOSA DE SÁ 

 

 

 

 

 

TENSÕES E POSSIBILIDADES PARA A CONSTRUÇÃO DE UMA 

EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA ESPECÍFICA E DIFERENCIADA 

DO POVO PIPIPÃ 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Educação Contemporânea da 

Universidade Federal de Pernambuco, como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

mestre em Educação. 

  

 

Aprovada em: 16/06/2020. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

_________________________________________________ 

Profº. Dr. Saulo Ferreira Feitosa (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

_________________________________________________ 

Profº. Dr. Sandro Guimarães de Salles (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

_________________________________________________ 

Profª. Drª. Rosane Freire Lacerda (Examinadora Externa) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 



   

 

 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Ao povo Pipipã do Kambixurú, em especial ao cacique Valdemir pelas acolhidas, à professora 

Elizângela, pela articulação dos grupos focais, ao juremeiro Inácio e ao Pajé Expedito pelo 

apoio durante o Aricuri e a todos os demais professores e alunos pela atenção. 

 

Ao meu orientador, Saulo Feitosa, minha gratidão por acreditar neste trabalho desde o início, 

pela paciência e confiança depositadas, pelas cobranças que evitaram o comodismo, pelo 

incentivo durante todo o percurso e principalmente, ao profissional humano que és. 

 

À minha família, em especial minha esposa Deisiany por aceitar as renúncias nos momentos 

das viagens ao campo e na escrita. À minha irmã Carla Barbosa, professora de língua 

portuguesa, pela revisão final. 

 

Ao técnico da Gerência Regional de Educação de Floresta, Francisco, pelas informações e por 

fornecer os documentos oficiais sobre a Educação Escolar Pipipã. 

 

Ao professor do IF-Sertão João Luiz e a Marcos da Funai pelas informações e a ajuda de 

chegarmos ao local do Aricuri na Serra Negra, pela primeira vez. 

 

Ao cinegrafista Jucelino Luiz que nos ajudou em registros durante visita ao campo. 

Ao professor Sandro Guimarães por disponibilizar para consulta o acervo da Licenciatura 

Intercultural Indígena e pelas contribuições na qualificação e na banca da defesa, juntamente 

com a professora Rosane Lacerda. 

 

À professora Michele Guerreiro e ao professor Ernandes Queiroz pela contribuição no projeto. 

 

 Ao Curso de Pós-Graduação em Educação Contemporânea da UFPE, Campus Agreste, pela 

partilha de conhecimentos dos professores, coordenação e colegas. 

 

Aos encantados pela luz que iluminou os nossos caminhos no percurso! Enfim, a todos e todas 

que contribuíram de alguma forma com este projeto inédito. 



   

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao realizarmos pesquisas sobre a história do povo ou sobre ervas medicinais, 

não pesquisamos na internet, a gente ia no mato, tirava casca de pau, subia 

em árvores, levava ferroada, mas fazíamos nosso trabalho escolar. Tivemos a 

preocupação de trazer diversas informações das pessoas mais antigas, como 

trabalhavam (informação verbal) 1. 

                                                           
1Fala da ex aluna Pipipã, Alcilane, durante grupo focal na aldeia Travessão do Ouro, em dezembro de 2018. 



   

 

 
 

RESUMO 

 

Esta dissertação trata de um estudo sobre a Educação Escolar do povo Pipipã, localizado no 

município de Floresta, no Sertão de Pernambuco. A pesquisa iniciada em 2018 fundamenta-se 

em aportes teóricos propostos pelo pensamento decolonial, a partir das reflexões de Quijano 

(2010), Mignolo (2008), Grosfoguel (2010), Walsh (2006), Dussel (1993), Santos (2010), entre 

outros. Autores que nos ajudam a pensar sobre as experiências da Educação Escolar Indígena 

como uma alternativa de resistência no contexto dos Povos do sul global aos conhecimentos 

homogêneos produzidos pelos colonizadores europeus. Na vivência empírica do campo foi 

observado como o currículo intercultural é construído coletivamente numa dinâmica cultural 

com os conteúdos prescritos. A pesquisa analisa se essa educação específica e diferenciada 

ajuda a fortalecer a identidade do povo. Por outro lado, procura entender as mudanças nesta 

educação após a Constituição de 1988 e a estadualização em 2003. Durante o trabalho de campo 

foram constatadas algumas tensões no próprio território, desde o primeiro sinal de 

desobediência epistêmica do Povo Pipipã em 2002, quando toda a comunidade se posicionou 

em frente à escola e avisou aos professores do município que a partir daquele momento não 

iriam mais ensinar aos seus filhos, que seria uma escola de índio e para índio. Agora o desafio 

dos educadores é romper com a colonialidade que persiste e politizar os futuros guerreiros a se 

reconhecerem Pipipã para lutar por direitos negados, como a demarcação do antigo território 

que ainda encontra-se em lenta tramitação. 

 

Palavras-chave: Colonialidade. Identidade Pipipã. Educação escolar indígena. Currículo 

intercultural. 

 

 

 

  



   

 

 
 

ABSTRACT 

 

This dissertation deals with a study on school education of the Pipipã people, located in the 

municipality of Floresta, in the Sertão of Pernambuco. The research initiated in 2018 is based 

on theoretical contributions proposed by decolonial thinking, from the reflections of Quijano 

(2010), Mignolo (2008), Grosfoguel (2010), Walsh (2006), Dussel (1993), Santos (2010), 

among others. Authors who help us think about the experiences of Indigenous School Education 

as an alternative of resistance in the context of the peoples of the global south to the 

homogeneous knowledge produced by European colonizers. In the empirical experience of the 

field, it was observed how the intercultural curriculum is collectively constructed in a cultural 

dynamic with the prescribed contents. The research analyzes whether this specific and 

differentiated education helps to strengthen the identity of the people. On the other hand, it 

seeks to understand the changes in this education after the 1988 Constitution and stateization 

in 2003. During the fieldwork, some tensions were observed in the territory itself, since the first 

sign of epistemic disobedience of the Pipipã People in 2002, when the whole community stood 

in front of the school and warned the teachers of the municipality that from that moment on 

they would no longer teach their children, which would be an Indian and Indian school. Now 

the challenge of educators is to break with the coloniality that persists and politicize future 

warriors to recognize themselves Pipipã to fight for denied rights, such as the demarcation of 

the old territory that is still in slow process. 

 

Keywords: Colonialitie. Pipipã identity. Indigenous school education. Intercultural curriculum. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Figura 1 – 

 

Cocar: Símbolo do povo Pipipã bordado à mão.................... 

 

15 

Quadro 1 – GT’s do EPENN sobre educação escolar indígena.................... 17 

Fotografia 1 – Primeiro encontro com os professores Pipipã no campo....... 42 

Figura 2 – Capa do PPP de escola Joaquim Roseno................................ 43 

Fotografia 2 – Estudantes ouvem o pajé Expedito durante o Aricuri............. 47 

Fotografia 3 – Jovens participantes da Escola Warisata................................. 86 

Fotografia 4 – Escola Joaquim Roseno: marco no currículo intercultural…. 97 

Fotografia 5 – Placa dos formandos do ABC na escola indígena................. 98 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 
 

LISTA DE SIGLAS 

 

ACL Arquivo Central de Lisboa  

AHU Arquivo Histórico Ultramarino (Lisboa) 

APPE Arquivo Público do Estado de Pernambuco 

CC Correspondência da Corte 

CCLF Centro de Cultura Luís Freire 

CEEIN Conselho Estadual de Educação Escolar Indígena 

CIMI Conselho Indigenista Missionário 

COPIPE Comissão de Professores Indígenas de Pernambuco  

CU Conselho Ultramarino 

EA1 Ex-aluno 1 

EA2 Ex-aluno 2 

EA3 Ex-aluno 3 

EA4 Ex-aluno 4 

ET GV Entrevista Gravada 

GFP Grupo Focal Professores 

GFA Grupo Focal Alunos 

L1 Liderança 1 

PA1 Professor de Artes 

PB1 Professor de Biologia 

PH1 Professor de História 

PM1 Professor de Matemática 

PP1 Professor de Língua Portuguesa 1 

PP2 Professor de Língua Portuguesa 2 

PR1 Professor de Religião 

TI Terra Indígena 

 



   

 

 
 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ..................................................................................... 11 

1.1 O que dizem a UFPE, ANPED e EPEN sobre nosso objeto .................. 14 

1.2 Plano dos capítulos .................................................................................. 20 

2 O POVO PIPIPÃ .................................................................................. 22 

3  FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICO-METODOLÓGICA ................... 31 

3.1 Metodologia ............................................................................................ 37 

3. 2 O Campo .......................................................................................................... 42 

4 HISTORICIZANDO A EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA ....... 49 

4.1 Construindo a educação escolar indígena em Pernambuco ..................... 59 

5 CONCEPÇÕES DE INTERCULTURALIDADE NO CURRÍCULO 

DA ESCOLA INDÍGENA PIPIPÃ ………………………................... 

                                                                

62                   

5.1 O direito a um currículo indígena próprio ............................................. 65 

5.2 As disciplinas referenciadas na prática docente Pipipã .......................... 73 

5.3 Aproximações entre a pedagogia Latino-Americana e a Pipipã ............... 85 

6 

 

6.1 

 

6.2 

AS FRONTEIRAS ENTRE A GLOBALIZAÇÃO CAPITALISTA E 

A TRADIÇÃO NA VISÃO DOS EDUCANDOS E EDUCADORES 

PIPIPÃ...................................................................................................... 

A formação docente específica é o principal desafio para a consolidação 

do currículo intercultural................................................................................. 

Reflexões Inquietantes .................................................................................... 

   

98 

 

107 

112 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................ 120 

 REFERÊNCIAS ..................................................................................... 123 

 APÊNDICE A – VOCÁBULOS PIPIPÃ ............................................. 134 

 APÊNDICE B – QUESTIONÁRIOS E ENTREVISTAS................... 136 

 

 

 

APÊNDICE C – TERMOS DE CONSENTIMENTO ....................... 

ANEXO A – MAPA ETNO-HISTÓRICO DE NIMUENDAJU....... 

ANEXO B – MAPA DE IDENTIFICAÇÃO DA TI PIPIPÃ............ 

138 

142 

143 



11 
 

 
 

1 INTRODUÇÃO 

Este estudo trata do processo de fortalecimento da identidade do povo indígena Pipipã, 

localizado no município de Floresta, no Sertão de Pernambuco, a partir da possibilidade de 

construção de uma educação escolar indígena específica e diferenciada, norteada pelos saberes 

tradicionais do povo. A Constituição de 1988 permitiu que a Educação Escolar Indígena (EEI) 

fosse viabilizada incorporando as reivindicações dos povos na política educacional do país. Na 

prática, a efetivação da EEI se dá através da construção do currículo próprio nas escolas, 

respeitando a diversidade sociocultural e étnica.  

Neste sentido, cada povo obteve a possiblidade de construir coletivamente o Projeto 

Político Pedagógico (PPP) numa perspectiva intercultural, que leve em conta os modos de 

organização do tempo e espaço, as atividades pedagógicas, as relações socioculturais no 

cotidiano escolar e os saberes construídos dentro e fora do povo. No caso específico da Escola 

Pipipã o processo de construção coletiva do PPP ocorreu no início dos anos 2000, mas só foi 

normatizado pela Secretaria Estadual de Educação de Pernambuco a partir de 2013. O 

documento sugere uma prática docente de repasse da história do povo, crenças, costumes e 

tradições, considerando as tensões que surgem no percurso.  

Neste contexto, surgem problemas para serem respondidos: Quais são as 

especificidades da Educação Escolar Pipipã? De que maneira ela contribui com o 

fortalecimento da identidade cultural do povo e com sua luta pela demarcação do território 

tradicional?  Para tentar responder, elaboramos os objetivos a seguir que dialogam com estas 

indagações: 

 

GERAL 

Compreender como a Educação Escolar Pipipã pode contribuir, na prática, com o 

fortalecimento da identidade cultural do povo e com o seu processo de luta pela demarcação da 

terra.  

 

ESPECÍFICOS 

a) Historicizar o processo de luta para a construção da educação escolar indígena e o 

desafio de implantar o currículo intercultural livre nas escolas; 

b) Perceber as principais especificidades da Educação Escolar Indígena ofertada pelo 

povo Pipipã dentro de sua dinâmica cultural; 

c) Identificar de que maneira o Projeto Político Pedagógico do povo Pipipã contribui 

com a formação dos jovens indígenas do povo; 



12 
 

 
 

d) Evidenciar as possíveis tensões entre os conhecimentos tradicionais do povo Pipipã 

e os saberes ocidentais universais no contexto escolar, da formação inicial a continuada. 

O campo empírico nos ajudará a responder a problemática e confirmar, ou não, a 

hipótese de que a educação oferecida pelo povo Pipipã contribui para a afirmação da identidade 

ética do Povo e no processo de luta pela mãe Terra, como forma de romper com a Colonialidade 

da Natureza, conforme trataremos mais à frente. Nossa linha de pesquisa dialoga com o 

Pensamento Decolonial por isso, dialogaremos com esta teoria observando o rigor da 

sistematização do conhecimento acadêmico. 

Não perdemos de vista que essas problematizações constituem um conhecimento 

provisório, as possíveis respostas não dependem, necessariamente, da nossa intenção subjetiva 

para chegar aos possíveis resultados. Diante disso, a opção teórica deve estar em constante 

diálogo e consonância com o levantamento empírico, sempre acompanhado de um olhar crítico 

da análise dos documentos (PPP ou regimento interno) e das falas dos sujeitos.   

Nossa pretensão aqui é perceber como opera, de fato, o projeto político pedagógico 

(PPP) na educação escolar Pipipã, considerando os eixos norteadores presentes no documento: 

Terra, Identidade, História, Organização, Bilinguismo e Interculturalidade.  A pesquisa visa 

abrir possiblidades de estudar o papel sociocultural da escola, modos de organização do tempo 

e espaço, suas atividades pedagógicas, as relações sociais tecidas no cotidiano escolar, dos 

saberes construídos coletivamente na escola e em outras dimensões dentro e fora do povo. Por 

fim, como a cultura é trabalhada envolvendo crenças, costumes, tradições no percurso que vai 

repassando a história do Povo. 

Nossa afinidade com o tema se dá pelo fato de sermos originários da mesma região do 

povo Pipipã e compartilhamos hábitos comuns à área campesina do sertão pernambucano em 

determinadas épocas do ano. Trazemos como exemplo a coleta de mel de abelha, o artesanato 

produzido com a corda da fibra de caroá, os plantios de feijão, milho, abóboras, etc., o uso de 

vocábulos do povo semelhantes aos dialetos comuns aos moradores da região, entre outros 

costumes. Além disso, nos anos de 1980 convivemos no mesmo espaço escolar da cidade com 

vários moradores das aldeias Pipipã. 

 Na época ainda não existiam as escolas indígenas, muitos integrantes atuais do povo 

não eram reconhecidos oficialmente como indígenas, outros viviam nas aldeias dos vizinhos 

Kambiwá2, até o reconhecimento por parte da FUNAI que só iria ocorrer em 2003. O período 

de maior convivência com o Povo foi no início da década de 1990, quando a cultura originária 

                                                           
2Indígenas que foram expropriados desde o século XVII, para a implementação de fazendas de gado e se 

refugiaram nos brejos ou no alto de serras da região. O termo Kambiwá significa “retorno à Serra Negra”. Fonte: 

pib.socioambiental.org/pt/Povo:Kambiwá. 



13 
 

 
 

ainda era silenciada para as crianças que recebiam uma educação não indígena nas escolas 

multisseriadas do município. Após a conclusão do ensino fundamental, esses estudantes 

indígenas passavam a cursar o quinto ano viajando em caminhões pau de arara para as escolas 

regulares da cidade.  

A empatia com o povo Pipipã surge pela exclusão que também sofremos na infância 

pela ausência de escolas na nossa área campesina, apesar da grande quantidade de filhos de 

agricultores que não tinham condições de colocar as crianças para estudarem na cidade.  

Tivemos as primeiras noções de educação, em casa, com nossa mãe que havia estudado apenas 

até a quarta série. Entramos numa escola pela primeira vez aos 14 anos. Neste período, 

estudando na casa de um tio na cidade onde houve uma maior proximidade com os Pipipã, 

assim como com outros povos da região, a partir do contato diário em várias séries diferentes 

na Escola Estadual Deputado Afonso Ferraz. Embora os conteúdos das aulas não abordassem a 

questão indígena, durante conversas informais, nos intervalos, tínhamos a oportunidade de 

ouvir relatos sobre as especificidades da cultura e da religiosidade indígena. 

Já as visitas ao território dos colegas despertaram nossa identificação cultural, ao 

observarmos a prática de atividades domésticas comuns da região, tais como: torrar grãos de 

café e depois adoçar com rapadura, moer milho que ficou de molho na noite anterior para fazer 

cuscuz, pisar milho no pilão de madeira para preparar o mugunzá ou torrar os grãos em um 

aribé3 para fazer fubá.  Além da produção de farofa no pilão, utilizando gergelim, favela, 

amendoim, coco, murici, ente outros.  

Nosso grupo familiar também utilizava as mesmas ervas medicinais para tratar doenças, 

entre elas: quebra-pedra para cálculo renal, mastruz para fraturas ósseas, malva-santa para 

gripe, hortelã para vermes e cólicas menstruais, chá de folha de goiabeira para dor de barriga, 

etc. Hábitos semelhantes aos vivenciados na nossa infância e praticados por nossa mãe, 

Terezinha, a qual relatava que eram práticas dos seus antepassados indígenas itaquatiaras do 

sertão da Bahia, onde algumas jovens indígenas teriam sido “caçadas no território e resgatadas 

com a ajuda de cães”. A diferença é que ela mantém as origens apenas na memória, mas muitos 

desses mesmos costumes ligados a ervas medicinais e produção de alimentos ainda 

permanecem vivos no território indígena do povo Pipipã.  

Na adolescência tivemos a oportunidade de trabalhar em roças às margens da represa da 

hidrelétrica de Itaparica, no Rio São Francisco, juntamente com alguns vizinhos indígenas, 

                                                           
3Dialeto utilizado no Sertão de Itaparica para denominar uma espécie de panela de barro grande e rasa com 

orelhas laterias pra pegar ao tirar do fogão a lenha, onde se coloca gãos de milho misturado com areia para não 

queimar. Após a torração peneira para separar os grãos da areia. Pisa os grãos torrados no pilão e por fim peneira 

para separar o fubá. 



14 
 

 
 

numa relação de respeito mútuo. São vivencias que possibilitaram o entendimento da questão 

indígena nunca encontrados nos livros didáticos. Indicativos tão próximos da nossa realidade, 

que nos ajudaram a romper com preconceitos fenotípicos e discursos do tipo: “não tem cara de 

índio é caboclo”, ou “quem já viu índio branco? ”, além da frase mais comum “todo índio é 

preguiçoso”. São algumas entre muitas outras frases massificadas no sertão pernambucano que 

só fortalecem a invisibilização cultural do povo vizinho. Por isso, é preciso estudar a questão 

para mostrar o que levou a materialização de tais “premissas” e se é possível buscar mecanismos 

teóricos para revertê-las. 

No entanto, ouvimos das próprias lideranças que o povo ainda não recebe muita atenção 

em pesquisas acadêmicas, principalmente no quesito educação. Ao perguntamos se já havia 

sido realizado algum estudo acadêmico sobre a educação escolar Escolar Indígena Pipipã na 

localidade, o cacique e professor Valdemir respondeu: “A gente fica em segundo, ou nenhum 

plano, nas intenções das universidades. Vêem nos Xukuru ou Fulni-ô, por exemplo, os moldes 

dos povos indígenas”, revelou durante entrevista em agosto/2017.  

Diante da afirmativa iniciamos uma revisão de literatura buscando os estudos existentes 

sobre o povo e em seguida sobre a educação escolar indígena específica e diferenciada. Então 

partimos para o levantamento sobre o tema para entendermos o que as teorias tradicionais dizem 

do objeto estudado. Independentemente do resultado, queremos buscar mais visibilidade para a 

cultura indígena dos Sertão de Itaparica, inclusive influenciando o surgimento de novas 

pesquisas, a partir do despertar de outros pesquisadores para a região de onde somos originários 

e pretendemos investir na pesquisa acadêmica.  

 

1.1 O que dizem a UFPE, ANPED e EPENN sobre nosso objeto? 

Iniciamos o levantamento pelo repositório de teses e dissertações da UFPE a partir de 

um recorte exclusivo das palavras “índios Pipipã”, entre 2003 e 2017, localizamos na busca 

apenas 39 produções que falam de alguma forma do povo. Destas, 38 citam os Pipipã de forma 

secundária e apenas uma pesquisa específica sobre o povo foi localizada. Arcanjo (2003) afirma 

que o Projeto Escola de Índios4 lhe permitiu o “contato” com os indígenas sertanejos. Dez anos 

depois, o antropólogo aprofundaria os estudos sobre os sinais diacríticos escolhendo o toré5, 

indicativo essencial para a manutenção da identidade étnica do povo ressurgido. “No passado, 

                                                           
4Projeto desenvolvido em parceria com o Conselho Indigenista Missionário – CIMI, e o Centro de Cultura Luiz 

Freire – CCLF.  
5Dança que inclui práticas religiosas secretas de comunicação com os ‘encantados”, que vivem no reino da 

jurema ou juremá e representa um dos indicativos do Povo Pipipã. Sobre esse assunto ler ARRUTI, J.M., Morte 

e Vida no Nordeste Indígena: In Estudos Históricos vol. 8, nº 15, Rio de Janeiro, 1995. 

 



15 
 

 
 

os Pipipã se “juntaram” para resistir e assim aparentaram diluir enquanto Pipipã, sem, contudo, 

deixarem de ser índios, agora eles se “separam” para ressurgir” (ARCANJO, 2003, p. 43).  

Entre esses 39 trabalhos mapeados, Pipipã, Kambiwá e Pankararu apresentam cada um 

uma única produção. O Povo Xukuru foi tema principal de oito trabalhos, os Fulni-ô em três. 

Outros povos do sertão de Pernambuco foram abordados de forma tímida durante o período. 

Do povo Pankará, de Carnaubeira da Penha, foi pesquisado os processos de construção e 

afirmação da identidade étnica. A autora Caroline Leal analisou a cultura e a educação da etnia 

e cita o vizinho povo Pipipã como um dos que adotaram denominações, no processo de 

reorganização social e étnica, através de diversos movimentos no século XX. “Nos anos 1970 

e 1980, povos indígenas não reconhecidos pelo Estado e nem descritos na literatura etnológica, 

passaram a ser chamados de “novas etnias” ou “índios emergentes” (LEAL, 2003, p. 30). 

Fialho (2003) fez uma análise sociológica das práticas associativas do povo Pipipã, 

juntamente com outros grupos indígenas no Nordeste Brasileiro e suas relações com as políticas 

públicas na atualidade. A autora constata que o fato dos Pipipã terem tido o reconhecimento 

mais recente da FUNAI impediu de se tornarem “objetos” de estudos de “identificação e 

delimitação”, no entanto “vêm recebendo assistência do DISEI/FUNASA desde que passaram 

a reivindicar uma identidade diferenciada entre os anos 1999 e 2000” (FIALHO, 2003, p. 213). 

Santos (2004) mostrou que é a região sertaneja onde se encontra a maioria dos povos 

indígenas em Pernambuco, devido à vastidão territorial na qual existe uma diversificação 

regional. “No mapa etno-histórico de Curt Nimuendaju as referências sobre várias “tribos” 

ocupando Pernambuco [...] próximo ao rio Ipanema os Choco, Pipipã, Uma e Vouvé no séc. 

XIX” (SANTOS, 2004, p. 1003). Já Espar (2014) abordou a participação do povo Pipipã no 

processo de estadualização da educação escolar indígena em Pernambuco. Além de explicar os 

símbolos escolhidos para representar cada um dos 12 povos indígenas do estado (hoje são 14).  

 

Figura 1 – Cocar: Símbolo do povo Pipipã bordado à mão. 

 

Fonte: Imagem cedida e autorizada pela professora indígena Willianny Alves. 



16 
 

 
 

Na perspectiva histórica, Pires (2014) discutiu como o povo Pipipã foi conceituado 

como “bárbaro” dentro de um contexto de lutas juntamente com outros povos. A autora 

apresenta uma análise de documentos e despachos emitidos de 1801 a 1803: “A resistência 

dentro do sistema colonial foi possível, pois, os índios aproveitaram-se das oportunidades que 

se abriram para negar o colonialismo e sobreviver a ele afirmando sua identidade enquanto 

grupo étnico (PIRES, 2014. p. 177). 

No ano seguinte, Santos Júnior pesquisou a implantação de núcleos urbanos no Sertão 

nordestino e a expansão e desenvolvimento da pecuária durante a continuidade do Diretório 

Pombalino aplicado aos índios no século XIX. Os criadores de gado e as autoridades locais 

solicitavam do Governo de Pernambuco a autorização para a formação de bandeiras e o auxílio 

material (dinheiro e munição) para perseguir os índios que atacavam as fazendas (SANTOS 

JUNIOR, 2015, p. 101). Conforme o autor, 

os índios Chocó, Oê, Pipipã e Umã perseguidos pelas bandeiras no Sertão de 

Pernambuco poderiam ser enquadrados na categoria de rebeldes, pois 

resistiram à política de concentração populacional imposta pelo Diretório e 

eram responsabilizados pelos criadores de gado da região pela destruição das 

fazendas e dos povoados (SANTOS JÚNIOR, 2015, p. 96). 

 

Em 2016, Oliveira abordou a estadualização da Educação Escolar Indígena, pelo 

Programa de Educação Matemática e Tecnológica. O povo Pipipã aparece entre os nove povos 

indígenas no estado (juntamente com Fulni-ô, Atikum, Kapinawá, Truká, Kambiwá, Tuxá, 

Pankararu, Xukuru do Ororubá) com representação na Comissão Estadual de Educação Escolar 

Indígena, formada juntamente com sete representantes dos órgãos internos da Secretaria de 

Educação de Pernambuco (OLIVEIRA, 2016, p. 40).  

Também escolhemos o período de 2003 a 2016 para levantarmos o acervo da Associação 

Nacional de Pós-Graduação em Pesquisa em Educação (ANPEd), onde aproximamos a 

delimitação do tema ao problema referente ao nosso objeto. Nossa intenção foi buscar 

produções que abordassem “a interculturalidade na educação escolar indígena” para 

identificarmos as especificidades do PPP de escolas indígenas outras suas possíveis 

contribuições para as identidades e lutas. Daí surgiram 29 pesquisas presentes principalmente 

nos GT’s: 03 - Movimentos sociais, sujeitos e processos educativos, 07 - Educação Popular, 08 

- Formação de Professores, 12 - Política da Educação Superior, 12 – Currículo e 23 - Educação 

e Relações Étnico-Raciais.  

Neste universo, destacamos a ausência de trabalhos produzidos no Nordeste brasileiro, 

já que a maioria das publicações são oriundas de universidades localizadas nas regiões sudeste 

e norte. No entanto, nos deparamos com trabalhos do Centro Acadêmico do Agreste (CAA), o 



17 
 

 
 

primeiro campus da UFPE inaugurado no interior de Pernambuco em 2006. Dentre as 

produções destacamos “A Formação, Pesquisa e Prática Pedagógica dos/as Professores/as 

Indígenas em Pernambuco: ações e desafios no contexto do Pibid Diversidade”, de 2013. 

Jaqueline Barbosa e Fátima Aparecida Silva abordaram o processo de elaboração e execução 

dos subprojetos dos povos indígenas do estado vinculados ao curso de Licenciatura Intercultural 

Indígena. As autoras mencionam produções de professores Pipipã que fizeram parte das 

primeiras turmas. 

Na busca sobre a mesma temática no acervo da Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior (CAPES), considerando o mesmo período estabelecido (2003 a 

2017), localizamos 68 produções, a maioria já disponível no acervo da UFPE. A pesquisa de 

Arcanjo foi única da CAPES que tratou especificamente sobre o povo Pipipã, enquanto outros 

povos do interior de Pernambuco ganharam destaque quantitativo, como por exemplo os 

Xucuru, com 19 publicações, seguido dos Pankararus, cinco trabalhos e Fulni-ôs, dois. Dos 

trabalhos mapeados, 19 estavam voltados para a Educação. Os demais focavam na 

Antropologia, na História, na Sociologia, na Saúde Pública e na Agroecologia. 

Por fim mapeamos os trabalhos apresentados no Encontro de Pesquisa Educacional do 

Norte Nordeste – EPENN, no mesmo intervalo de tempo dos demais, porém com uma 

diferença, o evento científico ligado a ANPED é promovido a cada dois anos. Neste caso 

buscamos os textos dos encontros de 2003, 2005, 2007, 2009, 2011 e 2013, 2014 e 2016. 

Observamos os resumos das publicações de todos os grupos envolvendo o tema “educação 

escolar indígena”, no entanto, apenas alguns GT’s específicos se destacam nessa abordagem.  

Quadro 1 – GT’s do EPENN sobre educação escolar indígena 

GRUPOS DE TRABALHO Nº DE PUBLICAÇÕES 

GT 03 - Movimentos Sociais, 

Sujeitos e Processos Educacionais 

 

05 

GT 04 - Didática 01 

GT  05 - Estado e Política 

Educacional 

 

02 

GT 06 - Educação Popular 02 

GT 08 - Formação de Professores 07 

GT 12 - Currículo 04 

GT 14 - Sociologia da Educação 03 

GT 21 - Educação e Relações 

Étnico-raciais 

 

08 

GT 23 - Estudos sobre Gêneros 

Sexualidade e Educação, Educação 

Rural e Educação Indígena. 

 

 

06 

GT 24 - Educação e Arte 01 

Total de publicações sobre a 

educação dos povos indígenas 

 

39 



18 
 

 
 

O XVIII EPENN realizado em Maceió-AL/UFAL teve como tema “Política de Ciência 

e Tecnologia e Formação do Pesquisador em Educação”. Esta edição de 2007 deu ênfase às 

expressões socioculturais de povos indígenas que habitam na região Nordeste. O tema 

Educação Escolar dos indígenas com ênfase nos povos do estado foi trabalhado em 

“Pernambuco e o Plano Nacional de Educação 2011-2020” de Eliene Amorim. O XXI EPENN 

ocorreu em 2013 na UFPE em Recife-PE abordando a “Internacionalização da Educação e 

Desenvolvimento Regional: implicações para a pós-graduação”.  

No ano seguinte o XXII realizado em Natal-RN/UFRN abordou a temática “Pós-

graduação em Educação no Norte e Nordeste: produção de conhecimento, assimetrias e desafios 

regionais”. Até então o Encontro congregava as regiões Norte e Nordeste e era identificado pela 

sigla EPENN, no entanto, na edição 2014 foi aprovado o desmembramento do evento, de modo 

que cada região, a partir de 2016, passou a realizar seus encontros individualmente.  

A região Nordeste manteve a denominação histórica já adotada, grafada com apenas um 

“n”, definindo-se desde então como Encontro de Pesquisa Educacional do Nordeste/EPEN - 

Reunião Científica Regional da ANPEd. O XXIII EPEN discutiu em Teresina/PI o tema 

“Caminhos da Pós-Graduação em Educação no Nordeste do Brasil”. O trio Conceição Gislane 

Nóbrega Lima de Salles, Sandro Guimarães de Salles e Maria da Penha da Silva apresentou A 

Temática Indígena nas Práticas Docentes das Escolas Municipais de Pesqueira/PE nos Anos 

Iniciais do Ensino Fundamental. No artigo foi destacado que as vivências curriculares acerca 

da temática indígena naquele contexto escolar eram heterogêneas e difusas.  

A maioria dos trabalhos sobre a temática indígena foi apresentada no GT Educação e 

Relações Étnico-Raciais, pelo segundo ano consecutivo, a pesquisadora Maria da Penha da 

Silva (CAA/UFPE) apresentou um trabalho com base nos anais nos encontros do EPEN, que 

nos ajudaram inclusive no nosso estado da arte. 

Chegamos a 2017, último ano do nosso levantamento da produção científica do EPEN. 

A XXIV edição ocorreu em São Luís no Maranhão, tendo como tema "Democracia em Risco - 

a pesquisa e a pós-graduação em contexto de resistência", onde a questão indígena passou a ser 

analisada de forma mais ampla. Em “A Execução Orçamentária das Políticas de Diversidade 

nos Governos Lula e Dilma: Obstáculos e Desafios”, Denise Soares mostra que as diferenças 

ganharam espaço na agenda das políticas educacionais brasileiras. Uma discussão impulsionada 

por movimentos sociais negros, indígenas, LGBTs, feministas e de trabalhadores do campo. 

No GT Educação e Relações Étnico-Raciais, o artigo “Educação e Racialização: uma 

análise a partir dos conteúdos escolares das aulas primárias pernambucanas (1928-1939), 

Adlene Arantes da UPE conclui que nos conteúdos escolares de História se propagava a 

superioridade da raça branca em relação aos negros e índios. Mais dois trabalhos seguiram a 



19 
 

 
 

mesma lógica “Os negros, indígenas e brancos representados no currículo de um curso de 

licenciatura em história”, de José Bonifácio da Silva e José Licínio Backes e “Educação Escolar 

Indígena: Reflexões e Conflitos Contemporâneos à Luz do Brasil, de Thaís Wenczenovicz. Eles 

mostram que com a Constituição de 1988 as comunidades indígenas passam a usufruir dos 

mesmos direitos fundamentais e com equidade aos demais grupos sociais na sociedade 

brasileira, no entanto, o índice de analfabetismo na população de 15 anos ou mais, de 9,6% no 

País, sobe para 23,3% na população indígena em geral e chega a 32,3%. 

No caso do EPEN, nenhum texto abordou individualmente os indígenas Pipipã. As teses 

e dissertações que tratam especificamente sobre o povo nos demais repositórios e acervos estão 

mais voltadas para os campos da Antropologia e da História, nenhuma especificamente na área 

de educação, nosso objeto de pesquisa. Nos demais trabalhos ocorrem apenas algumas citações 

ao povo, muitas dando ênfase aos conflitos, uma opção que oferece menos contribuições na 

proposta do estudo. 

Além do repositório da UFPE, também fizemos uma busca geral e atemporal de 

produções sobre os “índios Pipipã”. Novamente encontramos poucos trabalhos acadêmicos 

específicos nas universidades públicas e privadas. De Wallace Barbosa localizamos o 

“deslindamento” Kambiwá e a etnogênese Pipipã: dilemas culturais e disputas políticas na 

criação da ´nova aldeia´ do Travessão do Ouro, em 2003, pela Associação Nacional de Pós-

Graduação e Pesquisa em Ciências Sociais. Além da tese A Pedra do Encanto: dilemas culturais 

e disputas políticas entre os Kambiwá e os Pipipã, de 2001, pela Universidade Federal do Rio 

de Janeiro.  

Também localizamos o artigo Os Povos Pipipã e a Luta pelo Reconhecimento, de Valmir 

Batalha, apresentado na Reunião Brasileira de Antropologia de João Pessoa/PB, em 2016. Já 

em 2017, Alberto Reani defendeu uma dissertação pela Universidade Católica de Pernambuco 

– Unicap sobre o batismo das crianças Pipipã celebrado no “Aricuri”. No mesmo ano, Carla de 

Souza Camargo pesquisou os impactos da Transposição do Rio Francisco nos territórios 

Kambiwá e Pipipã, pela Unicamp, de São Paulo. Em 2019 Glaciene Gonçalves também abordou 

a Transposição do Rio São Francisco no território Pipipã, pelo viés da Saúde Pública, em uma 

pesquisa desenvolvida para o Centro de Pesquisas Aggeu Magalhães/FIOCRUZ.  

Nenhum destes trabalhos especificou o tema educação escolar Pipipã. Acreditamos que 

o reconhecimento recente da etnia por meio da FUNAI e a dificuldade de acesso geográfico 

foram empecilhos para muitos pesquisadores desenvolverem suas pesquisas de campo no 

território Pipipã. O exemplo foi trazido por Camargo (2017), citada no parágrafo anterior: 

 



20 
 

 
 

Eu peguei uma van que faz o trajeto Floresta-Ibimirim, que vai às seis da 

manhã e retorna às dez do mesmo dia. Desci e comecei uma caminhada de 

3km que me pareceu longa, sob sol e com o peso das mochilas. Eu, 

imprudente, havia esquecido de levar uma garrafinha de água. Depois de uns 

vinte minutos de caminhada na terra fofa, apareceu uma “pick-up” Ford, 

repleta de crianças, que me ofereceu carona, pois estava levando os estudantes 

para a escola da aldeia. Para mim, a dificuldades de acesso aos Pipipã no 

momento da pesquisa não se justificava apenas pelas questões geográficas, 

mas principalmente pela desconfiança em relação às pessoas de fora em 

momentos de conflitos (CAMARGO, 2017, p. 282). 

 

Nossa proposta é vencer estes desafios e avançar os estudos na perspectiva da educação 

escolar indígena no Sertão de Itaparica. Salvo as exceções dos trabalhos acadêmicos observados 

na revisão de pesquisas, as teorias sobre povo Pipipã foram inviabilizadas nos livros didáticos 

que tratam da temática indígena regional, conforme ilustraremos no próximo capítulo. Segundo 

Boaventura Souza Santos (2010) quando as teorias da ciência “moderna” são disseminadas 

enquanto verdades não há a ecologia dos saberes, ou seja, as especificidades das minorias 

raciais são hierarquizadas e fragmentadas como uma cultura subalterna.  

Assim podemos perceber a importância de contribuir para o desenvolvimento de novas 

pesquisas sobre as práticas educacionais do povo Pipipã e suas particularidades. Produções 

literárias mais locais do nosso objeto foram identificadas somente em livros de historiadores 

sem tradição acadêmica: o caruaruense Nelson Barbalho (1982), Pereira da Costa (1983) focado 

apenas em arquivos de documentos oficiais e principalmente em livros de Álvaro Ferraz (1957) 

e Leonardo Gominho (1996), moradores do município de Floresta que se debruçaram na 

pesquisa genealógica da cidade. Eles mostram que o povo Pipipã faz parte da formação 

populacional do município.  

Ao reivindicarmos a atenção das universidades para o povo Pipipã não estamos 

propondo a vitimização ou a apropriação epistemológica, já que os indígenas são detentores de 

conhecimentos que não precisam ser legitimados pela ciência. A ciência acadêmica, 

principalmente a antropológica, muitas vezes se coloca no direito de construir o outro, 

praticando o racismo epistêmico.  

 

1.2 Plano dos capítulos 

 

Este estudo está subdividido em cinco capítulos, precedidos da introdução para situar o 

tema, por meio da apresentação-síntese do trabalho, a problematização, os objetivos 

pretendidos e o levantamento teórico, enfim o que se pretende com a pesquisa (questão central). 



21 
 

 
 

No primeiro capítulo, intitulado de O povo Pipipã, procuramos fazer uma apresentação 

bem objetiva do povo que está sendo estudado, a partir do contexto histórico e do mapeamento 

de documentos oficiais que oferecem dados das lutas e resistências atuais por uma Educação 

específica, diferenciada e intercultural. Aqui entra também a referência a quem estudou o povo. 

No segundo capítulo vamos destacar as opções teórico-metodológicas que nortearam a 

principais discussões teóricas à luz do Pensamento Pós-Colonial e Decolonial, principalmente 

sobre os conceitos de identidade étnica, Colonialismo, Colonialidade, Decolonialidade, 

Currículo Intercultural e Desobediência Epistêmica, ancoradas principalmente pela Hermêutica 

Diatópica. O conceito de etnogênese, surge como uma possiblidade de diálogo entre a Educação 

e a Antropologia. Por fim vamos apresentar nas subdivisões do capítulo: a metodologia 

desenvolvida na pesquisa e as experiências empíricas no Campo de estudo.    

No Capítulo 3, Historicizando a Educação Escolar Indígena, pretendemos apresentar os 

momentos históricos que marcaram a Educação Escolar Indígena no país, desde o período 

colonial, passando pela política indigenista de pombal, até a Constituição de 1988 e os reflexos 

nos dias atuais. No subtítulo, construindo a Educação Escolar Indígena em Pernambuco, 

situamos o povo Pipipã, no processo de estadualização e a busca pela federalização do ensino. 

O quarto capítulo, Concepções de Interculturalidade no Currículo da Escola Indígena 

Pipipã, vamos destacar o surgimento das primeiras escolas indígenas no território Pipipã e 

cruzar a teoria com a realidade empírica a partir das narrativas de professores (as) e estudantes 

que vivenciam a educação indígena. No tópico As Disciplinas Referenciadas na Prática Docente 

Pipipã, vamos mostrar como os conteúdos são trabalhados buscando a afirmação da identidade 

ética do Povo e como forma de romper com a Colonialidade.  

No segundo subitem Aproximações entre o Pensamento Pedagógico Latino-Americano 

e a Educação Escolar Indígena Pipipã vamos destacar a questão da educação no lócus dos Povos 

Indígenas Latino Americanos. Pretendemos mostrar que embora ocorram em épocas e lugares 

diferentes, as lutas dos povos ameríndios por uma educação diferenciada se originam das 

mesmas motivações. 

No quinto e último capítulo, As fronteiras entre a Globalização Capitalista e a Tradição 

na Visão dos Educandos e Educadores Pipipã, vamos refletir, com base nas falas dos 

participantes, sobre as tensões e desafios para a consolidação dessa educação intercultural, 

através de exemplos como a interferência da internet e de outras religiões. O tópico A formação 

Docente Específica é o Principal Desafio para a Consolidação do Currículo Intercultural, vai 

abordar a fragilidade da formação docente voltada para a educação escolar indígena. No 

subitem final “Reflexões Inquietantes” vamos apresentar os resultados da pesquisa de forma 

crítica, no processo de tensão entre a colonialidade e a decolonialidade. 



22 
 

 
 

2 O POVO PIPIPÃ 

 

O etnônimo Pipipã foi uma denominação dada pelos colonizadores aos povos indígenas 

“bárbaros” que habitavam a Serra Negra na primeira metade do século XVIII (MEDEIROS; 

MUTZENBERG, 2016). A referência mais antiga sobre esse povo data de 1713, quando o 

capitão-geral da Capitania de Pernambuco comunicava ao capitão-mor João de Oliveira Neves 

que, na Ribeira do Pajeú, havia grupos indígenas revoltados, dentre os quais, os “Pipipãos”. 

(GONSALVES, 2019, p. 30). A ocupação colonial na caatinga do então Sertão do São 

Francisco6 começou, com a expansão das fazendas de gado e a exploração dos recursos naturais 

(FERRAZ, 2004, p. 25). 

Nessa época, o povo Pipipã teve os primeiros contatos com os colonizadores em um 

local conhecido como Serra do Periquito, onde hoje é a base da serra sede da aldeia. Após serem 

contatados, os indígenas foram levados para a então “Aldeia da Missão”, na comunidade Lagoa 

do Jacaré, onde seriam “amansados” e “domesticados”. No entanto, foram várias tentativas 

frustradas, “pois era um povo arredio e valente” (Pajé Expedito Rosendo, agosto/2017).  

De acordo com o historiador Nelson Barbalho, em 1696 os padres da Companhia de 

Jesus receberam ordens da Coroa para formar um aldeamento em terras de aldeias localizadas 

no Sertão do São Francisco. No dia 19 de julho o padre Felipe Bouruel “havia colocado uma 

cruz, a meia légua acima da aldeia para tomar posse das terras” (BARBALHO, 1982, p. 6). No 

entanto, o então sargento-mor e procurador da Casa da Torre7, Antônio Gomes de Sá, procedeu 

a expulsão dos religiosos das missões, de onde, ainda segundo Barbalho, os senhores da Casa 

da Torre se consideravam donos. 

Além de Barbalho, Álvaro Ferraz (1957), Pereira da Costa (1983), Tatiana Ferraz (2004) 

e Leonardo Gominho (1996) pesquisaram a genealogia do município de Floresta com base em 

documentos oficiais e descobriram que os irmãos Gomes de Sá se estabeleceram na região do 

Sertão do São Francisco no século XVII e passaram a perseguir os índios Pipipã. Cem anos 

depois os descendentes dos irmãos portugueses continuavam as investidas contra os indígenas 

com a autoridade oficial de um deles, Antônio, o então detentor do título de sargento-mor. Em 

uma dessas investidas, Alexandre Gomes de Sá, um dos irmãos do mesmo, “embreou-se nas 

                                                           
6Em 1989 passou a ser denominado Sertão de Itaparica por conta do lago formado no Rio São Francisco por 

conta da hidrelétrica de Itaparica. 
7Legado concedido por governadores de Pernambuco. Em fins do século XVIII alguns povoados eram sede 

político-administrativa, porque dispunham de tabeliões escrivães e juízes. A mais antiga freguesia era a do Pajeú 

da Flores, cujo título data de 1783. Suas terras compreendiam toda região da margem pernambucana do Rio São 

Francisco até a Serra do Araripe. A cidade de Floresta tem sua origem no povoado de Fazenda Grande, que 

correspondia a uma parte pertencente a grande Sesmaria da Casa da Torre. Ver mais em: FERRAZ, Tatiana 

Valença. A Formação da Sociedade no Sertão Pernambucano: trajetória de núcleos familiares. Dissertação de 

Mestrado. Programa de Pós-Graduação em História. UFPE, 2004. 



23 
 

 
 

caatingas acompanhado de dez homens caçando índios, sendo morto por um deles durante a 

luta” (GOMINHO, 1996, p.87). 

Ávido por vingança, o terceiro irmão, Cypriano, instigou o comandante das tropas de 

bandeirantes a intensificar o extermínio, já que de todos os grupos, eram os que mais praticavam 

violências e escravização indígena “cometiam atrocidades ganhando notoriedade no período da 

Guerra dos bárbaros, à medida que venciam as batalhas, receberam do Estado benesses como 

terras das nações indígenas conquistadas” (PIRES, 2004, p. 91). 

Sendo assim, o chefe dos bandeirantes, Manuel Dias da Silva, se dirigiu ao então 

governador de Pernambuco, D. Fernando Mascarenhas, comunicando que indivíduos nômades 

das nações Pipipã e Chocó, que viviam foragidos e escondidos nas proximidades do Riacho do 

Navio8 e na recém-criada Fazenda Grande, estavam atacando fazendas. Ele pedia auxílio para 

investir contra os índios utilizando o argumento que eram “criminosos e facínoras, faziam os 

maiores roubos e estragos nas fazendas daquela Ribeira, pelo que fazia necessário expedir 

Bandeira para a extinção do gentio, prisão deles e castigo” (GOMINHO, 1996, p. 87). 

Dos povos indígenas que habitavam aquela região, os Pipipã, considerados os mais 

numerosos e aguerridos sofreram ofensivas ordenadas pelo então governador da Capitania de 

Pernambuco, Luiz Lobo da Silva. Em 1759, os Pipipã e Parakió levantaram-se contra as 

investidas que vinham sofrendo e durante o confronto teriam provocado “a morte de dois 

capitães, além de vários feridos em ataque empreendido pelos índios dispersos na região do 

Vale do Moxotó” (FUNAI, 2017, p. 31). Em consequência ocorreram novos ataques com o aval 

do governo e com a colaboração de moradores locais, “muitos índios foram aprisionados e um 

dos seus líderes morto (PIRES, 2004. p. 151). Nessa época, os Pipipã foram temas de várias 

correspondências oficiais que demostravam a preocupação com os indígenas mais hostis. 

Nos arquivos de documentos manuscritos avulsos referentes à Capitania de 

Pernambuco, existentes no arquivo histórico ultramarino, consta um oficio enviado em pelo 

governador da Capitania, Luis Diogo Lobo da Silva ao secretário de estado da Marinha e 

Ultramar, Francisco Xavier de Mendonça Furtado sobre “as mortes praticadas pelos índios 

Pipipães, Paraquiós e outras nações”9. No mesmo ano, em 1761, o governador havia sido 

informado pelo Sargento Mor da Artilharia, Jerônimo que os Pipipãs eram os mais culpados, 

“em torno de sessenta almas”.  

Da segunda metade do século XVIII até o século XIX, os grupos chamados índios 

“bárbaros”, identificados sob etnônimos diversos (Pipipã, Umã, Xocó, Vouê), foram vítimas das 

                                                           
8Rio temporário que nasce no município de Carnaíba e termina no nordeste do município de Floresta, na mesma 

região do território Pipipã, onde deságua no Rio Pajeú.  
9AHU_CU_015, Cx. 94, D. 7473. 7473, Recife, 31 de janeiro de 1761, pág. 1133. 



24 
 

 
 

chamadas “guerras justas” por causa da participação destes na “Confederação dos Cariri10” ao 

partirem para o enfrentamento aos invasores de suas terras que eram tomadas para a prática da 

pecuária. (PUNTONI, 2002). Encerrada na primeira metade do século XVIII centenas de 

indígenas morreram lutando contra o movimento expansionista dos portugueses. “A conquista 

do sertão pelos colonizadores provocou a destruição de numerosas tribos indígenas” (PIRES, 

2004. P. 143).  

A expulsão dos padres Jesuítas da capitania em 175911 foi levada ao conhecimento do 

rei e “dois anos depois as terras foram restituídas” (PIRES 1996, p. 84). Diante das 

malsucedidas tentativas de expansão territorial contra os indígenas da região da Serra Negra no 

município de Floresta, o governo da Província iniciou o processo de "pacificação" e 

catequização dos Pipipã e Xocós, por meio da construção de um aldeamento. Em ofício do 

Bispo de Pernambuco, D. Francisco Xavier Aranha, ao secretário de estado do Reino, conde 

Sebastião José de Carvalho e Melo, o aldeamento foi descrito como “vilas e lugares de índios, 

necessários para aumentar a côngrua dos vigários dos índios para prover as vigararias”12.  

Sendo assim, em setembro de 1801 o juiz do Julgado de Pajeú, Francisco Barbosa 

Nogueira apresentou ao capuchinho italiano, Frei Vital de Frescarolo, “uma tropa de índios 

bárbaros e pediu àquele religioso que lhes conferisse o santo batismo e os aldeassem como era 

de costume fazer com os demais índios” (GOMINHO, 1996, p. 87). Francisco conhecia tanto 

os moradores, inclusive era concunhado do criador Francisco Gomes de Sá, quanto os índios 

da região e os conflitos entre ambos. “Era a favor do interesse do Governo da Província em 

pacificar os índios, garantindo-lhe a permanência no cargo de Juiz Ordinário e o acúmulo do 

cargo de Diretor dos Índios da Aldeia Gameleira” (SANTOS JUNIOR, 2015, p.108).  

O teor da carta abaixo, mostra essa posição política de Francisco. Devido à importância 

do documento neste contexto, segue a transcrição na íntegra, considerando que os originais, 

disponíveis no acervo Ultramarinho, estão ilegíveis para consulta em virtude do desgaste 

natural 13. Como a transcrição é longa, alguns trechos estão negritados para chamar a atenção 

dos aspectos mais significativos da correspondência. 

 

 “Ex.mo e R.mo e III.mos Senr.es, 

                                                           
10AHU_CU_015, Cx. 94, D. 7473. 7473, Recife, 31 de janeiro de 1761, pág. 1133. 
11 AHU_CU_015, Cx. 94, D. 7457. Ofício do governador da capitania de Pernambuco, Luís Diogo Lobo da Silva, 

ao secretário de estado da Marinha e Ultramar, Francisco Xavier de Mendonça Furtado, sobre a execução das 

ordens para expulsar os Jesuítas. Recife. 
12AHU_CU_015, Cx. 96, D. 7543.PÁG. - 1145 / 3206 7543, Olinda, 20 de junho de 1761. 
13 Conflitos ocorridos em vários estados da região Nordeste de 1683 a 1713, entre indígenas e colonizadores. Ver 

mais em PUNTONI, Pedro. A Guerra dos Bárbaros: povos indígenas e a colonização do sertão nordeste do 

Brasil, 1650-1720.São Paulo: Hucitec/Edusp,2002. 



25 
 

 
 

Recebi aos 23 de janeiro este corrente anno a Carta de Ofício de 5 de 

novembro de 1801, em que V.Ex.a me ordenão sobre o expedido no requerim.to 

de Manuel Dias, comandante das Bandeiras, q. tem o objeto de conquistar os 

índios bárbaros que vivem embrenhados. E ao 16 deste corrente mez, a seg.nda 

carta de 26 de janeiro, em q me mandão, dizer a rezolusam, q. trouxe o 

Embaixador q. Eu e o Missionário Frei Vital mandamos aos índios das nações 

Pipipan e Chocó. Quanto a primeira, digo: q. o expedido no requerimento do 

comandante Manuel Dias he despido de verdade, a excepsam de algum 

prejuízo, q. tem os ditos Indios dado a algumas Fazendas. Estas ações de 

Indios de que se tracta, não constam aggreguem assi escravos fugidos, nem 

criminosos: menos que tenham destruído fazendas, feito fugir os vaqueiros e 

se sucedeu isso digão o Comandante sobredito, e seus Coloiados quais forão 

as fazendas que experimentarão essa total destruissam, individuando-as por 

seus nomes, declarando os tempos em que isso sucedeo. Eu a 26 annos moro 

nessa ribeira do Pajahu, vizinha da do Riacho do Navio e não me consta que 

tal sucedesse no Pajahu, desde a fazenda Paulista até a Barra estão destruídas 

as fazenda não pelos gentios, que nunca ellas foram, sim pelos moradores que 

não sam índios, (...) agregados. 

Os Ex.mo Senr.es Predecessores de V.Ex.a tem em outras ocazions 

expedido Ordens para Bandeiras por representasoens revestidas das mesmas 

afetadas causas, em virtude delas se tem feito nos Indios deshumanas 

matanças e não conquistas, abusando-se assim das Saudaveis Ordens, q, sabi 

sem uso talvez fará o Comand.o da que pretende alcançar por meio da 

reprezentasam de V.Ex.a., instigando do Comand.o Cipriano Gomes de Sá, q. 

quer por esse modo vingar a morte do seu irmão Alexandre Gomes de Sá, o 

qual por ter igoal aversam aos Indios sem ordem algua os foi invadir nos matos 

acompanhados de outros dez humanos, e la perdeu a vida atravessadode settas, 

ficando da parte dos Indios trez (mortos). Este Comand.e Cipriano 

proximamente me ia fazendo perder todo o fructo do gr.de trabalho de aldeaiar 

os Indios Gamelleira, mandando-lhes recados, que Ia mesmo os havia de atacar 

e destruir com hua Bandeira, do que resultou fugirem para os matos os Indios 

ficando som.te na aldeia 24 entre grandes, e pequenos, o que não me deo 

pequeno trabalho para os Capacitar e reduzir a voltarem para a aldeia. (...) 

Nunca os Indios resistiram as Bandeiras senão athe o ponto de acharem por 

onde fugir q.do estam cercados, tanto assim que, se sentem a Bandeira antes de 

estar feixado o cerco, fogem sem a menor rezist.a. Ex.mo e III.mos Senr.es, as 

Bandeiras só tratam de matarem os Indios, e não de prenderem, disto se prova 

com a Experiência; por que se os Indios depelejarem (sic)se matarão por 

resistem as bandeiras. Os meninos ainda de peito, as mulheres, e os velhos que 

não resistiam, não me consta depois da conquistas que fez o Tente Coronel 

Jeronimo Mendes da Paz fizessem Bandeiras seguintes senão Carnesarias e 

deshumanas matanças nos Indios grandes, e pequenos, maxos e femias, velhos 

e mossos, sem se perdoar a ninguém, se se terminam os Ex.mos Predecessores 

de V.Ex.a. Fassam-se as diligencias necessárias para se reduzirem com 

brandura, os Indios, esgotem-se os Offiicios da Caridade Christam, e de 

humanidade e com esses nossos semelhantes, fassa-se por meio do tratamento 

lizo e brando... (ilegível) das traissons e crueldades, com que tem sido 

tratactados, e quando se perder a esperanza de conseguir o desejado fructo de 

se reduzirem, embora se a alguem com rigor para se prenderem, e não 

unicam.te para se matarem como bixos e feras irracionais, assim como se tem 

athe agora practicado. 

Quanto a segunda Carta digo que os Indios da Serra Negra, a saber 

as duas nascoens Pipipan e Chocó tem sahido já, depois da Embaixada, no 

Moxotó, duas vezes a Manuel Machado vaqueiro do Cornel Roque de 

Carvalho, outra ao m.mo Coronel, outra ao Cap.m Custodio, que passava a 



26 
 

 
 

esta prassa, onde he morador, em todas pedindo a Baptismo, e que se querem 

aldear; mas q. se receiam do Camandante Cipriano Gomes de Sá, que os 

perseguem. Sahiram depois no Logradouro do Olho d’ágoa da Canabrava e ali 

se demoraram, plantaram hua Cruz n’uma varge em sinal de paz: Logo que eu 

tive disto noticia acodi: mas já os não achei; por que apenas se acharam recado 

do Comand.e José Gomes de Sá, que se retirassem dali por que espantavam 

gados, deixaram o sitio, se tornaram a embrenhar: mandei-lhe nova embaixada 

de lá, e agora me diz o m.mo Comand.e Manoel dias que sahiram e estam na 

fazenda Caissara no Riacho do Navio a m.a espera, para onde parto amanhã e 

assegurar-lhes a paz em nome de V.Ex.a. com elles o lugar onde se querem 

aldear, e o tempo em que devem  esperar o Missionário para os batpzar; praza 

a Deus que os ache, que como vivem receosos, não se demoram muito tempo 

do lugar onde sahem, por que temem que ahi os atques a Bandeiras, do que sem 

perda de tempo darei parte a V.Ex.a. e SS. 

        Povoassam de Flores, 26 de fevereiro de 1802. 

                                         Fiel Subdito, Francisco Barbosa Nogueira” 

 

Ao denunciar o extermínio dos indígenas promovido pelos bandeirantes movidos pelo 

sentimento de vingança dos fazendeiros, o juiz pode ter evitado e extinção total da etnia Pipipã.  

Tal povo passou a ser submetido a outra forma de violência: o caráter assimilacionista resultante 

da “mistura” (OLIVEIRA, 2004) proposta nos aldeamentos, ao serem forçados a abandonarem 

“suas línguas, suas práticas sociais e processos econômicos para atender as demandas da nova 

ordem, por exemplo, a incorporação de práticas e de tecnologias dos europeus, como o cavalo 

e o comércio” (MONTEIRO, 2001, p. 39). O historiador local Álvaro Ferraz complementa que 

os bons vaqueiros e agricultores das famílias Serafins e Guaritibas descendem dos Pipipã14. 

Pereira da Costa afirma que o aldeamento da missão foi fundado em 14 de setembro de 

1802, pelo capuchinho Frei Vital de Frescarolo, que andava em missão pelo Sertão, em partes 

da Serra Negra, próximo à Serra do Periquito. “Esses índios, que desde de 1743 estavam 

embrenhados pelas matas foram então procurados pelo missionário e acompanharam-no 

formando dois aldeamentos nos Sítios Gameleira e Jacaré, sendo este onde se estabeleceu o 

gentio Pipipão” (COSTA, 1983, p.159-160). No local havia abundância de caças, mel e cabaças, 

esta última constitui a matéria-prima necessária para confecção do maracá. Ao receber sementes 

no interior, produz o som característico dos rituais tradicionais.  

Antes do aldeamento os índios Pipipã viviam em um clima adverso e resistiram de 

diferentes formas, “ora com emboscadas contra os invasores de terras, ora matando o gado, ora 

como vaqueiros, ora pedindo proteção à Igreja Católica reivindicando aldeamento, (REANI, 

2017, p. 25). O Frei Vital de Frescarolo, responsável pelo aldeamento dos Pipipã, classifica-os 

como uma das quatro "remanescentes nações bárbaras do sertão", denominação genérica de 

                                                           
14 FERRAZ, Álvaro. Cadernos de Pernambuco, 8. Recife: Sec. Educação e Cultura, 1957, p. 143. 



27 
 

 
 

"Índios da Serra Negra". Em 14 de março de 1803, o missionário deu a posse solene da “nova 

aldeia” ao capitão-mor, sargento-mor e alferes para o seu regime policial, ao mesmo tempo que 

“continuava dirigindo a parte espiritual, tendo construído para os exercícios religiosos 

(católicos) uma casa de oração” (GOMINHO, 1996, p. 90). 

Em 1804 o aldeamento já era composto por quase 200 habitantes das nações “Pipipões”, 

Omaris, Chocós e Caracus, os quais, já colonizados dirigem-se ao rei de Portugal em sinal de 

obediência e fidelidade, enviando-lhe suas armas de guerra e vários objetos de uso, como vestes, 

indústria própria” (GOMINHO, 1996, p. 91). Acontece que o aldeamento não garantia que 

fossem poupados da violência. Então passaram a enfrentar a imposição de culturas 

eurocêntricas, à medida que eram colocados em um espaço de “assenzalamento” como 

estratégia disfarçada do poder político para dominar, explorar e extinguir os costumes 

originários de vários povos e ao mesmo tempo, em nome da religião. 

Em uma das cartas enviadas por Frescarollo ao então Bispo de Olinda, em 1804, que fez 

parte de um conjunto de correspondências anexadas por este (sem data e com grafia original) 

em num ofício, o religioso justificou o aldeamento como um mandado de Deus, do rei, do 

Governo, 

que eles (indígenas) se aldearem, baptizar, instruir a fé, servir na fé católica, 

servir ao rei e nunca mais viver como bixo no mato, mas sim com christãos 

par se salvarem. A isto respondêram todos que este sempre foi seu desejo mas 

que tinhão medo dos brancos e que esta não fôsse falsidade minha, como já 

foi aquella do Riaxo do Navio, do Brejo do Gama e outras [...] quando aledeei 

índios brabos da Serra da Gameleira, na freguesia do Cabrobó, que debaixo 

da capa de paz e santa missa, fizerãm d’estes miseráveis tão horrenda 

carnagem de prender, atirar, acutilar, espancar, matar e picar, como se não 

fossem gente da mesma espécie como nós  (FRESCAROLO, 1883, p. 108 e 

109). 

 

Santos Júnior (2015) aponta que a seca severa na década de 1830 no Sertão foi um dos 

fatores de abandono das Missões pelos Pipipã. Como consequência houve a retomada dos 

saques às fazendas ocupadas pelos fazendeiros e pecuaristas nas margens dos Rios Pajeú e 

Moxotó. Segundo Camargo (2017), a Junta Provisória do Governo de Pernambuco ordenou, ao 

Sargento Mor e Comandante Interino da Vila de Flores, o arregimento de homens armados para 

a contenção dos índios da Ribeira do Pajeú. 

 

Em 1836, o prefeito da Comarca de Flores pediu autorização da Junta para o 

uso de força contra os índios da Serra do Periquito, motivado por denúncias 

de saques às fazendas vizinhas. Em 1838, o Governo de Pernambuco recebeu 

outra solicitação de armamento para o combate contra 100 indígenas Umãs, 

80 Xocós e 50 Pipipãs, acusados de desordens, roubos e mortes. [...] foram 

acusados de matar o Capitão Pedro José Delgado, na fazenda Angico, 



28 
 

 
 

juntamente com 200 cabeças de gado; também foram acusados pelo 

saqueamento da Fazenda Jardim (CAMARGO, 2017, p. 256). 

 

Dessa forma, o povo Pipipã foi massacrado primeiro pelos portugueses, ao tentar resistir 

a todo o processo de aldeamento, de catequização e colonialismo imposto pela Coroa 

Portuguesa. Em seguida foi perseguido por fazendeiros, ou criadores de gado da Serra Negra, 

que procuraram manter, de toda forma, a terra tomada de forma violenta. De 1823 a 1834, no 

lugar dos bandeirantes entraram em cena grupos de jagunços armados que caçavam os 

indígenas sertanejos.  

Um dos episódios mais emblemáticos para os Pipipã, relativo à ocupação da Serra 

Negra por parte de fazendeiros, foi o que ocasionou a morte do principal líder, João Fortunato 

Viana (João Cabeça de Pena), primo de Joaquim Rozeno dos Santos, pai do atual pajé 

Expedito Rozeno. “Eles (fazendeiros) expulsaram violentamente famílias indígenas com 

intuito de ocupar definitivamente a Serra Negra, o principal líder foi preso e morreu em 

decorrência de maus-tratos e espancamento sofridos na prisão”. (FUNAI, 2017, p. 31).  

Devido às perseguições que sofreu, o povo Pipipã chegou a ser considerado extinto no 

século XIX. O mapa etno-histórico de Curt Nimuendaju datado de 1944 (Anexo A), situa o 

povo entre os Xocó, Voué e Umão na região do Vale do Moxotó e Pajeú (PE), onde se encontra 

a Serra Negra, local de ocupação tradicional dos Pipipã. O etnônimo não aparece entre as 41 

cores presentes na legenda do mapa para representar a classificação linguística de cada Povo. 

A localização dos Pipipã aparece no eixo H 4: 270. 408, ausente de filiação linguística 

originária. 

As poucas famílias que sobreviveram ao genocídio15 dispersaram-se para regiões mais 

distantes da Serra Negra, em locais habitados por outros povos indígenas, como é o caso do 

Brejo dos Padres, ocupado pelos Pankararu. Mas a maioria permaneceu no local hoje 

denominado de Baixa da Alexandra, no interior da atual TI Kambiwá, para garantir a 

sobrevivência. 

 

É fato que os Pipipã mantêm até hoje vínculos culturais, territoriais e 

econômicos com os Kambiwá. Outrossim, o etnônimo "Pipipã de 

Kambixuru" foi revelado após o processo de cisão entre ambos os grupos, 

entre 1997 e 1998, ensejando a reivindicação dos Pipipã pelo 

reconhecimento oficial da terra que tradicionalmente ocupam.  (FUNAI, 

2005, p. 31). 

 

                                                           
15 Extermínio deliberado, parcial ou total, de uma comunidade, grupo étnico, racial ou religioso; destruição de 

populações ou povos. Fonte: www.dicio.com.br (Dicionário Online de Português). 



29 
 

 
 

Durante o período histórico entre a suposta extinção e o reconhecimento da Funai em 

2003, a identidade da etnia esteve associada aos vizinhos Kambiwá. O desmembramento e a 

fundação de uma “nova aldeia” ocorreram em agosto de 1998. “Solicitam à FUNAI a 

construção de um Posto Indígena, de uma escola e a perfuração de um poço artesiano, passando 

a se autodenominar índios Pipipã de Kambixurú e não mais Kambiwá” (BARBOSA, 2003. p. 

11).  

Atualmente a principal luta do povo Pipipã é pela demarcação do antigo território, as 

terras que incluem na totalidade a Reserva Biológica da Serra Negra. Segundo a Fundação 

Nacional do Índio (FUNAI), área historicamente pleiteada por eles e que constitui uma das 

principais referências de sua territorialidade. Em 2009 foram realizados os estudos para a 

identificação da terra indígena (TI) Pipipã, os quais foram concluídos pela FUNAI16 em 2017 

(Anexo B), tendo em vista o Processo nº 08620.001091/2000-13. 

Em continuidade à Portaria nº. 1391, de 28 de novembro de 2005, o Grupo Técnico 

coordenado pela antropóloga Daniela Batista de Lima, emitiu a Portaria nº 1404, de 30 de 

outubro de 2013, a qual denomina a Terra Indígena Pipipã “uma superfície aproximada de 

63.322 hectares em um perímetro aproximado de 136 quilômetros”. A TI Pipipã está localizada 

no bioma caatinga, no município de Floresta, na divisa com os municípios vizinhos de Inajá, 

Tacaratu e Petrolândia, no Sertão do estado de Pernambuco.  

A demarcação Pipipã é um procedimento administrativo que tramita lentamente no 

âmbito do Poder Executivo. O levantamento populacional realizado pela Coordenação Técnica 

Local de Ibimirim (CTL/Funai), que considerou todas as famílias residentes nas aldeias Pipipã, 

calculou um total de 2.050 pessoas. Uma população significativa que ainda aguarda o 

cumprimento do direito de reconquistar o próprio território. 

Em 2007, quando o Ministério da Integração Nacional começou a implantar os canteiros 

de obra da Transposição do Rio São Francisco na área indígena, algumas exigências foram 

apresentadas ao governo federal pelas lideranças: a obra andaria lado a lado com processo 

demarcatório, infelizmente não foi isso que aconteceu. O canal da transposição foi concluído 

12 anos depois, mas o processo de demarcação do território foi interrompido, então o povo 

Pipipã recorreu ao Ministério Público Federal na cidade vizinha de Serra Talhada, que deu um 

prazo de dois anos para que o governo federal concluísse o processo de demarcação, 

 

                                                           
16 Relatório Circunstanciado de Identificação e Delimitação da Terra Indígena Pipipã (PE), FUNAI. Página 31 da 

Seção 1 do Diário Oficial da União (DOU) de 25 de Abril de 2017. Disponível na internet: 

https://www.jusbrasil.com.br/diarios/144212158/dou-secao-1-25-04-2017-pg-31 

 



30 
 

 
 

caso não cumprisse, seria penalizado com cinco mil reais por dia, então a 

Funai resolveu acelerar e mandou uma antropóloga para o território, que já 

concluiu um relatório em seguida foi assinada uma portaria autorizando o 

cadastramento dos fazendeiros e o levantamento fundiário dos posseiros, que 

é a segunda parte da demarcação. Então já começamos a nos entusiasmar 

porque a terra para o índio não é só onde cria, planta ou constrói, a terra para 

nós é a mãe de onde saímos e de onde voltamos. (Cacique Valdemir Lisboa, 

Travessão do Ouro, 2017). 

 

O enfrentamento da etnia Pipipã refletiu o histórico de lutas de outros povos indígenas 

do Nordeste, em várias frentes, com o apoio de órgãos indigenistas. Podemos destacar a atuação 

do Conselho Indigenista Missionário –– Regional Nordeste (CIMI NE)17, que iniciou um 

mapeamento histórico-etnográfico dos povos na década de 1980 e em seguida apoiou várias 

pautas das comunidades indígenas, como a educação escolar indígena do Nordeste. Apesar da 

precariedade de recursos dos indigenistas e dificuldades de acessos aos territórios, os povos do 

agreste e sertão de Pernambuco estavam entre os primeiros visitados.  

Segundo Félix (2008, p. 98-118), a causa indígena no Nordeste, e consequentemente a 

Pipipã, começou a ganhar visibilidade nacional com a consolidação da educação escolar 

indígena já assegurada, pelo menos teoricamente, pela Constituição Federal de 1988, (conforme 

mostraremos no capítulo 3). 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
17Vinculado à CNBB (Conferência Nacional dos Bispos do Brasil), o CIMI estava presente no Nordeste desde 

1978 desenvolvendo trabalhos de assessoria nas instâncias técnico-administrativas autônomas, através das quais 

os povos indígenas exercem o controle social da política de educação [...] como características principais, a 

autonomia financeira e administrativa de forma a garantir aos povos indígenas a escolha, a implementação e o 

controle da política de educação por eles definidos. De igual modo, neles se garante que a forma de cada povo 

pensar, viver e se organizar sejam respeitadas. (CIMI-NE, 2000: 7).   



31 
 

 
 

3 FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICO-METODOLÓGICA 

Os dois anos de estudos sobre o movimento de resistência indígena Pipipã caminharam 

lado a lado com a perspectiva do Pensamento Decolonial, a junção da prática dos sujeitos com 

as teorias de enfrentamento à colonialidade, a partir da lógica da rede 

modernidade/colonialidade. Dentre os expoentes deste pensamento estão o sociólogo peruano 

Aníbal Quijano (2005), o semiólogo e teórico cultural argentino-norte americano Walter 

Mignolo (2008), o sociólogo porto-riquenho Ramón Grosfoguel (2010), a linguista norte-

americana, radicada no Equador, Catherine Walsh (2006), além de vários filósofos, o 

colombiano Santiago Castro Gomes, o presidente da associação caribenha de filosofia 

Maldonado Torres e o argentino Henrique Dussel (1993), conhecido como o filósofo da 

libertação. 

O grupo de intelectuais de várias áreas do conhecimento elegeu a América Latina como 

lócus da enunciação (CASTRO-GOMEZ; MENDIETA, 1998, p. 17) do movimento de 

questionamento à colonialidade (QUIJANO, 2005, 2010), lógica herdada do colonialismo, por 

sua vez, conceituado como uma “estrutura de dominação/exploração onde o controle da 

autoridade política, dos recursos de produção e do trabalho de uma população determinada 

domina outra de diferente identidade noutra jurisdição territorial” (QUIJANO, 2010, p. 74).  

As reflexões epistêmicas trazidas partem, de início, do que representou o colonialismo 

para os países do sul global colonizados pela Europa e como eles passaram a enfrentar a 

Colonialidade do Poder, do Saber, do Ser e da Natureza18. A geo-política do conhecimento 

padronizado pelo do sistema-mundo-moderno (GROSFOGUEL, 2007, p. 10), nega a 

subjetividade dos saberes não-ocidentais e contribui para o racismo epistêmico contra os 

indígenas da América Latina (MIGNOLO, 2008, p. 244), cujos conhecimentos são 

inferiorizados e muitas vezes inviabilizados.  

A colonialidade funcional opera para a manutenção da diferença colonial e 

subalternidade, por meio das “colonialidades” herdadas da colonização e que permanecem 

presentes no modelo de Estado-nação moderno. Já que estamos tratando principalmente sobre 

Educação Escolar Indígena, a “Colonialidade do Saber” está mais próxima de nosso campo. 

                                                           
18

A “colonialidade do poder”, considera o critério racial no contexto capitalista global em que o branco europeu 

ou europeizado domina enquanto mestiços, negros e índios estão na base. Na “colonialidade do saber”, a Europa 

ou o Norte Global é o “centro da produção do conhecimento”, inviabilizando as cosmovisões de povos e 

sociedades nativas consideradas inferiores. Para a “colonialidade do ser”, os povos e sujeitos colonizados são 

subalternizados em função também de suas origens raciais, assim como de suas capacidades de formular e 

conceber projetos de vida. E isto é introjetado e reproduzido pelo ser colonizado. Por fim a “colonialidade da 

natureza”, faz a separação entre ser humano e natureza, a qual é transformada em fonte de exploração pelo ser 

humano, a terra é convertida em capital, objeto de exploração e lucro. (WALSH, 2012, ps. 67-68).  



32 
 

 
 

Para Walsh (2012), a Europa surge como “centro da produção do conhecimento”, ignorando 

outros saberes “que não sejam os dos homens brancos europeus ou europeizados”, subjugando 

as cosmovisões de povos e sociedades nativas (p. 67-68).  

A Interculturalidade Crítica (WALSH, 2008) passa a ser empregada para designar 

formas outras de perceber um projeto de sociedade contra-hegemônico. As bases da pesquisa 

intercultural são pensamentos outros que fogem da lógica epistêmica exteriorizada pelo Norte 

Global. Os estudos interculturais questionam a constituição de “metanarrativas da 

modernidade, evidenciando a supervalorização do lócus de enunciado eurocentrado em 

detrimento dos demais” (QUIJANO, 2005; MIGNOLO, 2008). Assim, quanto mais o sujeito 

subalternizado conhece a história das lutas e cosmovisões disputadas, mais exercem diálogos, 

realizam rupturas e proposições emancipadoras. 

A materialização da opção decolonial (QUIJANO, 2005) seria uma das formas de 

combater o racismo/sexismo epistêmico por meio da desobediência civil. Algo que se torna 

possível quando há uma interpretação crítica da realidade e a partir daí, nela intervir através de 

uma desobediência epistêmica. Ela surge a partir de situações como o questionamento de um 

currículo dado. A opção decolonial representa estratégias que oportunizam as transformações 

de um projeto ético-epistêmico da ação cotidiana.  (DUSSEL, 2012, p. 539).  

A decolonialidade, por sua vez, dialoga com as teorias de Santos (2010) que nos leva a 

uma compreensão mais geral dos paradigmas em discussão a partir da hermenêutica diatópica, 

que propõe o diálogo entre saberes a partir da incompletude destes. 

 

O objetivo da hermenêutica diatópica não é, porém, atingir a completude, 

objectivo inatingível, mas, pelo contrário, ampliar o máximo de consciência 

de incompletude mútua através de um diálogo que se desenrola, com um pé 

numa cultua, o outro noutra. Nisto reside o seu carácter dia-tópico. 

(SANTOS, 1997, p. 23). 

 

A expressão latina topoi fortes surge para explicar os lugares comuns da retórica mais 

abrangente de uma determinada cultura, como exemplos “podem ser considerados o topos de 

Dharma na cultura hindu e o topos de uma cultura islâmica” (LEITE, 2017, p. 2). Dessa forma, 

Santos (1997) defende que a combinação destes topoi revela uma importante ferramenta para 

entender a incompletude de qualquer conhecimento.  

Neste contexto, a hermenêutica diatópica, proposta por Santos (1997) mostra caminhos 

negociados que permitem condições para assegurar a convivência entre diferentes culturas, sem 

existência de padrões que inviabilizem saberes outros. Como estamos discutindo currículo 

intercultural, a política curricular reprodutora de conteúdo, instituída no marco regulatório do 



33 
 

 
 

Estado, pode ser reconfigurada pelas escolas e pelos professores indígenas com seu poder de 

agência no enfrentamento ao consumo de currículos prescritos pelas políticas nacionais (LEITE 

& FERNANDES, 2010).   

Dussel (2003) propõe que a “filosofia do diálogo” deve ser analisada como uma forma 

de possibilitar a comunicação intercultural para a libertação do oprimido, cuja cultura é excluída 

historicamente no contexto do eurocentrismo, no qual “o Outro da Europa Moderna será negado 

e obrigado a seguir um processo de “modernização” que não é o mesmo que modernidade” 

(DUSSEL, 2003, p. 33).  

A categoria de transmodernidade é apresentada pelo autor como alternativa para a 

combater a pretensão eurocêntrica. Ou seja, diferente da pós-modernidade, a transmodernidade 

seria a ruptura com o projeto de Modernidade. Nesta perspectiva, a Pós-Modernidade se 

apresenta cinco séculos depois como a continuidade do esgotamento da concepção original. No 

entanto, Oliveira (2006), acredita que a Modernidade sobrevive diante de fenômenos como o 

capitalismo tardio e a Industrialização, a qual desencadeou o avanço da tecnologia.  

Para Boaventura de Souza Santos, a Racionalidade Cosmopolita seria a proposta 

emancipatória para reverter essa lógica de concepção ocidental como forma de criar condições 

para o conhecimento e a valorização da “inesgotável experiência social que está em curso no 

mundo de hoje” (SANTOS, 2014, p. 779). A monocultura do saber, “que pressupõe a Ciência 

Moderna e a alta cultura como critérios únicos de verdade, presidida, portanto, pela lógica do 

saber formal” (idem SANTOS), produziu a ignorância e o anonimato dos conhecimentos 

tradicionais.  

As discussões em questão tratam de relações históricas de poder entre o colonizador e o 

colonizado, as quais fundamentam os territórios concretos da pesquisa e seus respectivos 

campos epistêmicos.  Inicialmente, a teoria diz que o colonialismo europeu imposto aos povos 

originários, que tiveram seus territórios invadidos a partir do século XVI, os levou à condição 

de subalternos, excluídos, silenciados e ignorados. Uma lógica colonial mundializada, 

organizada por meio da produção de conhecimentos definidos por Quijano (2005) como 

Eurocentrismo: 

Uma perspectiva de conhecimento cuja elaboração sistemática começou na 

Europa Ocidental antes de meados do século XVII, ainda que algumas de 

suas raízes são sem dúvida mais velhas, e que nos séculos seguintes se tornou 

mundialmente hegemônica percorrendo o mesmo fluxo do domínio da 

Europa burguesa. Sua constituição ocorreu associada à específica 

secularização burguesa do pensamento europeu e à experiência e às 

necessidades do padrão mundial de poder capitalista, colonial/moderno, 

eurocentrado, estabelecido a partir da América. (QUIJANO, 2005, p. 235). 

 



34 
 

 
 

A América Latina é compreendida como uma invenção eurocêntrica entendida a partir 

de interpretações subjetivas do termo e das relações de superioridade e inferioridade nas 

diferenças fenotípicas. Para Mignolo (2007), quando se inventa o nome América Latina, esta 

fica já cativa ao vocabulário da retórica da modernidade, ou seja, do autorrelato civilizatório e 

salvacionista. No entanto, ignora a existência simultânea desta, em relação as outras regiões 

que permaneceram com contornos de maior destaque na hierarquia cartografada do mapa 

mundi. Esse “Novo Mundo” foi então incorporado ao quadro do mundo cristão numa condição 

de anterioridade aos continentes europeu, africano e asiático, silenciando a contemporaneidade 

histórica da América, conforme nos explica Mignolo: 

Em suma, a matriz colonial deixa para trás o legado da distinção entre 

estrutura e superestrutura destaca as complexas inter-relações nas esferas da 

matriz colonial de poder: a ideia da América Latina que tem como horizonte 

imperial o controle da economia e a autoridade (aqui em tratam os conflitos 

e interesses imperiais da França frente aos Estados Unidos), o controle do 

conhecimento, o controle da subjetividade dos sujeitos coloniais, o controle 

do gênero e da sexualidade mediante o modelo de família cristã-colonial, 

latifundiária e burguesa, e da normatividade sexual (MIGNOLO, 2008, p. 

242). 

 

Além disso foi incorporado no imaginário do chamado “Velho Mundo” como 

propriedade da Espanha e Portugal que transformava esse lugar em colônias que ocultavam as 

culturas originárias. Dussel contextualizou a Modernidade como um fenômeno europeu 

“nascido” em 1492 “quando a Europa pôde se confrontar com o seu ‘Outro’, controlá-lo, vencê-

lo e violentá-lo: quando pôde se descobrir como um ego ‘descobridor’, conquistador, 

colonizador da alteridade (DUSSEL, 1993, p.08). Essa Modernidade se inicia quando se deram 

as condições históricas de sua organização de um mundo colonial num nível pragmático e 

econômico (DUSSEL, 2005, p. 33). 

No Brasil, os Padres Jesuítas contribuíram com esse processo colonizador no século 

XVI. Naquela época, a educação visava transformar os povos nativos aldeados junto às missões 

em homens "tementes a Deus" e prepara-los para o serviço doméstico ou na lavoura, por meio 

da educação escolar/religiosa. (BASTOS, 2016. p. 138).  

Acontece que alguns povos resistiram ao projeto colonial e foram alçados a categoria 

de inimigos. Os indígenas foram divididos então pelos colonizadores em dois grupos: Tupis, 

(aliados que aceitavam, o aldeamento, a catequização e a atacar outros povos sendo muitas 

vezes forçados) e os inimigos chamados de Tapuais, os que rejeitavam tudo isso e eram 

acusados de canibalismo e condenados a guerras justas, que resultavam na escravização dos 

vencidos e tomada de suas terras.  



35 
 

 
 

A escravização legal é o que procede da guerra justa. Conceito já antigo, a 

guerra justa é motivo de muita discussão a partir do século XVI, quando deve 

ser aplicada a povos que, não tendo conhecimento prévio da fé, não podem 

ser tratados como infiéis. As causas legítimas de guerra justa seriam a recusa 

à conversão ou o impedimento da propagação da Fé, a prática de hostilidades 

contra vassalos e aliados dos portugueses (especialmente a violência contra 

pregadores, ligada à primeira causa) e a quebra de pactos celebrados. 

(PERRONE-MOISÉS, 1992, p. 123). 

 

Toda a formação da política e da legislação indigenistas vai se desenvolver nos séculos 

seguintes a partir dessa base. Tal contexto gerou a tensão entre a busca de uma unidade Tupi — 

afirmada no contraste com os Tapuia — e a divisão fragmentária dos povos do litoral num 

grande número de etnônimos específicos (MONTEIRO, 2001, p. 66). Nessa lógica, os Pipipã e 

demais grupos da região eram designados genericamente pelos colonizadores como Tapuia, os 

"inimigos espalhados pelos sertões" (PERRONE-MOISÉS, 1992, p. 117).  

Décadas após serem vítimas das "guerras justas", os Pipipã se reagruparam e iniciaram 

o retorno ao território tradicional na década de 1950. Este movimento de “viagens de volta ao 

território”, insere os Pipipã no contexto de outros grupos étnicos do Nordeste em um processo 

de emergências de novas identidades (ARRUTI, 1999). Partindo de um viés antropológico, 

Bartolomé (2006) denominou de etnogênese o ressurgimento de grupos étnicos considerados 

extintos ou totalmente miscigenados, "demandando seu reconhecimento e lutando pela 

obtenção de direitos ou recursos" (BARTOLOMÉ, 2006, p. 39). O autor faz uma referência 

aos povos que lutaram durante 500 anos contra a dominação político-social e pela obtenção de 

seus direitos.  

Por outro lado, os "índios de pazes" eram catequizados e civilizados, de modo a 

tornarem-se "vassalos úteis", como dirão documentos do século XVIII (PERRONE-MOISÉS, 

1992, p. 118). Neste caso a Colonialidade do Ser impôs um conhecimento civilizatório, enquanto 

os sujeitos originários deveriam negar as origens e o pior, a capacidade e autonomia de conceber 

os próprios projetos de vida. Os Pipipã são vítimas da mesma Colonialidade do Ser que afeta 

os índios no Nordeste, classificados como “caboclos” ou até “descendentes” (ARRUTI, 1996), 

por fugirem do estereótipo homogêneo presente no discurso do oligárquico do Estado-nação 

moderno que prega numa lógica masculina/branca/heterossexual/cristã.  

Nesta perspectiva, as narrativas são postas como verdades que excluem os povos 

indígenas do projeto de Nação. A cultura originária foi praticamente relegada ao esquecimento 

nos livros didáticos, em todas as épocas e governos, o que representa uma forma de negação 

aos saberes constituídos enquanto a cultura do colonizador é exaltada. Neles, os indígenas são 

mencionados no início da história do Brasil e em seguida desaparecem, como se não tivesse 



36 
 

 
 

continuidade atualmente, acarretando um isolamento etnográfico (MONTEIRO, 2001), no 

tempo e no espaço. Os povos originários geralmente são classificados genericamente de índios, 

mas sem especificar os povos. 

A coleção “História Moderna e Contemporânea” foi utilizada nas escolas públicas 

brasileiras no governo Fernando Collor, por professores não indígenas do ensino fundamental. 

Nos livros desta coleção os autores dividiam os indígenas brasileiros em Tupis, constituídos 

pelos caetés, tupinambás, tamoios, entre outros, os quais eram descritos como mais 

“adiantados”. Enquanto os tapuias, do tronco linguístico Jê, eram descritos os que viviam no 

interior e eram compostos pelos aimorés e botocudos e destacavam que não falavam a língua 

tupi, daí a denominação de “índio de língua travada” 19.   

Já os autores da literatura nacional, como Gonçalves Dias e José de Alencar, idealizaram 

a ideia ingênua e romântica do Tupi (Guarani) como símbolo ideal da raça indígena. 

Personagens como Ceci e Iracema, de José de Alencar, são uma tentativa de construção de uma 

identidade puramente brasileira. Já o personagem Macunaíma, de Mário de Andrade, é a 

representação cultural do brasileiro “preguiçoso”, ligado ao sedentarismo, sempre deitado na 

rede, esperando “as coisas caírem do céu”. Segundo Fiorin (2009), a figura do índio está 

atrelada a essas ideias de identidade nacional. 

Entre todos os livros de Alencar, o mais importante para determinar este patrimônio 

indenitário é, sem dúvida, O Guarani. Nele determina a paisagem típica do Brasil, a 

singularidade de sua língua, mais precisamente o casal ancestral dos brasileiros. Além disso, 

começa-se a elaborar um modelo explicativo da singularidade da cultura brasileira, pois é 

especificidade que construiria o Brasil como uma nação”. (FIORIN, 2009, p. 119).  

Por outro lado, a teoria presente nos livros de Paulo Freire é a que mais se aproxima das 

lutas emancipatórias dos indígenas nordestinos. Trazendo para a perspectiva Decolonial, Dussel 

(2000) aponta a Pedagogia de Freire como a que defende que o ato pedagógico crítico se exerce 

no próprio sujeito vitimado pela Colonialidade e na sua práxis de transformação. A libertação 

assim é o lugar e o propósito desta pedagogia (DUSSEL, 2000, p. 443).  Para Freire (1987), o 

popular em movimento e em luta possui potencial de refundação social no real através da 

articulação das diversas organizações comprometidas com a ressignificação, que remete à 

divisão de classe social, abarca as relações de gênero, éticas, étnicas/raciais, geracionais, entre 

outras.  

                                                           
19 Volume escrito por Osvaldo Rodrigues de Souza em 1992, da coleção História Moderna e Contemporânea, 

publicado pela Editora Atica oferecia conteúdos de “História Geral contemporânea e Moderna” para o Ensino 

fundamental. 



37 
 

 
 

Por ser intelectual fronteiriço (AMORIM, 2017, p. 58), Freire contribui para uma das 

principais reivindicações do Pensamento Decolonial: O Pensamento de Fronteira (MIGNOLO, 

2003), o qual se constitui em uma possibilidade outra ao universalismo cognitivo. Tal 

concepção não exclui outros pensamentos, pelo contrário, propõe a fronteira, como espaço e 

tempo da possibilidade de elaborações plurais, explicação polivocais e de aprendizagens 

múltiplas, a ecologia de saberes (SANTOS, 2010).  

Nelson Maldonado-Torres (2008) vai chamar de “Giro decolonial” todo este movimento 

teórico de resistência política e epistemológica à lógica moderna e eurocêntrica que têm 

produzido tecnologias de silenciamento marcados pela colonialidade. Ele lembra que “a 

descolonização não pode ser realizada sem uma mudança no sujeito" (MALDONADO-

TORRES, 2008, p. 68). 

 

3.1 Metodologia 

A presente pesquisa foi iniciada pela revisão bibliográfica para se obter o embasamento 

teórico do que as teorias tradicionais dizem do nosso objeto, “o que se produz considerando 

áreas de conhecimento, períodos cronológicos, espaços, formas e condições de produção 

(FERREIRA, 2002, p. 257). Para isso, buscamos incialmente mapear as produções do banco de 

teses e dissertações dos programas de pós-graduação da Universidade Federal de Pernambuco, 

que abordavam a temática “índios Pipipã”, de 2003 a 2017. O período da busca foi estabelecido 

em face do reconhecimento da etnia Pipipã em 2003, ano da maioria das produções.  

Após esse primeiro levantamento mostrar poucas pesquisas acadêmicas sobre o povo 

Pipipã, a próxima etapa da revisão de literatura foi levantar o que já existe de publicações 

acadêmicas sobre currículo intercultural na Educação Escolar Indígena e as especificidades dos 

Projetos Políticos Pedagógicos das escolas indígenas. Para isso, foi adotado o mesmo período 

e temática no filtro realizado nos anais da Associação Nacional de Pós-Graduação em Pesquisa 

em Educação (ANPEd), nos trabalhos apresentados nos GTs ligados ao tema durante as edições 

bienais do Encontro de Pesquisa Educacional do Nordeste – EPEN e no acervo da Coordenação 

de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), que também abordam a mesma 

temática.  

Ainda pesquisamos os arquivos de relatórios e Trabalhos de Conclusão do Curso de 

Licenciatura Intercultural Indígena, do Centro Acadêmico do Agreste (CAA), desenvolvidos 

por professores indígenas Pipipã que abordaram temas específicos sobre o povo, os quais 

citaremos no decorrer do trabalho. É dessa revisão que tudo se define. 



38 
 

 
 

O mapeamento buscou localizar autores e estudos sobre temáticas ligadas à linha de 

pesquisa (pensamento decolonial) na perspectiva de uma educação escolar indígena específica, 

diferenciada e intercultural como alternativa para o despertar de uma consciência ético-crítica 

dos sujeitos colonizados e subalternizados (AMORIM, 2017). Nesse caso, torna-se evidente a 

importância dessa pesquisa, pois foram comprovados poucos estudos sobre a etnia Pipipã. 

Nesta fase tivemos conversas informais, anotações e gravações em áudio com os sujeitos (pajé, 

cacique, educadores), durante a elaboração do pré-projeto de pesquisa do Mestrado em agosto 

de 2017. Informações que depois seriam sistematizadas no campo. 

Passado o mapeamento das obras, a segunda etapa do trabalho foi a análise de 

documentos, como o Regimento Escolar Unificado das escolas Pipipã de abril/2005, os Projetos 

Político Pedagógicos, de cada uma das quatro escolas, de 2013 e o Diário Oficial do Estado de 

31/07/2018 que regulariza oficialmente as escolas do povo. Além do levantamento do marco 

regulatório da Secretaria Estadual de Educação (SEE), das resoluções e pareceres sobre a 

educação escolar indígena.  

Essa pesquisa documental proporcionou o embasamento necessário para o quadro 

empírico, ou seja, a pesquisa de campo com as falas dos sujeitos no contexto da teoria proposta 

na linha da pesquisa. No entanto, a descrição obtida nos documentos ainda era insuficiente, 

fazia-se necessário algo que tornasse esta fase da pesquisa passível de checagens acerca das 

concepções e propostas da construção de um currículo intercultural indígena. Além disso, 

perceber os supostos pontos de conflitos entre teoria e prática. Segundo GIL (2008), a pesquisa 

documental vale-se apenas de materiais que não receberam ainda um tratamento analítico, ou 

que ainda podem ser reelaborados de acordo com os objetivos da pesquisa. 

 

O desenvolvimento da pesquisa documental segue os mesmos passos da 

pesquisa bibliográfica. Apenas há que se considerar que o primeiro passo 

consiste na exploração das fontes documentais, que são em grande número. 

Existem, de um lado, documentos oficiais, reportagens de jornal, cartas, 

contratos, diários, filmes, fotografias, gravações etc. De outro lado, existem 

os documentos de segunda mão, que de alguma forma já foram analisados. 

(GIL, 2008, p. 51). 

 

Considerando que o foco desta pesquisa é compreender o significado, a construção e a 

utilização de currículo intercultural na educação escolar indígena, justifica-se priorizar a 

abordagem qualitativa. Para Minayo (1993), tal abordagem tem por objetivo responder as 

questões no campo da subjetividade, crenças e valores. Já que a compreensão das relações e 

atividades humanas com os significados é radicalmente diferente “do agrupamento dos 



39 
 

 
 

fenômenos sobre conceitos e/ou categorias genéricas dadas pelas observações e 

experimentações”. (MINAYO, 1993, p. 244). 

As respostas mais subjetivas podem ser obtidas através do método etnográfico, em um 

segundo momento, ao avançar o percurso de inteireza do campo de pesquisa. Geertz entende o 

fazer etnográfico, não necessariamente como uma questão de método, mas uma forma de 

“estabelecer relações, selecionar informantes, transcrever textos, levantar genealogias, mapear 

campos, manter um diário e assim por diante. Dessa forma, não são as técnicas determinadas 

que definem o empreendimento, o que define é o esforço intelectual”. (GEERTZ, 1989, p.15). 

Numa visão antropológica, Geertz toma emprestado de Gilbert Ryle20 o conceito de 

“descrição densa”. O termo genérico “Le Penseur” remete ao pensar e refletir sobre o seguinte 

exemplo: dois garotos piscam rapidamente o olho direito, acontece que um deles piscou 

involuntariamente e o outro de forma conspiratória para o amigo. Na interpretação de Geertz, 

a descrição superficial seria do que o ensaiador estava fazendo (contraindo a pálpebra 

rapidamente) enquanto a descrição densa seria da intenção do ato de imitar a piscadela do amigo 

(levar um inocente a pensar que existe uma conspiração em andamento). Aí está o objeto da 

etnografia: 

 

Uma hierarquia estratificada de estruturas significantes em termos das quais 

os tiques nervosos, as piscadelas, as falsas piscadelas, as imitações, os ensaios 

das imitações são produzidos, percebidos e interpretados e sem as quais eles 

de fato não existiriam. (GEERTZ, 1989, p. 17). 

 

Dessa forma, a descrição densa seria uma teoria interpretativa do alargamento do 

discurso humano dentro de sua teia de significados. Silva (2009) também concorda que a 

posição do etnógrafo vai além da aplicação de técnicas, embora ressalte que o conhecimento 

destas se faz necessário, refere-se ao movimento de “andar, ver e escrever”, entendendo que 

“nenhum etnógrafo vai ao campo senão movido por incertezas, dúvidas e perguntas” (SILVA, 

2009, p.176). No nosso caso, a relação de proximidade, até mesmo de intimidade, com o 

interlocutor antecipou o trabalho de etnografia clássica. A percepção estava além da descrição 

do outro de forma arbitrária, o que nos possibilitou construir e reconstruir métodos 

metodológicos sem perder o foco na pesquisa de campo. 

Ainda ousamos em analisar, conjuntamente, os contextos da educação Pipipã e da escola 

Ayllu da Bolívia, suas aproximações e idiossincrasias, considerando que os dois casos ocorrem 

em realidades, tempos e lugares completamente diferentes. O método é refutado pelo 

                                                           
20 Ryle, Gilbert. Collected Papers. Volume I: Critical Essays Hardcover – 1971. 



40 
 

 
 

antropólogo Franz Boas que o associou a antropologia evolucionista no início do século XX, 

ao comparar sociedades entre si por meio de alguns costumes, separando os “civilizados” dos 

“selvagens” considerando uma cultura superior a outra. Para Boas (1996), as comparações só 

fazem sentido dentro de um mesmo grupo, de uma mesma origem, para que “se restrinjam 

àqueles fenômenos que se provem ser efeitos das mesmas causas” (BOAS, 1996, p.32). 

Temos a justificativa de utilizar a comparação mostrando a relação entre os povos 

ameríndios. A escola boliviana foi uma experiência pioneira de educação escolar indígena 

comunitária na América Latina e tais princípios pedagógicos foram incorporados por países 

vizinhos, o que nos ajuda a entender a origem das lutas por uma educação específica e 

diferenciada. A educação escolar do povo Pipipã surge como uma experiência recente, mas com 

objetivos em comum entre outros povos indígenas latino-americanos: o fortalecimento cultural 

e a luta pela terra. Na sociodiversidade indígena não tem lugar para o discurso de superioridade 

ou inferioridade, pois cada povo tem sua importância étnica datada dentro das diferenças.  

Para a coleta de dados no campo Pipipã foram adotados procedimentos metodológicos 

como a observação, anotações e entrevistas individuais e coletivas com professores, estudantes 

indígenas e lideranças do povo. Muitas vezes a pesquisa etnográfica é pensada enquanto etapas: 

chegar a campo, entrevistar, fazer a transcrição e só após, dar início às definições das categorias 

de análise. De acordo com Szymanski, o processo de análise já começa “no momento em que 

o pesquisador está entrevistando” (SZYMANSKI, 2011, p.68). 

 Vale lembrar que uma pesquisa dentro da perspectiva decolonial não se concebe a 

entrevista como instrumento fechado em um formato padronizado. Sendo assim, neste trabalho 

os professores, alunos e lideranças debaterem à vontade a partir dos temas sugeridos, sem as 

amarras das perguntas formuladas. Neste contexto, as questões no grupo focal com o povo 

Pipipã foram surgindo a partir das colocações dos sujeitos. O formato de entrevistas informais 

face a face permitiu a interação humana por meio de um bate-papo coletivo, onde além de 

buscar informações, pretendeu-se criar uma situação de confiabilidade, estabelecendo uma 

relação de igualdade entre o entrevistador e o entrevistado.  

Buscar essa relação de horizontalidade é aceitar o pressuposto de que todo saber vale um 

saber (FREIRE, 1992), onde o entrevistado é titular de um conhecimento importante para o 

outro. Ainda segundo Minayo, o conhecimento científico é sempre uma busca de articulação 

entre uma teoria e a realidade empírica, sendo o método o fio condutor para se formular esta 

articulação em “um mundo de significados passível de investigação e a linguagem comum ou 

a “fala” como a matéria-prima desta abordagem, a ser contrastada com a prática dos sujeitos 

sociais” (MINAYO, 1993, p. 240). 



41 
 

 
 

A sistematização adotada deve possibilitar a reelaboração do conhecimento munido de 

um aparato rígido e fecundo (COSTA, 2002), a partir do senso comum, sem esquecer de 

compreender e respeitar, antes de tudo, o contexto social, histórico e cultural do objeto a ser 

explorado dentro do universo a ser investigado. Na visão de Moreira (2011), o trabalho do 

pesquisador no campo de pesquisa educacional no Brasil implica em trabalho científico, mas 

também em compromisso político.  

Aqui fazemos uma referência à abordagem do Ciclo de Políticas de Ball (2001), o 

exemplo não é tomado como marco teórico nesta pesquisa, mas nos ajudou na (re) 

contextualização das discussões ao nos fazer enxergar os contextos de micro resistência a partir 

da prática dos sujeitos que conseguem mudar/burlar o cotidiano da controversa política 

educacional. Segundo Mainardes, “os processos micropolíticos e a ação dos profissionais que 

lidam com as políticas no nível local indica a necessidade de se articularem os processos macro 

e micro das políticas educacionais” (MAINARDES, 2006, p. 49). 

Como a discussão predominante dessa pesquisa é currículo intercultural é necessário 

inserir no debate local a questão da interferência do Estado. O marco regulatório institui uma 

política curricular reprodutora de conteúdos que alimenta o ciclo de desigualdade. De acordo 

com Certeau (2014), os sujeitos consomem os produtos do cotidiano pronto e acabado, mas 

esses mesmos sujeitos “comuns ou ordinários”, podem desenvolver táticas sutis como forma de 

subverter, ou “burlar” essas práticas. Levamos a discussão para o Grupo Focal dos professores 

indígenas sobre que estratégias são utilizadas para garantir uma educação emancipatória e 

diferenciada no micro espaço da Educação Escolar Indígena do povo Pipipã. 

Além de política, a discussão proposta é densa e sugere rupturas na relação de poder. Para 

Said (2005), a perspectiva decolonial é utilizada pelos povos colonizados para afirmar sua 

identidade e a existência de uma história própria (SAID, 2005, p. 13), como forma de 

enfrentamento ao discurso etnocêntrico dos exploradores e os romancistas. "Somos ainda 

herdeiros desse estilo segundo o qual o indivíduo é definido pela nação, a qual, por sua vez, 

extrai sua autoridade de uma tradição supostamente contínua" (SAID, 2005, p. 27). 

Conforme já vem sendo demonstrado desde o início, a pretensão aqui é não engessar as 

discussões das perspectivas teóricas dentro de um rigor cartesiano e positivista, pois segundo 

Gatti (2005, p. 77), não existe um modelo único de análise dos dados, o método de análise deve 

responder ao objeto e aos objetivos do projeto, considerando “o enfoque teórico privilegiado 

pelo pesquisador”. (ESPAR, 2014, p 79).  

Mas como devemos fazer opções na academia, então propomos utilizar as categorias, 

ou lentes: Educação Escolar Indígena, Colonialismo, Colonialidade do Saber/Poder, 

Decolonialidade, Currículo Intercultural, Identidade Pipipã, Desobediência Epistêmica, 



42 
 

 
 

Diferença Colonial e Pensamento de Fronteira, ancoradas principalmente pela Hermêutica 

Diatópica (SANTOS, 1997), como procedimento de análise.  

Mas por que optar por tal procedimento metodológico na pesquisa de contexto indígena 

do povo Pipipã? Nossa resposta é a possiblidade do diálogo entre os conhecimentos tradicionais 

Pipipã e os conhecimentos de outros grupos éticos. Os lugares comuns da retórica funcionam 

como “premissas de argumentação, que por não se discutirem, dada a sua evidência, tornam 

possível a produção e a troca de conhecimentos altamente vulneráveis e problemáticos quando 

“usados “ numa cultura diferente” (SANTOS, 1997, p. 115).  

 

3.2 O Campo 

Em 2017 fizemos os primeiros contatos de campo com as lideranças do povo Pipipã, 

ainda na fase da elaboração do pré-projeto de pesquisa, com o objetivo de entender as 

especificidades da educação escolar indígena. Após o ingresso no programa de Mestrado em 

Educação Contemporânea do Centro Acadêmico do Agreste – CAA, a primeira visita com o 

objetivo de observar a prática docente Pipipã aconteceu no dia 29 de agosto de 2018, quando 

iniciamos nossa observação da rotina matinal da escola Joaquim Rosendo dos Santos. 

 

Fotografia 1 – Primeiro encontro com os professores Pipipã no campo 

 

Fonte: Arquivo do autor de agosto de 2018, na secretaria da escola com os professores.   

 

Nossa intenção inicial era formar um grupo focal para discutirmos o tema por meio da 

oralidade, no entanto, alguns dos professores presentes sugeriram que preferiam responder de 

forma escrita. Dessa forma, mudamos o planejamento e aplicamos questionários elaborados 



43 
 

 
 

juntamente com eles. Cinco professores e uma liderança do Povo anexaram várias folhas 

escritas aos questionários (Apêndice B), onde sugeriam perguntas autobiográficas para entender 

a origem e o lugar daqueles sujeitos presentes em uma educação desenvolvida de indígena para 

indígena. As respostas não seguiram um formato engessado, já que as questões foram propostas 

com a intenção de permitir que se apresentassem e dissertassem sobre a educação escolar 

Pipipã, em um contexto intercultural. 

Além das entrevistas formais no ambiente escolar, também conversamos bastante com 

outros moradores da aldeia Travessão do Ouro, onde residem as principais lideranças do povo. 

O tempo foi nosso aliado já que pernoitamos na residência do cacique Valdemir Lisboa. Durante 

a observação dos procedimentos cotidianos, também fizemos anotações e registros fotográficos 

do fato investigado. Nesse primeiro contato, registramos, em anotações, a chegada dos alunos 

em um veículo pau de arara e a participação destes nas aulas, bem como presenciamos o 

momento do intervalo e o horário da saída. 

Também estivemos na Gerência Regional de Educação (GRE) do município de Floresta 

em dois momentos, em agosto e novembro de 2018.  No primeiro encontro tivemos o intuito 

de conversar com os técnicos do Núcleo de Educação Indígena, Áurea e Francisco, para 

explicarmos nosso objetivo e entendermos como funciona o trabalho deles.  Na ocasião fora 

solicitado alguns documentos: o regimento unificado na íntegra e partes dos Projetos Político 

Pedagógico de cada escola. No segundo momento, fizemos entrevistas informais e recebemos 

as cópias de alguns documentos. Os demais foram enviados posteriormente escaneados, via e-

mail. 

Figura 2 – Capa do PPP de escola Joaquim Roseno 

 

Fonte: Cópia cedida pela Gerência Regional de Educação  



44 
 

 
 

Na tarde e noite do dia 07 de dezembro de 2018, retornamos à aldeia Travessão do Ouro, 

com o intuito de aprofundarmos nossas pesquisas. Na ocasião retomamos a intenção inicial de 

promover um bate papo informal e coletivo, por meio do formato inspirado em um Grupo Focal. 

Para a execução dessa técnica de entrevista coletiva, necessitamos agendar previamente com os 

sujeitos participantes, já que para obter êxito o Grupo Focal deve ser constituído em “um 

conjunto de pessoas selecionadas e reunidas por pesquisadores para discutir e comentar um 

tema que é objeto da pesquisa, a partir de sua experiência pessoal” (GATTI, 2005, p. 7).  

O primeiro grupo foi composto por seis professores indígenas de escolas diferentes do 

povo, pois, ainda segundo Gatti, grupos maiores limitam a participação, as oportunidades, as 

trocas de ideias e aprofundamentos no tratamento do tema e dos registros (GATTI, 2005, p. 22). 

O grupo focal exige um aparato maior de captura de dados, para evitar que o pesquisador, 

sozinho, não dê conta do material à disposição. Por isso, optamos por uma câmera digital para 

coletar áudio e vídeo ao mesmo tempo. O local escolhido foi uma sala de aula mais afastada 

das demais para evitar o barulho externo das aulas em andamento, o que poderia interferir na 

qualidade técnica do áudio. Nossa segunda formação na área de comunicação ajudou nessa 

interação e posteriormente na transcrição das falas. 

Mesmo com registro visual, disponibilizamos ao nosso lado, na carteira escolar, um 

caderno e uma caneta para a realização de anotações escritas do processo, já que utilizávamos 

apenas uma das mãos (a esquerda) para segurar a pequena câmera. Na abertura, direcionamos 

instrumento de gravação de vídeo tape, individualmente, para cada participante que se 

apresentava. Uma forma de identificar cada sujeito no momento posterior da transcrição do 

material. “As tomadas de vídeo são, na maioria das vezes, feitas com uma só câmera em planos 

gerais que abrangem o grupo como um todo e devido a isso pode apresentar baixa qualidade de 

áudio” (GATTI, 2005, p. 25). 

Nos atentamos para esse detalhe e nos posicionamos no meio do círculo formado em 

uma das salas de aula para que pudéssemos ficar próximo de todos. Além disso, no momento 

da fala individual, direcionávamos o aparelho no sentido de quem estava falando, algo que 

facilitava também o close da imagem do participante para obtenção das expressões corporais e 

faciais. Ainda, para garantir a audição das informações de todas as falas, deixamos um celular 

ligado no gravador de voz no lado oposto da sala. Depois deste primeiro “aquecimento”, deu-

se sequência a um debate baseado em tópicos que mediamos a respeito da educação escolar 

indígena, oferecida nas escolas do povo, contemplando as variadas disciplinas que cada 

sujeito/educador presente lecionava. 

Durante 50 minutos, sem intervalo de interação no grupo focal, surgiram relatos sobre 

crenças, atitudes, novos conceitos, reações de um modo que não seria possível com outros 



45 
 

 
 

métodos, como a observação, a entrevista ou o questionário que fôra aplicado no primeiro 

encontro. Tudo isso flexibilizando as abordagens, mas sem fugir do foco. Cada voluntário foi 

encorajado a falar das próprias experiências e opinar. Ainda, segundo Gatti, a função do 

moderador inclui, entre outras ações, manter produtiva a discussão, garantir que todos os 

participantes exponham suas ideias (GATTI, 2005, p. 34).  

Mas, para isso, tivemos a preocupação de tomar alguns cuidados para proporcionar um 

ambiente de confianças mútuas para que pudéssemos deixá-los à vontade. Inicialmente, tivemos 

a articulação da professora indígena Elizangela Rosendo, esposa do coordenador pedagógico 

das escolas, Paulo Laurentino, para a marcação antecipada e a formação do grupo, pois não 

conhecíamos todos os participantes. Além disso, o procedimento principal da coleta de dados 

era a gravação das imagens de todos em vídeo, por se tratar de uso da imagem “a utilização é 

muito discutível por ser um meio bastante intrusivo”, (GATTI, 2005, p. 25).  

Para a garantia do sigilo quanto às participações, apresentamos de início um termo de 

consentimento (Apêndice C), indicado em orientações de pesquisas nas ciências humanas e 

sociais. O modelo do documento disponível no link do comitê de ética21 do site da UFPE foi 

adaptado para nossa pesquisa. Por fim, o documento impresso foi aplicado, preenchido e 

assinado pelas partes. O Termo representa não só o consentimento oficial, mas o cuidado que 

se deve ter com o outro, respeitar a subjetividade, questões como distanciamento, imposição 

aos sujeitos, etc. Já que, independente da formalidade, eles também têm direito de se preservar 

e obter a garantia de retorno do estudo ao campo, de saber como serão utilizados os dados 

coletados.  

No entanto, alguns participantes deixaram claro que poderiam ser identificados, alguns 

até fizeram questão de aparecer na pesquisa. O caso de lideranças e de alguns professores em 

determinadas situações, como nas articulações dos encontros e em citações de trabalhos 

acadêmicos desenvolvidos por eles, como forma de reconhecimento do direito autoral. 

Em seguida, formamos o segundo grupo focal com estudantes, os quais assinaram 

inicialmente o Termo de Assentimento para menores de idade e na sequência nos levaram até 

os pais para que assinassem também os Termos de Consentimento a autorização da participação 

destes na pesquisa. Seis participantes debateram sobre a mesma temática por meio de um olhar 

discente. Entre eles, dois ex-alunos que tiveram experiências em escolas não-indígenas e 

                                                           
21

O Comitê de Ética em Pesquisa - CEP é uma instância colegiada da Universidade Federal de Pernambuco, de 

natureza consultiva, deliberativa, educativa, autônoma, para emissão de pareceres sobre protocolos de pesquisas, 

vinculada a Comissão Nacional de Ética em Pesquisa - CONEP e tem por finalidade o acompanhamento das 

pesquisas envolvendo seres humanos, preservando os aspectos éticos primariamente em defesa da integridade e 

dignidade dos sujeitos da pesquisa, individual ou coletivamente considerados, levando-se em conta o pluralismo 

moral da sociedade brasileira. Ver mais em: https://www.ufpe.br/cep 

https://www.ufpe.br/cep


46 
 

 
 

estudantes atuais, do primeiro ao terceiro ano do Ensino Médio. Os quais relataram também as 

experiências vivenciadas no Fundamental I e II.  

Dessa forma, buscamos seguir critérios citados por Gatti, para se trabalhar com mais de 

um grupo. “A composição deles pode combinar homogeneidade/variação em todos os grupos, 

ou a homogeneidade intragrupo e a heterogeneidade entre os grupos (GATTI, 2005, p. 19). O 

grupo focal nos oportunizou um novo “olhar” investigativo e ao mesmo tempo subjetivo sobre 

o tema, pois além da fala do sujeito, a linguagem corporal também foi analisada: as hesitações, 

tons de voz, ironia, entre outros comportamentos, nos ajudaram a entender melhor o que estava 

sendo dito, ou até mesmo o silêncio do participante. Dessa forma, o diálogo com os sujeitos 

envolvidos deve acontecer de modo a transformar o olhar unilateral em democrático. Gatti 

conclui: 

 

a riqueza do que emerge, a “quente’ na interação grupal, em geral, extrapola 

em muito, as ideias prévias, surpreende, coloca novas categorias e formas de 

entendimento, que dão suporte a inferências novas e proveitosas relacionadas 

com o problema em exame (GATTI, 2005, p. 13). 

 

Nossa última visita etnográfica ao campo aconteceu no dia 11 de outubro de 2019, 

segundo dia de Aricuri.  Percorremos cerca de 16 quilômetros de estradas de terra, cortando a 

caatinga seca do sertão pernambucano. No caminho passamos pelas aldeias e escolas Pipipãs 

até chegarmos à placa sinalizando que o acesso à mata virgem era autorizado apenas para fins 

educativos e de pesquisa científica. Todo esse cuidado de preservação é justificado com base 

em uma lei ambiental: O Decreto Federal nº 87.591 de 20 de setembro de 1982 tornou a gigante 

Serra Negra, na primeira Reserva Biológica do Brasil. No passado, refúgio dos indígenas mais 

resistentes à expansão colonialista pelo sertão de Pernambuco. 

Ainda era manhã quando fomos recepcionados no pé da Serra Negra pelos brigadistas 

do Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade (ICMBio) que nos apresentaram 

a Diego Monteiro, chefe da reserva biológica de Serra Negra. A partir daquele momento, 

começamos a fazer anotações em um caderno de campo improvisado e contar com o auxílio de 

um amigo cinegrafista que nos acompanhou na viagem para fazer imagens com uma câmera e 

um drone para que pudéssemos documentar aquele momento da nossa pesquisa. 

No local, fomos informados que a área corresponde a mil e cem hectares e está a mil e 

65 metros de altitude acima do nível do mar. O brejo com vegetação da mata Atlântica entra em 

contraste com a caatinga que cerca todo o entorno. Nossas imagens aéreas mostram que a 

reserva possui árvores com até 30 metros de altura, incomuns no Sertão de Pernambuco, 



47 
 

 
 

espécies como sucupira, maçaranduba, mameluco, pau-d'alho, barriguda, pau-louro, palmeira, 

ipê, pau-ferro, orquídeas e bromélias. O local também tem fontes de água abundante. 

Atualmente, a responsabilidade da preservação é do Instituto Chico Mendes de 

Conservação da Biodiversidade (ICMBio) que montou uma base no pé da Serra Negra e conta 

com a parceria dos primeiros moradores do local, os Kambiwá e os Pipipã. De acordo com o 

chefe da reserva biológica, o relacionamento com os habitantes originários é amistoso, pois eles 

preservam o local pela importância ecológica e sagrada. 

 

A gente é duplamente privilegiado, primeiro pela parte ecológica importante 

para a região e além disso, é a área onde se encontra os sagrados das etnias 

indígenas que residem aqui no entono. Eles são nossos parceiros, hoje a 

relação está bem mais tranquila, porque antes achavam que os objetivos eram 

diferentes, tinham a impressão que a gente queria evitar que eles acessassem 

a unidade, mas a gente sentou para conversar e entenderam que estamos no 

mesmo caminho por conta da atual gestão do instituto, porque o antigo gestor 

não era bom de dialogar (ET GV Diego Monteiro, chefe da reserva biológica 

de Serra Negra, outubro/2019). 

 

Em seguida, seguimos para as tendas e barracas armadas para reviverem a cultura 

tradicional durante dez dias. Logo na chegada, recebemos as boas vindas do Pajé Expedito 

Rosendo, que segue o ritual anual de recepcionar a todos em uma rede armada no acesso. 

Inicialmente, explicamos o motivo da nossa visita e pedimos autorização ao mesmo para 

fazermos imagens do Aricuri, claro, respeitando os limites do sagrado. Autorização concedida, 

então seguimos para as tendas, onde encontramos os professores e alunos que tínhamos feito 

contatos nos momentos anteriores da pesquisa. 

Em volta, crianças indígenas brincavam de arco e flecha na mata fechada. Na sequência, 

ficaram em volta do Pajé para receberem uma aula diferente. A conversa que reproduziremos 

mais adiante tratava sobre a importância da volta ao passado para manter viva a tradição Pipipã.  

Fotografia 2 – Estudantes ouvem o pajé Expedito durante o Aricuri 

 

Fonte: Arquivo do autor de 2019. “Aula” ao ar livre ocorria debaixo de um pé de Oliveira 



48 
 

 
 

No início da tarde jovens jogaram água no Terreiro para evitar a poeira. Em seguida, os 

curumins deram início aos passos do Toré durante 15 minutos. Bem ao lado, ficava a tenda da 

família do Juremeiro Inácio Francisco, onde jantamos farofa de gergelim com café torrado. 

Enquanto comíamos, conversávamos e fazíamos anotações no Caderno de Campo sobre a 

penitência do Aricuri, como forma de preservar os costumes originários e a cultura do povo 

Pipipã, “é um grande momento de aprendizagem para nossas crianças, com o pajé, com os 

anciãos, que são as pessoas mais velhas. Um pouco da nossa linguagem que é bastante 

trabalhada no período”. (Juremeiro Inácio Francisco, outubro de 2019). 

Anoiteceu e chegou o ponto alto da celebração do Aricuri, a dança do Toré, ritual 

sagrado para relembrar como viviam os antepassados. O cenário estava pronto: quatro fogueiras 

foram acesas em forma de cruz para afastar os maus espíritos e também para iluminar a noite 

dos indígenas sertanejos. No centro do terreiro, um cruzeiro inspirado na constelação cruzeiro 

do Sul representava uma herança da catequização católica e um dos símbolos da religião do 

povo Pipipã. 

Todos estavam trajados com os adereços típicos: o cocar22 usado na cabeça, a saiota na 

cintura e o aió23 a tiracolo, todos feitos de fibra de caroá, nas mãos o maracá, instrumento feito 

de cabaça24 ou coco, parecido com chocalho, cujo som produzido pelas sementes dentro dele 

serve para dar ritmo e chamar a proteção dos encantados, chamados também de praiás, ou 

encantos-guias por alguns povos. Entre os indígenas que dançavam toré estava o Padre Alberto 

Reani, que pesquisou os sinais diacríticos e batismo do povo Pipipã. 

Durante toda a trajetória de pesquisa no campo, tivemos um contato mais próximo com 

22 participantes, sendo dez professores, três lideranças, cinco alunos e quatro ex-alunos. Alguns 

participaram de mais de um encontro (questionário, grupo focal, entrevistas individuais 

gravadas, etc), outros de todos os encontros, como foi o caso do cacique e do professor 

Valdemir.  

Além disso, a comunicação se estendeu nas ligações telefônicas e nas conversas através 

da rede social WhatsApp. A tecnologia foi importante para articulação dos encontros 

presenciais, os quais são insubstituíveis na vivência da observação participante e da etnografia. 

 

                                                           
22Sinal distintivo dos Pipipã e consiste em um trançado com mais ou menos dois centímetros de largura 

contornando a cabeça (ARCANJO, 2003, p. 87).  
23Bornal confeccionado com fibras de caroá, que é uma planta da caatinga de onde se extrai uma fibra vegetal 

com a qual se faz cordas, após ficar curtida alguns dias. Usado a tiracolo por todos nos rituais e no dia-a-dia. 
24 Fruto de forma arredondada de planta comum da caatingam de onde a polpa é extraída e a casca seca é 

aproveitada na confecção de cuias. Ou pode ser mantida fechada apenas com um pequeno furo na parte superior 

para ser utilizada como depósito de água ou na confecção de maracás. 

 



49 
 

 
 

4 HISTORICIZANDO A EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA 

No sentido mais amplo, a educação pode ser conceituada como um conjunto de 

processos envolvidos na socialização dos sujeitos, correspondendo, assim, “a um fenômeno 

presente em qualquer sistema cultural de um povo, envolvendo meios que visem a sua 

reprodução, manutenção e/ou mudança” (BANIWÁ, 2006, p. 129).  

No Brasil, a catequização pode ser considerada a primeira experiência de educação 

escolar para os indígenas do século XVI e durou até abril de 1759, quando Marquês de Pombal 

(1750-1777)25 expulsou os pertencentes à Companhia de Jesus. A partir daí a Reforma 

Pombalina instituiu a política assimilacionista. O interesse era educar determinando a não 

separação da população indígena com a comunhão colonial, que deveria se dar “desde o 

emprego da língua portuguesa à difusão da importância dos casamentos interétnicos” 

(FERREIRA, 2018, p. 44).  

Para Baniwa (2006), o processo de formação dos povos indígenas serve para identificar 

a diferença entre os processos educativos tradicionais e aqueles da educação escolar ofertada a 

eles pelo Estado brasileiro, desde que chegaram os primeiros portugueses a estas terras.  

 

Assim, a educação indígena refere-se aos processos próprios de transmissão 

e produção dos conhecimentos dos povos indígenas, enquanto a educação 

escolar indígena diz respeito aos processos de transmissão e produção dos 

conhecimentos não-indígenas e indígenas por meio da escola, que é uma 

instituição própria dos povos colonizadores. (BANIWA, 2006, p. 134).  

 

A missão educacional de “civilizar” as populações indígenas não obteve sucesso e a 

reforma Pombalina gerou conflitos entre alguns povos e os colonizadores portugueses em 

meados do século XVIII. A reforma marca a intervenção pioneira do Estado, que “precisava 

dos índios nas suas lutas como aliados, a fim de garantir os seus limites externos” (FERREIRA, 

2018, p. 44), cuja visão econômica era se libertar da Inglaterra, a partir de intervenções nas 

colônias. 

Dessa forma, a educação foi usada como um elo entre colônia e colonizador, neste 

contexto o verdadeiro e talvez único papel era o de educar, numa época em que o olhar crítico 

não existia. A educação durante a administração pombalina era voltada para a modernização da 

ordem política de Portugal no Iluminismo. Segundo Nóvoa (1998), neste período a escola 

passou a ser o instrumento para forjar a solidariedade nacional no contexto de invenção de uma 

                                                           
25 Em 1760 Os jesuítas foram expulsos de todas as províncias, em Pernambuco um total de 119. In MAWELL, 

Kenneth. Marquês de Pombal: paradoxo do iluminismo – Rio de janeiro: paz e terra, 1996 p.91. 



50 
 

 
 

cidadania que se passou a pensar ao nível do Estado-nação.  A justificativa era de que educação 

deveria promover a equalização social e a homogeneização cultural26. 

Essa pedagogia modernizante pregava o princípio, usado até os dias de hoje, de que a 

educação é direito de todos e dever do Estado. Mas a prática mostrava uma contradição: o 

direito de todos à educação decorria do tipo de sociedade que era educada para atender aos 

interesses da nova classe que se consolidara no poder. “Tratava-se, pois, de construir uma 

sociedade democrática, de consolidar a democracia burguesa. Para superar a situação de 

opressão, própria do antigo regime" (SAVIANI. 2009, p, 17). 

O Brasil deixou de ser uma colônia em 1815, quando foi elevado à categoria de Reino, 

ficando oficialmente no mesmo patamar jurídico que os reinos de Portugal e Algarves. Em 1822 

o país se tornou “independente” de Portugal, mas a ideologia dominante perpassou os séculos 

e se manteve viva através da Colonialidade, como parte constitutiva da Modernidade e não 

derivada (GROSFOGUEL, 2010).  

As escolas implantadas nesse período após a independência foram pensadas de forma 

homogênea, nunca voltadas para a educação indígena. Durante o império isso foi tarefa das 

Missões, no âmbito da diretoria de índios, para que os povos originários fossem integrados aos 

conhecimentos impostos como padrão para habitantes paradigmáticos do outro lado da linha 

abissal, que dividia o velho e novo mundo (SANTOS, 2010).  

De acordo com Grassi (2009), as abordagens da temática indígena no contexto escolar 

quase sempre foram associadas, no primeiro momento, à extração do pau-brasil, canibalismo, 

nudismo (GRASSI, 2009, p. 293), em detrimento aos conhecimentos originários. Enquanto isso 

os jovens indígenas deveriam receber “uma formação de técnicos agrícolas e pecuária, que 

visavam a sedentarização dos povos e a liberação dos territórios indígenas para a nova 

colonização” (CUNHA JÚNIOR, 2016, p. 47). 

A ideia de escola, neste caso, se restringia a desenvolver atividades pedagógicas 

educativas baseadas em conteúdos padronizados do chamado “velho mundo”. Para Moreira & 

Candau, a escola é uma instituição construída historicamente no contexto da modernidade, 

“considerada como mediação privilegiada para desenvolver uma função social fundamental: 

transmitir culturas, oferecer as novas gerações o que de mais significativo produziu 

culturalmente a humanidade”. (MOREIRA & CANDAU, 2003/2008, p. 60). 

                                                           
26 O modelo escolar moderno e o seu prolongamento pela escola de massas são fenômenos que tiveram “a sua 

origem na Europa: a sua difusão ao nível mundial produziu-se a partir daquele espaço cultural e político”. Assim 

é possível defender-se que a questão colonial está também ela inscrita no coração da produção da realidade do 

Estado-nação e do papel que a escola jogou no “dispositivo de articulação da nacionalidade, da cidadania e da 

soberania. A Europa construiu as colônias, da mesma maneira que as colônias foram essenciais à produção do 

pensamento ocidental com os seus respectivos modelos de educação. (Ver mais em: NÓVOA, Antonio. Histoire 

& comparaison: essais sur l’éducation. Lisboa: Educa, 1998. pp. 91-92). 



51 
 

 
 

Em um espaço como esse, a educação oferecida era integracionista, adaptada ao espaço 

particular da cultura dos habitantes originários, de quem não considerava “os valores, as crenças 

que são bases fortes que configuram a trama desenvolvida na instituição, de acordo com a 

legislação vigente” (MAJOR, 2016, p.26). Essa condição subalterna negava o agenciamento 

epistêmico, por isso deveriam receber a educação escolar não indígena, norteada pelos saberes 

universais. 

Em 1823, a Assembleia Constituinte do Império estabelecia que os indígenas 

precisavam continuar sendo integrados ao modo de vida do povo brasileiro. Tal concepção 

permaneceu no século seguinte durante o período republicano. O surgimento do caráter 

civilizatório da educação para os indígenas acontece da segunda metade do século XIX à 

primeira do século XX, atrelado ao cientificismo positivista. As escolas brasileiras vão priorizar 

a formação prévia e específica dos professores primários, impulsionando o projeto de 

cientificização da educação ligado ao ideário da Escola Nova, ou escolanovismo (SAVIANI. 

2009, p. 23).  

Ainda surgiram tentativas de desenvolver uma espécie de Escola Nova Popular baseada 

na pedagogia libertadora de Paulo Freire, mas prevaleceu os métodos pedagógicos presentes no 

escolanovismo. Para Moreira & Candau, a escola é uma instituição construída historicamente 

no contexto da modernidade, “considerada como mediação privilegiada para desenvolver uma 

função social fundamental: transmitir culturas, oferecer as novas gerações o que de mais 

significativo produziu culturalmente a humanidade”. (MOREIRA & CANDAU, 2008, p. 60).  

Essa forma exercida pelos grupos dominantes de utilizar a educação como dominação 

econômica ou cultural, em detrimento do racismo epistêmico, é cunhada por Bourdieu (1979) 

de violência simbólica. A teoria foi trabalhada nos anos de 1960, na França, para entender como 

o sistema social impõe suas próprias leis em um processo histórico que transcende às vontades 

individuais, “para dar conta da desigualdade de desempenho escolar de crianças provenientes 

das diferentes classes sociais [...] que considera o sucesso ou o fracasso inerente as ‘aptidões’ 

naturais”. (BOURDIEU, 1979, p. 3-6). 

A interferência da violência simbólica no sistema de ensino homogêneo ocorre quando 

os saberes elitistas obtidos representam o poder intelectual para os educandos, a partir do 

momento que passam a usar como moeda de troca com a sociedade capitalista. Para 

entendermos melhor, utilizamos também os conceitos de Estado Objetivado, incorporado a bens 

culturais (quadros, livros, máquina) e de Estado Institucionalizado, para o qual a competência 

cultural (diploma) forma a rede Capital Econômico/Capital Institucionalizado. Na visão de 

Bourdieu tudo isso provocaria a eliminação precoce dos menos favorecidos:  

 



52 
 

 
 

A força coletiva dos detentores do capital cultural tenderia a crescer, se os 

detentores da espécie dominante não estivessem em pôr em concorrência os 

detentores de capital cultural (aliás, inclinados à concorrência pelas próprias 

condições de sua seleção e formação – em particular, pela lógica da 

competição escolar e do concurso). (BOURDIEU, 1979, p. 3-6).  

 

Dessa forma, o sistema de ensino não deve se restringir a distribuição do capital cultural 

e difusão de bens simbólicos, no caso para as sociedades indígenas, marginalizadas pelo 

racismo epistêmico. Ele deve ocorrer a partir da transmissão de informação acumulada, pois a 

ação pedagógica é responsável pela “transmissão de patrimônio cultural concebido como uma 

propriedade indivisa do conjunto da sociedade” (BORDIEU, 1974, p. 296).  

Nessa tentativa de entender o indivíduo no contexto social, o sociólogo Lahire (2005) 

vai mais além e faz uma crítica sutil a Bourdieu pelas limitações nas análises, ao se referir as 

classes populares numa visão generalista de que os jovens têm o destino de insucesso, já que 

defendia a ideia de que “diferentes indivíduos obtêm um rendimento muito desigual de um 

capital (econômico ou cultural) mais ou menos equivalente” (BOURDIEU, 1974, p. 296).  

Lahire usa a teoria praxiológica para entender o contexto social dos indivíduos das 

camadas populares, os quais têm a ordem moral doméstica como forma de romper com o capital 

econômico e fala dos casos médios, onde o sujeito em escala individual conquista uma dinâmica 

própria na sociedade, pois não se reduz ao coletivo. Se a escola da época oferecesse uma 

educação intercultural estaria descontruindo, ou descentralizando, a cultura dominante, no 

entanto, o marco legal do país continuava desqualificando e sem reconhecer as especificidades 

dos indígenas na educação, consideradas práticas ou costumes não civilizados. 

No ano de 1910 foi criado o Serviço de Proteção ao Índio (SPI) que passou a ser 

responsável pela educação. A catequese e a civilização dão lugar à integração do índio à 

comunhão nacional, ao civismo da sociedade positivista da época, levando-os a perderem sua 

ligação com a cultura, costumes, crenças ancestrais e territorialidade. As escolas passaram a ser 

chamadas de “casa de índio”, como uma estratégia utilizada pelo SPI para evitar “conotações 

negativas que o nome escola tinha para os índios”. (FERREIRA, 1992, p.168 apud FERREIRA, 

2018, p. 62).  

O SPI introduziu a educação escolar das crianças indígenas por meio da criação de 

“escolas em situações de improviso, em espaços físicos inadequados, as professoras eram as 

esposas dos chefes do Posto, ausência de material didático/pedagógico, etc”. (CUNHA 

JÚNIOR 2006, p. 46).  Além disso, o Código Civil27 denominava os indígenas a partir dos 16 

                                                           
27 Lei nº 3.071, de 1º de janeiro de 1916. 



53 
 

 
 

anos de “silvícolas”28, termo que já denotava o preconceito inerente no processo de integração 

do índio à comunhão nacional e como consequência as imposições sociais. Os indígenas 

deveriam ficar sujeitos ao regime tutelar, estabelecido em leis e regimentos especiais até que 

fossem se adaptando à civilização do país (LACERDA, 2007, p. 72). 

Tal concepção permaneceu na Constitucional Federal de 1934 que estabelece a 

“incorporação de silvícolas à comunhão nacional”29. O mesmo discurso foi adotado pelas 

Constituições Federais de 1946 e 1967 e pela Convenção nº 107 da Organização Internacional 

do Trabalho (OIT)30, a qual tratava da “proteção à integração das populações Indígenas e outras 

populações tribais e semitribais de países independentes” (LACERDA, 2007, p. 80).  

Em 1967 o SPI foi extinto e substituído pela Fundação Nacional do Índio (FUNAI), 

através da Lei nº 5.371. A missão era construir um novo modelo de indigenismo dentro dos 

princípios da Doutrina de Segurança Nacional (AMORIM, 2017, 93). Apesar da criação do 

novo órgão indigenista oficial, os indígenas continuaram subordinados ao processo 

desenvolvimentista do regime civil/militare/empresarial, que detinha o poder de tutela que era 

exercida desde o presidente da República até a chefia do Posto. Nessa época, as escolas foram 

sendo assumidas pelos municípios na forma de escolas rurais. 

 

A presença das escolas nas áreas rurais e indígenas em Pernambuco não 

apresentou, em linhas gerais, grandes diferenças em relação às escolas rurais 

dos demais Estados do Nordeste.  As chamadas “escolas de sítio” faziam 

parte do cotidiano de tais populações, especialmente a partir da década de 

1920 com o movimento do “ruralismo pedagógico”, uma adaptação do 

movimento “Escola Nova” ao Espaço Rural (SANTOS, 2007, p. 82). 

 

O Estatuto do Índio, de 1973, regulava a situação jurídica dos indígenas com o propósito 

de preservar a sua cultura e integrá-los, progressiva e harmoniosamente, à comunhão nacional. 

Os artigos 48 e 50 sobre educação cravam que estende-se à população indígena, com as 

necessárias adaptações, o sistema de ensino em vigor no país, “mediante processo de gradativa 

compreensão dos problemas gerais e valores da sociedade nacional, bem como do 

aproveitamento das suas aptidões individuais”31. A política foi institucionalizada, mas os 

costumes das populações tradicionais não constituíam parte integrante da identidade nacional 

do país.  

                                                           
28 Aquele que vive na selva, estranho à civilização. 
29 Constituição da República dos E. U. do Brasil, de 16.07.1934. D.O.U Seção 1, p.1. 
30 Organismo da Organização das Nações Unidas – ONU criado em 1919. A Convenção 107 foi aprovada pela 

Conferência-Geral em 5 de julho de 1957. Promulgada através do Decreto nº 58.824 de 14 de junho de 1966. 
31Lei nº 6.001, de 19 de dezembro de 1973. TÍTULO V: Da Educação, Cultura e Saúde, Art. 48 - 50. 



54 
 

 
 

Mas os indígenas resistiram e ainda na década de 1970, se mobilizam em todo o país em 

prol da garantia legal de seus direitos, (OLIVEIRA, 2016, p. 36). Os povos de regiões diferentes 

mantinham contatos através das Assembleias Indígenas para trocas de experiências interétnicas, 

que puderam favorecer tomadas de decisões políticas. O envolvimento da sociedade civil 

tornou-se muito evidente em 1978, a partir do anúncio do governo militar do general Figueiredo 

de editar um decreto de emancipação compulsória dos índios (LACERDA, 2007, p. 129). 

Intelectuais indígenas e indigenistas pediam autonomia, respeito às instituições jurídicas 

próprias dos povos indígenas, como forma de obter o “reconhecimento da existência das nações 

indígenas, com características próprias e seu direito à sobrevivência e suas terras demarcadas e 

protegidas” 32.  

A partir daí e por mais 3 ou 4 anos a "questão indígena" virou debate nacional. O 

processo de redemocratização do Estado brasileiro nos anos de 1980 incentivou a discussão e 

mobilizou o movimento indígena pela participação na constituinte. Mesmo antes da instalação 

da Assembleia Nacional Constituinte (ANC) vários encontros indígenas ocorreram entre os 

anos 1984 e 1986, ou seja, no período que hoje denominamos de pré-constituinte, através da 

articulação da União das Nações Indígenas (Uni). 

Durante a ANC, a presença indígena no congresso era uma forma de sensibilizar os 

constituintes. A edição do jornal Porantim, editado pelo Conselho Indigenista Missionário 

(CIMI), de 22 de abril de 1987 (data simbólica do “descobrimento” do Brasil”) mostra o divisor 

de águas da presença indígena na Assembleia Nacional Constituinte, ao documentar o momento 

que o presidente da Constituinte, deputado Ulysses Guimarães recebe a comissão no Congresso 

Nacional: “Quando Ulysses abriu a porta e viu a manifestação, rodeada de jornalistas, nada 

conseguiu falar. Parou e, boquiaberto, ficou olhando. Um cocar foi colocado em sua cabeça e a 

proposta em suas mãos” (PORANTIM, 1987, n. 98, p. 3). 

No dia 04 de setembro de 1987 o coordenador da Uni, Ailton Krenak fez um apelo 

simbólico chamando a atenção da imprensa internacional (LACERDA, 2007, p. 172).  Com o 

rosto pintado de preto, à base de jenipapo declarava: “querem atingir na essência, a nossa fé, a 

nossa confiança, de que ainda existe dignidade, de que é ainda possível construir uma sociedade 

que sabe respeitar os mais fracos [...] Os senhores são testemunhas” 33.  

Lideranças ocuparam várias vezes a Esplanada dos Ministérios, em Brasília, exigindo 

mudanças na política indigenista oficial como a demarcação das terras, melhoria no 

atendimento da saúde e a garantia de uma Educação Escolar Indígena. Nos dias 5 e 7 de outubro 

de 1987 uma delegação de 27 indígenas nordestinos Fulni-ô (PE), Xukuru-Kariri (AL), Kariri-

                                                           
32cf. Porantim, setembro de 1980. p. 5 
33cf. Porantim, outubro de 1987. p. 7 



55 
 

 
 

Xocó e Pankararu (PE) empunhavam faixas com os dizeres “Terra dos Índios, Direito Sagrado” 

(LACERDA, 2007, p. 172). Os indígenas chegaram lá entre fevereiro e março de 1987 e só 

foram embora em outubro de 1988, após a consolidação da Constituição. 

O capítulo VIII da Constituição, sobre os indígenas, foi aprovado em 1º de junho de 

1988, com 497 votos favoráveis, 5 contrários e 10 abstenções (PORANTIM, 1988, n.109, p. 7), 

fruto das lutas dos movimentos com o intuito de abolir o paradigma da integração/assimilação 

e reconhecer a sua existência. Ainda segundo o jornal: 

 

O texto aprovado foi resultado de longas negociações entre lideranças 

partidárias, e só se garantiram as conquistas em virtude da presença, durante 

as negociações, de quase 200 lideranças de aproximadamente 30 nações 

indígenas de todo o País” (PORANTIM, 1988, n.109, p. 7). 

 

A “Constituição Cidadã” de 1988 foi um histórico divisor de águas com a garantia dos 

direitos indígenas. Ela rompeu com a perspectiva da incorporação dos indígenas à comunhão 

nacional, que estava prevista desde a Constituição de 1934. Desde lá, todas as constituições 

diziam que era dever do estado legislar sobre incorporação dos índios à comunhão nacional, 

com isso o estado brasileiro, a legislação e as políticas indigenistas ficavam necessariamente 

amarrados à perspectiva integracionista. A Constituição Federal de 1988 dedicou um capítulo e 

três artigos à temática indígena, em especial a garantia de uma Educação Escolar Indígena, 

bilíngue, intercultural, específica e diferenciada.  

De acordo com a FUNAI, a Constituição instaurou um novo marco conceitual, 

substituindo o modelo político pautado nas noções de tutela e de assistencialismo por um 

modelo que afirma a pluralidade étnica como direito e estabelece relações entre o Estado e 

comunidades indígenas34.  O artigo 231 assegura o reconhecimento da organização social, 

costumes, línguas, crenças e tradições. Enquanto o artigo 232 garante a legitimidade jurídica 

dos índios e suas comunidades como defensores de seus direitos e interesses. Já artigo 210, § 

2º determina “a utilização de suas línguas maternas e processos próprios de aprendizagem”. 

O novo modelo constitucional foi um meio legal de liberar as amarras da tutela do 

Estado e possibilitar as discussões interculturais, já que representa o próprio modelo de estado, 

de excludente para inclusivo, de monocultural para pluriétnico e multicultural. Do ponto de 

vista cultural, as demais culturas existentes passaram a ser consideradas, dando um passo 

importante para a construção futura de um “Estado Plurinacional” (LACERDA, 2014).   

                                                           
34 Disponível em http://www.funai.gov.br/index.php/nossas-acoes/politica-indigenista?limitstart=0# 

http://www.funai.gov.br/index.php/nossas-acoes/politica-indigenista?limitstart=0


56 
 

 
 

A Constituição de 88 abre possiblidades de rompimento com o clássico modelo 

homogêneo de Estado-Nação no Brasil, ao possibilitar a emancipação social dos grupos que 

compõem a diversidade étnico-cultural do país, através de um mecanismo constitucional que 

propõe a abertura de um diálogo intercultural. A troca de diferentes saberes consiste na 

valorização de cada cultura, a partir da própria incompletude, “promovendo uma democracia 

consensual, garantidora da livre expressão de cosmovisões, e um Estado reconhecedor da 

pluralidade” (SANTOS, 2003, p. 429).  

No caso do Brasil, a cultura indígena não se manteve estática, se renovou a cada 

momento histórico, inclusive diante da imposição dos ideais cristãos ao negar a “vida pagã” 

dos povos tradicionais durante os períodos da colônia e do império. Nessa dinâmica, o contato 

com novos elementos culturais permitiu que estes fossem incorporados em parte sem 

provocarem mudanças nas identidades. 

Sendo assim, a Constituição cidadã representa o resultado da luta de centenas de povos 

que participaram do processo, não só em Brasília, mas também nas capitais dos estados. Uma 

das contribuições do pensamento decolonial é justamente questionar a ideia de "herança" dos 

500 anos de colonização, mas na perspectiva de enfrentamento da estrutura da colonialidade 

presente. A Colonialidade do Saber padroniza verdades na matriz colonial de poder 

considerando apenas o conhecimento humano das metanarrativas dos descendentes europeus. 

Em 1991, a responsabilidade pela condução da Educação Escolar Indígena no Brasil 

transferiu-se da FUNAI para o Ministério da Educação (MEC)35 em regime de colaboração com 

estados e municípios. Em Pernambuco, devido à proximidade com os povos, as prefeituras 

acabaram tomado para si a responsabilidade dessa educação. “A municipalização se iniciou a 

partir de 1991 com o Decreto Interministerial 26/91, retirando a Educação Escolar Indígena da 

tutela da FUNAI” (SILVEIRA, 2012, p. 49).  

Diante da necessidade de aprimorar a legislação, o MEC publicou em 1993 as Diretrizes 

para a Política Nacional de Educação Escola Indígena (EEI), a qual recomendou às secretarias 

estaduais de educação que “desenvolvessem ações relacionadas à organização, produção de 

material didático adequado, formação de professores e criação e reconhecimento da carreira do 

magistério indígena” (CUNHA JUNIOR, 2006, p. 60). Em 1996, no governo de Fernando 

Henrique Cardoso veio a Lei de Diretrizes e Bases (Lei 9.394\96) para garantir a criação de 

projetos pedagógicos nas escolas indígenas na perspectiva do currículo intercultural, 

                                                           
7. Portaria Interministerial 559/1991, que criou dentro do MEC a Coordenação Nacional de Educação Escolar 

Indígena (EEI) recomendou também, no seu Art. 5º, a criação de Núcleos de educação indígena nas secretarias 

estaduais de educação, com a incumbência de apoiar e implantar ações junto aos municípios onde existiam povos 

indígenas. Ver mais em Cunha Júnior (2016, p.59-60). 



57 
 

 
 

materializando a possibilidade de vivenciar uma Educação Escolar Indígena diferenciada. O 

documento garantia: 

 

Art. 78. I - Proporcionar aos índios, suas comunidades e povos, a 

recuperação de suas memórias históricas; a reafirmação de suas identidades 

étnicas; a valorização de suas línguas e ciências; 

II - Garantir aos índios, suas comunidades e povos, o acesso às informações, 

conhecimentos técnicos e científicos da sociedade nacional e demais 

sociedades indígenas e não-índias. 

Art. 79. A União apoiará técnica e financeiramente os sistemas de ensino no 

provimento da educação intercultural às comunidades indígenas, 

desenvolvendo programas integrados de ensino e pesquisa. 

§ 1º Os programas serão planejados com audiência das comunidades 

indígenas. 

§ 2º Os programas a que se refere este artigo, incluídos nos Planos Nacionais 

de Educação, terão os seguintes objetivos: 

I - fortalecer as práticas sócio-culturais e a língua materna de cada 

comunidade indígena; 

II - manter programas de formação de pessoal especializado, destinado à 

educação escolar nas comunidades indígenas; 

III - desenvolver currículos e programas específicos, neles incluindo os 

conteúdos culturais correspondentes às respectivas comunidades; 

Artigo 210  -  reforçar o ensino fundamental regular que será ministrado em 

língua portuguesa, assegurada às comunidades indígenas também a 

utilização de suas línguas maternas e processos próprios de aprendizagem. 

 

Outras normativas também foram criadas para facilitar tal processo de adaptação, como 

por exemplo o Parecer nº 14/99, de 14 de setembro de 1999, do Conselho Nacional de 

Educação, que fixa as Diretrizes Curriculares Nacionais na criação e funcionamento das escolas 

localizadas no interior das terras indígenas, reconhecendo-lhes o direito à organização própria. 

Um ponto importante foi a flexibilização do currículo obedecendo um calendário escolar 

independente do ano civil. “O Referencial Curricular Nacional para as Escolas Indígenas 

enfatiza a construção curricular liberta das formalidades rígidas de planos e programas, e 

pautada na dinâmica da realidade concreta e da experiência vivida pelos alunos e professores 

indígenas36.    

A Resolução CNE/CEB Nº 01/2002 unifica os territórios etnoeducacionais por meio das 

Diretrizes Operacionais para a Educação Básica nas Escolas do Campo. No entanto, há tensões 

                                                           
36 Parecer nº 14/99 do Conselho Nacional de Educação/Câmara de Educação Básica, Diretrizes Curriculares 

Nacionais da Educação Escolar Indígena, 1999, p. 203.  



58 
 

 
 

nesta relação. Como os indígenas avançaram a partir de suas lutas próprias, eles não se 

concebem como pertencentes às escolas campesinas, mas como escola indígena de fato, onde 

os direitos específicos de legitimação cultural e do seu pertencimento étnico devem ser 

assegurados pela Constituição Federal. 

Entre 2008 e 2009 foi criado o Programa de Apoio à Formação Superior e Licenciaturas 

Interculturais Indígenas (Prolind), no âmbito da Secretaria de Educação Continuada, 

Alfabetização, Diversidade e Inclusão (Secadi) no governo de Luiz Inácio Lula da Silva, (que 

será detalhado mais adiante). Já o Decreto nº 6.861/200937 também defende uma Educação 

Escolar Indígena organizada com a participação coletiva. O art. 3º diz que as escolas indígenas 

devem ser organizadas com normas próprias e Diretrizes Curriculares específicas, voltadas ao 

ensino intercultural e bilíngue ou multilíngue. Para isso se faz necessário considerar as 

prerrogativas especiais para organização das atividades escolares.  

Em 2010, foi elaborado o Plano Nacional de Educação (PNE 2014/2024) transformado 

na Lei 13.005 de 25 de junho de 2014, após sancionado pela presidenta Dilma Rousseff. O PNE 

afirma que as políticas educacionais devem: “considerar as especificidades socioculturais das 

escolas do campo e das comunidades indígenas e quilombolas no provimento de cargos efetivos 

para essas escolas” (CUNHA JUNIOR, 2006). 

Apesar dos avanços em relação à Educação Escolar Indígena, os resultados de uma 

avaliação do Plano Nacional de Educação, (Lei 10.172 de 2001), no capítulo da Educação 

Escolar Indígena, mostram as dificuldades e limites nos avanços dessa política educacional 

quando desenvolvida nesses entes federativos. Segundo Amorim (2010), ali a interculturalidade 

de saberes, que deveria nortear a elaboração curricular, parece ser entendida apenas como a 

introdução de alguns conhecimentos dos indígenas dentro do contexto dos chamados “saberes 

universais escolares”, já que:  

Os currículos, Projetos Políticos Pedagógicos, calendários, modelos de 

gestão específicos, ou seja, os elementos que caracterizam uma escola 

indígena, quando existem, elaborados com apoio de técnicos das secretarias 

de educação e/ou Organizações Não Governamentais - não são reconhecidos 

pelos Conselhos Estaduais de Educação, que colocam as mesmas exigências 

das escolas dos não índios. (AMORIM, 2010, p. 9). 

 

Por outro lado, Moreira (2001) afirma que a produção científica sobre currículo no 

Brasil mostra que os conteúdos selecionados nas diversas disciplinas concorrem para 

desestabilizar a lógica eurocêntrica, cristã, masculina, branca e heterossexual. Tais conteúdos 

entram em confronto com outras formas de conhecimento escolar e redefinem-se com base em 

                                                           
37 Dispõe sobre a Educação Escolar Indígena e define sua organização em territórios etnoeducacionais. 

Disponível: planalto.gov.br/civil_03/_ato2007-010/2009/decreto/d6861.htm. 



59 
 

 
 

perspectivas e identidades de grupos subalternizados, de modo a questionar visões 

hegemônicas: 

Penso que essa abordagem pode contribuir para que um membro de um grupo 

oprimido entenda como se criou a situação desvantajosa em que foi colocado 

e como situações semelhantes, que a outros oprimem e subjugam, constituem 

também construções histórico-sociais, produzidas por homens e mulheres, 

passíveis, portanto, de serem questionadas e transformadas. A intenção é, 

assim, desnaturalizar os critérios usados para justificar a superioridade de 

certos indivíduos e grupos em relação a outros (MOREIRA, 2001, p. 12). 

 

A vitória mais recente da Educação Escolar Indígena foi a garantia do item Diversidade 

Epistêmica na construção do texto da Base Nacional Comum Curricular em 2018. O Conselho 

Nacional de Educação (CNE) reivindicou a preservação do diálogo com outros saberes como 

forma de “garantir que o mecanismo normativo não impeça o desenvolvimento de 

epistemologias indígenas, quilombolas, etc”38. É o que mostra o texto da BNCC para a educação 

Infantil, Ensino Fundamental e Ensino Médio, conteúdos que podem ser incorporados às 

escolas indígenas. O trecho abaixo do documento ressalta a importância da alteridade no 

desenvolvimento de uma educação inclusiva: 

 

Exercitar a empatia, o diálogo, a resolução de conflitos e a cooperação, 

fazendo-se respeitar e promovendo o respeito ao outro e aos direitos 

humanos, com acolhimento e valorização da diversidade de indivíduos e de 

grupos sociais, seus saberes, identidades, culturas e potencialidades, sem 

preconceitos de qualquer natureza. (BRASIL, 2018, p. 10). 

 

4.1 Construindo a educação escolar indígena em Pernambuco 

A educação escolar indígena em Pernambuco passou por diferentes processos até chegar 

à estadualização, o principal deles é a questão da concepção de educação do ensino baseada no 

desafio de colocar em prática um currículo intercultural. Para Espar (2014), nesse processo de 

lutas “a escola também é retomada e ressignificada, transformando-se num espaço de afirmação 

cultural e identitária” (ESPAR, 2014, p. 90). Fruto da ação indigenista que contribuiu para o 

surgimento de organizações indígenas regionais, as quais viabilizaram a criação de uma rede 

de articulação entre os povos e uma intensa troca de experiências sobre suas lutas pela terra e 

pela educação. 

                                                           
38 Fala do professor Gersen Baniwa, durante a palestra “A Construção de uma Agenda Educacional Comum a 

Índios e Não Índios em Prol de um País Socioambientalmente Sustentável e Humanamente Solidário” na abertura 

do semestre 2020.1 do Mestrado Profissional em Ensino de História (ProfHistória) da UFPE, Campus Recife, no 

dia 5 de março de 2020. 



60 
 

 
 

Nos anos de 1980 o Conselho Indigenista Missionário –– Regional Nordeste (CIMI NE) 

começou a desenvolver, articular e sistematizar práticas alternativas de educação escolar 

indígena, “baseadas nos princípios da Educação Popular, do respeito à diferença étnico-

cultural” (EMIRI; MONSERRAT, 1989. p. 246). Em novembro de 1990 foi realizado o 

primeiro encontro com índios e missionários do CIMI-NE para discutir “a escola que tinham e 

a escola que queriam” (CIMI-NE, 1991). O CIMI-NE com apoio do UNICEF assumia as 

despesas do projeto citado, que consistia na formação de educadores/as indígenas sem 

experiência para a atuação em escolas alternativas.  

 

Em janeiro de 1991 as/os professoras/es indígenas participaram de um 

encontro a respeito de métodos de alfabetização. No decorrer deste mesmo 

ano ocorreram encontros de preparação até o mês de junho. No mês seguinte 

as aulas foram iniciadas” (SANTOS, 2004, p. 125). 

 

Já o Centro de Cultura Luis Freire – CCLF, Organização não Governamental sediada 

em Olinda-PE, desenvolveu a partir de 1999 até meados dos anos 2000 o PEI - Projeto Escola 

de Índios, voltado para o apoio e assessoria aos povos indígenas no Estado, e seus sistemas 

educacionais escolares. De acordo com o pesquisador Cunha Júnior (2016), na época havia 

poucas escolas nos territórios onde professores não índios, contratados pelos municípios, 

“demonstravam falta de conhecimento das especificidades, [...] já era possível observar as 

demandas por escolas nos territórios indígenas” (CUNHA, 2016, p. 67-68).  

As pressões dos povos indígenas e de seus aliados indigenistas em Pernambuco 

culminou, em 1989, na criação do Grupo de Educação Indígena (GREI), dirigido pela Secretaria 

Estadual de Educação. O grupo denunciava a “precariedade das escolas. Além disso, apesar de 

parte das professoras dessas escolas serem indígenas, as escolas funcionavam completamente 

alienadas da cultura onde estavam inseridas” (SANTOS, 2004, p. 95). 

Em 1991 foram criados núcleos, conselhos e comitês a fim de tratar da questão 

educacional dos povos indígenas. O NEEI (Núcleo de Educação Escolar Indígena), composto 

por organizações não-governamentais, movimento indígena e Universidade Federal de 

Pernambuco, substituiu o GREI. No ano de 1994 aconteceu o primeiro Seminário de Educação 

Escolar Indígena, onde os índios tiveram a oportunidade de fazer denúncias e apresentar 

propostas para a educação.   

 

Deste seminário resultou a elaboração de um documento que foi entregue ao 

Secretário de Educação do Estado o qual se comprometeu a adotar medidas 

urgentes para solucionar o problema e ao mesmo tempo desencadear um 



61 
 

 
 

processo de elaboração da política de educação escolar indígena para o 

Estado. (CIMI-NE, 1994 apud SANTOS, 2004, p. 100). 

 

Um novo modelo da educação escolar indígena em Pernambuco passou a ser pauta da 

FUNAI e da Secretaria Estadual de Educação. A estadualização também entrou nas discussões 

dos encontrões dos professores pertencentes aos 12 povos indígenas (na época), eles estavam 

insatisfeitos com a condução dos municípios. Então se uniram e formaram a Comissão de 

Professores Indígenas de Pernambuco (COPIPE), que se reuniu pela primeira vez em 1999 no 

território do povo Xukuru do Ororubá, com a participação das etnias – Xukuru do Ororubá, 

Truká, Pankararu, Kambiwá, Atikum, Kapinawá, Fulni-ô, Tuxá, Pipipã e representantes da 

Funai, CIMI, Núcleo de Educação Escolar Indígena, UFPE e UPE.   

Entre as denúncias dos povos ali presentes, destacaram-se: Insuficiência do número de 

escolas nas aldeias, estados físicos dos prédios ultra-precários, faltando-lhes rede hidráulica, 

elétrica, mobiliarias e equipamentos em geral; ausência de professores indígenas com 

capacitação específica; material didático e paradidático em todos os níveis. (BARBALHO, 

2007. p. 260).   

O povo Pipipã participou de todo processo de luta e reconhecimento da estadualização 

das escolas indígenas regulamentada por meio de Decreto Estadual 24628/2002, juntamente 

com os demais povos indígenas pernambucanos. A Comissão Estadual de Educação Escolar 

Indígena era formada pelos “sete representantes dos órgãos internos da Secretaria de Educação 

de Pernambuco e por nove representantes de cada uma das etnias indígenas no estado” 

(OLIVEIRA, 2016, p. 40).  

Desde 2003, a COPIPE reivindica uma profissionalização, ou formação específica, que 

os torne capazes de desenvolver uma prática possibilitadora da continuidade das lutas dos 

povos. Atualmente o principal pleito da comissão é a abertura de concursos públicos na 

categoria professor indígena e a federalização do ensino indígena, o que na concepção Pipipã 

pode trazer mais segurança, inclusive financeira. 

As questões apresentadas até aqui mostram avanços nas normas graças à articulação de 

indígenas e indigenistas contra a Colonialidade imposta no controle do conhecimento e da 

subjetividade cultural de nações colonizadas, algo que reforça o dualismo entre o 

“primitivo/civilizado” (QUIJANO, 2009). A Educação Escolar Indígena deve legitimar saberes 

outros que não aparecem no currículo descritivo redutor do diálogo com os saberes específicos 

dos povos. Currículo esse ao qual se contrapõe à teoria dialógica de Paulo Freire, que propõe 

transformar o educando campesino em um sujeito participante e autônomo dentro do próprio 

meio. 



62 
 

 
 

5 CONCEPÇÕES DE INTERCULTURALIDADE NO CURRÍCULO DA ESCOLA 

INDÍGENA PIPIPÃ 

Os Pipipã sobreviventes do genocídio da época da colonização viviam nas matas das 

caatingas do sertão da Serra Negra, onde não era oferecida educação escolar para estes 

indígenas. “Nosso conhecimento vinha do próprio povo, aprendíamos com a natureza no dia-a-

dia e acima de tudo com o tempo que tem grande importância na nossa aprendizagem” (PPP, 

Escola Joaquim Roseno, 2005, p. 2). Depois de muito tempo, passaram a frequentar escolas 

formais, mas era o município o responsável por contratar professores não índios para 

lecionarem nessas escolas.  

A primeira a ser construída foi a Escola indígena Tibúrcio Lima, localizada na aldeia 

Faveleira, que funcionava desde 1981 sob o comando do município.  Em seguida foi inaugurada 

a Escola Antônio Francisco da Silva, centralizada na aldeia Caraíba, que levou o nome de uma 

liderança guerreira que muito lutou pelo povo Pipipã. A obra foi concluída em 20 de abril de 

1985, no primeiro mandato do prefeito Afonso Augusto Ferraz. Antes disso não havia grupo 

escolar. “Os estudantes estudavam em casas de família, as professoras eram leigas, mas eram 

índias, moravam na aldeia. Depois da construção, a professora Antônia Xavier passou a ensinar 

na escola no dia 02 de maio de 1985” (PPP da Escola Antônio Francisco da Silva, 2003, p. 1).  

Mas não demorou muito tempo, depois de alguns anos a Prefeitura de Floresta passou a 

exigir que os professores do município tivessem o curso de magistério (depois transformado 

em Normal Médio) para poder lecionar, então, a professora Antônia que continuava ensinando 

desde a inauguração foi afastada. “Veio outra professora não-índia, Fernanda, que morava em 

Floresta, depois ela foi embora e vieram a professora Luciana e o professor Ivanildo“ (idem, 

2003, p. 1). 

Insatisfeitos, os cerca de dois mil indígenas distribuídos em sete aldeias, Travessão do 

Ouro, Faveleira, Capoeira do Barro, Caraíbas, Serra Negra, Jiquirí, Caldeirão do Periquito e 

Barra do Juá iniciaram uma nova luta interna através da organização social coletiva. 

“Começamos pela associação que foi fundada em cima da Serra Negra no ano de 1999, em 

volta do pau-ferro, o nome da associação foi escolhido pelas lideranças: Associação Indígena 

Pau Ferro Grande dos Índios”39. Ali tinha início o pedido por uma educação específica e 

diferenciada, a criação da escola Joaquim Roseno dos Santos, na aldeia Travessão do Ouro, 

sede do povo Pipipã.  

                                                           
39

L1, agosto/2018.  



63 
 

 
 

A discussão foi aprofundada em um encontro realizado em Porto Seguro – BA, 

simbolicamente, onde 500 anos antes a esquadra de Pedro Álvares Cabral aportou para 

“invadir” o Brasil e iniciar o processo de colonização portuguesa. Na ocasião, um grupo de 

índios Pipipã teve o primeiro contato com os coordenadores do projeto Escola de Índios. A 

partir daí resolveram convidar estes coordenadores a fazerem um trabalho de orientação para 

que o povo Pipipã obtivesse mais informações sobre o tema. Após vários encontros com a 

comunidade, as lideranças chegaram à conclusão que deveriam “tomar algumas decisões em 

relação à educação do nosso povo, foi então que resolvemos mudar o quadro de professores 

não-índios” (Paulo Laurentino, coordenador das escolas Pipipã, agosto/2018). 

Procuramos no nosso povo pessoas capacitadas para assumir o cargo de 

professor das crianças Pipipã, então juntamente com o nosso pajé e cacique 

visitamos as outras aldeias e encontramos 11 pessoas capazes de assumir uma 

sala de aula, onde seis pessoas eram da aldeia Caraíbas e cinco pessoas da 

aldeia Travessão do Ouro, resolvemos participar do Projeto Escola de Índio 

para que no início de 2003 essas pessoas pudessem assumir a sala de aula e 

que nós, Pipipã, tivéssemos uma educação específica e diferenciada, voltada 

para nossa realidade para que nossas crianças pudessem ser conhecedoras dos 

nosso direitos e deveres. (PPP da Escola Antonio Francisco da Silva, 

2003, p. 1). 

 

Essa substituição foi sendo feita de forma gradual. Em 2002 a Escola Antônio Francisco 

da Silva, na aldeia Caraíba, já havia substituído os professores não-índios. Carlos Adriano, filho 

da aldeia, foi o primeiro indígena da comunidade a integrar o quadro docente. Ele ficou até 

2005 quando assumiu a professora Josilda que passou a atuar em dois horários: manhã e tarde. 

“A Escola sentiu a necessidade de outra professora (da localidade) por ter 30 alunos índios e 

ser uma aldeia isolada das outras” (ibdem, 2003, p. 1). Atualmente a escola conta com duas 

professoras contratadas, uma merendeira, uma auxiliar de serviços gerais, uma coordenadora 

pedagógica, que atua também na administração escolar e um porteiro.  

Mas, para essa educação própria ser consolidada, foi necessário muita luta e resistência. 

Inicialmente o Povo Pipipã não concordava com a condução da Educação Escolar Indígena ser 

feita pelo município de Floresta, que se preocupava apenas em transmitir conhecimentos 

formais e partiu para o enfrentamento, o que podemos classificar como uma “luta local”. No 

início de 2002 toda a comunidade se posicionou em frente da escola Joaquim Roseno dos Santos 

e os pais foram dizendo aos professores, que iam chegando para trabalhar, que a partir daquele 

momento eles não iriam mais ensinar aos seus filhos, “que a escola seria uma escola de índio e 

para índio, confrontando o município e rompendo os laços com este” (cacique Valdemir Lisboa, 

agosto/2017).  



64 
 

 
 

Naquele momento iniciava-se a construção de um currículo especifico para o povo 

Pipipã. Para Moreira (2008), afirmar a historicidade não significa negar o seu papel crucial e 

estratégico no processo de ensino de aprendizagem em uma perspectiva emancipatória. “Esse 

reconhecimento abre a possibilidade de trazer para o debate acerca dos discursos sobre 

currículo, conhecimento e cultura, o papel desempenhado pelas condições onde eles são 

formulados” (p. 119). Apesar da superioridade imposta pela ciência moderna, a luta dos 

indígenas do município de Floresta, para reaver territórios e culturas usurpadas, representa a 

conquista do paradigma da regulação/emancipação presente no pensamento pós-abissal que 

representa a luta de classes, ou raças, subalternas por justiça social (SANTOS, 2010, p. 29). 

Uma luta isolada que perpassou a coletiva, levando em consideração que o povo Pipipã 

já participava da primeira reunião da Comissão de Professores Indígenas de Pernambuco 

(Copipe) em 199940, quando questionou a ausência de professores indígenas com capacitação 

específica. Em 2000, no terceiro encontro da Copipe, cobrava juntamente com as demais etnias 

a estadualização da Educação Escolar Indígena em Pernambuco. No ano seguinte, construiu 

entre os demais 11 povos os primeiros calendários étnicos, pensados a partir de um currículo 

cultural e diferenciado. Em 2003 “há um consenso entre os membros da Copipe em optar pela 

estadualização, ao invés da municipalização, pois entre outras coisas, eliminaria muitos patrões 

(Prefeituras)”.  (BARBALHO, 2007. p. 264). 

Esse espaço gerou uma tensão entre a colonialidade (QUIJANO, 2005-2007) —

considerando que o município oferecia uma educação fora da realidade dos saberes indígenas 

— e a descolonialidade. Algo que constituiu a diferença colonial (MIGNOLO, 2013), diante da 

opção decolonial de questionar o currículo dado. Dessa forma, os Pipipã delimitaram as formas 

de interpretar a realidade naquele momento e nela intervir através de uma desobediência 

epistêmica. Do ponto de vista mais subjetivo, os responsáveis pela educação escolar Pipipã são 

orientados a trabalhar a autoestima do aluno indígena para torná-lo um guerreiro do Povo. Um 

enfrentamento à Colonialidade do Ser. 

O ano de 2003 representa um marco para o povo Pipipã, além da aprovação da   

estadualização da Educação Escolar Indígena, no mesmo ano houve o reconhecimento oficial 

do povo pela Fundação Nacional do Índio – FUNAI.  Diante do protagonismo, o nono encontro 

da Copipe aconteceu na Aldeia Travessão do Ouro (sede), onde os anfitriões discutiram com as 

demais etnias que o processo histórico não poderia acontecer à revelia, sem intervenção dos 

                                                           
40Em novembro de 1999 foi formada a Copipe representada por 27 indígenas, sendo três integrantes de cada um 

dos nove povos indígenas pernambucanos: dois professores e uma liderança. Na ocasião ocorreu o primeiro 

encontro na Aldeia Pé de Serra do Povo Xukuru, desde então ocorrem cerca de dois encontrões por ano 

revezando pelos territórios de todos os povos. O objetivo é identificar os problemas educacionais comuns a todos 

os povos promover discussões coletivas para solucioná-los.  



65 
 

 
 

educadores, que “embora os índios lutem por autonomia, compreendem que a educação hoje 

executada está subordinada a um sistema, então não se tem total autonomia”, (BARBALHO, 

2007. p. 266). 

Fica claro que as conquistas até então obtidas não cessam as demais bandeiras de lutas 

que encontram na educação uma forte aliada. Hoje, o tema demarcação está presente de forma 

interdisciplinar nas mais variadas disciplinas, já a organização de mulheres do povo Pipipã tem 

a finalidade de reivindicar os direitos de igualdade diante da sociedade machista. O Toré, a 

Jurema e o Aricurí têm o objetivo de “resgatar jovens e adolescentes, trazendo para o ritual e a 

escola, desenvolvendo trabalhos comunitários no povo, diminuindo as más influências que 

atuam dentro e fora da aldeia” (PPP, Escola Joaquim Rosendo, 2013, p. 02). 

O processo de construção coletiva do Projeto Político Pedagógico (PPP) foi iniciado no 

início dos anos 2000 e concluído em 2013. Já o PPP para a educação de jovens e adultos - EJA 

só foi normatizado pela Secretaria Estadual de Educação em 2017. Na terra indígena Pipipã 

funcionam atualmente quatro escolas: Joaquim Roseno dos Santos, Antônio Francisco da Silva, 

Tibúrcio Lima e Menino Jesus, regularizadas recentemente na categoria Escola Estadual 

Indígena. A publicação no Diário Oficial do Estado ocorreu em 31/07/2018. 

 

5.1 O direito a um currículo indígena próprio 

As primeiras pesquisas sobre a influência do currículo escolar surgiram em 1949/1950 

com as teorias de Ralph Tyler, em Basic principles of curriculum and teaching41. O estudo 

buscava tentar entender os objetivos educacionais a alcançar e selecionar experiências de 

aprendizagens, as quais deveriam ser organizadas para proporcionar um ensino eficaz e por fim, 

avaliar essas experiências. Todos deveriam seguir os princípios racionais sem considerar as 

especificidades dos educandos durante o processo de ensino-aprendizagem.  

Uma nova teoria curricular mudaria esse pensamento. Em 1968, Paulo Freire escrevia 

durante o exílio no Chile, a Pedagogia do Oprimido, obra que contestava a educação bancária 

através de um currículo, defendendo a prática de uma educação emancipadora e libertadora. As 

ideias freireanas contribuíram, no início da década seguinte, para a materialização de uma 

educação escolar mais democrática e acessível para os alunos com capitais culturais afastados 

da cultura escolar tradicional. 

                                                           
41 Tyler,  R.  W.  (publicado em 1950a).  Basic principles of curriculum and instruction: Syllabus for Education 

360.  [Ninth  impression,  1957]  Chicago, IL:  Syllabus  Division,  The University of Chicago Press. 

 



66 
 

 
 

Neste lugar epistemológico, a educação emancipatória defendida por Freire seria um 

instrumento para mudar as estruturas da escola reprodutora. Na medida em que é questionado 

o sujeito centrado e com identidades fixas, "são desestabilizados os projetos curriculares que 

têm por propósito formar uma dada identidade no aluno ou operar com uma identidade docente 

pré-estabelecida” (LOPES, 2013, P. 18). Ainda na década de 1990, Michael Young lidera a 

Nova Sociologia da Educação, a qual afirma que currículo não é neutro, reproduz desigualdades 

sociais, pois algumas disciplinas têm mais prestígio e aponta o “conhecimento poderoso” no 

processo emancipatório do aluno:  

 

As escolas devem perguntar: “Este currículo é um meio para que os alunos 

possam adquirir conhecimento poderoso?” Para crianças de lares 

desfavorecidos, a participação ativa na escola pode ser a única oportunidade 

de adquirirem conhecimento poderoso e serem capazes de caminhar, ao 

menos intelectualmente, para além de suas circunstâncias locais e 

particulares. Não há nenhuma utilidade para os alunos em se construir um 

currículo em torno da sua experiência, para que este currículo possa ser 

validado e, como resultado, deixá-los sempre na mesma condição. (YOUNG, 

2007, p. 1297). 

 

Para Giroux (1997) essa formação de estudantes como cidadãos reflexivos, críticos e 

ativos depende da pedagogia crítica de professores que percebam o currículo na sua relação 

com questões de poder e controle e rejeitem o ensino como técnica ou conjunto de habilidades 

neutras. Sendo assim, estarão agindo como agentes de mudanças sociais e reprodutores não 

intelectuais. Os estudos de Apple (1989) vão ainda mais longe na questão, para ele, o 

conhecimento escolar não é só pedagógico, mas também político e questiona aspectos de poder 

de regulação social. Para Almeida, Leite & Santiago, (2013), tal regulação pode ser combatida 

por um currículo dialógico que atenda as especificidades. 

 

As políticas curriculares dão-se num processo cíclico, a partir de uma 

declaração de intenções e intencionalidades e estão baseadas no contingente 

histórico social e político, sendo, então, indispensável investigar como elas 

são construídas nas instituições formadoras, através das várias formações 

discursivas, as quais mostram como foram construídos os discursos 

(ALMEIDA, LEITE & SANTIAGO, 2013, p. 134). 

 

As teorias pós-críticas no campo curricular já circulavam em língua portuguesa desde 

os anos 1990, mas se tornaram referências em meados dos anos 2000. No caso do Brasil, “após 

uma apropriação inicial de Foucault e dos estudos culturais nos anos 1990 foi desenvolvida 

principalmente por influência das várias traduções que Tomaz Tadeu da Silva” (LOPES, 2013, 



67 
 

 
 

p. 7), que questionavam a neutralidade do conhecimento e do currículo no sentido de se tornar 

o pedagógico mais político. 

 Os estudos deste autor, juntamente com Moreira (1994), mostram que a escolarização 

é vista como arma de luta em torno da definição das relações de poder a partir da formação de 

alunos como agentes críticos. Para isso, é necessário aos professores o seu poder de agência 

(PRIESTLEY et al., 2013; 2015). O conceito de agência, ou agency, está relacionado com a 

capacidade destes professores exercerem uma práxis reflexiva com o poder de reconfigurar as 

políticas prescritas a nível nacional e local. 

É com essa concepção que cada uma das escolas indígenas do Estado de Pernambuco 

vivencia o próprio Projeto De Vida, construído na comunidade escolar com a participação direta 

da família e dos mais velhos, o que o torna uma espécie de currículo diferenciado em relação 

às escolas não indígenas. A partir do contato com o Projeto Político Pedagógico Pipipã 

acreditamos que o modelo educacional vivenciado nas escolas do povo é construído com base 

na memória e na preservação de uma cultura específica. 

A conquista do direito de poder construir o próprio Projeto Político Pedagógico pode 

ser entendida na perspectiva da Sociologia das Ausências, termo cunhado por Santos (2004) e 

citado por Oliveira como: 

Um método sociológico que promete re(descobrir) existências inviabilizadas 

pelo cientificismo moderno, a superação estaria no desenvolvimento de uma 

ecologia dos saberes pela transformação da ignorância em saber aplicado. O 

exercício da Sociologia das Ausências estaria no trabalho de identificação de 

contextos e práticas em que os diferentes saberes se tornam operantes, 

superando através da sua aplicação, a ignorância com a qual eram 

anteriormente identificados (OLIVEIRA, 2006, p. 66-74). 

 

 Essa proposta tem como objetivo resgatar a diversidade cultural dos sujeitos não-

ocidentais, partes desqualificadas de totalidades homogêneas (OLIVEIRA, 2006, p.72), uma 

interculturalidade que foi negada ao povo Pipipã por cerca de 500 anos de colonização. 

Atualmente os cerca de 1.400 indígenas participam diretamente da construção do currículo 

vivenciado na educação escolar do povo.  

Para Ramos (2011), o conceito de interculturalidade abre caminhos alternativos que 

revelam possibilidades emancipatórias para o contexto escolar. Nesta perspectiva, quando os 

processos pedagógicos escolares são orientados pela interculturalidade as abordagens críticas 

assumem o discurso da identidade do professor (RAMOS, 2011, p. 198). A proposta visa então 

“a promoção de uma educação que reconheça o outro e que dialogue com os diferentes grupos 

sociais e culturais” (LINS; VALELONGO, 2018, p. 40).  



68 
 

 
 

Tudo isso ocorre por meio de um diálogo intercultural que, por sua vez, exige o exercício 

da hermenêutica diatópica. Reforçando o pensamento dialógico de Santos (2007), Candau 

(2008) afirma que, uma educação que parte da negociação cultural é capaz de favorecer a 

construção de um projeto de alteridade que articule “políticas de igualdade com políticas de 

identidade (CANDAU, 2008, p. 52). 

Mas para entendermos os mecanismos pedagógicos que possibilitam o diálogo entre as 

tradições culturais e os novos conhecimentos formais, faz-se necessário pesquisarmos 

profundamente como o sistema de ensino da escola Pipipã é colocado em prática. A construção 

coletiva do Projeto Político Pedagógico, os requisitos para ingressar no quadro da educação 

escolar indígena na localidade (participações nos eventos culturais, religiosos, e políticas do 

povo), a receptividade e aceitação dos estudantes à proposta da educação escolar específica, 

enfim, o diferencial do modelo educacional proposto no currículo intercultural, diante dos 

desafios e possiblidades para o fortalecimento cultural do povo. 

A harmonia entre conhecimentos distintos impede a anulação de um sobre o outro.  

Neste contexto, utilizamos a hermenêutica diatópica como procedimento teórico que nos 

possibilita entender como os povos nativos colonizados pelos europeus, como os Pipipã, 

adquirem o poder de um discurso emancipatório ao reconhecerem e fazerem reconhecer a 

pluralidade democrática.  Mas a análise não deve ser feita numa visão binária e sim como 

alternativa a um mecanismo de “diálogo intercultural para a construção de um Estado 

plurinacional, transformador que pressupõem a descolonização das estruturas sociais, culturais 

e simbólicas (PELEGRINI, 2015, p. 231-242). 

O Regimento Escolar Unificado das Escolas Estaduais Indígenas Pipipã estabelece esse 

diálogo, ao citar conteúdos que valorizam a oralidade com a comunidade por meio de conteúdos 

próprios, sobre as plantas medicinais, o artesanato, a caça, os passos do toré, etc. Os Princípios 

Educacionais para o Ensino Fundamental e Médio presentes no documento afirmam que as 

escolas indígenas Pipipã devem promover a liberdade de aprender, pesquisar e divulgar o saber 

do povo, “o pluralismo de ideias e de concepções pedagógicas e projetos visando à interação 

interdisciplinar com a participação da comunidade e assimilação dos valores indígenas, a saúde, 

a arte e o conhecimento global” (PERNAMBUCO, 2005, p.4). O que prevê o documento 

coincide com o pensamento do coordenador pedagógico das quatro escolas Pipipã, segundo ele: 

 

O processo de ensino de um povo não pode jamais, não levar em consideração 

as especificidades e as práticas culturais do povo. As crenças e tradições são 

trabalhadas através das práticas de alguns rituais, na contextualização dos 

saberes, nas palestras de lideranças e pessoas da comunidade em outros 



69 
 

 
 

espaços educativos.  (Paulo Laurentino – Coord. Pedagógico das escolas 

Pipipã. Agosto/ 2018). 

 

Mas para essa educação própria ser consolidada foi necessário muita luta e resistência 

intensificada no início do 2002 quando foram rompidos os laços com a educação não indígena. 

Professores “brancos” iam todos os dias da cidade de Floresta para ministrar as aulas e voltavam 

em seguida. No capítulo anterior detalhamos como ocorreu todo o processo de luta até os dias 

atuais. Hoje o currículo vivenciado nas escolas indígenas do povo Pipipã é ligado às práticas 

educativas incluindo as experiências de ensino em espaços extraclasse: no terreiro de Toré, que 

simboliza o momento de respeitar e imitar os costumes dos antigos: os antepassados, que não 

estão ali fisicamente, mas de acordo com a cosmologia, na forma espiritual. 

O toré é a dança típica da comunidade indígena nos espaços históricos e rituais sagrados, 

como por exemplo o Aricuri, que é a expressão maior da religiosidade. Inicia-se no dia 10 de 

outubro e se estende até o dia 20 do mesmo mês, quando a maioria dos Pipipã se afasta do 

cotidiano da aldeia para um isolamento dentro da mata na Serra Negra. O período representa 

uma riqueza de conhecimentos extraclasse para os estudantes do povo que passam a aprender 

com os mais velhos. “Lá a história é contada dos antepassados até chegar a nós agora. Todo ano 

que a gente visita volta com uma aprendizagem diferente, já fortalece os conhecimentos através 

desse contato com o lugar, os mais velhos, as lideranças” (GFA, Aluno 3, dezembro de 2018). 

O artigo 15 do Regimento Unificado aponta que a matriz curricular das escolas Pipipã 

promove um diálogo entre os conhecimentos da Base Nacional Comum com a parte 

Diversificada, que atenda as particularidades locais da cultura, da organização social e da 

economia. Diz o documento que: 

 

- A base comum contempla os componentes curriculares obrigatórios, 

no âmbito nacional, abrangendo o estudo da língua portuguesa e da 

matemática, o conhecimento do mundo físico e natural, da realidade 

social e política. 

II – A parte diversificada abrange os componentes curriculares eleitos 

pela comunidade escolar, como a Arte Indígena e os o ensino da 

Língua Estrangeira Moderna obrigatória a partir do 6º ano do Ensino 

Fundamental. 

III – O componente Arte Indígena será trabalhado pela escola de 

forma específica, sendo as aulas ministradas pelos artesãos do Povo, 

respaldada pela orientação dos mais velhos, fortalecendo a identidade 

cultural do Povo. 



70 
 

 
 

IV – No tratamento das disciplinas afins dar-se-à enfoque ao Estudo 

da história e Cultura Indígena e a Afro Brasileira e a Afircana, 

conforme dispõe as leis federais n º 10.639/2003 e 11.645/2008. 

V – A abordagem curricular em seus eixos norteadores aos temas 

transversais contempla temáticas relativas a Ètica, a Saúde, ao Meio 

Ambiente, a Orientação sexual, a Auto Sustentabilidade, ao Trabalho 

e Consumo e a Pluralidade Cultural.   

 

Para Maia (2013), a cultura está relacionada à dimensão que é apresentada na 

comunidade escolar, por exemplo, professores, estudantes, funcionários e família interagem na 

construção do projeto político pedagógico e expressam à cultura interna e externa da escola. 

Afinal, um currículo deve ser flexível, coerente com o modelo de sociedade, onde diversos 

sentidos são negociados e construídos constantemente (MAIA, 2013, p. 177). No trecho a seguir 

retirado do Projeto Político Pedagógico das Escolas Pipipã uma demonstração que a construção 

do documento contou com a participação da comunidade. 

 

É necessário que seja garantido como parte constitutiva desse projeto: o 

respeito a organização social, memórias e histórias, medicina tradicional, 

territorialidade, valores e religião. Respeitando os detentores do saber 

garantindo aos mesmos a participação junto aos educadores do povo levando 

em consideração a gestão democrática.  (Projeto Político Pedagógico Pipipã, 

2013, p. 5). 

 

É desta diversidade cultural que se desenvolve as condições políticas, administrativas e 

institucionais presentes na estrutura e organização da proposta pedagógica, construção do 

regimento, proposta de ensino especifico nas áreas considerando o EJA, Ensino Médio, 

Educação Especial e a Educação Infantil do povo Pipipã. De acordo com o PPP específico 

Pipipã, os eixos norteadores são trabalhados de acordo com as concepções do currículo, 

 

na perspectiva de compreender a comunicação entre os diferentes saberes que 

são próprios e específicos de cada povo permitindo diálogo entre os 

envolvidos de inserções significativas dos componentes curriculares. [...] 

Entende-se que o currículo deve ser considerado como práticas que estão 

vivas funcionando dentro e fora do âmbito escolar, que precisa contemplar as 

particularidades e especificidades do povo Pipipã (Idem, 2013, p. 5). 

 

Os saberes do povo Pipipã são construídos a partir das lutas com os mais velhos, os 

jovens, crianças e a comunidade. Historicamente esses ensinamentos foram ocultados durante 

o processo de colonização, estabelecendo demandas desses ensinamentos educativos de 

possíveis caminhos curriculares do que é vivido no contexto cotidiano. Para o cacique e 



71 
 

 
 

educador Valdemir Lisboa, “o encontro das narrativas sociais e culturais de cada uma na 

perspectiva de contribuir na formação de guerreiros críticos e conscientes” (2018). 

Neste lugar epistemológico, a escola pode ser considerada uma aliada no projeto de 

reivindicações e resistências do povo Pipipã a partir de um currículo que busque atender os 

“saberes culturais e tradicionais numa perspectiva de fortalecer os valores da identidade étnica, 

formando profissionais comprometidos com as causas e lutas do povo, mas também prontos 

para enfrentar o mundo externo” (Projeto Político Pedagógico Pipipã, 2013, p.2).  Segundo o 

cacique do povo esse é o acordo entre as lideranças e os educadores.  

 

A organização escolar indígena do Povo Pipipã é quem sustenta, em vários 

sentidos, a luta do povo, seja no âmbito das discussões sobre demarcação da 

terra, saúde, organização sociopolítica, reivindicação por políticas públicas 

outras.  Em todas essas discussões o movimento das escolas se faz presente 

(Cacique Valdemir Lisboa, agosto de 2018). 

 

Tudo isso só foi possível diante das leis que asseguram a realização de políticas públicas 

voltadas para estudantes indígenas, que permita a diversidade curricular, formação de 

professores indígenas e constituição de escolas específicas para a atuação dos mesmos. O 

currículo Pipipã está organizado, segundo o artigo 13 do Regimento Unificado das escolas do 

povo, mediante a legislação contida do Referencial Curricular Nacional para a Educação 

Indígena (RCNEI), nas Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação Indígena na Educação 

Básica presentes na resolução nº 05/2012 do Conselho Nacional de Educação (CNE/CEB), o 

parecer 14/1999, na LDBEN nº 9.394/1996, possibilitando a elaboração de um PPP especifico 

e intercultural, relacionando com a BNCC e a Convenção 169 da Organização Internacional do 

Trabalho – OIT. 

Percebemos aí que a construção do currículo é heterogênea, os conhecimentos próprios 

e os da educação não-indígena dialogam, são saberes distintos, mas que se complementam. 

Voltando à análise da hermenêutica diatópica, Santos (2007) lembra que a mesma oferece um 

amplo “campo de possibilidades que estão actualmente a acontecer nas diferentes regiões 

culturais do sistema mundial sobre os temas gerais do universalismo, relativismo, 

multiculturalismo, pós-colonialismo [...], tradicionalismo e renovação cultural” (SANTOS, 

2007, p.121). 

Giroux (1990) vai dizer ainda que ao aliar cultura e currículo, os professores indígenas 

podem estabelecer uma organização pluricultural nos seus sistemas de ensino, introduzindo 

uma compreensão dinâmica da noção de práticas pedagógicas e lutas sociais. Dessa forma, 

estará atuando como intelectual transformador ao explorar as relações dialéticas e tratar os 



72 
 

 
 

alunos como agentes críticos. “O facto de ver os professores como intelectuais capacita-nos 

para começar a repensar as tradições e condições que até agora têm impedido que os professores 

assumam todo o seu potencial como académicos e profissionais ativos e reflexivos“ (GIROUX, 

1990, p. 176). 

Barbalho (2007), complementa que “quanto maior o domínio dos formadores da 

educação escolar indígenas em relação às dificuldades inerentes à interculturalidade maior a 

possiblidade de formar consciências emancipadoras diante da autoformação dos educandos”. 

Uma prática que combate o conceito de “elitismo social” (GIROUX, 1988). 

A prerrogativa afirma o lócus social das experiências e memórias culturais 

entre segmentos subalternizados, como espaço de produção crítica, face ao 

modo dominante de se referendar as histórias eurocêntricas, patriarcais e 

tradicionalmente consensualizadas. Objetiva-se a partir dessa vereda, 

provocaram sugestivo engajamento entre educadores/as /educandos(as) 

através de práticas desestabilizadoras, compreendendo a educação como um 

local de lutas e contestações contínuas  (BARBALHO, 2007, p. 149). 

 

Porém, a educação diferenciada só passou a acontecer efetivamente, apesar dos limites, 

a partir de 2003, com a estadualização da educação escolar indígena, no âmbito da Educação 

Básica para o sistema de ensino do Estado de Pernambuco. O Decreto nº 24.628 de 12 de agosto 

de 2002 só foi assinado após lideranças e professores reivindicarem que a Secretaria Estadual 

de Educação ficasse responsável pela oferta e execução da política de educação escolar indígena 

no Estado, diante das perseguições de alguns municípios (então responsáveis pela educação 

escolar indígena) por questões ligadas a luta pela terra e pela política partidária.  

Por outro lado, Espar (2014) argumenta que mesmo com a consolidação da 

estadualização da educação escolar indígena os desafios ainda são muitos para que o currículo 

intercultural indígena possa ser materializado entre os povos do Estado. De acordo com a 

pesquisadora: 

 
A inexistência de ordenamentos jurídicos e administrativos próprios, 

que forçam à adaptação do currículo indígena ao modelo estabelecidos 

para as escolas não-indígenas; os entraves para a criação da categoria 

de professor indígena e a realização de concurso específico, que produz 

um clima de insegurança entre os professores, que podem ter o contrato 

rescindido a qualquer momento e fez com que o debate sobre currículo 

fosse deixado de lado; a falta de autonomia e de uma equipe ampla e 

especializada nos setores da Secretaria Estadual de Educação que atuam 

diretamente com a Educação Escolar Indígena; a desarticulação e/ou 

descompromisso de outros setores da Secretaria Estadual de Educação 

para atender as demandas da Educação Escolar Indígena de forma 

específica, que não respeitam a organização interna e as formas próprias 

de ensino dos povos indígenas; e a falta de reconhecimento oficial do 

Estado de que a Educação Escolar Indígena é um direito das populações 



73 
 

 
 

indígenas e deve estar pautada nos princípios e cosmovisões de cada 

povo. (ESPAR, 2014, p. 1).  

 

Apesar de estar sendo vivenciado internamente, através do Regimento Unificado e dos 

currículos de cada uma das três escolas, o currículo das escolas Pipipã ainda não é reconhecido 

oficialmente, está em “constante processo de construção, nele os saberes tradicionais do povo 

são trabalhados nos eixos temáticos de acordo com a área onde ele se encaixa melhor nas 

disciplinas” (Paulo Laurentino, agosto de 2018). Algo que não impede uma prática intercultural 

dos sujeitos no enfrentamento à interferência do Estado que institui, por meio do marco 

regulatório, a política curricular reprodutora de conteúdos alimentadora do ciclo de 

desigualdade.  

Professores e lideranças indígenas criam estratégias decoloniais para garantir uma 

educação emancipatória e diferenciada no micro espaço da educação escolar indígena do povo 

Pipipã. A seguir vamos entender como essa educação voltada para as especificidades opera na 

prática, a partir da observação das aulas e das falas dos docentes que lecionam nas disciplinas 

referenciadas. 

 

5.2 As disciplinas referenciadas na prática docente Pipipã 

Assim como em outros povos indígenas de Pernambuco, a educação escolar Pipipã 

dispõe de eixos norteadores: Terra, Organização, Identidade, História, Interculturalidade, 

Bilinguismo, para que os estudantes indígenas obtenham condições de desenvolver o ensino-

aprendizagem dentro de própria realidade étnica. No caso Pipipã, o Ensino Médio recebe uma 

abordagem mais crítica nos conteúdos e nos temas transversais, exemplos como Educação em 

Direitos Humanos e Cidadania, Educação Ambiental, História da Cultura Pernambucana e 

Sertaneja, considerados conteúdos interdisciplinares, relevantes para a proposta de um currículo 

intercultural real. “A comunidade educacional deve articular o entrelaçamento entre trabalho, 

ciência, tecnologia, cultura e arte, por meio de atividades próprias as etapas do desenvolvimento 

humano” (Projeto Político Pedagógico Pipipã, 2013, p.13). Mas até onde isso é possível? 

 

Usamos os nossos conteúdos na clandestinidade, aproveitamos as brechas 

que dão e a gente introduz o que nosso, a gente joga o conhecimento 

tradicional do povo e aí você trabalha a química nas reações químicas, a física 

na temperatura, você trabalha biologia na questão da zoologia e no princípio 

étnico das plantas. Mas tudo isso na clandestinidade, pois não há nada oficial 

que nos garanta trabalhar isso (PB1, dezembro de 2018). 



74 
 

 
 

 

Apesar das brechas permitirem a prática de um currículo intercultural, percebemos que 

os professores Pipipã atuam em um campo de tensão entre a colonialidade e a decolonialidade. 

De um lado está o rigor do cumprimento do currículo prescrito, de outro a desobediência ao 

controle epistêmico, “a consciência pura da expansão europeia imperial/colonial e o convite 

forçado para assimilar ou para sentir a diferença colonial” (MIGNOLO, 2008, p. 304). A 

diferença é o que gera o pensamento de fronteira, então vamos procurar entender agora como 

os docentes responsáveis por cada disciplina enfrentam esse conflito. 

Inicialmente vamos tratar dos conteúdos específicos da Educação Infantil ao 9 ° ano do 

Ensino Fundamental, buscando entender a práxis do PPP. O currículo para a Educação 

Fundamental nas quatro escolas do povo é apresentado no Projeto Político Pedagógico como 

“o conjunto de temas e assuntos que as crianças devem aprender, que abrange a cultura, a 

identidade, a arte e a natureza voltados para a realidade do povo” (Projeto Político Pedagógico 

– Educação Fundamental Pipipã, 2013, p. 8).  

Assim como outros povos do Nordeste, a língua materna Pipipã ficou restrita a alguns 

vocábulos (Apêndice A), “em função da negação de uma série de direitos, entre os quais os 

direitos linguísticos” (Williany Alves, professora Indígena Pipipã, 2018). Dos povos indígenas 

de Pernambuco apenas o Fulni-ô, localizado no município de Águas Belas é considerado 

bilíngue, desde crianças aprendem a falar o Iatê e o português, através da interação natural.  

Apesar do povo não ter uma língua materna específica, as expressões próprias estão 

presentes inclusive nas aulas em que ocorre a interação entre os mais velhos. O Projeto Político 

Pedagógico diz que conteúdos de Língua e Linguagem para a formação inicial são norteados 

pelo eixo norteador Bilinguismo, (vocabulário de palavras indígenas Pipipã). Uma das falas das 

professoras participantes do grupo focal evidenciou a necessidade de buscar o significado 

destas expressões nos textos convencionais trabalhados no dia a dia: 

 

Eu trabalho um Português voltado para a cultura indígena na sala de aula, 

através dos textos, das leituras, atividades diversificadas, enfim, em cada 

coisa que a gente vai trabalhando, a gente vai vendo como colocar em prática 

os nossos vocábulos indígenas próprios, vivenciados na história do nosso 

povo. Agora o inglês não, como é uma língua estrangeira, não temos 

mudança, a gente segue a norma padrão mesmo (PP1, dezembro de 2018). 

 

A fala acima mostra a missão dos professores de língua portuguesa em dar continuidade 

aos costumes linguísticos do povo. “Para ser um educador Pipipã se faz necessário uma 

formação na comunidade que os insira no conhecimento e sentidos dos vocábulos [...] a 



75 
 

 
 

formação que se aprende na vivência indígena, em espaços outros” (ALVES, 2018, P. 7). A 

escola indígena Menino Jesus conta com uma importante ajuda no resgate da língua materna: o 

juremeiro Inácio que trabalha como auxiliar de serviços gerais no local. 

Todas as sextas-feiras tem um momento com ele na sala de aula, não no quadro, mas na 

oralidade, para falar sobre a religiosidade, história do povo, a natureza, a cultura, a linguagem. 

Um momento que ilustra bem a importância desses encontros de aprendizagem com as 

lideranças, foi quando ele perguntou como se chamava a Serra Negra. Em seguida as crianças 

responderam Kambixurú, a mata mãe e que o nome deles enquanto criança é curumim. 

Outra forma de buscar o fortalecimento da identidade étnica e cultural é através do 

ensino da História local. O conteúdo próprio é trabalhado desde cedo com o objetivo não só de 

formar, mas de construir a própria identidade dos futuros guerreiros. O Projeto Político 

Pedagógico orienta que os professores devem priorizar conteúdos que resgatem a origem do 

povo Pipipã, a formação dos grupos familiares, onde os heróis são lideranças que já se foram 

como Joaquim Roseno e João Cabeça de Pena. “As perseguições que sofremos, a passagem de 

Lampião (cangaceiro), a achegada a Travessão do Ouro, as nossas aldeias, as nossas lutas” 

(Projeto Político Pedagógico – Educação Fundamental Pipipã, 2013, p. 9).  

O PPP evidencia que o conteúdo de história que deve ser trabalhado remete à memória 

do povo. Para uma das professoras da disciplina, esse tipo de conteúdo que evidencia a vivência 

indígena deve ser trabalhado em espaços outros, além dos muros da escola, como por exemplo 

nas aulas passeio aos espaços sagrados e tradicionais. 

 

A gente já tinha ouvido falar da serra dos Pipipã, mas até então nunca havia 

passado pela nossa mente em visitar essa serra, mas fomos e foi uma das aulas 

que mais ocorreu momentos de aprendizagem, porque eles tiveram o contato 

da história com a visualização daquela área que faz parte da nossa história. 

Então a gente viu que foi de grande importância para os estudantes. 

Conseguimos reunir esses estudantes e professores para que saíssem dos 

muros da escola e vivenciassem essa história que estava apenas sendo 

contada e não vivenciada. (PH1, dezembro de 2018). 

 

O Eixo Organização enxerga a educação como uma aliada para fortalecer politicamente o 

povo, como base de sustentação nas tradições religiosas e sociais, na perspectiva da luta pela 

autonomia. Em outras palavras, mas com o mesmo sentido, o PPP fala em auto-sustentação, algo 

que deve ser ensinado ao evidenciar nas disciplinas as formas de trabalho na aldeia (o artesanato, 

a caça, a agricultura, a pecuária) e sugere que sejam trabalhados nas escolas aspectos bem 

pessoais, como “a saída do povo da aldeia para morar na beira da estrada, os assentamentos, a 

falta d’água, perfuração de poços, chegada da energia solar, projetos das casas (de alvenaria), 



76 
 

 
 

escola de índios, de criação de bodes e história das associações” (Idem, p. 9)”.   

Além de destacar o papel do estatuto dos povos indígenas para defender os direitos e 

deveres e o que representam as instituições ligadas ao Povo (Funai, Funasa, CCLF, CIMI, Igreja, 

etc). Segundo uma professora de Artes do povo, tais conhecimentos são abordados de forma 

interdisciplinar: 

 

Os direitos dos povos indígenas são trabalhados em todas as disciplinas. O 

tema demarcação entra da religião a artes, como forma se tornar mais atrativo, 

inserimos alguns instrumentos que não são específicos do povo, mas estão 

entrando na cultura, na nossa cultura. (PA1, dezembro de 2018). 

 

Dessa forma o que seria apenas uma aula sobre demarcação de terras, principal bandeira 

de luta do povo Pipipã, o conteúdo abre espaço para que seja trabalhada a interculturalidade do 

currículo. Uma forma de ampliar a consciência da incompletude mútua através do diálogo, 

possibilitado pelo processo diatópico, “literalmente a variação de lugar, evitam-se os 

epistemicídios de outras culturas. A hermenêutica diatópica abre um campo de possibilidade 

para busca e a afirmação de outras culturas e colocar em cena outros atores em simultaneidade” 

(LEITE, 2017, p. 1).  

A Interculturalidade seria então outro eixo da educação escolar Pipipã que vivencia a 

diversidade étnica e cultural como uma maneira de ocorrer o devido respeito a outras formas 

de viver, pensar e conviver entre diferentes povos. Dessa forma, os professores inserem os 

alunos em outras realidades culturais para entenderem as próprias especificidades, como 

exemplificou o cacique/professor: 

 

As apresentações (dos alunos) tendem a ir para a literatura de cordel, para o 

verso, a toada. A gente leva para esse caminho como forma de trabalhar a 

interculturalidade, que não é trabalhar o costume dos povos Xucuru ou 

kambiwás para dentro do povo Pipipã, a interculturalidade vai muito além, 

quando você traz o aboio do vaqueiro, o xaxado, para dentro de uma escola 

indígena você está trabalhando a interculturidade, quando você traz a dança 

do forró, a própria quadrilha você está trazendo elementos de outra cultura 

para a cultura indígena, isso é interculturalidade. A demarcação ai entra nesse 

contexto, não pode mudar mas otimizar ou qualificar o trabalho (GFP. 

Cacique Valdemir Lisboa, dezembro de 2018). 

 

O eixo Terra entra nos conteúdos de ciências da natureza como um território a ser 

reconhecido um espaço sagrado de habitação natural, lugar de muitos conhecimentos, tradições; 

espaço de moradia dos antepassados. Dela vem o sustento para muitas famílias Pipipã, por isso, 

nas aulas são discutidas questões como formas de plantios e colheitas e cuidados com a 



77 
 

 
 

preservação do solo da a mãe natureza. O PPP orienta que seja trabalhado no ítem economia e 

meio ambiente, questões como “agricultura, desmatamento (broca), coivara (queimada), poluição, 

pulverização, tipos de plantio, colheita, pecuária, vegetação e água” (p.10). Na disciplina 

Geografia descreve principalmente aspectos do espaço geográfico local, lugares repletos de 

significados citados individualmente no PPP: 

 

Serra Negra, Riacho da Serra do Piriquito, Serra dos Trabalhos, Lagoa do 

Jacaré, Serrote dos Cavalos, Serra Comprida, Riacho dos Mandantes, Baixio 

do Urubu Pedra da Tirinideira, Pedra do Espião, Lagoa do Junco, Lagoa do 

Pau Ferro (origem das Caraíbas), Baixa do Aratikum, Pau Oco, Mata do 

Ventador, Baixa do Virgílio, Olho D’água do Coité, Olho D’água de Pedra 

Branca, Serrote Barrigudo, Serrote do Mi, Serrote da Vassoura, Serrote do 

Pipipã, Cabeça de Lampião (na Serra do Perequito), Fonte de Craíba de Baixo 

(Projeto Político Pedagógico – Educação Fundamental Pipipã, 2013, p. 10). 

  

Para conhecer e compreender a Linguagem da Natureza, especificamente a matemática, 

se faz necessário que o estudante Pipipã aprenda no seu cotidiano os conhecimentos da 

etnomatemática, a qual faz parte da cultura local. No entendimento da professora da disciplina, 

a etnomatemática está presente em todos os espaços do povo, na prática do plantio, na 

confecção de objetos, nos espaços sagrados, nas datas comemorativas entre outros. 

 

A gente trabalha mais com materiais concretos, de formas nativas 

confeccionados em cocar... a saiota.  Informações voltadas para a cultura do 

nosso povo. Um dos nossos objetivos é fazer com que o aluno trabalhe e 

pense integrado com a família. A gente precisa incentivar para que todos se 

sintam bem, primeiro a gente enfrenta o problema, por exemplo, quando 

percebemos o afastamento de alguns em atividades culturais como o toré, a 

gente começa com os que estão, aí os demais vêm interagir (PM1, dezembro 

de 2018). 

 

Os conteúdos propostos no PPP para serem trabalhados na questão da saúde estão 

voltados para as curas tradicionais e uso das plantas medicinais utilizadas pelo mais velhos na 

produção dos remédios. “Quixabeira para inflamação, leite de pinhão para sarar ferimento, 

imburana para acalmar quem tem problema de pressão, paud´alho que serve pra febre de 

criança, além de outras” (ET GV, Juremeiro Inácio, outubro de 2019). Ainda de acordo com 

Inácio, estes e outros saberes próprios na prática escolar representam o enfrentamento dos 

educadores e lideranças ao currículo prescrito.  

 

Estamos nessa luta do nosso povo não só na escola mas em qualquer canto, 

demoramos muito para ter essa educação diferenciada, tinha que trabalhar 

tudo que o MEC mandava, mas nós quer que avance ainda mais tanto sobre 



78 
 

 
 

os conhecimentos das ervas medicinais e da nossa cultura tradicional. Aí a 

gente vê que eles estão crescendo com esse conhecimento na memória. (ET 

GV, Juremeiro Inácio, outubro de 2019). 

 

Na concepção tradicional do povo Pipipã, a saúde está ligada à alimentação, o Projeto 

Político Pedagógico orienta que os professores devem trabalhar tipos de alimentos naturais 

encontrados na aldeia como “mel, imbu, pitomba braba, quixaba, maracujá de estralo, xeléu, 

macambira” (Projeto Político Pedagógico – Educação Fundamental Pipipã, 2013, p. 11). 

De forma ainda mais intensa, o sagrado está presente nos conteúdos desde cedo tornando 

a religião uma disciplina referenciada nas escolas Pipipã. O PPP especifica a Festa do Aricuri e 

outras manifestações religiosas da Igreja Católica, a exemplo da Romaria a Juazeiro do Norte, 

com ênfase no ritual da jurema e outras atividades dos terreiros “Limpo dos Caboclos e das 

trumbetas, Terreiro de Caraíbas, Cura, Toantes, Medicina, costumes, Aricuri” (Idem, p. 11). A 

religiosidade do povo é vivenciada também em outras disciplinas. Um exemplo foi trazido pela 

professora de religião, quando o toré comanda as aulas de Educação Física.  

O pajé é uma das pessoas que cobra que o toré seja trabalhado dentro espaço 

escolar do povo, ele sempre diz assim: ao invés de você está trabalhando 

outras danças, que não tem nada a ver, traga o toré porque além de você está 

trabalhando a religiosidade, trabalha também a educação do povo. [...] em 

vários momentos que também trabalha a questão da religião, a gente tem 

rituais que direta ou indiretamente tá trabalhando a religião indígena como 

por exemplo, quando tem a Jurema a escola fecha e os alunos ficam abertos 

para participar desse momento específico da religiosidade específica do povo 

(PR1, dezembro de 2018). 

 

Uma educação diferenciada requer um calendário próprio. De acordo com o Regimento 

Unificado das Escolas Pipipã, “o período letivo é organizado na forma de calendário escolar 

elaborado anualmente pela coordenação, com participação colegiada dos professores, pajé, 

cacique e demais lideranças” (Regimento Unificado das Escolas Pipipã, 2005, p. 07), como 

forma de adequar os conhecimentos previstos na legislação vigente aos eventos religiosos e 

culturais da comunidade e as datas comemorativas do próprio povo. Ainda de acordo com o 

PPP do Ensino Infantil ao Fundamental, dos meses de janeiro a junho é vivenciado o tempo de 

reprodução das árvores, da caça, da colheita de frutas como o catolé e safra do umbu. O 

documento foi elaborado considerando as primeiras chuvas do sertão: 

 

Em fevereiro época de chuva e plantação, em março mês de colheita, em abril 

comemoramos a semana dos povos indígenas e o dia de São Expedito, 

padroeiro de Travessão do Ouro, em maio dia das mães e festejamos o mês 



79 
 

 
 

de Maria fazendo novenas e procissões. (Projeto Político Pedagógico – 

Educação Fundamental Pipipã, 2013, p. 12) 

 

O diálogo entre diferentes conhecimentos ocorre também no campo da religiosidade do 

povo Pipipã, a vivencia da ecologia dos saberes (SANTOS, 2010) fica ainda mais evidente no 

mês de junho, dedicado a santos católicos, no calendário escolar o dia 13 é comemorado o dia 

de Santo Antônio, dia 24 é festejado o São João com fogueiras e fogos de artifício, no 29 o São 

Pedro e no dia 20 o Padre Cícero, até com romaria para Juazeiro do Norte. Fica claro que a 

proposta do PPP contempla não só os rituais do povo, mas as comemorações religiosas 

tradicionais do catolicismo: 

Em todo o mundo, não só existem diversas formas de conhecimento da 

matéria, sociedade, vida e espírito, como também muitos e diversos conceitos 

sobre o que conta como conhecimento e os critérios que podem ser usados 

para validá-lo” (Projeto Político Pedagógico – Educação Fundamental 

Pipipã, 2013, p. 25). 

 

Em julho é comemorado o dia dos pais, época da colheita da mandioca e lembrado nas 

escolas o falecimento do índio Joaquim Roseno dos Santos “usamos o ninho sagrado para 

lembrar essa data” (Projeto Político Pedagógico – Educação Fundamental Pipipã, 2013, p. 13). 

Em setembro é lembrado que no dia 04/09/1802 foram aldeados 114 gentios da nação Pipipã 

na aldeia das missões da Lagoa do Jacaré (Serra Negra), no dia 07 a independência e no dia 28 

o falecimento da índia Maria de Lourdes dos Santos Lopes (Idem, 2013, p. 13). Em outubro faz 

parte do calendário escolar as comemorações do dia de Nossa Senhora Aparecida, das crianças, 

do professor e o período do Aricuri entre os dias 10 e 20: 

Os dias na Serra Negra é uma missão, uma penitência para nós. A gente vai 

comemorar nosso Aricuri mas contam como dez dias letivos, se por acaso um 

aluno não estiver presente leva falta, como se não tivesse ido à escola. Lá tem 

a parte da escola onde a gente se reúne para falar sobre alguns assuntos, 

situações e... o ritual. Aí são os dois juntos naquele conjunto: compromisso e 

obrigação (GFA3, dezembro de 2018). 

 

Em novembro o PPP orienta que seja lembrado o dia de todos os santos e de finados, 

mas também que seja repassado aos alunos que é o mês propício para a caça. “Com clima quente 

fica mais fácil encontrar caça, pois elas ficam sob o sol, amaiando (sic)”(p.13). O calendário 

do mês de dezembro vivencia o dia de Santa Luzia, Natal e no dia 25/12 é lembrado o índio 

João Cabeça de Pena, guerreiro Pipipã, que após receber voz de prisão foi espancado até a morte 

(como já tratamos anteriormente). O tema aborda uma temática exclusiva do currículo Pipipã, 



80 
 

 
 

“a referência é o lócus de enunciação dos sujeitos que foram historicamente inferiorizados, 

subjugados. [...] Um currículo baseado numa Pedagogia Decolonial. (LEMOS, 2013, p. 103). 

Já a proposta curricular para o trabalho pedagógico dos educadores do Ensino Médio é 

baseada na Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, na Resolução 03/99, no parecer 

14/99 e Constituição Federal de 1988 e busca promover o fortalecimento da identidade étnica, 

da autonomia, “respeitando as concepções de pluralidade cultural de cada área do 

conhecimento. Propõe servir de estímulo e apoio a reflexão sobre a prática pedagógica do 

professor, do planejamento a avaliação” (PPP, Ensino Médio, p. 14). 

Os estudantes do Ensino Médio da escola Pipipã são membros do povo: adolescentes, 

jovens, adultos (donas de casa e agricultores), funcionários (saúde e educação) e artesãos 

(detentores de saberes tradicionais), todos vivem nas aldeias e que por motivos pessoais, difícil 

acesso, falta de oportunidades, ou por opção, não estudam, ou não estudaram nas escolas da 

cidade. O currículo voltado para este público alvo destaca os eixos norteadores da educação 

escolar indígena (Terra, Identidade, História, Organização e Interculturalidade), 

como aspectos fundamentais para nossa educação escolar, pois fortalecem o 

projeto de sociedade que queremos e são necessários para a formação de 

guerreiros e guerreiras. Como também trará a educação tecnológica básica, a 

compreensão dos significados das ciências, das letras e das artes; o processo 

histórico de transformação da sociedade e da cultura [...]. A identidade dessa 

escola vai além de um espaço enquanto instituição, mas um espaço da 

comunidade que compreende e vivencia as relações sociais e ideologia do 

Povo Pipipã (Projeto Político Pedagógico - Ensino Médio Pipipã, 2013, p. 

12). 

Dessa forma, a proposta pedagógica busca a garantia de um diálogo intercultural, na 

valorização dos saberes próprios. Diferente do Ensino Fundamental, os componentes 

curriculares do Ensino Médio oferecidos nas escolas indígenas Joaquim Roseno e Tibúrcio 

Lima se articulam em três áreas de conhecimentos. Na primeira: Linguagens Códigos e suas 

Tecnologias, tem o objetivo de garantir estudos dos saberes/conhecimentos produzidos no povo 

Pipipã, as expressões linguísticas, corporais e artísticas que potencializem os conhecimentos do 

estudante indígena, contribuindo para que os registros dos saberes que até então eram 

transmitidos através da oralidade, “possam também desenvolver ações e atividades que 

qualifiquem as produções escritas e a comunicação dos estudantes” 42.  

A fala de uma das professoras de língua portuguesa exemplifica como o ensino da 

disciplina contempla as especificidades do povo. 

  

                                                           
42 Projeto Político Pedagógico - Ensino Médio Pipipã, 2013, p. 14. 



81 
 

 
 

Existe algumas brechas para trabalhar a linguagem, a questão da língua 

portuguesa mesmo por exemplo trabalhamos ao longo da história entra a 

questão da oralidade, as formas de linguagem dos antigos, a questão mesmo 

da memória, trazendo o específico para nossa área.  Um ponto de vista da 

sociedade, todos têm a língua portuguesa como ortografia, gramática, não vê 

essa parte inicial que é a base para qualquer um falar. (PP2, dezembro de 

2018). 

 

Na área que engloba Ciências da Natureza, Matemática e suas Tecnologias, o PPP 

propõe que para o estudante Pipipã conhecer e compreender a linguagem matemática acadêmica 

se faz necessário que aprenda no próprio cotidiano a Matemática, transformando situações do 

dia a dia em suporte para o estudo da mesma, onde possa desenvolver os conhecimentos da 

etnomatemática. O conteúdo trabalhado na sala de aula sugere que matemática “faz parte da 

nossa vida estando presente em todos os espaços do nosso povo, na prática do plantio, na 

confecção de objetos, nos espaços sagrados, nas datas comemorativas entre outros” (PPP, 

Ensino Médio, p. 14).  

A etnomatemática seria uma continuidade ao ensino da matemática tradicional, a partir 

de uma junção de ambas, mas sem esquecer as diferenças teóricas entre a matemática da vida e 

a do ensino regular. Bicudo e Borba (2005) conceituam a etnomatemática como “um estudo da 

evolução cultural da humanidade a partir da dinâmica cultural que se nota as manifestações 

matemáticas, mas também artísticas, religiosas, tecnológicas e científicas” (BICUDO E 

BORBA, 2005, p. 17). Nas aldeias Pipipã a etnomatemática é facilmente identificada na 

agricultura, na colheita de frutas e sementes, no feitio de cercas, na busca por feixes de caroás, 

na produção de artesanato e em tantas outras atividades. 

O professor da disciplina da escola da Aldeia Faveleira, Ariston Cláudio, analisou as 

práticas agrárias utilizadas pelos anciãos da Aldeia em um artigo produzido para Licenciatura 

Intercultural Indígena do Centro Acadêmico do Agreste da UFPE. O objetivo do trabalho foi 

identificar as principais medidas utilizadas pelos agricultores, como por exemplo a braça, a 

cuia, o litro, a tarefa, a quadra, o milheiro, o passo e o palmo, na perspectiva de como abordá-

las no ensino escolar. 

 

Essas medidas são usadas tanto na roça como no trabalho com cercas. A cuia 

equivale por dez quilogramas, ou como antigamente, dez litros são 

geralmente utilizados para medir quantidades de alimentos. Já a braça é usada 

para medições de terreno na agricultura como na construção de cercados, 

utiliza-se uma vara de madeira com exatamente nove palmos, que equivale a 

dois metros de comprimento. Através da braça é muito prático medir divisões 

dos terrenos. (CLÁUDIO, 2017, p. 12). 



82 
 

 
 

Em Ciências Humanas e suas Tecnologias a meta é trabalhar a compreensão dos direitos 

indígenas e suas lutas, os contextos sociais, culturais, políticos e territoriais na conjuntura 

nacional, regional e do povo Pipipã. O Projeto Unificado das escolas sugere que o arcabouço 

crítico da filosofia e da sociologia, incluídas como disciplinas obrigatórias em todas as séries 

do Ensino Médio (Lei n° 11.684 de 2008), representando “estratégias pedagógicas que 

possibilitam ao estudante o envolvimento do seu potencial crítico e investigativo promovendo 

condições onde possa desenvolver sua autonomia” (p. 04). Assim entendemos que a principal 

bandeira de luta do povo Pipipã, a demarcação de terras para garantir o território, ganha reforço 

epistemológico no Ensino Médio. 

A matriz curricular contempla a Base Nacional Comum com os componentes 

curriculares obrigatórios, em âmbito nacional. Enquanto a parte Diversificada abrange os 

componentes ocultados pela violência do passado e que atualmente foram eleitos pela 

comunidade escolar para fazer parte do currículo, na busca por uma educação intercultural de 

fato.  

Para Grosfoguel (2013), a divisão racial no mundo produziu a zona do ser e a zona do 

não ser, no caso o sujeito-histórico Pipipã que habita a zona do não ser, “precisa elaborar 

estratégias que conduzam a um processo permanente de transformação como um projeto ético-

epistêmico fundamentador da ação cotidiana” (MENDONÇA, 2013, p.161).  Esse 

“transformar” para Dussel (2012) é “mudar o rumo de uma intenção, o conteúdo de uma norma: 

modificar uma ação ou instituição possíveis, e até um sistema de eticidade completo” 

(DUSSEL, 2012, p. 539). 

No entanto, a preocupação atual dos educadores indígenas do povo Pipipã é com as 

propostas do governo federal, desde a gestão passada, quanto à reforma do Ensino Médio que 

prevê a imposição de conteúdo em uma Base Nacional Curricular Comum a estudantes de 

diferentes culturas. Na opinião do cacique/educador, o novo sistema de ensino homogêneo está 

voltado para a profissionalização, a partir da valorização de disciplinas voltadas para o mercado 

de trabalho em detrimento a conteúdos que despertem o senso crítico no povo. 

Nos preocupa... pois corremos um sério risco das nossas escolas perderem a 

função dentro do povo, pois pra nós escola não tem só a função de formar 

cidadão, ela é um espaço de fortalecimento da identidade, de construção da 

personalidade. Nesse novo pensar do Ensino Médio, nós vamos ter que adotar 

pelo menos 40% da nova BNNCC na nossa grade curricular, pra nós, escola 

vai muito além disso. Com essa nova reforma, com esse novo governo que 

se instala, vamos perder muitas vertentes, no Regime Militar o intuito era 

formar técnicos, agora essa proposta começa a reacender.  Quem pensa a 

educação, não pensa uma educação indígena na zona rural de Floresta, no 

sertão de Pernambuco, no semiárido.  (GFP. Cacique Valdemir Lisboa, 

dezembro de 2018). 



83 
 

 
 

Tomado por base os conceitos defendidos por Mignolo (2008), a afirmação acima 

representa a política de identidade governamental, que não dá conta de atender as questões de 

diversidades de cada povo, pois é responsável por tornar essas identidades essencializadas. O 

discurso pregado é que todas “raças” marginalizadas merecem reconhecimento numa lógica 

mercadológica e de consumo desse sistema capitalista e meritocrático. No caso, o discurso de 

que a Base Nacional Curricular unificaria a educação oferecida para todos os brasileiros. 

Enquanto a Identidade em política é justamente o contrário, pois representa a maneira 

de pensar politicamente em termos e projetos de decolonização a partir das cosmovisões ou 

filosofias dos próprios grupos cujas identidades foram invisibilizadas. “Todas as outras formas 

de pensar (que interferem com a organização do conhecimento e da compreensão) e de agir 

politicamente, significam permanecer na razão imperial” (MIGNOLO, 2008, p. 290).  

Fechando este capítulo, o Projeto Pedagógico elaborado para a Educação de Jovens e 

Adultos (EJA), oferecida nas escolas Joaquim Roseno e Tibúrcio Lima da I a IV fases, leva em 

consideração que a maioria dos estudantes já possuem experiências na vivencia dos 

conhecimentos próprios. Por isso, nos conteúdos de “linguagem oral, escrita e análise 

linguística” ligados à Base Nacional Curricular (gramática, ortografia e interpretação de textos) 

devem ser trabalhados pelos professores de forma interdisciplinar com os eixos temáticos da 

educação escolar indígena. O PPP da Escola Tibúrcio Lima cita um plano de ação que sugere a 

realização de atividades interdisciplinares,  

 

com vistas aos rituais sagrados: toré, jurema, e Aricuri, produção de textos 

interculturais e toantes, oficinas pedagógicas nas diversas linguagens, 

pesquisa de campos e entrevistas com os mais velhos e lideranças: cacique, 

pajé” (Projeto Pedagógico Pipipã – EJA, 2017, p.10). 

 

Assim como mostramos anteriormente, para o Ensino Médio, no EJA a disciplina 

matemática também é ensinada de forma dialogada entre o conhecimento etnomatemático e o 

científico, articulada com os eixos norteadores da educação escolar indígena “buscando 

entender seus diferentes usos, contribuíndo para desenvolver a capacidade do raciocínio lógico, 

da abstração” (PPP do EJA das Escolas Pipipã, 2017, p. 25).  Do 1° ao 5° ano são trabalhadas 

no primeiro bimestre as formas geométricas e numéricas encontradas nas aldeias “quantidades 

relacionadas ao número encontradas no cotidiano do aluno (feijão, milho, aves, pedras, 

animais), reta numérica de medição etnocultural, situações problemas envolvendo as quatro 

operações baseados na vida cotidiana” (Idem, p. 25). 

No segundo bimestre são trabalhadas as medidas de tempo e unidades de medidas 

baseadas no conhecimento dos mais velhos, proporcionalidade x tamanho na construção de 



84 
 

 
 

cercas, roças, casas, etc. Já no terceiro bimestre vem o calendário específico e diferenciado do 

povo, hora, dia, mês e ano, além de “medidas específicas do povo: massa (cuia), capacidade 

(litro), distância (légua) e as quatro estações” (p. 25). Após a base obtida com os conhecimentos 

referenciados, o quarto bimestre contempla os conhecimentos científicos mais aprofundados. A 

Educação para Jovens e Adultos na Escola Tibúrcio Lima desenvolve atividades matemáticas 

que incluem “desde os níveis mais primitivos aos mais complexos nas contagens de medidas e 

grandezas” (PPP da Escola Tibúrcio Lima, 2013, p. 10). 

O estudo de Ciências no EJA das escolas Pipipã é concebido com o objetivo de 

reconhecer o meio natural e preservá-lo, fazer inferências de caráter investigativo favorecendo 

as descobertas científicas nos diferentes momentos históricos e identificar a fauna e a flora 

existente nas aldeias, “como habitat dos encantados, fonte de inspiração e saberes dos mais 

velhos para as gerações atuais e futuras” (PPP do EJA das Escolas Pipipã, 2017, p. 26). 

Logo no início do ano letivo são vivenciados conhecimentos acerca dos tipos de plantas 

nativas frutíferas e medicinais, espécies vegetais usadas na confecção de casas e artesanato, as 

chuvas, época do preparo da terra para as plantações. Neste último item inclui uma 

particularidade dos conhecimentos do povo Pipipã “o cultivo do solo certo para o plantio de 

feijão de corda e arranca, fava e milho, melancia, abóbora, macaxeira, entre outras... os animais 

e a biodiversidade existente no povo, tempo do mel de abelha”. (PPP do EJA das Escolas Pipipã, 

2017, p.27). As situações pedagógicas mostradas até aqui representam “rachaduras” no 

currículo abrindo possiblidades para uma prática decolonial. 

Para Baniwa (2020), o professor indígena tem que desobedecer a ciência para continuar 

existindo, para permanecer de forma cultural e identitária. “A resistência pedagógica e 

epistêmica acontece quando se recusa o capitalismo anti-humano, a política injusta, as religiões 

alienadoras e a ciência colonizadora”43. Dessa forma, abre o caminho para o direito a uma 

educação que ensina a viver conforme se sente, compreende a sociedade, mas prioriza a 

cosmopolítica, ou seja, o respeito e a defesa da natureza. Afinal o território, intrinsicamente 

ligado à defesa da natureza, é a base das relações transcendentais de pertencimento.  

Neste ano de 2020 as aulas tiveram início em fevereiro e pararam no dia 16 de março. 

Devido ao isolamento social para evitar o avanço da Pandemia do Coronavírus, as escolas 

estaduais adotaram o sistema de ensino on-line, mas as lideranças Pipipã não concordaram com 

esse modelo de educação e promoveram a desobediência epistêmica mais uma vez. Para fazer 

valer a prática de uma educação específica e diferenciada, a mesma possiblidade já havia sido 

                                                           
43 Fala do professor Gersen Baniwa, durante a palestra “A Construção de uma Agenda Educacional Comum a 

Índios e Não Índios em Prol de um País Sócio-Ambientalmente Sustentável e Humanamente Solidário” na 

abertura do semestre 2020.1 do Mestrado Profissional em Ensino de História (ProfHistória) da UFPE, Campus 

Recife, no dia 5 de março de 2020. 



85 
 

 
 

negada na proposta da reforma da educação, que também previa uma parte de aula presencial e 

outra à distância. O líder político informou a decisão da comunidade:  

Não temos essa condição de fazer aula EAD. Vamos emendar o recesso de 

dezembro de 2020 e sacrificar o recesso de junho do ano que vem. Então 

preferimos ficarmos parados e repor ao longo do ano de 2021 do que praticar 

educação á distância, não concordamos com esse modelo. (Cacique Valdemir 

Lisboa, abril de 2020). 

 

5.3 Aproximações entre a pedagogia Latino-Americana e a Pipipã 

A educação escolar indígena foi construída em um universo dicotômico. De um lado, a 

utilização do ensino como instrumento de inserção e adaptação à civilização na concepção 

eurocêntrica ocidental. Na outra matriz, uma luta histórica para que seu potencial fosse 

empenhado na conscientização dos direitos, valorização da cultura milenar, conhecimentos e 

línguas maternas das diferentes etnias. 

Na América Latina, Bolívia, México, Peru, Equador e Venezuela são alguns exemplos 

de países onde ocorreram transformações que buscaram contemplar os nativos aos respectivos 

processos educacionais oficiais, cada um em seu tempo e lugar. As teorias educacionais 

pioneiras de Elizardo Perez (1992) e o pensamento pedagógico de outros latino-americanos 

como José Vasconselos, José Carlos Mariátegui, Simon Rodriguez, entre tantos outros, dialoga 

com a práxis educativa contemporânea das lutas e resistências por meio da formação de 

indígenas “guerreiros” conscientes dos seus direitos no contexto do povo Pipipã, no Sertão de 

Pernambucano. 

Nesse universo de análise, a Bolívia, país que possui 35 povos indígenas que 

corresponde a cerca de dois terços da população (STRECK, 2010), merece destaque pelas ações 

que inspiraram povos e países vizinhos pelo histórico de resistência popular. Um exemplo de 

resistência foi a Insurreição Aimara em 1780, diante da colonização espanhola; a Insurreição 

Indígena em 1889, liderada pelo cacique Pablo Zárate; em 1953 a abolição do regime de 

servidão indígena após a Revolução Nacional que levou o socialista Victor Paz à presidência. 

Segundo Lacerda (2014), outra experiência de resistência que nos últimos anos passou a 

simbolizar as lutas indígenas na Bolívia, é a das chamadas “marchas”, que puseram em 

evidência as reivindicações e formas de organização indígena.  

 

A primeira, denominada “Marcha por el Territorio y la Dignidad”, realizada 

1990, reuniu mais de mil participantes, representantes de diversos grupos 

étnicos das terras baixas que subiram a cordilheira até La Paz. Incluía entre 

suas reivindicações o reconhecimento dos “Territórios Indígenas 

Autónomos”, demarcando uma concepção diferenciada e mais ampla em 



86 
 

 
 

relação à “terra indígena”, envolvendo elementos de ordem ambiental, de 

renovação de recursos naturais, etc (p. 119). 

 

No contexto educacional, Elizardo Pérez, professor que se tornou inspetor de educação 

primária de La Paz, capital da Bolívia, propôs, juntamente com o professor Avelino Siñani, criar 

uma escola voltada para o índio. A Escola Warisata foi criada em 1931 e se tornou o primeiro 

educandário indígena do país. Uma escola que não podia simplesmente ensinar a ler e escrever, 

mas que deveria ser uma escola de ação para e pela vida, uma escola comprometida com a 

libertação dos povos Aiamara e Quíchua em seu processo de resistência, uma escola Ayllu.  

Conforme percebemos no exemplo da imagem abaixo, o ensino era feito com métodos 

que abriam possibilidades de inserção em práticas como agricultura, avicultura, criação de gado 

e tecelagem. Alunos respondem a tarefa enquanto são observados, ao fundo, por Perez: 

 

Fotografia 3 – Jovens participantes da Escola Warisata 

 

Fonte: http://www.la-razon.com/index.php/utopia-real. Foto: Carlos Salazar Mostajo.  

 

A Escola Ayllu representou uma batalha educacional dentro de um contexto dominado 

pela “elite branca” latifundiária que tinha se apropriado da estrutura do território onde o 

educandário seria instalado. Segundo Elortegui (2016), antes da escola Warisata o magistério 

boliviano era absolutamente teórico, livresco e intelectualista e os alunos seguramente sairiam 

dispostos a se dedicar a qualquer empresa, menos ao ensino no campo.  

 

http://www.la-razon.com/index.php


87 
 

 
 

O Ayllu, a “célula social dos povos andinos” é demarcado não apenas por laços 

de parentesco, mas também pela religião, a cooperação familiar, o 

coletivismo, a forma de aproveitamento da terra, da organização da indústria 

e o idioma. Note-se que no título do livro a palavra ayllu serve para definir o 

tipo de escola (escuela ayllu) (STRECK, D., et al, 2010, p. 236). 

 

Em sua principal obra, Warisata: la Escuela Ayllu, Perez descreve a Gênese da escola-

comunidade que passou a representar uma “expressão de resistência frente ao avanço da 

ideologia liberal que culpava os povos indígenas pelo atraso do país” (PACO, 2007, p.237).  

 

Penso que a escola do índio deve estar localizada no ambiente do índio, ali 

onde ele luta para não desaparecer, que não deve restringir unicamente ao 

alfabeto, mas que sua função deve ser eminentemente ativa e estar dotada de 

um evidente conteúdo social e econômico, que os pais de família devem 

cooperar para sua construção com seu próprio trabalho e cedendo terras como 

um tributo à obra de sua cultura, que a escola deve irradiar sua ação para a 

vida da comunidade e atender ao desenvolvimento harmônico e simultâneo de 

todas as aptidões da criança em seu processo educacional (PEREZ, 1992, p. 

239). 

 

No México, Vasconselos defendia a possibilidade de incluir os indígenas à “vida 

civilizada” através da convivência nas instituições educacionais destinadas às populações não 

indígenas e o bilinguismo como um meio de integração do indígena com o colonizador. Na 

visão do autor, as missões de educadores religiosos nas comunidades tinham a função de 

propagar uma cultura de autoestima dos indígenas, que deveriam desenvolver a concepção de 

orgulho de suas raízes, através da ideia do surgimento de uma nova raça cósmica/mestiça que 

iria brilhar por meio da educação popular.  

Nessa filosofia educacional, as minorias étnicas são vistas como sujeitos em sua 

totalidade, não objetos. De acordo com Licea (2010), a proposta era de um ensino Indígena 

integrado à língua espanhola, tese baseada no ensino comum que ficou conhecida como a 

desanalfabetização dos nativos. 

 

Uma concepção de espiritualidade que se contrapõem a visão pragmática dos 

norte-americanos. O objetivo de educar não é, para ele, só adquirir 

competências técnicas nem as destrezas que isso acarreta, mas também 

transcender o mundo empírico e chegar a uma visão mais integral de mundo. 

Alcança-se o conhecimento quando se atinge a visão estética do objeto, posto 

que através dos sentidos, do intelecto é possível alcançar a totalidade (LICEA 

2010, p. 186). 

Embora autodidata, o peruano José Carlos Mariátegui seguia uma linha parecida de 

pensamento ao considerar que as universidades populares deveriam ter a missão de construir 



88 
 

 
 

uma revolução de ideias contra a burguesia44. Nesta condição, fundou a Sociedade Operária 

Claridad, representando as federações de trabalhadores e indígenas, das Universidades 

Populares. 

De acordo com Pericás (2007), a problemática agrária e indigenista foi um tema 

importante na obra do jornalista, que defendia que os estudantes das universidades populares 

deveriam contar com espaços de autonomia através de uma educação que não fosse imposta 

pela elite, mas promovida pelos próprios trabalhadores ou indígenas. 

Na Venezuela a defesa de uma educação ainda mais inclusiva foi proposta por Simón 

Rodriguez, uma formação estendida para todas as raças: pardos, morenos, índios e brancos 

(STRECK, D., et al, 2010, p. 59), que juntas formariam uma sociedade republicana sem 

distinção de direitos. Em 1826, quando exercia a função de Diretor de Ensino Público, Ciências 

Físicas, Matemáticas e Artes como colaborador do governo de Simon Bolivar, desenvolveu um 

projeto educativo especialmente para os jovens indígenas: 

 

Colonizar a América com seus próprios habitantes, para evitar o que temo 

acontecer um dia, que a invasão repentina de imigrantes europeus mais 

inteligentes que nosso povo atual, venha a avassalá-lo de novo e tiranizá-lo de 

um modo mais cruel que o do antigo sistema espanhol. Eu queria reabilitar a 

raça indígena (grifo nosso) e evitar sua extinção completa (RODRIGUEZ, 

1975 p. 74 apud STRECK, D., et al, 2010, p. 57). 

 

No Equador as Constituições a partir de 1945 expressaram o reconhecimento da 

presença indígena na base territorial do Estado, mas preocuparam-se em deixar explícito o 

idioma oficial do país, sempre o espanhol ou castelhano, nunca as línguas indígenas 

(LACERDA 2014, p. 74). O uso da “léngua aborigen” na educação escolar era apenas como 

método da facilitação do projeto maior de integração à “cultura nacional”, homogênea.  

Tal proposta assimilacionista dificilmente daria certo diante da tensão existente, desde 

o século anterior, entre índios e fazendeiros. O enfrentamento ocorria justamente por causa da 

prática da exploração da força de trabalho indígena. Assim como vários outros povos latino-

americanos, “os indígenas do Equador foram logo cedo direcionados à canalização de suas lutas 

para a via político partidária de esquerda, fato inédito mesmo na região andina” (Idem, 2014, 

p.122).  

Diante da necessidade de formar organizações sindicais e partidárias para fortalecer a 

luta contra o poder dos fazendeiros foi criado o Partido Comunista del Ecuador (PCE) –, da 

                                                           
44Visão socialista de divisão de classes baseada nas concepções ideológicas de Marx, Lênin e Engels.  



89 
 

 
 

Federación Ecuatoriana de Índios (FEI), sob o comando da sindicalista indígena Quechua 

Dolores Cacuango. Segundo Neptali Ulcuango45, fundador da escola intercultural bilingue 

Pesillo, enquanto dirigente da FEI ele atuou junto com Dolores na clandestinidade devido à 

forte vigilância e repressão por parte do Exército e das forças de segurança privada das 

fazendas. 

A partir da década de 1960, o PCE abria o leque de representações de lutas com a criação 

da Confederación de Pueblos de la Nacionalidad Kichwa del Ecuador - Ecuarunari e da 

Confederación de Nacionalidades Indígenas de la Amazonia Ecuatoriana – Confeniae, as quais 

consideravam as demandas específicas dos povos indígenas “enquanto identidades étnica e 

culturalmente diferenciadas e trabalhara na elaboração do Projeto de Lei de Nacionalidades 

Indígenas do Equador, entregue ao Congresso em 1988” (Ibdem, 2014, 126). 

Após a promulgação da nova Constituição do país foi criado o Conselho de 

Desenvolvimento das Nacionalidades e Povos do Equador (Codenpe), em dezembro de 1998. 

Segundo Lacerda (2014), tal conselho reconhecia o caráter pluricultural e multiétnico do 

Equador, país que junto com a Bolívia são considerados os pioneiros na definição de modelos 

plurinacionais de Estado.    

 

Toda essa trajetória de resistência por parte das comunidades, povos e 

organizações indígenas na Bolívia e no Equador, encontra-se fortemente 

presente em sua memória coletiva, servindo de alimento para as atuais lutas 

por direitos no marco dos processos de refundação dos Estados em bases 

plurinacionais (LACERDA, 2014, p. 127). 

 

Na década de 1930, Perez (1992) dividiu os Princípios da Escola Ayllu na Bolívia, em 

nove itens: 1) Definição do problema Educacional Indígena, 2) Doutrina Biológica da escola 

Indígena tipo Warisata, 3) Governo Coletivista e Parlamento Armauta, 4) Autonomia 

econômica do núcleo escolar e sua função industrial, 5) Aspecto Social da Escola, 6) Warisata, 

Instituto de Indologia e Experimentação pedagógica, 7) A Escola como defesa social, 8) Função 

social da escola 9) Filosofia da Escola indígena. O documento foi adaptado da educação do 

campo para orientar e embasar as ações nas escolas indígenas, já que os povos indígenas 

também são do campo. 

Embora ocorreram em épocas e contextos bem distintos, pretendemos aqui promover 

um diálogo entre esses princípios da escola campesina no contexto da escola Ayllu (Bolívia) 

com a escola indígena Joquim Roseno dos Santos na aldeia do povo Pipipã em Floresta, no 

                                                           
45Cf. depoimento de Neptali Ulcuango, In “Dolores Cacuango”. [Vídeo documentário].  



90 
 

 
 

Sertão de Pernambuco. Primeiro pelo fato da escola boliviana se tratar de uma experiência 

pioneira de educação indígena comunitária no continente e tais princípios pedagógicos serem 

incorporados aos sistemas escolas da Guatemala, Peru e Equador (STRECK, D., et al, 2010, p. 

233). Segundo, porque a experiência foi um marco na luta dos camponeses indígenas pela 

recuperação de suas terras.  

Na contemporaneidade o projeto democrático de nações requer profundas 

transformações epistemológicas. Os educadores indígenas têm um papel importante nesta 

ruptura histórica de nação única. Dessa forma, é preciso legitimar outras humanidades, 

sociedades, estados, existências e civilizações no mesmo planeta, de forma plural.  

Conforme mostramos no início, as lutas destes povos andinos pelo fortalecimento da 

cultura milenar negada e dos direitos pela terra mãe, se confundem com os direitos a uma 

educação intercultural, específica e diferenciada, de índio para índio. A seguir tentaremos 

localizar aproximações e as diferenças temporais entre os dois modelos de educação escolar 

indígena, a partir da análise individualizada de cada princípio proposto por Perez: 

 

Definição do problema Educacional Indígena 

 

Perez descreve na principal obra Warisata: la Escuela Ayllu, o problema educacional 

Indígena como sendo a definição do "estado econômico e social dos grupos agrários 

denominados índios estabelecendo as zonas de sua permanência” (PEREZ, 1992, p.168). Algo 

necessário diante da exploração feudal que durou centenas de anos no passado. Os povos eram 

submetidos aos agrupamentos forçados e ao proletariado no campo. Dessa forma "problema do 

índio" foi concebido por Perez como uma expressão de resistência à lógica darwiniana da 

oligarquia e dos proprietários de terra.  

Na prática, os indígenas descendentes dos Incas conseguiram conquistas de ordem 

econômica, a partir da nacionalização das minas de exportação de estanho. Em 1953 foi abolido 

o sistema de servidão indígena nos latifúndios, que foram desmembrados para os povos. A 

consolidação veio após a reforma agrária de 1954, quando os indígenas passaram a receber lotes 

de terras provenientes da fragmentação dos latifúndios (STRECK, D., et al, 2010, p. 232). 

O problema educacional dos indígenas Pipipã do município de Floresta, também tem 

como foco reaver territórios e culturas usurpadas pelos colonizadores. Diante da fragmentação 

da cultura originária, o povo Pipipã busca através da escola o reconhecimento das 

especificidades dos próprios saberes, a conquista do paradigma da regulação/emancipação 

presente no pensamento pós-abissal “que representa a luta de classes, ou raças, subalternas por 

justiça social” (SANTOS, 2010, p. 29). 



91 
 

 
 

Em 2009 foram realizados os estudos complementares para a Identificação da terra 

Pipipã, a terra mãe, a demarcação de um território próprio é indispensável para o 

desenvolvimento econômico do Povo, pois é de onde se extrai o alimento, através dos plantios 

e coleta de mel de abelha e da caça, plantas medicinais, além dos produtos para a confecção de 

artesanato, como a fibra de caroá46. 

Na educação Pipipã esses conhecimentos são trabalhados nas Ciências Humanas com o 

objetivo de compreender os contextos sociais, culturais, políticos e territoriais do povo, bem 

como de outros povos indígenas. Os direitos, as lutas de classe, dos movimentos sociais, entre 

outros conhecimentos na área, com o objetivo de compreender a conjuntura local, regional, 

nacional e mundial. Dessa forma, estará contribuindo para a formação de guerreiros. 

 

Doutrina Biológica da escola Indígena tipo Warisata   

 

Na Proposta pedagógica de Perez, o jovem indígena devia ser educado para viver no 

campo, que deve ser cultivado e impulsionado, mas sempre respeitando as formas de vida que 

há nele. A mãe terra, sagrada por fazer germinar e acolher plantas, animais e uma infinidade de 

seres vivos, pode ser utilizada para desenvolver a cultura agrícola de subsistência, mas não 

explorada.  “A criança deve aprender conhecimentos e explicar-se o fenômeno da vida, através 

de um ensino em sua própria iniciativa e seu próprio esforço que intervenham de maneira 

principal”, (PEREZ, 1992, p. 169). 

O objetivo dessa doutrina era formar jovens indígenas dotados de conhecimentos 

industriais e artesanais, mas sem perder de vista os conhecimentos obtidos no meio familiar. 

Dessa forma, formaria no futuro um lavrador consciente da importância do produto cultivado e 

da preservação do chão onde germinou e floresceu, para que continuasse apto a produzir apenas 

do que necessitasse para a subsistência. “Só quem detiver a estudar o processo da sara (milho) 

compreenderá tão vasto, lento e carinhoso teve que ser o tratamento que o índio lhe deu para 

levá-lo ao atual estado de riqueza cereal” (idem, p. 169). 

Na concepção da Educação do povo Pipipã construída no contexto do Sertão 

Pernambucano, os educandos devem respeitar e valorizar a cultura, crença e tradição do 

território, ocultados durante o processo de colonização portuguesa. O Projeto Político 

                                                           
46Nome Científico Neoglasiovia variegata. A origem do nome popular vem do tupi kara wã, que significa talo 

com espinho. É uma planta resistente e típica das áreas de Caatinga. As folhas do caroá fornecem fibra para a 

confecção de barbantes, linhas de pesca, tecidos, cestos, esteiras e chapéus, além de outras peças artesanais e 

decorativas. Fonte: www.cerratinga.org.br/caroa. 

 



92 
 

 
 

Pedagógico para as escolas do Povo afirma que os saberes empíricos Pipipã são construídos a 

partir dos conhecimentos dos mais velhos que reconhecem o território como o espaço sagrado, 

 

lugar dos nossos mitos, conhecimentos, tradições (repleto de significados); 

espaço de moradia dos antepassados fonte de inspiração para agirmos e 

interagirmos com a mãe natureza. É também o lugar de manter viva a 

resistência, as expressões da cultura, onde depositamos a esperança e os 

sonhos de construção do nosso projeto de vida. (Projeto Político Pedagógico 

Pipipã, 2013, p. 12). 

 

Já o Regimento Escolar Unificado das Escolas Pipipã diz que a abordagem curricular 

em seus eixos norteadores aos temas transversais contempla temáticas relativas à “saúde, meio 

ambiente, orientação sexual, auto sustentabilidade, trabalho, consumo e pluralidade cultural” 

(Regimento Escolar Unificado Pipipã, 2005, p. 6). O Aricuri, ritual sagrado que acontece de 10 

a 20 de outubro na Serra Negra faz parte do calendário escolar. Os conteúdos trabalhados nos 

dez dias letivos contemplam os conhecimentos ligados à questão ambiental e os demais temas 

transversais presentes no PPP.  A fala de um estudante que participou do Aricuri expressa essa 

preocupação com a preservação do meio ambiente presente na formação. 

A escola, os professores já sabem como é, aí orientam o que deve e o que não 

deve fazer lá (Serra Negra), os pais também contribuem, sobre a questão do 

lixo também, que lá tem a ajuda do ICMBio que entrega as sacolas para que 

não suje aquela mata, ela tá na nossa demarcação, mas ainda não foi 

demarcada, mas temos que lutar para proteger ela, é vida! (GFA6, dezembro 

de 2018). 

 

Governo Coletivista e Parlamento Armauta 

 

O Comitê Ulaka foi formado para governar de forma coletiva o modelo de escola 

idealizada por Perez (1992, p.170). Semanalmente os representantes Ayllus das fazendas 

(anciãos) e da escola se reuniam para planejarem as ações educacionais de ordem econômica, 

agrária e social para serem desenvolvidas na semana seguinte na escola. Na ocasião, eram 

nomeados os Armautas, ou sábios, responsáveis por ministrar cada disciplina. 

Numa mesma perspectiva de construir uma educação escolar comunitária, o povo Pipipã 

defende que o projeto político pedagógico deve ser discutido coletivamente pelo próprio povo, 

com o objetivo de promover o fortalecimento da cultura e identidade indígena, já que depois de 

500 anos de luta o marco legal possibilitou essa legitimação apenas nas últimas décadas. 

“Historicamente ela é produzida pela própria escola e, desta diversidade cultural se encontra 

implícita e se desenvolve mediante condições políticas, administrativas e institucionais” 

(Projeto Político Pedagógico Pipipã, 2013, p.6). 



93 
 

 
 

Autonomia econômica do núcleo escolar e sua função industrial 

 

A Autonomia econômica do núcleo escolar da escola Warisata deveria ser isolada, 

própria e emergente do sistema educativo, não podemos confundir com a visão tecnicista 

industrial, porque essa função industrial/artesanal escolar da Bolívia buscava apenas o 

desenvolvimento prático e utilitário dos métodos biológicos de ensino (PEREZ, 1992, p.170). 

Os educandos eram assalariados e aprendiam ao mesmo tempo. Enfim, na concepção de Perez, 

a ideia era desenvolver cada núcleo escolar de acordo com as matérias primas do lugar (madeira, 

trigo, batatas, etc.), saindo das condições primitivas para o avanço das técnicas modernas. 

Já para o povo Pipipã, essa autonomia ocorre em sentido inverso, ou seja, da educação 

para economia. O Currículo Intercultural possibilita a liberdade de trabalhar disciplinas 

específicas dentro das áreas de conhecimento que atendam melhor às necessidades do povo, 

trabalhando através de projetos pedagógicos com realização de oficinas e atendendo as 

diversidades produtivas da agricultura familiar e potencialidades culturais da comunidade 

(Projeto Político Pedagógico Pipipã, 2013, p.9). 

A tecnologia é algo em comum no projeto de desenvolvimento industrial dos dois povos, 

no entanto há uma particularidade que os distingue, na década de 1930 os indígenas bolivianos 

não contavam com a tecnologia avançada que culminou no acesso à globalização via internet. 

As aldeias do povo Pipipã contam atualmente com sinal de internet móvel nos celulares e 

algumas escolas receberam computadores. A interferência desse ambiente virtual na 

emancipação dos jovens seria a principal diferença. 

 

Aspecto Social Indígena da Escola 

 

A escola Warisata também tinha o papel de diminuir os traumas para os sobreviventes e 

descendentes dos conflitos populares como a Insurreição Aimara (1780), etnia de Evo Morales, 

que liderou a revolta dos cocaleiros e em 2006 se tornou o primeiro presidente indígena do país. 

O objetivo desse trabalho educativo escola Warisata era proporcionar uma convivência 

harmoniosa na sociedade além dos muros do espaço escolar, já que o índio vive em contato com 

a natureza.  

Para Perez, “salvar o homem em termos práticos é a mesma coisa de organizar o 

homem” (1992, p.171). Neste contexto, cabe à escola a tarefa de organizar o setor onde se deve 

atuar, seja na economia, na religião, na arte, na política. Dessa forma, estará não apenas 

ensinando, mas também despertando a mentalidade indígena para um senso crítico das questões 

sociais. 



94 
 

 
 

Fazendo um comparativo da mesma questão social com o contexto indígena presente, 

os educadores da escola Joaquim Rosendo acreditam que os estudantes do povo Pipipã devem 

receber uma formação crítica do lugar que ocupam na sociedade. De acordo com o Projeto 

Político Pedagógico “o currículo é definido como fonte de conhecimentos e fortalecimento para 

a formação de guerreiros, críticos conhecedores dos seus direitos e deveres” (p.3). No entanto, 

propõe um diálogo com os conhecimentos que vêm de fora para que os educandos possam 

entendê-los também, de forma contextualizada, 

 

o significado das ciências, das letras e das artes; o processo histórico de 

transformação da sociedade e da cultura, a língua como instrumento de 

comunicação, acesso ao conhecimento próprio e exercício da cidadania (PPP 

da Escola Joaquim Roseno, 2013, p. 12). 

 

 

Warisata, Instituto de Indologia e Experimentação pedagógica 

 

Antes da Consolidação da Educação Escolar Indígena na Bolívia foi realizado um 

estudo prévio sobre questões étnicas e tecnológicas do povo andino, o índio como um indivíduo 

social que passou por processos históricos. Para Perez, através do processo educativo os nativos 

compreenderão plenamente o ambiente indígena e como agir individualmente. “Em Warisata 

conhecerão e aprenderão sua psicologia, os métodos de trabalho e capacitados dessa maneira 

poderão sair depois para os trabalhos nos campos” (PEREZ, 1992, p.171). 

O projeto da educação Pipipã também foi pensado com foco no respeito à organização 

social, memórias e histórias, medicina tradicional, territorialidade e religião. Uma soma de 

valores tradicionais que visam garantir aos mesmos a participação junto aos educadores e o 

povo levando em consideração a gestão democrática. 

Sendo assim, o currículo tem por finalidade definir o papel sociocultural da escola, 

modos de organização do tempo e espaço, de suas atividades pedagógicas, das relações sociais 

tecidas no cotidiano escolar, dos saberes construídos coletivamente na escola e em outras 

dimensões dentro e fora do povo, trabalhando a cultura envolvendo crenças, costumes, tradições 

e repassando a história do povo Pipipã através dos mais velhos. Tudo isso objetivando preparar 

o estudante para atuar na sociedade indígena e não indígena, como colaboradores que sejam 

comprometidos com as causas e lutas do seu povo, conhecedores dos seus direitos e deveres, 

leitores, pesquisadores, críticos e autocríticos, participantes dentro e fora do seu povo. 

A Escola como defesa social 

 



95 
 

 
 

O Campo seria o local onde os educandos seriam preparados, sem interferências locais, 

para a própria defesa no futuro. Na visão de Perez, o índio boliviano continuava sendo 

explorado pelos herdeiros da colônia a até por quem deveria representá-los: os caciques. Por 

isso, ele defendia uma escola longe das aldeias, reduto do caciquismo onde o índio reconhece 

sua condição escrava, “nunca menos de duas léguas dos núcleos urbanos” (PEREZ, 1992, p. 

172), para que pudesse ouvir as queixas dos indígenas e tomar a defesa sem interferências 

diretas. 

Voltando ao diálogo com o povo Pipipã, é no campo onde os saberes são construídos 

nas vivências das práticas culturais das escolas, fazendo seleção de temas e conteúdos 

específicos do Povo para a construção do currículo vivenciado nas quatro escolas. “A identidade 

do Povo Pipipã nasce e se constrói no nosso território e é reelaborada sempre: nas formas de 

convivência a partir do nosso cotidiano, quando lutamos pela conquista da mãe terra e é 

reencontrada e fortalecida” (Projeto Político Pedagógico Pipipã, 2013, p.10). 

Analisando a diferença em relação à escola Warisata, o campo para o povo Pipipã é o 

que aproxima os jovens dos mais velhos. Através dos processos cognitivos estão em ação nos 

fazeres do povo construindo os fundamentos empíricos, práticos, concretos e cotidianos daquilo 

que, posteriormente, será sistematizado através de conceitos científicos: 

 

O que representa a Serra Negra é que ela pra nós é uma ciência, ela é nosso 

sangue, é nossa vida, é nossos olhos, porque é uma serra sagrada que foi onde 

nasceu nosso antepassado, foi onde nosso antepassado teve toda ciência e foi 

onde ele ficou lá e pra nós ele se encantou dentro da Serra, ai ela é pra nós ela 

é como uma igreja de Roma. (L1, entrevista em outubro de 2018). 

 

 

Função social da escola 

 

Além do caráter formativo, a escola indígena Warisata também tinha a função social de 

cuidar da saúde dos indígenas em áreas mais afastadas e isoladas do campo, por meio de um 

“corpo médico escolar com atribuições para organizar cruzadas pela assepsia, boa alimentação, 

asseio, salubridade, campos de experimentação pecuária e agrícola, etc”. (PEREZ, 1992, 

p.172). Essas cruzadas deveriam ser coordenadas por missionários religiosos laicos. 

De acordo com o Projeto Político Pedagógico, as práticas educativas de pesquisas e 

Projetos Interdisciplinares acontecem no povo Pipipã como uma extensão da escola indígena 

com a comunidade. Um exemplo são várias campanhas preventivas desenvolvidas entre a 

escola, o posto de saúde, duas associações: Pau Ferro Grande dos Índios a Associação de Mães 

e dois terreiros ativos, o principal deles na Serra Negra, onde acontece o Aricuri. Professores e 



96 
 

 
 

alunos desenvolvem projetos pedagógicos dentro de componentes curriculares específicos das 

ciências da base comum curricular. 

Outros temas transversais são trabalhados dentro dos conteúdos diversificados “que 

atendam melhor às necessidades do povo, trabalhando através de projetos com realização de 

oficinas e atendendo as diversidades produtivas da agricultura familiar e potencialidades 

culturais da comunidade” (Projeto Político Pedagógico Pipipã, 2013, p.09). 

 

Filosofia da Escola indígena 

 

A Filosofia otimista do esforço como mola de êxito era a mais evidente na escola 

indígena boliviana, com essa concepção, Perez concebeu a escola Warisata, como “Escola de 

Reforço”. No último item da declaração dos Princípios da escola Camponesa, ele escreveu que 

consistia em “uma pedagogia baseada no trabalho e no propósito de fazer cada obstáculo um 

objetivo de triunfo” (PEREZ, 1992, p. 45). E finalizou: “Esse tipo de escola era o que o país 

necessitava e sua importância foi tanta que foi adotado por outras nações onde o problema 

indígena é latente, como Peru, Guatemala e equador, sem contar o México”. 

De acordo com o Regimento Escolar Unificado das Escolas Pipipã, os princípios 

educacionais filosóficos são norteados pelas concepções construtivistas e interacionistas em 

diálogo com os saberes tradicionais. A educação perpassa as salas de aula e se faz presente nos 

rituais, nas casas de oração, nas danças e até nas rodas de conversa, “lugar de manter viva a 

resistência, as expressões da cultura, onde depositamos a esperança e os sonhos de construção 

do nosso projeto de vida” (Regimento Escolar Unificado Pipipã, 2005, p. 12). 

É preciso entender, no entanto, o momento vivenciado por cada povo originário, embora 

ocorram aproximações entre as bandeiras de lutas pelo fato de pertencerem à Abya Yala47. Mas 

é necessário estar ciente de que a educação escolar indígena Ayllu e a escola Pipipã ocorrem em 

realidades, tempos e lugares completamente diferentes. Essa aproximação é desafiadora, uma 

vez que escola boliviana foi pensada em meados do século passado, portanto, embora a proposta 

tenha sido revolucionária para a época, hoje podemos fazer várias críticas a ela, pois funcionava 

como uma espécie de internato, os indígenas precisavam deixar suas casas para estudarem. Hoje 

a escola está na aldeia, os indígenas estão em suas casas e no ambiente escolar indígena a 

educação intercultural perpassa os muros físicos.  

Terminamos este capítulo com um trecho do Projeto Político Pedagógico das Escolas 

Estaduais do Povo Pipipã que expressa, na prática, a importância da educação Escolar indígena, 

                                                           
47 Nome dado ao continente habitado pelos povos originários. Antes da denominação América Latina. 



97 
 

 
 

a qual fortalece os valores da identidade cultural e leva o educador/educando indígena a assumir 

com mais clareza as experiências deixadas através dos exemplos de vida. “Suas histórias devem 

se tornar também nossas, seus sofrimentos, não os devemos esquecer, as perseguições sofridas, 

compreendê-las e a resistência deve servir como espelho nas lutas atuais” (Projeto Político 

Pedagógico Pipipã, 2013, p.13). 

 

Fotografia 4 – Escola Joaquim Roseno: marco no currículo intercultural 

 

Fonte: Arquivo do autor. Registro obtido durante visita a Aldeia Travessão do Ouro em 2018. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 
 

 
 

6 AS FRONTEIRAS ENTRE A GLOBALIZAÇÃO CAPITALISTA E A TRADIÇÃO 

NA VISÃO DOS EDUCANDOS E EDUCADORES PIPIPÃ 

 

Na nossa primeira visita à Escola Joaquim Roseno dos Santos fomos surpreendidos logo 

na entrada com elementos simbólicos da cultura ocidental nas ilustrações de duas placas de 

formatura da educação infantil. No centro, as fotos dos formandos com adereços da cultura 

indígena do povo, mas ladeadas por personagens infantis da cultura capitalista norte-americana, 

como Bambi e Branca de Neve e Sete Anões, Chaupeuzinho Vermelho, o desenho animado 

britânico Peppa Pig e até mesmo a personagem midiática nacional Galinha Pintadinha. 

 

Fotografia 5 – Placa dos formandos do ABC na escola indígena 

 

Fonte: Imagem cedida e autorizada pelo cacique e professor da escola Valdemir Lisboa 

 

Mas ao entrarmos nas salas de aula observamos a preocupação dos professores 

indígenas com o conteúdo referenciado, como mostramos no capítulo anterior. Levamos o 

assunto ao grupo focal (ver metodologia), onde o cacique e educador ao mesmo tempo, 

respondeu que a interferência dos elementos externos torna a luta por uma educação escolar 

ainda mais árdua: 

São personagens que não tem nada a ver com a nossa cultura, nem 

enriquecem em nada nossa cultura, pelo contrário, alguns atores: energia, a 

televisão, a televisão tem sido soldados contrários à nossa cultura, porque 

muitos deixam de frequentar os dias de rituais porque estão assistindo um 

vídeo que baixaram no youtube ou assistindo a novela que está perto de 

acabar... o ritual acontecendo no terreiro, mas alguns estão na internet. Você 

não ver eles (crianças) brincando com arco e flecha, tecendo, esses elementos 

eles somem. Edmund Burke já disse que aqueles que não conseguem o seu 



99 
 

 
 

passado corre o risco de repeti-lo. (GFL. Cacique Valdemir Lisboa, dezembro 

de 2018). 

 

A fala da liderança remete a um entrave ainda maior para a consolidação do currículo 

intercultural: a tecnologia virtual que recebe forte adesão dos jovens indígenas, embora não 

totalmente, como percebemos nas falas dos discentes durante a discussão do grupo focal, mas 

entra em disputa. A tecnologia digital seria um meio de disseminar a percepção de estrutura 

social baseada na cultura capitalista do branco, que coloca os conhecimentos indígenas numa 

condição de desigualdade.  

Na opinião do pajé Pipipã, a utilização da internet representa o principal empecilho para 

o projeto de escola indígena. Mas por outro lado, a principal liderança do povo acredita que os 

professores podem tentar reverter essa situação priorizando a abordagem dos saberes 

tradicionais na prática escolar, valorizando o que era a educação indígena antes da escola. 

 

Antigamente a educação era a de casa, era boa. Hoje a educação das escolas 

tá fazendo os índios se perder, a pior coisa do mundo é o índio com o celular 

na escola. A memória dos índios tá se perdendo por causa do celular e as 

escolas ensina coisa boa mas tem muita coisa errada que tem no papel. Eu 

digo aos professores, não ensine tudo que tem no papel, ensine que “Zé Mané 

foi buscar um boneco na beira do mar” ensine uma coisa de Lourencim, João 

Cabeça de Pena, uma coisa de Joaná, do mestre da Jurema, por aí a gente 

parte devagazinho pra chegar a nossa cultura. (ET GV Pajé Espedito Roseno, 

outubro de 2019).  

 

Então colocamos em discussão como os professores poderiam transpor as barreiras do 

currículo prescrito através da educação referenciada e o impacto da internet, principalmente por 

meio dos celulares, levados inclusive para as salas de aula. Uma professora de Língua 

Portuguesa lamentou que isso tem gerado o desinteresse de alguns estudantes, que mesmo sendo 

indígenas, não se identificam com a própria cultura. 

(A internet) está cada vez mais se fortalecendo e fazendo com que as pessoas 

percam cada vez mais o senso de responsabilidade com aquilo que é nosso, o 

que realmente precisamos cuidar que é nossa cultura. È um grande desafio, 

na escola a gente tenta o máximo aconselhar “meninos soltem os celulares, 

esses 20, 30, 40 minutos de aula merecem ser ocupados por esses aparelhos 

tecnológicos? (GFP. PP1, dezembro de 2018). 

 

Outros educadores admitiram que a tecnologia tem atingido cada vez mais as escolas 

indígenas, no entanto algumas estratégias são pensadas dentro do currículo intercultural, que 



100 
 

 
 

não negam a cultura tecnológica (já que são muitos estudantes adeptos), mas que tenha o 

principal objetivo de despertar a valorização da cultura Pipipã por meio de aulas diferenciadas 

e atrativas. Uma professora de história da Escola Indígena Joaquim Roseno dos Santos lembrou 

que vem trabalhando, a partir de projetos pedagógicos, o diálogo entre os conteúdos das 

disciplinas prescritas pela Secretaria Estadual de Educação com os conhecimentos tradicionais 

do povo, para atender ao propósito de formar guerreiros conscientes. 

Então a gente desenvolve trabalhos que dá muitos resultados, a partir dessa 

tendência entre as disciplinas impostas pelo governo, para que a gente repasse 

para os alunos, e as especificas do povo. A gente tenta fazer esse leque entre 

essas duas realidades. Uma vez que a partir desse momento a gente vem 

reafirmando enquanto povo, porque também a gente vem de uma sociedade 

muito preconceituosa, porque não trazemos traços que a sociedade almeja. 

Então a gente vem trabalhando na medida da necessidade através dos 

seminários que é uma forma muito interessante para que alunos enquanto 

estudantes indígenas se auto afirmarem (GFP, PH1, dezembro de 2018). 

 

Essa proposta tem como objetivo resgatar a diversidade cultural dos sujeitos não-

ocidentais, partes desqualificadas de totalidades homogêneas (OLIVEIRA, 2006, p.72), uma 

interculturalidade que foi negada ao povo Pipipã durante cerca de 500 anos de colonização e 

colonialidade. Atualmente cerca de 1.400 indígenas da comunidade Pipipã participam 

diretamente da construção do currículo e do projeto político pedagógico vivenciado na 

educação escolar do povo, contribuindo nos aspectos culturais e crenças, sendo introduzidos no 

dia a dia da sala de aula. 

Neste lugar epistemológico, a escola pode ser considerada uma aliada no projeto de 

reivindicações e resistências do povo Pipipã, a partir de um currículo “buscando atender os 

saberes culturais e tradicionais numa perspectiva de fortalecer os valores da identidade étnica, 

formando profissionais comprometidos com as causas e lutas do povo, mas também prontos 

para enfrentar o mundo externo” (Projeto Político Pedagógico Pipipã, 2013, p.2). 

Demos continuidade a abordagem do tema no debate coletivo com estudantes atuais e 

ex alunos das escolas indígenas Pipipã, por meio da organização do segundo grupo focal. Em 

um dos momentos perguntamos se a educação oferecida realmente prepara os mesmos para 

serem guerreiros. Um aluno do segundo ano da Escola Joquim Roseno dos Santos resumiu 

outras respostas dos colegas que opinaram no mesmo sentido: 

 

O nosso conhecimento é valorizado diariamente, no dia do índio... em rituais 

como o Aricuri, o Toré. Tem que participar das tecnologias novas, mas não 

esquecer as raízes né. Já estou pronto para buscar novos conhecimentos, já 

saí pra fora participar de Encontrões, movimentos, junto com o povo na briga 

por direitos. (GFA. Aluno 2, dezembro de 2018). 



101 
 

 
 

 

   Mais à frente retornaremos sobre as questões do grupo focal, agora abrimos uma janela 

para a opinião de dois alunos do primeiro ano que concederam entrevistas gravadas sobre o 

mesmo tema. A resposta a seguir demostra o grau de criticidade obtida a partir da assimilação 

dos conteúdos trabalhados. 

 
Eles (os professores) falam mais sobre a cultura indígena, o que mais 

diferencia das outras escolas são rituais, isso mesmo a cultura. Para a gente o 

que mais falam é que os Portugueses não descobriram o Brasil e sim 

invadiram. Na geografia é que a nossa terra não foi demarcada, é o que falta. 

(ET GV. Aluno 1, agosto de 2018). 

 

O segundo aluno afirmou que “aprendeu muitos conhecimentos da aldeia, através das 

matérias diferenciadas, mas do mundo lá fora também” (ET GV. Aluno 2, agosto de 2018). Ao 

ser indagado sobre como utilizar esses conhecimentos, ele respondeu que “lá fora ser 

reconhecido como uma pessoa indígena, ter conhecimento para reivindicar se for preciso”. Uma 

lógica presente na Sociologia das Ausências como forma de “revelar a diversidade e a 

multiplicidade das práticas sociais e credibilizar esse conjunto” (OLIVEIRA, 2006, p.72).  

O coordenador pedagógico das três escolas do povo lembrou que o processo de ensino-

aprendizagem proporciona uma troca de conhecimentos, um diálogo entre saberes que se dá de 

forma contextualizada. “Não podemos separar um do outro, uma vez que estamos preparando 

guerreiros conscientes de sua história e de sua autoafirmação” (Paulo Laurentino, agosto de 

2018). Algo que se aplica à Teoria da Emergências, a qual não elimina outras concepções 

formando um ciclo de conhecimentos em um retorno permanente.  

A teoria defendida por Boaventura Souza Santos trata da necessidade de um diálogo 

permanente entre diferentes formas de estar no mundo, “de nele viver e de entendê-lo para que 

possam ser encontrados e criados mecanismos de interação que permitam, hoje e agora, 

transformar o que existe e é hegemônico em outras existências, mais democráticas e plurais” 

(OLIVEIRA, 2006, p. 99). Sendo assim, a interferência de saberes ligados ao capitalismo não 

deve ser considerada como perda para a tradição indígena, mas fortalecimento cultural. 

Neste contexto, Baniwa (2006) acredita que ao associar instituições, valores e práticas 

numa incorporação dinâmica com outros sistemas sociais, como a política, a economia, a 

religião e a moral, “os sistemas educacionais passam a ter como referência básica os projetos 

sociais (ideias, sentimentos, hábitos, dentre outros) que lhes competem realizar em espaços e 

tempos sociais específicos” (BANIWA, 2006, p. 129). 



102 
 

 
 

Tratamos também a questão da intervenção da tecnologia/internet na educação indígena 

com os alunos das escolas do povo Pipipã. Uma criação do sistema-mundo-moderno resumida 

na frase de um ex aluno da escola Joaquim Roseno. “A tecnologia é bom por umas partes, mas 

faz o “caba” esquecer outras coisas né” (GFA. Ex aluno 4, dezembro de 2018). O mesmo 

participante questiona mais à frente da conversa que as escolas do povo ainda não contam com 

laboratório de informática e sinal de internet. Outra participante que estuda no terceiro ano do 

ensino médio complementa: 

Na questão do planejamento na escola... as vezes falta cartazes, lápis, material 

didático para pesquisas e laboratório com internet para pesquisas, as vezes 

depois que terminamos o terceiro ano é que vamos fazer um curso de 

informática na cidade, se tivesse aqui não precisava procurar fora. (GFA. 

Aluno 4, dezembro de 2018). 

 

A incorporação de uma estrutura social, em detrimento à ideologia vivenciada por 

determinado grupo é conceituado por Bourdieu como o habitus, uma espécie de capital cultural 

incorporado que influencia o comportamento do sujeito numa dicotomia entre aspectos 

subjetivos entre o sentir, pensar e agir e um “princípio gerador de estratégias objetivas” 

(BOURDIEU, 1979, p. 3-6). 

No entanto, outros sujeitos que vivenciaram a educação Pipipã não incorporam essa 

estrutura social baseada na mimesis plantônica de que a tecnologia deve ser necessária em toda 

sociedade escolar como forma de aderir a um modelo convencionado na Modernidade. Para 

uma ex-aluna que participou do Grupo Focal dos Docentes, — já que ela substitui a professora 

de História e Geografia na sala de aula da aldeia —, a falta de internet não foi problema para 

desenvolver várias pesquisas propostas nas aulas diferenciadas que vivenciou: 

Ao realizarmos pesquisas sobre a história do povo ou sobre ervas medicinais, 

não pesquisamos na internet porque não tínhamos laboratórios de informática 

para trabalhar, os professores pediram os trabalhos e a gente buscava 

desenvolver nessa prática aí, a gente ia no mato, tirava casca de pau, subia 

em árvores, levava ferroada, mas fazíamos nosso trabalho. Tivemos a 

preocupação de trazer diversas informações das pessoas mais antigas da 

comunidade, da forma como trabalhavam, para repassar através do trabalho. 

(GFA. EA1, dezembro de 2018). 

 

A fala acima mostra uma prática intercultural no currículo da educação escolar do povo 

Pipipã que combate o Capital Cultural a partir da desobediência epistêmica.  Nesta perspectiva, 

a vivência de conteúdos outros apresenta características da teoria Decolonial, como analisa o 

pesquisador na área, Janssen Felipe da Silva, segundo ele, o currículo decolonial compreende: 



103 
 

 
 

A luta pela educação das relações étnico-raciais que tem se intensificado nos 

últimos anos; a luta dos indígenas e dos povos do campo por uma educação 

específica e diferenciada, entre outras. [...] a escola é território de Diferenças 

Coloniais, mais do que de diferenças culturais. Ou seja, a questão da 

Colonialidade sobre o currículo e a avaliação escolar não é meramente a 

presença ou não de determinadas culturas no currículo, mas as lógicas 

estruturantes que os organizam e materializam. Assim, a Diferença Colonial 

na escola, no currículo e na avaliação expressa o conflito entre cosmovisões 

que em tensão se reconfiguram historicamente. (SILVA, 2015, p. 56). 

 

Nas falas seguintes podemos perceber que a tecnologia dialoga com os saberes 

tradicionais nesse espaço de fronteira entre os diferentes saberes, mas a partir da educação 

trabalhada nas escolas do povo esses conhecimentos (tradicionais e modernos) são 

sistematizados pelo processo de interculturalidade, considerando os saberes próprios somados 

com os saberes outros, advindos de fora. 

Os professores às vezes passam trabalho para pesquisar na internet, aí 

pesquisamos pelo celular, mas quando a gente faz trabalho diferenciado em 

relação ao nosso povo, que são muitos, é mais negócio de seminário, a gente 

se reúne e faz com que temos, que nem no dia 28 de setembro, data de 

aniversário da irmã do pajé, os alunos se reúnem para fazer trabalho. É isso 

que mostra que somos diferentes, nós não somos iguais aos outros, nós temos 

nossa forma que ser diferente.... (GFA. A3, dezembro de 2018). 

 

Momento que foi interrompida pela aluna 6: “...diferente em parte de não ser melhor 

nem pior que outros, cada um tem sua cultura, mas tem que valorizar, não adianta dizer “eu 

tenho cultura” e não participar dos toré, como aqui tem as rodas de toré”. (GF. aluno 6, dez de 

2018). 

Essa deixa “não adianta dizer eu tenho cultura e não participar...” foi levada para a 

discussão do grupo focal com os professores, nosso interesse foi questionar o nível de interesse 

dos alunos neste universo de trocas de saberes. A inquietação de alguns professores Pipipã em 

relação ao habitus de seus alunos nos levou a concluir que ao optar pelos conhecimentos 

externos, estes acabam criando desafios para a garantia do currículo intercultural, diferenciado 

e específico. A própria aceitação por parte de alguns estudantes “que não se identificam com a 

cultura indígena, mesmo sendo indígenas não valorizam” (GFP. Professora 4, dezembro de 

2018).  

Durante conversas informais com os estudantes eles comentaram que acessam os dados 

móveis da internet quando colocam créditos nos aparelhos celulares e alguns ainda têm 

netbooks que receberam do governo do estado, “em algumas aulas os professores entregavam 

netbooks e colocavam no data show para ensinarem a gente a utilizar, fazer slides em power 



104 
 

 
 

point, trabalho digitalizado, etc. Na sequência fazíamos o trabalho” (GFA. EA1. 

Dezembro/2018). Ainda durante a conversa no grupo focal, questionamos a todos se eles 

optavam mais pelo conhecimento próprio ou pelo que vem de fora. A resposta inicial foi longa: 

A educação que recebemos aqui é boa, mas poderia melhorar mais um pouco, 

por exemplo não faltar água, merenda. Tem coisas que sobram outras que 

faltam. Em relação aos professores, alguns são muitos cobrados, 

pressionados pelos alunos a voltarem mais os conteúdos para a nossa 

cultura... muitos jovens querem saber: quais as primeiras pessoas que fizeram 

o Aricuri, quais as primeiras pessoas que fizeram o terreiro, onde foi? 

Quando? (GFA. A6, dezembro de 2018). 

 

Momento que foi interrompido pelo aluno 2, para reforçar que educação escolar indígena é um 

complemento da educação doméstica:  

Eu aprendi isso aí não foi na escola, a sala de aula é apenas um reforço, meu 

pai sempre conta histórias do povo... no início há 500 anos atrás, quando 

começou, a catequização... quando cheguei na escola já sabia de muitas 

coisas. Prefiro o conteúdo diferenciado porque envolve a cultura e saberes 

dos antepassados, porque nas matérias iguais as outras não envolvem esse 

tipo de saberes sobre como surgiram as primeiras pessoas do povo, onde, 

quando. (GFA. A2, dezembro de 2018). 

 

A mesma cobrança já havia sido feita por outro aluno do segundo ano, durante entrevista 

gravada na primeira visita ao território do povo Pipipã em agosto de 2018: 

Gostaria que (os professores) aprofundasse mais sobre a história do Povo, ter 

mais aula sobre a história do Povo como emergente. Fala da história toda a 

história, quase norma, quando os Portugueses chegaram na Europa, quando 

Pedro Álvares Cabral chegou aqui em 1500.  Falta mais aulas para conhecer 

o território do povo Pipipã. (ET GV. A1, agosto de 2018). 

 

Ainda há outra categoria de estudantes que merecem nossa atenção: aqueles que tiveram 

os estudos interrompidos nas escolas das aldeias e passaram a estudar na cidade. Atualmente o 

caso mais típico é o dos alunos que terminaram o 9° ano e resolveram fazer o curso de Normal 

Médio (antigo magistério) na cidade de Floresta, com o objetivo de ser professor, já que a Escola 

Joaquim Roseno oferece apenas o curso de Ensino Médio para quem termina o Fundamental II.  

Pegamos como exemplo a trajetória escolar de três ex-alunas denominadas A, B e C, 

para entendermos que alguns estudantes tiveram que transferir os estudos para a cidade por 

outros motivos, como questões familiares, emprego, etc.  A ex-aluna A iniciou os estudos na 

Aldeia Travessão do Ouro, onde fez até a 4ª série (hoje 5° ano) com apenas uma professora 

numa sala multesseriada. A 5ª série fez na aldeia Tabuleiro, em Serra Negra, mas quando passou 



105 
 

 
 

para a 6ª série se transferiu para a cidade de Floresta. “Na rua estudei a 6ª, 7ª, 8ª série e o 

primeiro ano, aí vim pra o Travessão do Ouro de novo e estudei o segundo e terceiro ano e me 

formei” (ET GV, janeiro de 2019). 

Então perguntamos se o que ela aprendeu na educação indígena entra, ou não, em 

conflito com os conhecimentos da educação não indígena. Se o conhecimento outro prejudicou 

de alguma forma a educação já obtida na aldeia, ou pelo contrário, se ajudou a despertar a 

criticidade ao vivenciar outra realidade. Ela respondeu o seguinte: 

Na cidade não era todo mundo que queria falar com agente, pois tinha medo... 

diziam que agente comia carne de gente... essas coisas. Aí mim serviu de 

aprendizado e de alguma forma mim tornou mais guerreira por que assim eu 

pude enfrentar obstáculos. E conseguir vencer. (ET GV. EA1, janeiro de 

2019). 

 

Ainda de acordo a jovem Pipipã, logo que chegou à escola Municipal Major João 

Novaes na cidade de Floresta, ela e o grupo advindo da aldeia se apresentaram como indígenas 

e iam sempre de cocar, símbolo da identidade do povo. A “estranheza” inicial gerou preconceito 

até mesmo por parte de uma professora alheia à cultura indígena, mas com o tempo, as culturas 

diferentes foram se socializando. “Só tinha uma que não gostava dá gente, os outros tratavam 

normal... às vezes pediam até pra gente contar como era a vivência na aldeia. Os professores 

tinham curiosidade de como era toré aí a gente fez até uma apresentação no Major (Escola)”. 

Já a ex-aluna B estudou até a oitava série, ou 9° ano, na educação escolar indígena 

oferecida na escola do Travessão, mas como queria ser professora foi fazer o Normal Médio, 

antigo magistério, na cidade de Floresta. Segundo a mesma, durante os quatro anos de duração 

do curso os professores trabalhavam didáticas bem diferentes da cultura indígena, “agora depois 

de formada professora fica difícil porque não aprendemos tudo o que era para saber sobre nossa 

cultura e fica ainda mais difícil repassar os conhecimentos aqui na aldeia”, (ET GV, EA2, 

novembro/2019). 

Para a ex-aluna C, que também fez o curso Normal Médio, a maior diferença entre os 

dois currículos é em relação aos conteúdos que abordam a cultura do povo. Enquanto a 

educação oferecida inicialmente abordava os ritos, a cultura dos antepassados, os materiais 

artesanais produzidos nas aldeias, tipo maracá e aió, na escola de Floresta o ensino era voltado 

para a formação do professor por meio de disciplinas didáticas da educação convencional. A 

abordagem paradidática ocorria em alguns momentos de maneira informal, o que para a 

estudante compromete a formação de quem pretende seguir o magistério na educação escolar 

indígena.   

 



106 
 

 
 

Não ensinavam como eu vou trabalhar com essas crianças indígenas, não 

tinha nenhuma disciplina específica sobre educação escolar indígena. Mas os 

professores sempre buscavam acrescentar nos assuntos, falar sobe os povos 

indígenas, como sabiam que pertencíamos aos Pipipã, falavam sobre nós, mas 

não se aprofundavam nas didáticas de como ensinar alunos indígenas, não era 

voltada para isso, ficavam mais na parte de falar sobre a cultura de forma 

geral sobre todos os povos do Brasil. (ET GV, EA3 janeiro de 2019). 

 

Fica claro que houve uma troca de conhecimentos, embora tenha sido um diálogo 

desigual, já que a escola não indígena teve a inserção de aspetos interculturais em seu meio. No 

entanto, ela não tinha muito a oferecer de volta, em termos de currículo, para trabalhar de forma 

contextualizada e interdisciplinar os conteúdos alinhados aos conhecimentos próprios dos 

novos alunos. A narrativa de um aluno deixa clara essa relação desigual entre o currículo 

intercultural Pipipã e o prescrito para o ensino nas escolas da cidade. 

 

Na aldeia a gente estuda as disciplinas, como estudantes na cidade, só que 

elas abrangem mais a cultura como nas aulas de religião, de artes. A gente 

estuda uma coisa na aldeia que não faz lá (na cidade), porque eles não têm o 

que ensinar sobre nossa cultura, aí eles ensinam a matéria normal, uma 

complementa a outra, não deixam a desejar, mas, assim na aldeia é melhor 

porque você tá lá seguindo sua tradição também. (ET GV. Aluno 1, janeiro 

de 2019). 

 

Os exemplos trazidos pelas três ex-alunas mostram que uma parte dos estudantes 

optaram pelo ensino oferecido por uma escola estadual não indígena em Floresta, porque 

queriam cursar o Normal Médio, a formação inicial para professor primário, já que a educação 

escolar do povo Pipipã oferece apenas o Ensino Médio. Para este grupo a opinião é unânime: 

as escolas estaduais indígenas localizadas nas aldeias deveriam também oferecer o curso 

Normal Médio. Por outro lado, a maioria dos jovens do povo Pipipã permanece recebendo a 

educação escolar indígena no ensino médio oferecido pela escola Joaquim Roseno.  

No final deste curso, a formatura simboliza visualmente a representação de uma 

educação indígena diferenciada. “No caso da formatura a gente não usa vestido longo e os 

homens não usam terno. Usamos uma saiota, um cocar, é sempre na cultura da gente, mesmo 

com a tecnologia que tá tendo hoje” (GFA. Aluno 5, dezembro de 2018). 

Nos minutos finais do grupo focal os estudantes ainda disseram que gostariam que a 

escola oferecesse uma quadra para a prática de esportes convencionais. Mas formos informados 

pelo cacique que o espaço está interditado após ter sido depredada por vandalismo. A educação 

física é trabalhada dentro dos costumes do povo, conforme detalhamos no capítulo anterior. 



107 
 

 
 

6.1 A formação docente específica é o principal desafio para a consolidação do currículo 

intercultural 

 

Será que o professor Pipipã recebe uma formação escolar indígena que atenda a 

organização do povo Pipipã, sustentada pelas lutas no âmbito das discussões sobre demarcação 

da Terra, saúde, organização sociopolítica e reivindicação por políticas públicas outras? A partir 

da aplicação do primeiro questionário que traçava a autobiografia de cada professor 

participante, observamos que a maioria cursou graduações convencionais em pedagogia, 

geografia, história, letras e ciências biológicas.  

Os currículos destes cursos não ofereciam nenhuma disciplina específica que 

contemplasse a educação escolar indígena. Podemos afirmar tal premissa porque cursamos uma 

licenciatura na mesma época que os atuais professores indígenas receberam as formações nas 

instituições de ensino superior de Belém do São Francisco e Serra Talhada, as mais próximas 

do território. De acordo com o cacique Pipipã, a falta de formação específica do corpo docente 

é o principal desafio para consolidar a construção do currículo intercultural. 

 

Em partes, ainda estamos em processo de construção, temos dificuldades na 

implementação desse currículo específico e diferenciado, até porque todos os 

nossos professores tiveram suas formações pedagógicas em escolas da “rede 

regular”, então, esse processo de decolonização (grifo nosso) da educação 

escolar indígena é lento e gradual.  (Cacique Valdemir Lisboa, agosto de 

2018). 

 

Segundo Nóvoa (1992), as Instituições de Ensino Superior devem repensar o campo de 

formação do professor direcionando a preparação do docente para torná-lo apto a atuar nas 

sociedades distintas. Para o autor, as práticas de formação e profissionalização docente devem 

levar em conta dimensões coletivas, que possam contribuir para a emancipação profissional e 

para a autonomia.  “Deve haver mudanças não só na pessoa do professor, mas também no seu 

local de trabalho, ou seja, nos contextos organizacionais” (NÓVOA 1992, p.25). 

Para Zeichner (1993), no domínio de preparação de qualquer professor há situações 

díspares. De um lado uma parte de professores de cursos do ensino superior reconhece a 

importância mensurável de uma formação pluralista, mas na prática acontece o oposto. Estes 

educadores são preparados para “ensinarem em ambientes escolares homogêneos. O arsenal 

metodológico é pré-concebido e reduz as concepções dos professores a uma perspectiva 

essencialista e sociologicamente limitada. Logo os preconceitos disseminam: 

 

Podem ser encontrados preconceitos étnicos, raciais e de classe em qualquer 

aspecto dos atuais programas de formação de professores. Os programas de 

seleção militam contra os pobres e as minorias. Os métodos de instrução 



108 
 

 
 

coincidem com os estilos de aprendizagem do grupo dominante. As 

desigualdades sutis são reforçadas em instituições de ensino superior 

(ZEICHNER 1993, p. 76). 

 

Mignolo (2008) classifica como fronteira, entre universidade e escola, a formação 

voltada para a atuação docente, que tente substituir a política homogênea plantada nos 

estereótipos (selvagem, exótico, atrasado) em políticas de construção e afirmação de identidade. 

Segundo Gatti, (2008), depois da formação inicial em pedagogia ou licenciatura, o professor na 

ativa chega a uma nova etapa da formação, a continuada, mas muitas vezes é alijado do 

processo.                                                                                                                          

                                                                                                                                               

Muitas das iniciativas públicas de formação continuada no setor educacional 

adquiriram, então, a feição de programas compensatórios e não propriamente 

de atualização e aprofundamento em avanços do conhecimento, sendo 

realizados com a finalidade de suprir aspectos da má-formação anterior, 

alterando o propósito inicial dessa educação – posto nas discussões 

internacionais –, que seria o aprimoramento de profissionais nos avanços, 

renovações e inovações de suas áreas, dando sustentação à sua criatividade 

pessoal e à de grupos profissionais, em função dos rearranjos nas produções 

científicas, técnicas e culturais. (GATTI, 2008, p. 58). 

 

Os professores indígenas das escolas Pipipã participam de formações continuadas 

ministradas nas próprias aldeias por dois técnicos da Gerência Regional de Educação de 

Floresta. Quando perguntado se a formação continuada atende as necessidades do professor 

indígena, o coordenador das escolas do povo Pipipã afirmou que “Boa parte das formações não 

atendem na totalidade as necessidades, mas contribuem de alguma forma” (Paulo Laurentino, 

agosto de 2018).  

Em um dos questionários que aplicamos na pesquisa, uma professora do povo respondeu 

que essa formação continuada vem em forma de “caixinhas” prontas compostas de 

conhecimentos oficiais: “a legislação elaborada em contexto estadual e nacional, mais atrapalha 

que contribui para a nossa prática como professor indígena. É necessário muita conversa e luta 

dos representantes para aceitação do currículo diferenciado” (P1, agosto de 2018). Um 

problema que não é específico do povo Pipipã, como demonstra o desabafo de uma liderança 

indígena da Articulação dos Povos do Nordeste, Espírito Santo e Minas Gerais48. 

                                                           
48 Fala de liderança da APOINME: “Uma coisa é falar das condições do professor realizar seu trabalho [...] outra 

é oferecer com continuidade, uma formação que leve o professora aprimorar cada vez mais seu trabalho de 

acordo com os interesses do seu povo. Aí já abrimos espaço para outra briga. Educação com autonomia”. (Citado 

por BARBALHO, 2007) 



109 
 

 
 

A interculturalidade de saberes parece ser entendida apenas como a introdução de alguns 

conhecimentos dentro do contexto universal da educação padrão, algo que representa a negação 

da pluralidade dos saberes docentes, da teoria aliada com a prática, da troca de conhecimentos 

empíricos e teóricos. De acordo com Tardif (2000), os saberes que servem de base para o ensino 

não se limitam a conteúdos bem circunscritos, ou prescritos, que dependeriam de um 

conhecimento especializado, não correspondem, ou pelo menos muito pouco, aos 

conhecimentos teóricos obtidos na universidade. 

Ainda segundo Zeichner (1993), os programas de formação continuada têm fraca 

intervenção na formação para a diversidade como idealizam os bons professores e formadores 

para aperfeiçoar a formação no intuito de ensinar alunos oriundos de minorias étnicas e 

linguísticas e o que acontece na prática. Eis as estratégias apontadas pela mesma: 

a) expectativas elevadas com relação ao desempenho do aluno – 

trabalhar a autoestima dos alunos incentivando a serem bem-sucedidos 

e acreditar nisso, fazendo-os progredir nos estudos por meio de uma 

dedicação no desenvolvimento social, psicológico e escolar.  

b) criar uma ponte entre a cultura da casa e a escola–conhecer o aluno, 

sua inserção cultural;  

c) aprimorar o saber dos professores (devem possuir conhecimentos 

socioculturais gerais sobre o desenvolvimento da criança e do 

adolescente, sobre a maneira como as circunstâncias sócio econômicas, 

a língua e a cultura modelam o desempenho e o sucesso escolar, dentre 

outras);  

d) conhecer várias estratégias de ensino. O autor descreve abordagens 

alternativas da formação de professores prospectivos para o ensino de 

alunos oriundos de minorias étnicas e linguísticas – biografia, mudança 

de atitudes, o saber cultural, estratégias de ensino, entre outras.  

e) realizar procedimentos variados de avaliação, superando resultados 

simplistas, compreendendo o desempenho dos estudantes de contextos 

etnoculturalmente diferenciados. 

 

A primeira oportunidade dos professores Pipipã fazerem um curso superior específico 

surgiu em 2013, quando teve início a segunda turma da Licenciatura Intercultural Indígena no 

Centro Acadêmico do Agreste (UFPE/CAA). O curso foi criado no governo de Luís Inácio Lula 

da Silva, através do Programa de Apoio à Formação Superior e Licenciaturas Interculturais 

Indígenas (Prolind), o qual liberou recursos para 16 Instituições de Educação Superior (IES), 

incluindo a Universidade Federal de Pernambuco no Centro Acadêmico do Agreste 

(UFPE/CAA). Até agora oito professores de todas escolas do Povo já receberam a formação 

intercultural indígena. 



110 
 

 
 

Durante o curso eles traçaram o perfil do professor da escola Pipipã. Como forma de 

contribuir com o trabalho de autoria do povo, vamos citar alguns trechos presentes em 

relatórios, artigos e TCC’s produzidos pelos discentes da Licenciatura Intercultural Indígena e 

que tenham ligação com nosso estudo. As falas representam a vivência destes como docentes 

das escolas Pipipã, como referência de como os princípios decoloniais se materializam.  

Para a professora Jéssica Alves de Lima da escola Menino Jesus, o professor Pipipã não 

deve perder a essência indígena depois de formado, “deve ter primeiro a formação tradicional 

do povo sobre a história, lutas, tradições e também uma licenciatura para fortalecer o repasse 

para os estudantes dos conhecimentos próprios e outros para que possam se auto afirmar 

enquanto povo Pipipã diante da sociedade”49. 

Já artigo de Willianny Alves ressalta que o educador Pipipã deve levar em consideração 

a produção do conhecimento do educando, as dinâmicas e suas especificidades históricas e 

culturais “descartando a reprodução do conhecimento imposto pelos currículos que não 

considera a interculturalidade da educação diferenciada” (ALVES, 2018, p. 8).  

O licenciando Ariston Cláudio evidenciou também que muito além da formação, o 

docente precisa está adequado ao perfil de educador solicitado dentro da educação do povo 

Pipipã. “Os mais velhos fazem a formação dos professores e os docentes introduzem, 

aprofundam e consolidam esses conhecimentos dentro da diversidade cultural Pipipã. Sejam 

histórias, toantes, território, sagrado, espiritual, cultural, dentro e fora da sala de aula” 50.  

O trabalho de Wilma Cleminda da Silva reforça que a função do professor indígena não 

é apenas repassar os conhecimentos tradicionais do povo, o professor Pipipã deve participar 

dos movimentos, dentro ou fora da aldeia, dos rituais existentes no povo e das formações 

continuadas. “Primeiro tem que ser indígena, morar na aldeia, respeitar as lideranças e a 

comunidade em geral, a cultura, tradição e religiosidade do povo, participar das reuniões, ter 

uma formação inicial e respeitar todas as leis que regem a educação escolar indígena pipipã” 51. 

Para os professores de profissão, a experiência no campo de trabalho parece ser a fonte 

privilegiada de seu saber-ensinar, segundo Tardif, a partir de conhecimentos sociais partilhados, 

conhecimentos esses que possuem em comum com os alunos enquanto 

membros de um mesmo mundo social, pelo menos no âmbito da sala de aula. 

Nesse mesmo sentido, sua integração e sua participação na vida cotidiana da 

escola e dos colegas de trabalho colocam igualmente em jogo conhecimentos 

e maneiras de ser coletivos, assim como diversos conhecimento do trabalho 

                                                           
49

Relatório de estágio supervisionado III: Formação do Professor Indígena. Licenciatura Intercultural Indígena. 

Centro Acadêmico do Agreste – CAA/UFPE, 2017. Página 10.  
50Relatório de estágio supervisionado: Perfil do Professor Indígena Pipipã. Licenciatura Intercultural Indígena. 

Centro Acadêmico do Agreste – CAA/UFPE, 2017. Página 14.  
51Relatório de estágio supervisionado: Perfil do Professor Indígena Pipipã. Licenciatura Intercultural Indígena. 

Centro Acadêmico do Agreste – CAA/UFPE, 2017. Página 09.  



111 
 

 
 

partilhado entre os pares, notadamente a respeito dos alunos e dos pais, mas 

também no que se refere a atividades pedagógicas, material didático, 

programas de ensino etc. (TARDIF, 2000, p. 213). 

 

Mais um desafio ligado ao corpo docente para a consolidação da educação diferenciada 

surgiu durante o Aricuri 2019: a ausência de cerca de três professores que haviam se convertido 

recentemente à religião evangélica. Lembrando que na tradição Pipipã, o Aricuri é o espaço de 

maior importância para a construção da educação escolar indígena. É um espaço de 

autoafirmação e aprendizagem, onde os estudantes conversam com professores e lideranças que 

repassam os conhecimentos tradicionais no espaço sagrado.  

Observamos que o ritual representa uma oportunidade dos jovens e crianças ouvirem 

coletivamente o Pajé, a maior liderança espiritual, das curas e da cultura. Logo no início do 

Aricuri, dezenas de crianças se reúnem para ouvirem e observarem com olhinhos atentos os 

ensinamentos narrados pelo principal detentor da sabedoria Pipipã: 

 

Somos a flor dessa terra e vocês são os passarinhos, que aproveitam o mel, 

que é a educação na tradição indígena Pipipã, somos um povo sofrido, mas 

somos resistentes, vamos mostrar que somos um Pipipã de verdade que sabe 

lutar, vamos acertar nessa pisada direitinho (Pajé Expedito Roseno, 

outubro/2019).  

 

Durante o período, os professores indígenas são orientados a focar nos ensinamentos da 

vivência do povo, em todos aspectos da crença, da tradição e da prática ritualística. Ao perceber 

a situação, o Pajé Expedito Rosendo fez o seguinte desabafo: 

Os livros não traz nossa história, cabe ao professor indígena fazer isso, o que 

tá faltando em alguns dos nosso professor é ele fazer o papel dele, nós tem 

33 professor, mas tem uns dez que não tão aqui no ritual do Aricuri e tem 

mais de um ano que não vi eles num trabalho de índio. A nossa cultura tá 

acabada, tenho certeza que não é só Pipipã, porque os professor tem 

obrigação de ensinar as crianças de forma diferenciada, numa aula de 

educação física não é jogar bola mas dançar o toré, se não quiser ir, falta nele. 

Tem que o professor partir na frente pra eles seguir. Já ouvi reclamação, vou 

ajuntar a comunidade para ter uma posição, professor indígena tem que fazer 

o papel dele dentro da escola, guerreiro formando guerreiro, porque senão a 

gente tinha deixado o branco que tem vontade de ser, mas não é. (ET GV Pajé 

Expedito Roseno, outubro/2019). 

 

 

 



112 
 

 
 

6.2 Reflexões Inquietantes 

A partir das perguntas “Quais são as especificidades da Educação Escolar Pipipã? De 

que maneira ela contribui com o fortalecimento da identidade cultural do povo e com sua luta 

pela demarcação do território tradicional? ” Percorremos um longo caminho metodológico 

ancorado na hermenêutica diatópica. A busca por encontrar as respostas numa práxis que foi 

iniciada pela análise do projeto de educação escolar indígena e seguida pela observação. Nesta 

última etapa pudemos perceber a preocupação da maioria dos professores em manter uma boa 

relação com a comunidade, o que não pareceu muito difícil para estes docentes já que são parte 

integrante das aldeias onde lecionam pelos laços de parentesco. A primeira regra da educação 

escolar Pipipã é que deve ser de índio para índio.  

Com base na análise do projeto político pedagógico das escolas Pipipã percebemos que 

a construção do currículo intercultural ainda está presa à base normativa do Referencial 

Curricular Nacional para as Escolas Indígenas (RCNEI) e ao Parecer 14/99 do Conselho 

Nacional de Educação. Tais documentos destacam que as etnias indígenas podem construir 

currículos livres, no entanto, o formato para organizar o conhecimento é por disciplina 

individual, o mesmo da escola do não-índio. 

Por outro lado, percebemos formas utilizadas pelos educadores indígenas de burlar as 

“disciplinas” estabelecidas. A partir do momento que o futebol foi substituído nas aulas de 

educação física pelo toré, espaços foram criados pelas lideranças para valorizar as estratégias 

de resistência. Para o Ensino Médio as formas de resistência na educação escolar Pipipã tratam 

das relações de poder e da dominação no sistema de classes pelo capitalismo, ao promover um 

diálogo entre reflexões sociológicos e filosóficas. O PPP sugere temas ligados ao povo como o 

entrave na demarcação do território, as consequências da Transposição do Rio São Francisco 

ao destruir a natureza sagrada, a negação de direitos por parte dos governantes e a 

invisibilização étnico-cultural por parte da sociedade a partir de preconceitos fenotípicos. 

Em termos de conteúdo, as nomenclaturas de tais disciplinas são estabelecidas de forma 

prescritiva, mas na prática os conteúdos não precisam ser seguidos como tal. O português pode 

ser substituído pela língua materna, embora o colonialismo fez com que grupos étnicos, como 

o povo Pipipã a perdessem, o currículo intercultural possibilita que atualmente esse 

conhecimento tradicional possa ser resgatado. “Os vocábulos estão, seja na sala de aula ou na 

comunidade, principalmente em alguns toantes, representamos esse aspecto cultural pelo 

fortalecimento da identidade étnica” (Áriston Cláudio, professor indígena, 2017). 

Já a matemática pode ser trabalhada numa sequência etnomatemática, considerando a 

vivência dos povos. Assim os professores organizam e sistematizam os saberes próprios. Em 



113 
 

 
 

uma de suas aulas, o professor de biologia, Valdemir, perguntou “Como consegue trabalhar 

física e química com a tradição? ” Ele explicou que para o professor indígena é simples, basta 

começar pela biologia e o conhecimento das plantas, aí leva para o conhecimento tradicional 

das plantas medicinais, em seguida vai para a química pegando essas plantas percebe-se que 

existem alguns princípios ativos ligados à questão da imunidade, da cura de doenças. Por fim, 

quando vai para a terminologia da física aí o estudante vai descobrir que há determinada 

temperatura da água, os princípios ativos que estão nas folhas, nas cascas e nas raízes vão sendo 

liberados. 

Cabe aos professores promoverem o diálogo entre os conhecimentos regulares e os 

conteúdos diferenciados do povo, que na concepção do pajé Expedito Rosendo devem ser 

priorizados na educação escolar. Mesmo divididos entre as determinações normativas da 

Secretaria Estadual de Educação e as orientações da liderança maior do povo, percebemos que 

os docentes têm a consciência de que a junção de diferentes saberes é importante para a 

formação integral do futuro guerreiro, diante das demandas educacionais contemporâneas e da 

diversidade etnocultural. Neste processo coletivo de construção do conhecimento entra em ação 

a hermenêutica diatópica, que, ao reconhecer a incompletude mútua de cada conhecimento, cria 

condição para o diálogo intercultural.  

No contexto da educação escolar dos povos Indígenas a interculturalidade é entendida 

como o fortalecimento das identidades étnicas. Por esse motivo, as lideranças Pipipã concebem 

que o fato do professor ser indígena não basta, é preciso que participe dos rituais sagrados e na 

prática da educação seja um guerreiro formando outro. Para isso acontecer é preciso enfrentar 

dois desafios: a internet que, conforme já mostramos antes, tem preocupado os professores e as 

lideranças no sentido de dispersar a atenção dos alunos, ofuscando os conhecimentos 

tradicionais ao impedir a troca proporcional de saberes.  

No nosso entendimento prévio, diante da disputa de espaço com as tecnologias, os 

professores indígenas devem encontrar mecanismos que tornem a escola atrativa, inclusive 

utilizando os próprios meios digitais para mostrarem que a cultura indígena também é dinâmica. 

A internet, ou qualquer outra tecnologia, pode ser utilizada como instrumento de fortalecimento 

de luta, se usada com objetivos definidos pode ajudar na educação como canal para reivindicar 

vários direitos.  

Outro problema detectado recentemente foi a adesão de alguns professores indígenas 

para religiões evangélicas conservadoras. Numa análise inicial, o fato de ser evangélico não 

seria um problema, mas sabemos que algumas igrejas às quais estão vinculados lhes proíbem 

de participar dos rituais (ver fala do pajé no capítulo anterior), das tradições culturais, etc. Já o 

cacique deixou claro que “as igrejas evangélicas tem entrado negando a espiritualidade e 



114 
 

 
 

alegando que as manifestações do povo são demoníacas” (Cacique Valdemir Lisboa, 

agosto/2017). É evidente que acabam enfraquecendo o processo de luta do povo considerando 

que são responsáveis pela educação específica e diferenciada. 

Vale lembrar que nas aldeias Pipipã os prédios das escolas não são os únicos espaços de 

aprendizagem. Todos os professores indígenas, independente das religiões que seguem, devem 

cumprir este papel nos espaços da comunidade onde há “ajuntamento” para a realização de 

rituais. No território Pipipã a escola é considerada apenas como uma ramificação, uma extensão 

da comunidade.  

Já com esta constatação obtida nas visitas às escolas, nosso papel na observação 

participante foi buscar achados dessa educação diferenciada durante o Aricuri, principal retiro 

sagrado do povo que acontece anualmente de 10 a 20 de outubro. Durante este período eles 

ficam isolados na Serra Negra, mas a educação continua fora da sala de aula sobre elementos 

da história, da religião e da cultura do povo.  

 

No Aricuri a gente aprende muito porque deixa a tecnologia mais de lado, 

não tem internet, energia elétrica, televisão, lá possibilita a gente pensar mais, 

ficar mais unido, não ficar assistindo televisão, mexendo no celular. Na hora 

do ritual todo mundo tá pra o terreiro, as crianças geralmente durante o dia. 

Lá a gente não vai estudar as coisas da escola, vai à reunião para falar de 

coisas do povo mesmo. Quando a gente chega que volta do ritual é que os 

professores passam trabalhos sobre o que aconteceu lá. Aqueles que não 

forem ficam sem saber fazer o trabalho. (GFA3, dezembro de 2018). 

 

Retomar a memória é uma das formas de enfrentamento da colonialidade, 

principalmente quando as aulas ultrapassam os muros das escolas. Durante o Aricuri na Serra 

Negra os “curumins” aprendem que ali é um lugar sagrado do ser Pipipã e representa símbolo 

da luta pelo território, demarcado como área Kambiwá e autodemarcado apenas como território 

tradicional dos Pipipã. É lá onde professores e os mais velhos repassam a memória da história 

dos antepassados aos jovens. Na volta para a aldeia fazem trabalhos em forma de resumos sobre 

os conhecimentos obtidos no Aricuri que ilustram exemplos de luta pela terra e a participação 

nos rituais, danças e encantos da mata.  

Além do ritual, o projeto pedagógico de cada escola inclui um calendário próprio com 

datas comemorativas da tradição do povo. Em abril é comemorada a semana dos povos 

indígenas e o dia de São Expedito, padroeiro da Aldeia Travessão do Ouro, no dia quatro de 

setembro é trabalhado na disciplina história do povo o aldeamento de 114 Pipipã na aldeia das 

missões da Lagoa do Jacaré (Serra Negra). Em outubro o período de dez dias do Aricuri é vivido 



115 
 

 
 

no calendário escolar. Por fim, no dia 25 de dezembro todas as escolas trabalham o dia 

assassinato do líder, João Cabeça de Pena, mártir que simboliza a luta e resistência do povo. 

Dessa forma, o currículo Pipipã leva em consideração as especificidades do território 

(histórico e cultural) identificados pelos diferentes coletivos que o compõem. A sua legitimação 

é desafiadora, pois exige dos atores sociais conhecimentos que ultrapassam os limites 

estabelecidos por este currículo, ou seja, as cosmovisões até então ignoradas nos livros escritos 

por “homens brancos europeus ou europeizados”, (WALSH, 2012, p. 67-68). É preciso, 

portanto, que os sujeitos sejam reais do ponto de vista histórico, além de político, para dar 

condições de construir uma Pedagogia Decolonial (LEMOS, 2013, p. 103). 

Uma pedagogia que precisa superar algumas tensões que permeiam a profissionalização 

do educador indígena, com base nas mesmas políticas públicas de formação de professores 

brasileiros, para alcançar a autoafirmação de saberes outros pertencentes a sujeitos 

historicamente inferiorizados e subjugados pela colonialidade do saber. Para Tanuri, as formas 

sutis utilizadas no controle do pensamento acontecem desde a formação inicial nos cursos 

normais, já que o preparo específico dos professores para o exercício de suas funções está ligado 

à institucionalização da instrução pública no mundo moderno, ou seja, à implementação das 

ideias liberais de secularização e extensão do ensino primário “a todas as camadas da 

população” (TANURI, 2000, p. 02). 

A ideia dos Jesuítas de cristianizar e “civilizar” as populações indígenas não obteve o 

sucesso esperado e a reforma Pombalina gerou conflitos entre alguns povos. Dessa forma, a 

educação foi usada como um elo da Reforma que não tinha muito a ver com o verdadeiro papel 

de educar, pois era voltada para a modernização da ordem política de Portugal no Iluminismo, 

cuja visão econômica era se libertar da Inglaterra, a partir de intervenções nas colônias.  

Conforme mostramos ao longo deste trabalho, nas últimas décadas o direito à formação 

específica e diferenciada — por meio do marco legal que garante currículo intercultural 

indígena — foi conquistado através de lutas efetivas desses povos. “Sem elas não haveria, no 

Brasil, referências ou menção de diversidade étnica e cultural do país na maior parte das 

propostas curriculares”, (LOPES e MACEDO, 2011).  

Mas as conquistas ainda não são suficientes enquanto políticas efetivamente públicas 

por uma educação pluralista, que possa desempenhar seu papel de emancipação humana, 

enquanto as políticas para o campo sejam somente compensatórias. A formação inicial do 

professor indígena ainda é o grande desafio, uma vez que nestes espaços se têm uma formação 

de caráter individualista. De acordo com o professor indígena e pesquisador Gersem Baniwa, 

esse aspecto acaba ferindo a lógica epistêmica dos povos indígenas, que está fundamentada na 

coletividade, podendo, assim, representar um risco aos princípios e modos de vida próprios dos 



116 
 

 
 

povos indígenas. “As comunidades são responsáveis pelas escolhas dos seus candidatos e dos 

cursos de seus interesses, como também pelo acompanhamento dos indígenas durante todo o 

trajeto formativo" (BANIWA, 2017). 

Os resultados da nossa pesquisa apontam também que os programas de formação 

continuada voltados para professores indígenas deixam a desejar. Sendo assim, apesar de ter 

havido avanços do marco legal, a partir da Constituição Federal de 1988, devido às resistências 

e lutas organizadas pelos povos indígenas, muitos (as) professores (as) que atuam na educação 

escolar indígena não tiveram a mesma oportunidade de acesso a uma formação voltada para a 

interculturalidade. 

A formação inicial específica e diferenciada, sozinha, não assegura a execução da 

educação escolar entre os mesmos. Daí a necessidade de programas contínuos de formação que 

devem ser incorporados às discussões temáticas para implementação de políticas específicas 

acerca da formação de professores/as indígenas.  

As lutas e desafios relatados até aqui materializaram uma das maiores conquistas nas 

políticas de formação de professores indígenas: O Curso de Licenciatura Intercultural Indígena. 

Um projeto estratégico para os povos indígenas, ao propor e implantar ações objetivas visando 

à efetivação dos sistemas escolares indígenas e suas escolas em Pernambuco, possibilitando o 

acesso à formação superior de professores que já atuavam nas escolas, algo que lhes possibilita 

uma maior compreensão dos sistemas públicos educacionais, necessária para o diálogo com o 

Estado e a construção de uma escola intercultural, “com a autonomia necessária para fazer as 

traduções e significações necessárias a partir de suas diversas etnicidades e arranjos 

organizacionais, reelaboradas e reinventadas” (CUNHA JÚNIOR, 2016, p. 61).  

Dessa forma, os educadores indígenas, inclusive os Pipipã, ganharam a oportunidade de 

buscarem uma formação específica para a área que atuam para que tenham condições de 

exercerem papéis políticos e éticos como intelectuais mergulhados na tarefa de educar 

educandos/as para uma — autoconsciente — cidadania crítica (GIROUX, 2002). 

Para Barbalho, os professores devem compreender as diferenças culturais de estudantes 

de minorias étnicas (linguísticas, econômicas, religiosas e políticas), como portadores de 

memórias sociais diversificadas (BARBALHO 2007, p. 149), tendo o direito de falar e 

representar a si próprios na busca de aprendizagem e autodeterminação (...) oferecendo aos 

estudantes a oportunidade de perceber as questões sociais mais amplas, através de uma 

perpectiva multidisciplinar (GIROUX, 2002, p.86). O ato pedagógico crítico se exerce no 

próprio sujeito vitimizado pela Colonialidade e na sua práxis de transformação. Como já 

dissemos antes, dessa forma, no Brasil a pedagogia de Paulo Freire é a que mais se aproxima 

das lutas emancipatórias dos indígenas nordestinos. 



117 
 

 
 

Nesse processo de busca do fortalecimento da identidade da etnia Pipipã podemos 

perceber dois momentos distintos de resistências: o primeiro a luta física contra a exploração 

eurocêntrica da coroa Portuguesa, que os tornou conhecidos como “bárbaros” e o segundo, bem 

contemporâneo, representa a busca pela consolidação do currículo intercultural próprio, 

instrumento que possibilite uma educação escolar mais autônoma, com condições de romper 

com a herança cultural imposta pelo colonialismo convertido em colonialidade. 

Para ser um educador Pipipã é preciso valorizar a cultura, crença e tradição, respeitando 

a comunidade como um todo e ter conhecimento das histórias dos antepassados. Após o Ensino 

Médio, os jovens Pipipãs “devem estar preparados para o mundo lá fora, prontos para usar os 

conhecimentos e as novas vivências artísticas, científicas e tecnológicas, não perdendo sua 

identidade enquanto povo Pipipã” (Pajé Expedito Roseno, agosto/2017).  

Percebemos que os educadores indígenas do povo têm uma enorme responsabilidade 

com a decolonialidade, porque a colonialidade é sempre presente, por isso precisam usar o 

poder de agentes, terem atitude e principalmente consciência histórica. Pois, como diria o 

professor indígena Gersen Baniwa ainda há cosmovisões que não foram colonizadas, então 

porque não utilizá-las na educação escolar indígena como reafirmação da identidade étnica? 

As cosmovisões indígenas coexistem com maneiras distintas de pensar e viver. Tal 

concepção se insere no projeto de nação pluralista, que considera o universo na totalidade, uma 

cosmopolítica que não separa o natural do cultural e sobrenatural, integrando a vida como um 

todo. Questões identitárias que se atreladas à educação leva ao educando Pipipã se reconhecer 

e lutar como tal. Durante nossas conversas informais, os jovens estudantes também 

demostraram preocupação com problemas estruturais que podem afetar a aprendizagem. 

Quando eram indagados sobre o que precisava para melhorar a educação, davam respostas do 

tipo: “está faltando recursos para comprar o que precisa na escola, algumas coisas que são 

destruídas pelos alunos mesmos como janelas” (GFA, aluna 5).  

A cobrança unânime da falta de água demostra o despertar de uma consciência política 

de direitos comuns ao território. Conforme tratamos anteriormente, embora o canal da 

transposição do Rio São Francisco passe próximo das aldeias, eles continuam dependendo de 

carros pipa. Logo na primeira visita que fizemos à escola Joaquim Rosendo, nos deparamos 

com os estudantes saindo mais cedo porque faltava água para fazer a merenda e até para 

beberem. Um estudante reivindicou: “para melhorar precisa mais água, a gente sai 22h, aí às 

vezes dia de segunda-feira, quando não tem água, a gente acaba saindo as 21h, sem lanchar 

nada na escola e às vezes falta água até para beber. Aí fica o menor tempo para a aula”. (EG, 

Aluno 2). 



118 
 

 
 

As falas refletem o senso crítico dos estudantes, hora questionando o vandalismo dos 

próprios colegas, hora reivindicando melhorias estruturais que precisam vir de fora. São frutos 

de um currículo intercultural que promove rachaduras onde os docentes podem praticar a 

desobediência epistêmica. O docente Pipipã que não for comprometido com a formação de 

guerreiros também é cobrado pelos próprios alunos. “Alguns professores ainda deveriam se 

dedicar a falar mais sobre a cultura, menos assuntos escolares e mais sobre a nossa cultura” 

(GFA, aluna 4). 

 Percebemos que a educação escolar Pipipã acontece mesmo é na comunidade: na roda 

de conversa, no ritual da jurema, no toré. Uma educação escolar decolonial não se pode resumir 

à sala de aula, onde o professor é visto como superior na hierarquia social e do conhecimento, 

há de haver a desobediência epistêmica, para que a tradicional sala seja apenas um 

complemento dentro da proposta de um currículo intercultural. Tudo isso para que não fique 

apenas na teoria, o professor indígena precisa conceber os saberes referenciados deste currículo 

para passar as formas de vivência do povo aos educandos. 

Entendemos que no que depender dos curumins o povo Pipipã vai contar no futuro com 

guerreiros preparados para manter viva a cultura e a luta de um dos 14 povos indígenas de 

Pernambuco. As brincadeiras com arco e flechas na Serra Negra são uma sinalização de tal 

afirmação. Eles estão ausentes das escolas durante os dez dias do Aricuri, mas o currículo 

intercultural permite que o período seja contabilizado como dias letivos da educação escolar do 

povo. “As escolas não param, embora a forma não seja mais a da sala de aula. Afinal, a Copipe 

afirma que a educação é na comunidade” (REANI, 2017, p. 46). 

De volta à escola convencional, os estudantes Pipipãs vão para a sala de aula de bermuda 

e chinelo, eles ficam à vontade para que sintam que a escola é uma extensão do lar e da aldeia 

onde vivem. Até porque a aula pode acontecer na área externa dos muros da escola, como 

ilustrou uma ex-aluna: “Vivenciei até o terceiro ano disciplinas sobre ervas medicinais, as 

heranças dos antepassados, tanto nas disciplinas geografia e história quanto os conhecimentos 

tradicionais em campo” (GFA. Aluno 4, dezembro de 2018).  Todos são indígenas, o motorista 

que transporta os estudantes, o porteiro que recebe, a merendeira, a auxiliar de serviços gerais 

que faz a limpeza, professores e coordenadores, sendo assim, a Educação Escolar Indígena está 

presente em todos os espaços das aldeias Pipipã. 

É evidente que o povo Pipipã não faz hoje tudo que os antepassados faziam, mas está 

tentando seguir os passos que eles deixaram. Se vivessem de outra forma sem preservar a 

tradição não precisariam de uma escola específica, diferenciada, intercultural e bilíngue, porque 

a educação convencional o município e o estado já ofertam. O diferencial é esse, trazer as 

temáticas da aldeia para dentro da escola, dialogando com os ensinos acadêmicos.  



119 
 

 
 

Os caminhos etnográficos percorridos neste trabalho ultrapassam toda a pesquisa 

bibliográfica. Os momentos distintos de observação dos sujeitos envolvidos no processo 

educacional e as narrativas das lideranças tradicionais foram indispensáveis para entendermos 

o propósito desta educação específica e diferenciada. Uma educação escolar indígena que 

ultrapasse o campo teórico e espacial e se transforme em um instrumento de reafirmação étnica 

e cultural coerente com a realidade do povo Pipipã.  

Considerando que muitos profissionais e até gestores de instituições de ensino da região 

sertaneja ainda desconhecem o sentido da educação escolar indígena, esperamos que este 

trabalho contribua para a sociedade em geral e principalmente para os responsáveis por tudo 

isso, os educadores formados e em formação para que possam utilizar estas reflexões de alguma 

forma, “para repensar, reorganizar seus planos, projetos e conceitos, a fim de descontruir a ideia 

de que quem ‘usa sua cultura é índio do passado’ e construir a opinião de que esses saberes são 

reafirmação da identidade” (ALVES, 2018, p. 11). 

Por fim, ficam algumas inquietações percebidas durante nossa permanência no campo: 

Os personagens do universo infantil que não tem a ver com a cultura indígena, ilustrando as 

placas de formatura na Escola Joaquim Rosendo; os jovens indígenas que não participam de 

rituais por que estão assistindo televisão ou acessando a internet; a ausência de três professores 

convertidos a religiões evangélicas no último Aricuri, considerado o espaço de maior 

importância para a construção da educação escolar indígena.   

Ficam algumas perguntas para futuras pesquisas: todos conseguiram se despir do 

colonialismo que o colonizador impõe nas escolas indígenas?  Até onde outras religiões 

impedem o diálogo entre a educação escolar indígena com a religiosidade e rituais Pipipã? Qual 

o alcance da luta decolonial a partir educação escolar indígena? 

   

 

 

 

 

 

 

 

 



120 
 

 
 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Apesar da fragilidade dos programas de formação continuada voltados para professores 

indígenas, da imposição de conhecimentos no currículo prescrito e da interferência da 

globalização capitalista por meio da tecnologia digital, entendemos que o poder de agência dos 

professores Pipipã contribui para que a Educação Escolar Indígena se torne um espaço promotor 

de aprendizagens voltadas para o desenvolvimento da autonomia e emancipação, criando 

condições para a formação pessoal e social dos futuros guerreiros. 

A partir das orientações das lideranças tradicionais, a maioria dos educadores das quatro 

escolas presentes nas aldeias concebem a organização e o desenvolvimento do currículo 

segundo processos que se orientam por princípios democráticos e igualitários (LEITE, 2001), 

ao burlar o currículo prescrito para atender às especificidades de todos os grupos sociais e 

também por promover a justiça curricular. 

Entendemos que houve avanços do marco legal, a partir da Constituição de 1988, na 

construção do currículo intercultural, mas muitos(as) professores(as) que atuam na educação 

indígena não tiveram a mesma oportunidade de acesso a uma formação voltada para a 

interculturalidade. Daí a necessidade de programas contínuos de formação serem incorporados 

às discussões temáticas para implementação políticas específicas acerca da formação de 

professores/as.  

A inquietação de alguns professores em relação ao habitus de seus alunos nos levou a 

concluir que ao optar pelos conhecimentos externos estes acabam criando um desafio para o 

currículo Pipipã. Praticamente todos os docentes das escolas Pipipã que cursaram a Licenciatura 

Intercultural Indígena do Centro Acadêmico do Agreste/UFPE colocaram nas conclusões dos 

relatórios de estágio que um os grandes desafios do professor indígena é fazer da escola um 

espaço para repasse dos saberes tradicionais para os estudantes, já que quando os alunos chegam 

em suas casas alguns pais desconstroem todo o conhecimento que o professor repassou, dessa 

forma, no ano seguinte tem que repetir tudo novamente. 

O desafio para consolidação do currículo intercultural, diferenciado e específico 

depende também da aceitação por parte de alguns estudantes. Durante conversas informais, 

alguns comentaram que embora não tenha laboratório de informática na escola, eles acessam a 

internet ao colocarem créditos nos aparelhos celulares e alguns deles ainda guardam os netbooks 

que receberam do governo do estado há alguns anos. De acordo com as falas de alguns 

professores, os equipamentos destinados para atividades escolares são usados por alunos para 

atrapalhar a aula. 



121 
 

 
 

No entanto, a hermenêutica diatópica nos fez perceber que, mesmo com as tensões, a 

tecnologia dialoga com os saberes tradicionais nesse espaço de fronteira entre os diferentes 

saberes. Mas a partir da educação trabalhada nas escolas do povo esses conhecimentos 

(tradicionais e modernos) são sistematizados pelo processo de interculturalidade, considerando 

os saberes próprios somados com os saberes outros, advindos de fora.  

Tal pensamento é classificado pelo pesquisador Gersem Baniwa como resistência 

identitária dos povos “insubmissos culturais, políticos e religiosos” 52.  No caso dos Pipipãs, 

este diálogo interepistêmico é praticado como forma de entender o diferente em um processo 

de alteridade para, se preciso, até defender-se dele. Dessa forma as próprias lideranças são 

conscientes que não podem isolar os estudantes na própria cultura, mas também trabalhar outros 

aspectos da cultura nordestina não indígena (toada, vaquejada, quadrilha junina, xaxado, etc), 

para vivenciar a interculturalidade de fato. 

Também ficou evidente nas falas dos sujeitos, com passagens por escolas fora da aldeia, 

que houve uma troca de diferentes conhecimentos, embora tenha sido um diálogo desigual, já 

que a escola não indígena teve a inserção de aspetos interculturais em seu meio, através das 

experiências dos estudantes indígenas. O jovem Pipipã do passado passou por um processo de 

aldeamento a partir do século XVII quando começou a se “misturar” nestes espaços fora dos 

territórios originários. Hoje, esse contato com outras culturas é denominado interculturalidade, 

perspectiva levada para as escolas indígenas com o objetivo de fortalecer a identidade 

tradicional e a história, negadas no passado.  

Ao analisarmos essa questão à luz do pensamento decolonial, percebemos o quanto é 

difícil para os povos do Nordeste romper com as heranças do colonizador. Alguns símbolos 

católicos passaram por um processo de apropriação. No terreiro Pipipã, por exemplo, há um 

cruzeiro demostrando os resquícios do domínio religioso do passado, o qual representa um 

empréstimo de outra cultura que foi ressignificado e passou a ser compreendido como símbolo 

da religião Pipipã.  

Além disso, ocorre o enfraquecimento da espiritualidade devido à ausência de alguns 

indígenas que aderiram a religiões evangélicas e não comparecem ao Aricuri. Segundo 

informaram as lideranças, os pastores associam os rituais indígenas ao demônio.  

Dessa forma, os povos ressurgentes que foram oprimidos desde as catequizações 

precisam despertar uma consciência crítica, por meio da educação intercultural, para saírem da 

condição de vitimizados para protagonistas, sujeitos políticos do seu tempo. Mas para enfrentar 

                                                           
52 Fala do professor Gersen Baniwa, durante a palestra “A Construção de uma Agenda Educacional Comum a 

Índios e Não Índios em Prol de um País Sócio-Ambientalmente Sustentável e Humanamente Solidário” na 

abertura do semestre 2020.1 do Mestrado Profissional em Ensino de História (ProfHistória) da UFPE, Campus 

Recife, no dia 5 de março de 2020. 



122 
 

 
 

todas as formas de colonialidade foi preciso muita luta, a união de povos indígenas de várias 

regiões reivindicando o reconhecimento de uma educação diferenciada que reconheça e 

legitime os conhecimentos milenares. Mesmo com toda essa retomada pela consolidação dos 

direitos, o povo Pipipã admite que enfrenta o desafio de consolidar a interculturalidade ao 

apresentar aos governos um calendário escolar próprio, as especificidades culturais do povo a 

serem incorporadas nos Projeto Político Pedagógico (PPP’s).  

No entanto, mostramos nos capítulos 4 e 5 que o currículo intercultural Pipipã também 

abrange os conteúdos prescritos pelo governo, atualmente a maior preocupação é com a BNCC. 

Sendo assim, o professor indígena deve estar preparado para atuar em um espaço formativo de 

tensões constantes ao confrontar o abismo entre o prescrito e o praticado. Estamos falando do 

currículo intercultural que deve estar refletido epistemologicamente na realidade dos 

educandos, jovens que muitas vezes são vistos de forma estereotipada pela sociedade ao redor.  

Atualmente um índio com pele negra ou galego, enfrenta preconceitos fenotípicos pela 

cor da pele ou dos olhos, no entanto, é preciso compreender que são resultados dos processos 

socioculturais da colonização. Uma ferida colonial difícil de ser “sarada”, mas pelo menos se 

faz necessária uma resposta epistêmica dos grupos subalternizados ao projeto eurocêntrico da 

modernidade. No passado os indígenas vivenciaram um processo de assimilação em nome da 

comunhão nacional, mas com falsa ideia de “civilização” mudaram, inclusive na criticidade.  

Às duras penas, o índio Pipipã passou a entender que para ser guerreiro não basta apenas 

o arco e a flecha para lutar, mas aprender também a usar a consciência crítica e o conhecimento 

político para entender o contexto em que está inserido. A educação escolar indígena possibilitou 

a compreensão da sociedade ocidental, dos saberes relacionados aos direitos sociais, sobretudo 

da revitalização de suas línguas e dos saberes tradicionais próprios. 

Por fim, refletimos as mensagens deixadas por cada fala dos sujeitos: os educandos 

cobraram uma abordagem maior do ponto de vista histórico como forma de se legitimar como 

ser Pipipã. Já os professores do povo deixaram claro que trabalham, na prática, conteúdos 

interculturais focados nos rituais e na cultura, em todos momentos, da abertura do ano letivo à 

formatura dos concluintes do Ensino Médio. Nessas ocasiões, o Hino Nacional ou de 

Pernambuco é substituído pelo toré, elemento principal da religiosidade do povo.  

Por trás de toda a consciência decolonial estão as lideranças Pipipã e suas lutas pelo 

fortalecimento da identidade étnica. Pajé, cacique juremeiro e anciãos são conscientes das 

tensões em materializar o currículo intercultural na Educação Escolar Indígena, mas não menos 

atentos às possiblidades de praticar a desobediência epistêmica, categoria que representa um 

meio de burlar as premissas hegemônicas, que inviabilizam a formação de guerreiros detentores 

da consciência histórica, tão necessária para romper com as colonialidades.  



123 
 

 
 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Lucinalva, LEITE, Carlinda, & SANTIAGO, Eliete (2013). Um olhar sobre as 

políticas curriculares para a formação de professores no Brasil e em Portugal na transição 

do séc. XX para o séc. XXI. Revista Lusófona de Educação, 23, 119-135. Disponível em: 

http://revistas.ulusofona.pt/index.php/rleducacao/article/download/3357/2468 

 

ALVES, Williany. A Valorização da “Língua Materna” e dos Conhecimentos Tradicionais 

do Povo nas Escolas Pipipã. Artigo (Licenciatura Intercultural Indígena), Centro Acadêmico 

do Agreste – CAA/UFPE, 2018. 

AMORIM, Eliene. A Educação Escolar Indígena no Plano Nacional de Educação.  Artigo. 

Universidade Federal de Pernambuco - UFPE, 2010. 

________. A Interculturalidade no Currículo da Formação de Professoras e Professores 

Indígenas no Programa de Educação Intercultural da UFPE/CAA - curso de 

licenciatura intercultural. Tese de Doutorado do PPGE/CE/UFPE, 2017. 

 

ARCANJO, Joselito. TORÉ E IDENTIDADE ÉTNICA: OS PIPIPÃ DE KAMBIXURU 

(Índios da Serra Negra), Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco - 

UFPE, programa de Pós-Graduação em Antopologia, 2003. 

 

ARRUTI, José Maurício. O Reencantamento do Mundo. Trama histórica e Arranjos 

Territoriais Pankararu. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia Social - PPGAS do Museu Nacional, Rio de Janeiro, 1996. 

________. Mobilizações étnicas na América Latina. Tempo e Presença, Rio de Janeiro, v. 

26, n. 342, p. 7-13, 2005. 

BALL, Stephen J. Diretrizes Políticas Globais e Relações Políticas Locais em Educação. 

In: Currículo sem Fronteiras, v.1, n.2, pp.99-116, jul/Dez, 2001. 

BANIWA, Gersem. Educação e Povos Indígenas no Limiar do Século XXI: debates e 

práticas interculturais Revista Antropologia & Sociedade, 2017. 

 

_________. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas no 

Brasil de hoje / Gersem dos Santos Luciano – Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de 

Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006. 

 

BARBALHO, José Ivamilson Silva. SABERES DA PRÁTICA: Tempo, espaço e sujeitos 

da formação escolar entre professores/as indígenas do Estado de Pernambuco, 

Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco – UFPE. CE, Recife, 2007. 

 

BARBALHO, Nelson. Cronologia Pernambucana: subsídios para a história do Agreste e 

Sertão. Centro de Estudos de História Municipal, Fundação de Desenvolvimento Municipal 

do Interior de Pernambuco, Recife, 1982. v. 6 

BARBOSA, Wallace de Deus. O “deslindamento” Kambiwá e a etnogênese Pipipã: 

dilemas culturais e disputas políticas na criação da ´nova aldeia´ do Travessão do Ouro. 

ANPOCS-2003. In: tese A Pedra do Encanto: dilemas culturais e disputas políticas entre 

os Kambiwá e os Pipipã. Rio de Janeiro: PPGAS-MN-UFRJ, 2001. 

http://revistas.ulusofona.pt/index.php/rleducacao/article/download/3357/2468


124 
 

 
 

BARTH, Fredrik. O Guru, o Iniciador e Outras Variações Antropológicas. Tradução de 

John Cunha. Rio de Janeiro: Contracapa Livraria. 2000. (Coleção Typographos). 

BARTOLOMÉ, Miguel Alberto. As etnogêneses: velhos atores e novos papéis no cenário 

cultural e político. Mana, Rio de Janeiro, v. 12, n. 1, p. 39-68, Abril. 2006. Disponível em: 

http://www.sorocaba.unesp.br/Home/Biblioteca/guia-abnt_site.pdf 

BASTOS, Maria Helena Câmara. Os jesuítas no Brasil: entre a Colônia e a República / In: 

SOUZA, Carlos Ângelo de Meneses; CAVALCANTE, Maria Juraci Maia (Orgs.) / Os jesuítas 

e a educação no Rio Grande do Sul: percurso histórico na formação das almas. Brasília: Liber 

Livro, 2016. p. 294. 

BATALHA, Valmir dos Santos. Os Povos Pipipã e a Luta pelo Reconhecimento. Trabalho 

apresentado na 30ª Reunião Brasileira de Antropologia, João Pessoa/PB, (PUC-SP), 2016. 

BICUDO, Maria Aparecida Viggiani; BORBA, Marcelo de Carvalho. A educação em 

Matemática: pesquisa em movimento. São Paulo. Cortez. 2004. 

BOAS, Franz. As limitações do método comparativo da antropologia. In: Antropologia 

cultural. Trad. Celso Castro – 4. Ed. – Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed. 1996. 

BOURDIEU, Pierre. A economia das Trocas Simbólicas. São Paulo. Editora Brasiliense. 

1974. 

_________. Escritos de educação.  (Org. maria Alice Catani e Afrânio Mendes Catani) 

Petrópolis - RJ, Editora Vozes, 1999. 

BOWLES, Samuel e GINTIS, Herbert. Schooling in Capitalist America: Educational 

Reform and the Contradictions of Economic Life. New York: Basic Books. 1976. 

BRANDÃO, C. R.; BORGES, M. C. A Pesquisa Participante: um momento da educação 

popular. Revista de Educação Popular, Uberlândia, v. 6. 2007. 

 

BEUAD, S.;WEBER, F. Guia para uma pesquisa de campo: produzir e analisar dados 

etnográficos. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. 

 

BRASIL. MEC. Base Nacional Comum Curricular (BNCC). 2018. Disponível em: 

<http://historiadabncc.mec.gov.br/documentos/BNCC-APRESENTACAO.pdf >. Acesso em: 

01 nov. 2018.  

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF, Senado, 

1998. Disponível em <http://www.alep.pr.gov.br/ system/files/corpo/Con1988br.pdf> 

 

BRASIL. Lei de Diretrizes e Bases da Educação: Lei nº 9.394/96 – 24 de dez. 1996. 

Estabelece as diretrizes e bases da educação nacional. Brasília, 1998. Disponível em 

<www.planalto.gov.br/ccivil_03/Leis/L9394.htm>. 

 

BRASIL. MEC. As Leis e a Educação Escolar Indígena, Brasília. 2002. 

 ___________. Relatório Final Comissão Nacional da Verdade. Vol. II, Texto 5: Violação 

de Direitos Humanos dos Povos indígenas. Brasília. 2014. 

CAMARGO, Carla de Souza. A água e seus fluxos: conflitos territoriais e povos indígenas 

na transposição do Rio São Francisco. (Tese de doutorado). Unicamp. Campinas-SP, 2017. 



125 
 

 
 

CANDAU, V. M. Direitos humanos, educação e interculturalidade: as tensões entre 

igualdade e diferença. Ver. Bras. de Educação, v. 13, n. 37, jan.-abr. 2008. 

CASTRO-GOMEZ, Santiago; MENDIETA, Eduardo (coords.). Teorías sin disciplina: 

latinoamericanismo, poscolonialidad y globalización en debate. Mexico: Miguel Angel 

Porrua, 1998. 

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano. Tradução de Ephraim Ferreira Alves. 21. 

Ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 

CLÁUDIO, Ariston. As Práticas de Medidas Agrárias utilizadas pelos Anciões na 

Comunidade faveleira. Artigo (Licenciatura Intercultural Indígena), Centro Acadêmico do 

Agreste – CAA/UFPE, 2017. 

COSTA, Marisa Vorraber. Uma Agenda para Jovens Pesquisadores. In: COSTA, Marisa 

Vorraber. (org.). Caminhos investigativos II: outros modos de pensar e fazer pesquisa em 

Educação. Rio de Janeiro: DP&A, 2002. 

CUNHA JÚNIOR, José Lopes da. Educação escolar indígena em Pernambuco: 

interculturalidade, retomadas e sujeitos indígenas Dissertação. Dissertação de Mestrado, 

Universidade Federal Rural de Pernambuco / Fundação Joaquim 

Nabuco. Departamento de Educação da UFRPE, Recife, 2016. 

 

CIMI - CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO. Por uma Educação Descolonial e 

Libertadora: Manifesto sobre a Educação Escolar Indígena do Brasil. Cadernos do Cimi - 

2. Brasília, 2014. Disponível em: https://www.cimi.org.br/wp-

content/uploads/2017/11/Manifesto_EducacaoEscolarIndigena.pdf 

___________. Encontro de Avaliação do Setor de Educação com os Monitores. Garanhuns, 

1991. 

___________. Relatório Anual do Setor de Educação do CIMI Nordeste – 1994.  Recife, 

1995. 

___________. Em defesa da causa indígena. Ano XXXVI, n. 378. Brasília-DF, setembro de 

2015. Disponível em www.cimi.org.br. Acesso 05/05. 

COSTA, Francisco Pereira de. Anais Pernambucanos 1795 - 1817. 2 ed. Arquivo Público 

Estadual, FUNDARPE, Recife, 1983, Volume VII. 
 

DANTAS, Beatriz Góis, SAMPAIO, José Augusto L, CARVALHO Maria Rosário G. de, Os 

povos indígenas no Nordeste brasileiro: um esboço histórico. In. CUNHA, Manuela 

Carneiro da (org.). História dos Índios no Brasil. Companhia das Letras. FAPESP-1992. 

p.446. 

DUSSEL, Enrique. Ética da Libertação na idade da globalização e da exclusão. 

Petrópolis: Editora Vozes, 2000. 

_________. 1492: O Encobrimento do Outro. Petrópolis - RJ, Editora Vozes 1993. 

https://www.cimi.org.br/wp-content/uploads/2017/11/Manifesto_EducacaoEscolarIndigena.pdf
https://www.cimi.org.br/wp-content/uploads/2017/11/Manifesto_EducacaoEscolarIndigena.pdf


126 
 

 
 

EMIRI, Loretta, MONSERRAT, Ruth (Orgs.). A conquista da escrita: encontros de 

educação indígena. São Paulo: Iluminuras: Operação Anchieta, 1989. 

ESPAR, Vitória Tereza da Hora. Processo de estadualização da educação escolar indígena 

e desafios para um currículo intercultural. Dissertação de Mestrado, Programa de Pós-

Graduação em Educação, da Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2014. 

FÉLIX, Cláudio. Entre Conflitos e Convívios: Aspectos das políticas de Educação Escolar 

Indígena no Brasil. Revista HISTEDBR On-line, Campinas, n.30, jun.2008. ISSN: 1676-

2584. 

FERRAZ, Tatiana Valença. A Formação da Sociedade no Sertão Pernambucano: 

trajetória de núcleos familiares. Dissertação de Mestrado. Programa de Pós-Graduação em 

História da Universidade Federal de Pernambuco - UFPE, 2004. 

 

FERREIRA, Diana. “Primeiro nós somos Indígenas e depois nós somos Professores”: 

Educação Escolar Kambiwá e Identidade Étnica. Dissertação de Mestrado, Programa de 

Pós-Graduação em Educação Contemporânea, Centro Acadêmico do Agreste/Universidade 

Federal de Pernambuco, Caruaru, 2018. 

FERREIRA, Mariana Kawall Leal. A Educação Escolar Indígena: um diagnóstico crítico 

da situação no Brasil. In: Antropologia, História e Educação – A questão indígena e a escola 

(2ª ed.). São Paulo: Global Editora e Distribuidora. 2001. 

FERREIRA, Norma Sandra de Almeida. As pesquisas denominadas “estado da arte”. 

Educação & Sociedade, São Paulo, ano 23, n. 79, p.257-272, ago. 2002. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/es/v23n79/10857.pdf Acesso em 25/05/2014. 

 

FIALHO, Vânia. Desenvolvimento e associativismo indígena no nordeste brasileiro: 

mobilizações e negociações na configuração de uma sociedade plural. 2003. Tese 

(Doutorado). Programa de Pós-Graduação em Sociologia, Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, 2003. 

 

FIORIN, José Luiz. A construção da identidade nacional brasileira. Bakhtiniana - Revista 

de Estudos do Discurso, São Paulo, v. 1, n. 1, p. 115-126, 2009. Disponível em: < 

http://revistas.pucsp.br/index.php/bakhtiniana/article/view/3002/1933. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro Paz e Terra, 1987. 

__________. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a Pedagogia do Oprimido. 

Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

FRESCAROLO, Frei Vital de. Informações sobre índios bárbaros dos certões de 

Pernambuco. In: IHGB - Revista do Instituo Histórico e Geográfico Brasileiro XLVI. Rio de 

Janeiro, n. 46, 1883, pgs. 108 e 109. Disponível em: www.ihgb.org.br/rihgb.php?s=p.  

FUNAI - Fundação Nacional do Índio. Resumo do Relatório Circunstanciado de 

Identificação e Delimitação da Terra Indígena Pipipã (PE). Ports. Nº 802 PRES/FUNAI 

de 20/07/2005 e Nº 1177 PRES/FUNAI de 07/10/2008. Diário Oficial da União (DOU), 

Página 31 da Seção 1, de 25 de Abril de 2017. Disponível em 

ttps://www.jusbrasil.com.br/diarios/144212158/dou-secao-1-25-04-2017-pg-31.  

 

http://www.scielo.br/pdf/es/v23n79/10857.pdf%20Acesso%20em%2025/05/2014
http://www.ihgb.org.br/rihgb.php?s=p


127 
 

 
 

GATTI, Bernardete Angelina. Análise das políticas públicas para formação continuada no 

Brasil, na última década.  Revista Brasileira de Educação, v. 13, n. 37, jan./abr. 2008, p. 57-

70. Disponível em:  http://www.scielo.br/pdf/rbedu/v13n37/06.pdf 

 

__________.  Grupo focal na pesquisa em Ciências Sociais e Humanas. Brasília: Líber 

Livro, 2005. 

 

__________.  Os professores  e  suas  identidades:  o  desvelamento  da  heterogeneidade. 

Cadernos de Pesquisa Fundação Carlos Chagas, São Paulo, n. 98, 1996. 

 

GEERTZ, Cliffod. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Editora Guanabara Koogan, 

1989 

 

GIL, Antonio Carlos. Métodos e Técnicas da Pesquisa Social. – 6 ed. – São Paulo, Atlas, 

2008. 
 

GIROUX, Henry. Escola Crítica e Política Cultural. 2. ed. São Paulo: Cortez, 1988. 

(Coleção Polêmicas do Nosso Tempo). 

 

__________.  Os Professores como Intelectuais: rumo a uma Pedagogia Crítica da 

Aprendizagem. Porto Alegre: Artes Médicas, 1997. 

 

GOMINHO, Leonardo Ferraz. Floresta: uma Terra, um Povo. Governo do Estado de 

Pernambuco, Fundação de Desenvolvimento Municipal do Interior de Pernambuco/Prefeitura 

Municipal de Floresta, Centro de Estudos de História Municipal.  FIAM/Recife, 1996. Vol. 1. 

 

____________. A Rebelião da Serra Negra, a praieira no Sertão. Recife: Prefeitura de 

Floresta, 1993. 

 

GONÇALVES, Glaciene Mary da Silva. A Territorialidade Indígena Pipipã vulnerabilizada 

na Transposição do Rio são Francisco e as Relações com a Saúde em Floresta/PE. 
Doutorado em Saúde Pública, Centro de Pesquisas Aggeu Magalhães/FIOCRUZ. Recife: 2019. 

 

GRASSI, Leila Gasperazzo Ignatius. Imagem-identidade indígena: construção e transmissão 

em escolas não indígenas. 2009. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São Paulo, 

São Paulo, 2009. 

 

GROSFOGUEL, R. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-

coloniais: transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. In: 

SANTOS, Boaventura de Souza; MENEZES, Maria Paula (Org.). Epistemologias do Sul. 

Coimbra, Portugal: Cortez, 2010. 

 

____________. ¿Cómo luchar decolonialmente? Periódico Diagonal, 2013. Entrevista 

concedida a Marisa Ruiz Trejo em 04/01/2013. 

Disponível em: <https://www.diagonalperiodico.net>. 

 

HECK, Egon Dionísio. Os índios e a caserna – Políticas indigenistas dos governos militares. 

1964 a 1985. 1996. Dissertação (Mestrado em Antropologia) - Universidade de Campinas, 

Campinas, 1996. 

LACERDA, Rosane Freire. Diferença não é incapacidade: gênese e trajetória histórica da 

concepção da incapacidade indígena e sua insustentabilidade nos marcos do 

http://www.scielo.br/pdf/rbedu/v13n37/06.pdf


128 
 

 
 

protagonismo dos povos indígenas e do texto constitucional de 1988. Dissertação de 

Mestrado em Direito, Universidade de Brasília, Brasília, 2007. 

___________. “Volveré, y Seré Millones”: Contribuições Descoloniais dos Movimentos 

Indígenas Latino Americanos para a Superação do Mito do Estado-Nação. Tese 

(Doutorado), Universidade de Brasília – UnB. Brasília – DF, 2014. 

LAHIRE, Bernanrd. Patrimônios Individuais de Disposições: para uma sociologia à escola 

individual. In. Sociologia Problemas e Práticas, p. 11-42, n. 49, 2005. 

LEITE, C.; FERNANDES, P. Desafios aos professores na construção de mudanças 

educacionais e curriculares: Que possibilidades e que constrangimentos. Educação – 

PUCRS (BR), v. 33, n. 3. P. 198- 204, 2010. 

 

LEITE, Pedro Pereira. Cultura e Dignidade Humana – A hermenêutica diatópica. Caderno 

de Campo Heranças globais. Publicado em 07/01/2017. Disponível na internet: 

https://globalherit.hypotheses.org/5622. Acessado em 05/05/2019 

 

LEMOS, Girleide Tôrres. Os Saberes dos povos campesinos tratados nas práticas 

curriculares de escolas localizadas no território rural de Caruaru- PE. 2013. Dissertação 

(Mestrado em Educação) - Centro de Educação, UFPE, Recife, 2013. 

 

LICEA, E. V. José Vasconselos promotor da cultura criador do sistema educacional 

mexicano. p. 183-198. In: STRECK, D. R. (org). Fontes as Pedagogia Latino-Americana: 

Uma Antologia. Belo Horizinte: Autêntica Editora, 2010. 

 

LINS, Heloísa A. Matos; VALELONGO Paula Rafael G. (Org.) MINORIAS, DIREITOS 

HUMANOS E EDUCAÇÃO: caminhos propositivos em tempos difíceis. FE/Unicamp. 

Campinas - SP, 2018. 

 

LOPES, A. C. e MACEDO, E. (2011). Teorias de Currículo. São Paulo: Cortez. 

LOPES, Alice Casimiro (2013). Teorias pós-críticas, política e currículo, Educação, 

Sociedade & Culturas, nº 39, 7-23.  

Disponível em: https://www.fpce.up.pt/ciie/sites/default/files/02.AliceLopes.pdf 

 

MAIA, Thais Vianna. A pesquisa etnográfica no campo do currículo em uma perspectiva 

pós‐estrutural: um diálogo possível? Revista Espaço do Currículo, v. 6, n. 1, p. 171-179, 

jan./abr. 2013. p. 177. 

 

MAINARDES, Jefferson. Abordagem do Ciclo de Políticas: uma contribuição para a 

análise de políticas educacionais. In: Educ. Soc., vol. 27, n.94, p.47-69, jan/abr. 2006. 

 

MAJOR, Gilvaneide Creusa dos Santos. Discurso e Diversidade Cultural na Escola: 

Desafios ao Desenvolvimento Curricular. Dissertação de Mestrado em Ciências da 

Educação, Escola Superior de Educação Almeida Garrett – ESEAG, Lisboa, 2016. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. “La descolonización y el giro des-colonial”. Tabula 

Rasa., n.9, pp. 61-72, Bogotá, 2008. 

 

MEDEIROS, R. P.; MUTZENBERG, D. Cartografia histórica dos povos indígenas em 

Pernambuco no século XVIII. In: SILVA et al. (Org.). História ambiental e história indígena 

https://globalherit.hypotheses.org/5622%20Acessado%20em%2005/05/2019


129 
 

 
 

no Semiárido brasileiro. Feira de Santana: Ed. da UEFS, 2016. p. 125-143. ISBN: 978-85-

5592-040-0. 

 

MENDONÇA, Caroline Farias Leal. Insurgência política e desobediência epistêmica: 

movimento descolonial de indígenas e quilombolas na Serra do Arapuá. Tese (doutorado) 

- Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia, Recife, 2013. 

 

MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 

identidade em política. In. Cadernos de Letras da UFF – Dossiê: Literatura, língua e 

identidade, no 34, p. 287-324, 2008 

 

_______________.  La opcion decolonial: desprendimiento y apertura. Un manifiesto y un 

caso. Tabula Rasa, Bogotá, 2008, n. 8. 

 

________________. Novas Reflexões sobre a “idéia da América Latina”: A direita, a 

esquerda e a Opção Descolonial. CADERNO CRH, Salvador, v. 21, n. 53, p. 239-252, 

Maio/Ago. 2008. 

MONTEIRO, John M. "Entre o etnocíáio e a etnogênese: identidades indígenas 

coloniais". Ia: - Tupis, tapuias e historiadores-, estados de História Indígena e.do 

Indigenista. Tese de Livre-docência em Etnologia, Departamento de Antropologia da 

Unicamp. Campinas, 2001, p. 53-78. 

MINAYO, M.C. Quantitativo-Qualitativo: Oposição ou Complementaridade?. Cad. 

Saúde Públ., Rio de Janeiro, 9 (3): 239-262, jul/sep, 1993. 

 

___________. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. 11ª Ed. São 

Paulo: Hucitec, 2008. 

 

MOREIRA, Antonio Flávio e CANDAU, Vera Maria (Orgs). Multiculturalismo: diferenças 

culturais e práticas pedagógicas. 4ª edição. Petrópolis: Editora Vozes, 2008. 

 

__________.  Educação escolar e cultura(s): construindo caminhos Educação como 

exercício de diversidade. – Brasília : UNESCO, MEC, ANPEd, 2005. 

__________. A recente produção científica sobre currículo e multiculturalismo no Brasil 

(1995-2000): avanços, desafios e tensões. Revista Brasileira de Educação, n.18 Rio de 

Janeiro Sept./Dec. 2001. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-24782001000300007 

 

___________. Interculturalidade Crítica e Pedagogia Descolonial: in-surgir, re-existir e 

re-viver. Em: Educação Intercultural na América Latina: entre concepções, tensões e 

propostas. Vera Maria Candau (org). Rio de Janeiro: Viveiros de Castro Editora, 2009. 

___________. Para quem pesquisamos, para quem escrevemos: o impasse dos 

intelectuais. São Paulo: Cortez, 2001. 

 

MOREIRA, A. F. B; SILVA, T. T. (Orgs.). Currículo, cultura e sociedade. São 

Paulo: Cortez, 1994. 

 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-24782001000300007


130 
 

 
 

MOREIRA, H; CALEFFE L.G. Metodologia da pesquisa para o professor pesquisador. 

RJ:DP&A, 2006. 
 

NÓVOA, A. A Formação de professores e profissão docente. In: NÓVOA, A. Os 

professores e a sua formação. Lisboa: Publicações Don Quixote, 1992. 

 

__________. Histoire & comparaison: essais sur l’éducation. Lisboa: Educa, 1998. 

 

OLIVEIRA, Inês Barbosa de. Boaventura e a Educação. 2 ed. Coleções: Pensadores & 

Educação. Autêntica Editora. Belo Horizonte, 2007. 

 

OLIVEIRA, J. Pacheco de. As mortes do indígena no Império do Brasil: O indianismo, a 

formação da nacionalidade e seus esquecimentos. 2016. Disponível em: 

http://www.jpoantropologia.com/pdfs/CL_PT_2009_01.pdf. 

 

OLIVEIRA, João Pacheco de. (Org.). A viagem de volta: etnicidade, política e 

reelaboração cultural no Nordeste indígena. 2ª ed. Rio de Janeiro, Contra Capa, 2004. 

 

PACO, Félix Patzi. Etnofagia Estatal. Modernas formas de violência Simbólica. Análises de 

la Reforma Educativa da Bolívia. 3 ed. La Paz: DRIVA, 2007. 

PELEGRINI, I. M. ; MAGALHAES, J. L. Q. ; GOMES, R. N. . Hermenêutica diatópica 

como mecanismo de diálogo intercultural para a construção de um Estado 

Transformador. In: International Colloquium Epistemologies of the South, Coimbra, 2014. 

PERNAMBUCO. Decreto nº 27.854.  Regimento Escolar Unificado – Escolas Estaduais 

Indígenas Pipipã, 25 de abril de 2005 – DOU 26/04/2005. 

____________. Decreto nº 24.628 sobre a estadualização do ensino indígena, no âmbito 

da educação básica, no sistema de ensino do Estado de Pernambuco. 12 de agosto de 

2002. 

____________. Decreto 27.854, GRE do Sertão do Sub médio São Francisco – Secretaria 

de Educação e Esportes do estado de Pernambuco.  DEO 26.04.2005, 25 de abril de 2005. 

PERNAMBUCO. Projeto Político Pedagógico do Povo Pipipã, Secretaria de Educação do 

Estado, 2013. 

PÉREZ, Elizardo. Warisata: la escuella ayllu. 2 ed.La Paz. HISBOL/CERES, 1992. 

PERRONE-MOISÉS, Beatriz. "índios livres e índios escravos: os princípios da legislação 

indigenista do período colonial (séculos XVI a XVIII)". In: Cunha, Manuela Carneiro da 

(org.). História dos índios no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras/FAPESP, 1992. 

PIRES, Maria Idalina da Cruz. Resistência indígena nos sertões nordestinos no pós-

conquista territorial: legislação, conflito e negociação nas vilas pombalinas. Tese 

(doutorado) – Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. História, Recife, 2004. 

PORANTIN: em defesa da causa indígena. Brasília, a. IX, n. 98, maio de 1987. 

____________. Brasília, a. XI, n. 109, junho de 1988. 

http://www.jpoantropologia.com/pdfs/CL_PT_2009_01.pdf


131 
 

 
 

PUNTONI, Pedro. A Guerra dos Bárbaros: povos indígenas e a colonização do sertão 

nordeste do Brasil, 1650-1720.São Paulo: Hucitec/Edusp,2002. 

PRIESTLEY, M.; BIESTA, G.J.J.; Robinson, S. Teacher agency: what is it and why does it 

matter? In: KNEYBER, R.; EVERS, J. (eds.), Flip the System: Changing Education from the 

Bottom Up. London: Routledge, 2015. p. 1-11. 

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. In: Edgard 

Lander (org.), A Colonialidade do Saber: Eurocentrismo e Ciências Sociais – Perspectivas 

Latino-Americanas. Buenos Aires: CLACSO, 227-278. 2005. 

 

_____________. Colonialidade do poder e classificação social, in Santos, Boaventura de 

Sousa e Meneses, Maria Paula (orgs), Epistemologias do Sul. Coimbra: Almedina/CES. p. 73-

117 e 84 -130. 2009. 

 

RAMOS, A.H. Educação em Direitos Humanos: local da diferença. Revista Brasileira de 

Educação. V. 16, n. 46, jan.mar. 2011. 

 

REANI, Alberto. O batismo das crianças celebrado no “Aricuri” no caminho de 

afirmação Pipipã (Floresta – PE): Um estudo de caso. Dissertação (Mestrado em 

Teologia). Universidade Católica de Pernambuco – Unicap. Recife, 2017. 

 

ROSA. Hildo Leal. A Serra Negra: refúgio dos últimos “bárbaros” do sertão de 

Pernambuco. Recife, 1998. Monografia do bacharelado em História. Centro de Filosofia e 

Ciências Humanas, UFPE. 

SAID, Edward. Representações do intelectual. São Paulo: Companhia das Letras. 2005. 

 

SALDANHA, Suely Maris. Fronteiras dos Sertões: Conflitos e resistência em 

Pernambuco na época de Pombal. – UFPE, Recife, 2002. 

 

SANTOS, Boaventura de Souza. Uma concepção multicultural de direitos humanos. 

Revista Crítica de Ciências Sociais. N° 48, Faculdade de Economia da Universidade de 

Coimbra e Centro de Estudos Sociais. Junho de 1997 

 

_____________. Por uma concepção multicultural de direitos humanos. In: SOUSA 

SANTOS, Boaventura de (Org). Reconhecer para libertar: os caminhos do cosmopolitismo 

cultural. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

 

_____________. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia de 

saberes. In: SANTOS, Boaventura de Sousa e MENESES, Maria Paula (Orgs). 

Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez Editora, 2010. 

 

SANTOS, Boaventura de Souza 2; MENEZES, Maria Paula (Org.). Epistemologias do Sul. 

Coimbra, Portugal: Cortez, 2010. 

SANTOS, Boaventura de Sousa 3. Para uma Sociologia das Ausências e uma Sociologia 

das Emergências. In: SANTOS, Boaventura de Sousa (Orgs). Conhecimento Prudente para 

uma Vida Descente: Um Discurso sobre as Ciências. São Paulo: Cortez Editora, 2004. 

 

SANTOS, Claudio Eduardo Felix dos. Uma Escola para “Formar Guerreiros”: 

Professores e Professoras Indígenas e a Educação Escolar Indígena em Pernambuco. 



132 
 

 
 

Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Federal de Pernambuco 

(UFPE), Recife. 2004. 

 

SANTOS JÚNIOR, Carlos Fernando dos, Os índios nos vales do Pajeú e São Francisco: 

historiografia, legislação, política indigenista e os povos indígenas no Sertão de 

Pernambuco (1801-1845). Dissertação de Mestrado. Programa de Pós Graduação em 

História, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2015. 

SAVIANI, Derrneval J. Escola e democracia: As Polêmicas do Nosso Tempo. Vol. 5 . 32 ed. 

Campinas, SP: Ed. Autores Associados, 1999. 

SILVA, Angelina; ROSA, Elizangela; SILVA, Ericka. Cultura Pankará, currículo e projeto 

de futuro do povo. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura Intercultural) - Centro 

Acadêmico do Agreste, Universidade Federal de Pernambuco, Caruaru, 2012. 

SILVA, Hélio. A situação etnográfica: andar e ver. Horizontes antropológicos. Vol.15. 

no.32. Porto Alegre. July/dec.2009. 

SILVA, Janssen Felipe da. Sentidos da avaliação da educação e no ensino e no currículo 

na educação básica através dos estudos pós-coloniais latino-americanos. Espaço do 

Currículo, v. 8, n. 1, jan./abr. 2015, p. 49-64. 

SILVA, João Gabriel da. A educação como missão e o “problema indígena”: a atuação de 

José Vasconcelos à frente da educação pública do México (1920-1924), Revista Eletrônica 

da ANPHLAC, nº. 23, Jul./Dez., 2017. Disponível: http://revista.anphlac.org.br 

 

STRECK, D. R. (org). Fontes as Pedagogia Latino-Americana: Uma Antologia. Belo 

Horizinte: Autêntica Editora, 2010. 

 

STRECK, D. R; AZEVEDO, D.A.; ALBERTON, M.; MACHADO, D.W. Elizardo. Warisata 

Pérez; Warisata: la escuela ayllu. (p. 231-246). In: Fontes as Pedagogia Latino-Americana: 

Uma Antologia. Belo Horizinte: Autêntica Editora, 2010. 

 

STRECK, D. R; AZEVEDO, D.A.; MORRETTI, C. Z. (p. 231-246). Simón Rodrigues. 

Crítico da imitação. P. 55-70. In: Fontes as Pedagogia Latino-Americana: Uma Antologia. 

Belo Horizinte: Autêntica Editora, 2010. 

 

SILVEIRA, Lídia Márcia Lima de Cerqueira. O Processo de Estadualização da Educação 

Escolar Indígena em Pernambuco: a Experiência do Povo Fulni-ô. Dissertação 

apresentada ao Curso de Mestrado em Educação, do Programa de Pós-Graduação em 

Educação, da Universidade Federal de Pernambuco, 2012 

SZYMANSKI, Heloisa (organização). Almeida, L. R; Prandini, R. C. A. R. A Entrevista na 

Pesquisa em Educação: a prática reflexiva. Brasília: Liber Livro. 2011. 

TANURI, L. M. História da formação de professores.  Revista Brasileira de Educação, 

Mai/Jun/Jul/Ago, 2000, Nº 14. Disponível em: www.scielo.br/pdf/rbedu/n14/n14a05 

 

TARDIF, Maurice. Saberes docentes e formação profissional. São Paulo: Vozes, 2002. 

 

http://revista.anphlac.org.br/
http://www.scielo.br/pdf/rbedu/n14/n14a05


133 
 

 
 

TARDIF, M; RAYMOND, D. Saberes, tempo e aprendizagem do trabalho no magistério. 

Educação & Sociedade, ano XXI, nº 73, Dezembro/2000. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/es/v21n73/4214.pdf 

 

TRIVIÑOS, Augusto, N.S. Introdução à pesquisa em ciências sociais: a pesquisa qualitativa 

em educação. São Paulo: Atlas, 1987. 

 

URIARTE, Maider Elortegui. A Escola Ayllu de Warisata, flashes de memória subversiva 

nos Andes bolivianos". Ano 8, n. 29, outubro-dezembro de 2016. Consultado: 17 de 

Noviembre de 2018. Disponível na Internet: www.pacarinadelsur.com/index.php? 

 

VEIGA, Cynthia Greive. História da Educação. São Paulo: Editora Ática, 2007. 

ZEICHNER, K. A formação reflexiva de professores: ideias e práticas. Lisboa: Educa, 

1993a. 

YOUNG, Michael, F. D. O Futuro da educação em uma sociedade de conhecimento: o 

argumento radical em defesa de um currículo centrado em disciplinas. Revista Brasileira 

de Educação, São Paulo, v. 16, n. 48, p. 609-623, set.- dez. 2011. 

 

YOUNG, Michael, F. D. Bringing knowledge back in: from social constructivism to social 

realism in the sociology of education. London: Routledge, 2007. 

 

WALSH, Catherine. Interculturalidad, plurinacionalidad y decolonialidad: las 

insurgencias político-epistémicas de refundar el Estado. Tabula Rasa, Bogotá, n. 9, p. 131-

152, julio-diciembre 2008. 

___________. Interculturalidad y (de)colonialidad: Perspectivas críticas y políticas. 

Santa Catarina: Visão Global, v. 15, n. 1-2, jan./dez. 2012. 

WELLEN, Aloys I. O Regresso. João Pessoa: Manufatura, 2002. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.scielo.br/pdf/es/v21n73/4214.pdf


134 
 

 
 

APÊNDICE A – VOCÁBULOS PIPIPÃ 

 

Cituru – Moça 

Curumim – Menino 

Caniquim – Tamanduá 

Currupir – Sariema 

Gereba – Tatu – bola 

Guaiâna – Lagoa 

Guaimpu - Veado 

Tapatá/Taratá – Rapaz 

Kabim Serra 

Xuru – Negra 

Main-ê – Mata 

Makuá – Caititu, porco do mato 

Matrixã – Fogo 

Itaruana/Intaru – Onça 

Inxará – Cobra 

Intapuxarem – Ovelha 

Jarí – Cangambá 

Kaniquim – Tamanduá 

Karamunguengo – Tatu 

Karué - Ema 

Krauatá – Planta da folha larga que junta a água da chuva 

Krauá – Planta que nasce por conta própria na natureza 

Kunã – Gado; fig. ignorante, bruto 

Porrú – Fogo 

Quaqui – Cachimbo de madeiras onde são colocadas ervas aromáticas 

Urucum – tinta vermelha vegetal usada no batismo 

Reidiá – Vento 



135 
 

 
 

Rupam – Peba 

Uguai – Bom dia 

Tamaré – Peixe 

Tanají – Índio 

Taritari – Branco 

Toá – raspa de pedra transformada em pó que forma uma tinta vermelha usada para pintar os 

corpos indígenas para as festas 

Voaca – Passarinho 

Voar - Velho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



136 
 

 
 

APÊNDICE B – QUESTIONÁRIOS E ENTREVISTAS 

 

QUESTIONÁRIO  

 

PROFESSOR __________________________ Nº ___  

Gênero: ( ) Masculino ( ) Feminino; Idade: ____  

Escola: _______________________________ 

Disciplina: ____________________ Tipo de contrato: _______________  

Tempo de ensino: ______________ Carga horária semanal: __________  

Mora na aldeia: ( ) Sim; ( ) Não 

Escolaridade: ( ) Médio; ( ) Superior completo ( ); Curso ___________________  

Pós-graduação ( ) Sim ( ) Não. 

 

Roteiro de diálogo/escuta - Professores  

Quanto tempo atua na educação escolar indígena? 

Participou de formação continuada. Se sim, ela atendia as necessidades de professor indígena? 

Por quê? 

Como você mais contribui com sua escola, seu povo, através da formação educacional que 

recebeu ou da sua formação pessoal? Porque? Exemplifique  

Participou da elaboração do Projeto Político Pedagógico Pipipã? Como acontece essa 

construção? 

O currículo intercultural indígena é específico para cada povo indígena, no caso Pipipã, como 

os saberes indígenas são tratados nas disciplinas ou eixos?  

Neste espaço de fronteira de diálogo entre os diferentes saberes, como o conhecimento é 

sistematizado para os estudantes do Povo Pipipã? 

Quais os critérios que definem a seleção dos conteúdos considerando os seus eixos norteadores? 

A educação do povo se limita aos muros da escola, ou outros espaços educativos são 

trabalhados? 

O planejamento pedagógico realizado junto a coordenação (diário de classe, didática, 

bibliografia, avaliação) leva em consideração os elementos específicos e interculturais no 

processo de ensino-aprendizagem, refletida nas práticas interculturais? 

Como as crenças e tradições culturais são trabalhadas na Educação Escolar do Povo? 

Quais os desafios que você enfrenta para garantir um currículo intercultural, diferenciado e 

específico? 



137 
 

 
 

As legislações elaboradas em contexto estadual e nacional contribuem ou atrapalham para a 

consolidação do currículo? 

 

ROTEIRO DA ENTREVISTA SEMI-ESTRUTURADA/LIDERANÇAS 

 

Como as crenças, saberes específicos e tradições culturais são tratados no currículo? 

Como a comunidade participa da construção e vivência do Currículo escolar? 

Após tantas lutas, a legislação garantiu de fato um currículo intercultural, diferenciado e 

específico? 

Qual o critério para a seleção dos professores que vão atuar nas três escolas do Povo Pipipã? 

A escola pode ser considerada uma aliada no projeto de reivindicação e resistência do Povo? 

O povo ainda enfrenta questões para efetivar o seu currículo oficialmente?  

A luta por uma educação específica e diferenciada continua na pauta de reivindicação do povo 

Pipipã? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



138 
 

 
 

APÊNDICE C – TERMOS DE CONSENTIMENTO 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO ACADÊMICO DO AGRESTE 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO CONTEMPORÂNEA 

CURSO DE MESTRADO 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO   

(PARA MAIORES DE 18 ANOS OU EMANCIPADOS) 

 

Convidamos o (a) Sr. (a) para participar como voluntário (a) da pesquisa 

CURRÍCULO PIPIPÃ: Desafios e Possibilidades para a construção de uma educação escolar 

indígena específica e diferenciada em Floresta, no Sertão de Pernambuco, que está sob a 

responsabilidade do (a) pesquisador (a) Luiz Carlos Barbosa de Sá, residente na Avenida São 

Paulo, 130, Bairro Maria Auxiliadora, Caruaru-PE, telefone: (81) 99134-5223, Email: 

luiz.cbsa@ufpe.br e está sob a orientação do professor Saulo Ferreira Feitosa, e-mail: 

sauloffeitosa@gmail.com. 

 Todas as suas dúvidas podem ser esclarecidas com o responsável por esta pesquisa. 

Você estará livre para decidir participar ou recusar-se. Caso não aceite participar, não haverá 

nenhum problema, desistir é um direito seu, bem como será possível retirar o consentimento 

em qualquer fase da pesquisa, também sem nenhuma penalidade.  

Todas as informações desta pesquisa serão confidenciais e serão divulgadas apenas em 

eventos ou publicações científicas, não havendo identificação dos voluntários, a não ser entre 

os responsáveis pelo estudo, exceto se o voluntário permitir que seja identificado para fins de 

pesquisa.  Os dados coletados nesta pesquisa (gravações, entrevistas, fotos, filmagens, etc), 

ficarão armazenados (em computador pessoal), sob a responsabilidade do pesquisador. 

 

 

___________________________________________________ 

(Assinatura do pesquisador) 

 

mailto:luiz.cbsa@ufpe.br


139 
 

 
 

CONSENTIMENTO DA PARTICIPAÇÃO DA PESSOA COMO VOLUNTÁRIO (A) 

 

Eu, ______________________________________________, CPF ____________________, 

após a leitura (ou a escuta da leitura) deste documento e de ter tido a oportunidade de conversar 

e ter esclarecido as minhas dúvidas com o pesquisador responsável, concordo em participar do 

estudo, como voluntário (a). Fui devidamente informado (a) e esclarecido (a) pelo (a) 

pesquisador (a) sobre a pesquisa, os procedimentos nela envolvidos, assim como os possíveis 

riscos e benefícios decorrentes de minha participação.  

 

Local e data __________________ 

Assinatura do participante: __________________________ 

 

 

Presenciamos a solicitação de consentimento, esclarecimentos sobre a pesquisa e o aceite 

do voluntário em participar.  (02 testemunhas não ligadas à equipe de pesquisadores): 

Nome: Nome: 

Assinatura: Assinatura: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



140 
 

 
 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO ACADÊMICO DO AGRESTE 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO CONTEMPORÂNEA 

CURSO DE MESTRADO 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

(PARA RESPONSÁVEL LEGAL PELO MENOR DE 18 ANOS) 

 

Solicitamos a sua autorização para convidar o (a) seu/sua filho(a)______________{ou 

menor que está sob sua responsabilidade} para participar, como voluntário (a), da pesquisa 

CURRÍCULO PIPIPÃ: Desafios e Possibilidades para a construção de uma educação escolar 

indígena específica e diferenciada em Floresta, no Sertão de Pernambuco, que está sob a 

responsabilidade do (a) pesquisador (a) Luiz Carlos Barbosa de Sá, residente na Avenida São 

Paulo, 130, Bairro Maria Auxiliadora, Caruaru-PE, telefone: (81) 99134-5223, Email: 

luiz.cbsa@ufpe.br e está sob a orientação do professor Saulo Ferreira Feitosa, e-mail: 

sauloffeitosa@gmail.com. 

As informações desta pesquisa serão confidenciais e serão divulgadas apenas em 

eventos ou publicações científicas, não havendo identificação dos voluntários, a não ser entre 

os responsáveis pelo estudo, sendo assegurado o sigilo sobre a sua participação. Os dados 

coletados nesta pesquisa (gravações, entrevistas, fotos, filmagens, etc), ficarão armazenados 

(em computador pessoal), sob a responsabilidade do pesquisador.  

O/a Senhor/a será esclarecido (a) sobre qualquer dúvida a respeito da participação dele/a 

e estará livre para decidir que ele/a participe ou não desta pesquisa. O (a) senhor (a) não pagará 

nada e nem receberá nenhum pagamento para ele/ela participar desta pesquisa, pois deve ser de 

forma voluntária. Se houver necessidade, as despesas (deslocamento e alimentação) para a sua 

participação e de seus pais serão assumidas ou ressarcidas pelos pesquisadores. Fica também 

garantida indenização em casos de danos, comprovadamente decorrentes da sua participação 

na pesquisa, conforme decisão judicial ou extra-judicial. 

 

________________________________________________________________ 

Assinatura do pesquisador (a)  

 

 

mailto:luiz.cbsa@ufpe.br


141 
 

 
 

CONSENTIMENTO DO RESPONSÁVEL PARA A PARTICIPAÇÃO DO/A 

VOLUNTÁRIO 

 

Eu, _____________________________________, CPF_________________, abaixo assinado, 

responsável por _______________________________, autorizo a sua participação no estudo 

como voluntário(a). Fui devidamente informado (a) e esclarecido (a) pelo (a) pesquisador (a) 

sobre a pesquisa, os procedimentos nela envolvidos, assim como os possíveis riscos e benefícios 

decorrentes da participação dele (a). Foi-me garantido que posso retirar o meu consentimento 

a qualquer momento, sem que isto leve a qualquer penalidade (ou interrupção de seu 

acompanhamento/ assistência/tratamento) para mim ou para o (a) menor em questão.  

Local e data __________________ 

Assinatura do (da) responsável: _______________________________ 

 

TERMO DE ASSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

(PARA MENORES DE 7 a 18 ANOS) 

 

Convidamos você ____________________________________, após autorização dos 

seus pais [ou dos responsáveis legais] para participar como voluntário (a) da pesquisa: 

CURRÍCULO PIPIPÃ: Desafios e Possibilidades para a construção de uma educação escolar 

indígena específica e diferenciada em Floresta, no Sertão de Pernambuco. 

Você estará livre para decidir participar ou recusar-se. Caso não aceite participar, não 

haverá nenhum problema, desistir é um direito seu. Para participar deste estudo, um responsável 

por você deverá autorizar e assinar um Termo de Consentimento, podendo retirar esse 

consentimento ou interromper a sua participação em qualquer fase da pesquisa, sem nenhum 

prejuízo.  

Nem você e nem seus pais [ou responsáveis legais] pagarão nada para você participar 

desta pesquisa, também não receberão nenhum pagamento para a sua participação, pois é 

voluntária.  

 

ASSENTIMENTO DO(DA) MENOR DE IDADE EM PARTICIPAR COMO 

VOLUNTÁRIO(A) 

 

Eu, _____________________________________, portador (a) do documento de Identidade 

____________________ (se já tiver documento), abaixo assinado, concordo em participar do 

estudo como voluntário (a). Fui informado (a) e esclarecido (a) pelo (a) pesquisador (a) sobre 

a pesquisa, o que vai ser feito, assim como os possíveis riscos e benefícios que podem acontecer 

com a minha participação.  

 

 



142 
 

 
 

ANEXO A - MAPA ETNO-HISTÓRICO DE NIMUENDAJU 

 

 

Fonte: Museu Nacional. (http://www.etnolinguistica.org/biblio:nimuendaju-1944-mapa) 

Mapa etno-histórico do Brasil e regiões adjacentes. Por Curt Nimuendaju, Belém, 1944. 

 

 

 

 

 

http://www.etnolinguistica.org/biblio:nimuendaju-1944-mapa
http://www.museunacional.ufrj.br/publicacoes/wp-content/arquivos/livdigital1.pdf
http://www.museunacional.ufrj.br/publicacoes/wp-content/arquivos/livdigital1.pdf


143 
 

 
 

ANEXO B – MAPA DE IDENTIFICAÇÃO DA TI PIPIPÃ 

 

   Fonte: http://www.funai.gov.br/terra_indigena_3/mapa_index.php?cod_ti=62801 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.funai.gov.br/terra_indigena_3/mapa_index.php?cod_ti=62801

