
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

PROF-FILO UFPE 

ADRIANA TAVARES DE ALMEIDA 

FILOSOFIA E INFÂNCIA NA ESCOLA: 

tecendo algumas contribuições a partir do projeto Em Caxias a Filosofia en-caixa? 

Recife 

2019



ADRIANA TAVARES DE ALMEIDA 

FILOSOFIA E INFÂNCIA NA ESCOLA: 

tecendo algumas contribuições a partir do projeto Em Caxias a Filosofia en-caixa? 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco 
(PROF-FILO), como requisito para 
obtenção do título de Mestra em Filosofia 
pela Universidade Federal de 
Pernambuco. 

Área de concentração: Ensino de 

Filosofia 

Orientadora: Profa. Dra. Conceição Gislâne Nóbrega Lima de Salles 

Recife 

2019 



Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

   A447f  Almeida, Adriana Tavares de. 

       Filosofia e infância na escola : tecendo algumas contribuições a partir do 

projeto Em Caxias a Filosofia en-caixa? / Adriana Tavares de Almeida. – 2019. 

       101 f. : il. ; 30 cm. 

      Orientadora:  Profª. Drª. Conceição G. Nóbrega Lima de Salles. 

      Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH. 

Programa de Mestrado Profissional em Filosofia, Recife, 2019. 

  Inclui referências. 

1. Filosofia. 2. Educação. 3. Escola. 4. Crianças e Filosofia. 5. Pensamento. I.

Salles, Conceição G. Nóbrega Lima de (Orientadora). II. Título. 

100 CDD (22. ed.)  UFPE (BCFCH2020-022) 



ADRIANA TAVARES DE ALMEIDA 

FILOSOFIA E INFÂNCIA NA ESCOLA: 

tecendo algumas contribuições a partir do projeto Em Caxias a Filosofia en-caixa? 

Dissertação apresentada ao Programa 
de Mestrado Profissional em Filosofia 
da Universidade Federal de 
Pernambuco (PROF-FILO UFPE), como 
requisito parcial para obtenção do título 
de Mestra em Filosofia. 

Aprovada em: 30/09/2019 

BANCA EXAMINADORA 

_________________________________________________ 

Profa. Dra. Conceição Gislâne Nóbrega Lima de Salles (Orientadora) 

Universidade Federal de Pernambuco 

_________________________________________________ 

Prof. Dr. Junot Cornélio Matos (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

_________________________________________________ 

Profa. Dra. Lucinalva Andrade Ataíde de Almeida (Examinadora Externa) 
Universidade Federal de Pernambuco 



 Dedico este trabalho a todos aqueles que, tal qual uma criança, 

não perderam a capacidade de sonhar. 



AGRADECIMENTOS 

Agradeço a Deus por me conceder a capacidade de sonhar mesmo 

quando a vida insistia em me dizer não, por colocar as pessoas certas no meu 

caminho; “sou grata, eu te amo, Deus!”. 

Agradeço à Professora Dra. Conceição Gislane Nóbrega de Salles por 

ter acreditado no meu projeto e ter aceitado me orientar nesse mestrado. Pela 

paciência com todas as minhas limitações, muito obrigada! 

Agradeço à Coordenação do Mestrado Profissional de Filosofia, aos 

Professores Dr. Junot Cornélio Matos (coordenador do núcleo PROF-FILO, UFPE) 

e Dr. Sérgio Ricardo Vieira Ramos (vice-coordenador do núcleo PROF-FILO, 

UFPE) pelo comprometimento e dedicação diária viabilizando eventos, minicursos, 

oficinas e palestras de qualidade que contribuíram de forma singular com nosso 

aperfeiçoamento, muito grata! 

Agradeço ao Professor Dr. Sandro Cozza Sayão por me apresentar a 

ética da alteridade a partir do filósofo lituano Emmanuel Levinas. Por acreditar no 

meu trabalho e me convidar para o Grupo de Pesquisa: Processos Heurísticos em 

Filosofia e Direitos Humanos. Estendo esse agradecimento a todos os colegas 

desse grupo de pesquisa com os quais tenho aprendido muito em todos os nossos 

encontros, muito obrigada! 

Agradeço aos colegas de curso Maria Alice Corrêa de Araújo por não 

ter soltado minha mão nessa jornada e a Edvan Tito Guerra por se fazer presente 

nesse caminho sempre disposto a me socorrer. Aos colegas, Marcelo Alves, Nilton 

Guimarães, José Gilberto, Márcio Melo e demais colegas de turma. Estendo esse 

agradecimento aos colegas da turma 2018-2020 do PROF-FILO, muito grata! 

Agradeço às crianças da escola Municipal que percorreram comigo o 

trajeto dessa pesquisa, sem elas nada seria possível. Estendo esse 

agradecimento à professora Hebe e ao diretor Aguinaldo pela generosa acolhida, 

muito obrigada! 

Agradeço à minha incansável e abnegada mãe Hilda Maria da 

Conceição por todos os sacrifícios que teve que fazer em toda sua vida para que 

eu chegasse até aqui, pelo amor incondicional que sempre me dedicou, “muito 

obrigada, eu te amo!”. Estendo esse agradecimento ao meu pai in memorian. 



Agradeço à família que Deus me permitiu ter: meus filhos Pedro, João e 

Bárbara, meu esposo Ailson, minhas irmãs Ana Maria e Ângela, minhas netas 

Eloisa e Marina, meus irmãos Hélio e Hugo, minhas tias Helena Oliveira e Célia 

Frutuoso, meus cunhados Almir Nunes, Adile Nunes e Jonas Santos e minhas 

sobrinhas Alana e Aline; sou muito grata por existirem em minha vida! 

Agradeço a família Andrade, in memorian à senhora Diva Andrade a 

quem devo tanto.  A seus filhos José Aluízio de Oliveira Andrade, João Andrade e 

Salete Andrade que sempre estiveram ao meu lado como irmãos, muito obrigada! 

Agradeço aos amigos que sempre se fizeram presente quando mais 

precisei: Fernando José Alves, Gildimar Guilherme, Iara Guerra, Selma Inêz, 

Aluísio Jerônimo, Ana Cristina Aureliano, Neila Ruiz, Marlene Bezerra, muito 

obrigada! 



Não é possível pensar os seres humanos longe, sequer, da ética, 

quanto mais fora dela. Estar longe, ou, pior, fora da ética, entre 

nós, mulheres e homens, é uma transgressão. (FREIRE, 2011, 

p.34)



RESUMO 

O presente trabalho é uma experiência de pensamento e de escrita 

composta por vários começos. O objetivo maior deste estudo é pensar a relação 

entre infância e filosofia a partir das contribuições do Projeto “Em Caxias a 

Filosofia en-caixa?” considerando seus muitos movimentos e possibilidades. A 

infância aqui mencionada não é cronológica, mas acima de tudo é a infância do 

pensar que se desdobra sempre que um novo pensamento surge. Assim como em 

Sócrates todo início de um novo pensamento nasce como efervescência jovial, 

não pretendemos com esta pesquisa reproduzir o projeto de Caxias aqui em 

Recife, mas a partir dos rastros e ecos deixados por ele, intencionamos explorar 

as potências que derivam dele para assim invencionar nossas próprias 

experiências de pensamento. Para tal, o problema central que nos guia é pensar 

em que medida e como podemos aproximar o que no Projeto Caxias se definiu 

como experiência de pensamento das demandas pedagógicas e do pensar para 

com as crianças de uma escola pública na periferia da Região Metropolitana do 

Recife. Para tal, além de autores como Kohan, Larrosa, López, Deleuze e 

Guattari, trabalharemos autores que se relacionam estreitamente com a questão 

da ética da alteridade, tais como o filósofo lituano/francês Emmanuel Levinas. De 

um modo geral, conseguimos invencionar nossas experiências de pensamento a 

partir do que ressoa do projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?”. As atividades 

filosóficas na sala de aula do 5º ano indicaram a potência de uma reflexão mais 

filosófica, traduzida, sobretudo, no que emergiu por meio de uma experiência de 

pensar múltiplo e menos dogmático das crianças. Assim, foi possível encontrar na 

infância e na filosofia o que parece pulsar na escola, mesmo que o contexto 

institucionalizado não lhes seja tão favorável. Não por acaso, foram as crianças 

que nos deram sinais da presença intensa da filosofia na escola, dando-lhes 

sentido e vida. 

Palavras-chave: Infância. Filosofia. Experiência de Pensamento. Alteridade. 



ABSTRACT 

The present work is a thought and writing experience composed of 

several beginnings. The main objective of this study is to think about the 

relationship between childhood and philosophy from the contributions of Project “In 

Caxias the In-box philosophy?”, considering its many moves and possibilities. The 

childhood mentioned here is not chronological, but above all things of the 

childhood of thinking that unfolds whenever new thinking arises. As in Socrates 

every beginning of a new thought is born as youthful effervescence. We do not 

intend this way research to reproduce Caxias's project here in Recife, but from the 

tracks and echoes left by this one. We intend to explore the powers that derive 

from it in order to invent our own thinking experiences. To this end, the central 

problem that guides us is to think to what extent and how we can approximate what 

in Project Caxias has been defined as the experience of thinking, pedagogical 

demands and thinking towards children of a public school on the outskirts of the 

metropolitan region from Recife. To this end, in addition to authors such as Kohan, 

Larrosa, López, Deleuze, and Guattari, we will work with authors who are closely 

related to the question of the ethics of otherness such as the Lithuanian / French 

philosopher Emmanuel Levinas. thinking from what resonates from the project “In 

Caxias the In-box Philosophy?”. Philosophical activities in the 5th grade classroom 

indicated the power of a more philosophical reflection, translated, above all, into 

what emerged through a children's multiple and less dogmatic thinking experience. 

Thus, it was possible to find with childhood and philosophy that seems to throb in 

school, even if the institutionalized context is not so favorable to them. Not by 

chance, it was the children who gave us signs of the intense presence of 

philosophy in school giving them meaning and life. 

Keywords: Childhood. Philosophy. Thought Experience. Otherness. 



LISTA DE IMAGENS 

Imagem 1  - Imagem de uma ampulheta 73 

Imagem 2  - Atividade com a ampulheta 75 

Imagem 3  - Atividade com o fragmento do texto 83 

Imagem 4  - Momento dialógico 91 

Imagem 5  - Atividade do autorretrato: autorretrato de Naly 92 

Imagem 6  - Atividade do autorretrato: autorretrato de Lili 93 

Imagem 7  - Atividade do autorretrato: autorretrato de Pingo 94 



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

CAP Colégio de Aplicação 

CAPES Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CBFC Centro Brasileiro de Filosofia para Crianças 

CEADS Centro de Estudos Ambientais e Desenvolvimento Sustentável 

CIFE Colóquio Internacional de Filosofia e Educação 

CNPq Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

EJA Educação de Jovens e Adultos 

FAPERJ Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro 

FLACSO Faculdade Latino-Americana de Ciências Sociais 

ICPIC International Council of Philosophical Inquiry With Children 

KU Katholieke Universiteit 

MEN Metodologia do Ensino 

NEFI Núcleo de Estudos de Filosofia e Infâncias 

PUC-SP Pontifícia Universidade Católica- São Paulo 

UERJ Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

UFC Universidade Federal do Ceará 

UFRJ Universidade Federal do Rio de Janeiro 

UFSC Universidade Federal de Santa Catarina 

UNB Universidade de Brasília 

UNESP Universidade Estadual Paulista 

UNICAMP Universidade Estadual de Campinas 

UNISUL Universidade do Sul de Santa Catarina 



SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO 13 

2 BREVE OLHAR SOBRE A FILOSOFIA PARA/COM CRIANÇAS 18 

2.1 O Percurso inicial da filosofia para/com crianças no Brasil 20 

2.2 Escola Pública: um lugar para pensar a experiência filosófica 

com crianças na Universidade de Brasília 24 

2.3 O Projeto em Caxias a Filosofia en- Caixa?: A Escola Pública 

Aposta no Pensamento 27 

2.4 Sobre o Núcleo de Estudos de Filosofias e Infâncias 

(NEFI/UERJ) 39 

2.4.1 A Tarefa Educativa perpassada pela Educação Filosófica 42 

2.4.2 Potência de pensamento 46 

2.4.3 Criação de Conceitos 50 

2.4.4 Devir criança quanto afirmação 52 

2.4.5 Experiência de pensamento: experienciar o pensar, pensar a 

experiência 56 

3 TESSITURA DE PALAVRAS: INVENCIONANDO CAMINHOS 

PARA AS VIVÊNCIAS COM AS CRIANÇAS 61 

3.1 Tecendo nosso caminhar com as crianças 65 

3.1.1 A Escola Municipal Brincar e Viver 65 

3.2 Pensando o trajeto metodológico das intervenções 67 

4 PENSANDO FILOSOFICAMENTE COM CRIANÇAS EM UMA 

ESCOLA PÚBLICA: DOS ENCONTROS POTENTES 73 

4.1 Entrelaçando olhares 90 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 97 

REFERÊNCIAS 99 



13 

1 INTRODUÇÃO 

  No presente trabalho, privilegiamos como objeto de investigação a 

prática filosófica com crianças na escola. Em linhas gerais, esse estudo busca 

pensar e problematizar o lugar e a potência da prática filosófica com crianças no 

ensino fundamental e as possibilidades em torno da relação filosofia e infância na 

escola hoje. 

Partindo da ideia de que a filosofia e a infância podem ser pensadas de 

muitas maneiras e vivenciadas na escola a partir de diversas perspectivas teóricas 

e metodológicas, em meio às múltiplas formas em que essas relações e práticas 

se apresentam, o nosso estudo buscou pensar a filosofia e a infância na escola 

tecendo algumas possibilidades a partir das contribuições do Projeto “Em Caxias a 

Filosofia en-caixa?: A escola pública aposta no pensamento”1. 

Assim, buscou-se pensar a relação entre infância e filosofia tomando 

como possíveis alguns registros de experiências de pensamento desenvolvidas 

pelo projeto “Em Caxias, a Filosofia en-Caixa?: a escola pública aposta no 

pensamento”. Atentos, sobretudo ao emergir de novas potências de pensamento, 

nossa pesquisa buscou problematizar e experienciar o alcance dessas 

experiências filosóficas com os alunos de uma turma de quinto ano de uma escola 

da rede pública municipal em um bairro periférico da cidade do Recife, na qual 

desenvolvemos nossa pesquisa com vistas a que estes pudessem “experienciar o 

pensar” sobre o seu viver em comunidade e com os Outros. 

O Projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?” idealizado e coordenado 

pelo professor Walter Kohan2 da UERJ tem se tornado referência para vários 

pesquisadores nas áreas de educação e filosofia no país. Devido às proposições 

que apresenta no tocante ao que denomina “experenciar o pensar”, o projeto tem 

1
Projeto de extensão de filosofia com crianças e adultos atualmente em duas escolas públicas no 

município de Duque de Caxias, no Estado do Rio de Janeiro (KOHAN & OLARIETA, 2012, p. 10). 

2
 Walter Omar Kohan: É pós-doutor em Filosofia pela Universidade de Paris. Professor titular de 

2
 Walter Omar Kohan: É pós-doutor em Filosofia pela Universidade de Paris. Professor titular de 

Filosofia da Educação da Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), Cientista de Nosso 

Estado (FAPERJ) e do CNPq, é orientador de mestrado, doutorado e pós-doutorado no Programa 

de Pós-Graduação em Educação da UERJ. É coordenador do Projeto “Em Caxias, a Filosofia en-

caixa?:  escola pública aposta no pensamento”. 



14 
 

atraído a atenção não só de pesquisadores e estudantes de toda parte do Brasil, 

mas também da América Latina e da Europa.  

Cabe ressaltar que nosso objetivo não foi o de reproduzir o projeto de 

Caxias em nosso contexto de pesquisa, mas a partir dos rastros desse projeto, 

das experiências erguidas e das sabedorias tecidas por ele, invencionar nossas 

próprias experiências de pensamento, o que aqui se fez aproximando-se ainda de 

outros teóricos, visando sempre novas aberturas de mundo e o inaugurar de 

outras tessituras.  

Assim, partindo de uma aposta na potência do referido projeto para 

pensarmos hoje o sentido do filosofar com crianças na escola, temos como 

impulso da nossa pesquisa a seguinte questão/problema: em que medida e como 

podemos aproximar o que no Projeto Caxias se definiu como experiência de 

pensamento, das demandas pedagógicas e do pensar para com as crianças de 

uma escola pública na periferia da Região Metropolitana do Recife? 

Assim, o objetivo geral desta pesquisa é problematizar os alcances do 

pensar filosoficamente com crianças na escola. Para tanto, tomamos como ponto 

de partida o que vem sendo produzido, tecido, durante as experiências dos 

espaços-tempos do Projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?: a escola pública 

aposta no pensamento enquanto uma das possibilidades para pensar a relação 

filosofia e infância na escola, considerando sobretudo suas concepções filosóficas 

de infância, na qual o projeto se apoia: o sentido da filosofia na escola e a 

concepção de filosofia que ele pressupõe. Assim, buscamos mapear os conceitos 

tecidos e usados, nos quais o projeto busca apoio para pensar a infância, a 

filosofia e seu ensino. Identificamos no projeto modos, aprenderes, fazeres para 

pensar o sentido da filosofia com crianças na escola. E apostando, sobretudo, no 

encontro com experiências criadoras de pensamento advindas, inventadas e 

criadas pelas infâncias das crianças que insistem em outros possíveis de um 

pensamento, em um pensar múltiplo que rompe com imagens dogmáticas do 

pensamento nos territórios escolares, instauramos experiências de pensar com as 

crianças para vivenciar uma relação mais intensa com o pensar filosófico na 

escola, com vistas a que estas aprendam a refletir sobre o seu viver em 

comunidade e com os Outros. 

Para tanto nos foi colocado o desafio de permitir que os alunos se 

aproximassem da filosofia não apenas como mais uma disciplina do currículo, mas 



15 
 

como uma possibilidade de reflexão sobre as coisas e os fatos do cotidiano 

buscando alcançar não apenas uma resposta que os convém, mas partindo 

sempre para uma nova via de acesso ou até mesmo de investigação, se 

necessário desconstruir conceitos e principalmente se desfazer de seus 

preconceitos. Trata-se de um exercício permanente de aprendizado que algumas 

vezes implica em “desaprender” como propõe (SKLIAR, 2018) ao pensar 

poeticamente a infância.3 Isso significa propor um diálogo entre a infância e a 

poesia através de imagens literárias pensando a infância para além do tempo 

cronológico, porém o que é mais evidente aos nossos olhos foi como o termo 

desaprender aqui é entendido como um despojar de tudo que se julga saber, dos 

saberes fixados que, na maioria das vezes, engessa nossa forma de pensar, tolhe 

nossa criatividade, inibe nosso pensamento, turvando nossa visão. 

Dessa forma, situamos esse estudo no âmbito de um interesse, mas, 

sobretudo, ele soma-se com as pesquisas que vem ensaiando um processo de 

pensar a experiência filosófica com crianças no contexto escolar. A ideia é refletir 

a respeito da aproximação das crianças com uma experiência de pensar mais 

aberta ao estranho, ao outro, à alteridade. Pensar sem pontos fixos ou mesmo 

limitações. Um pensar que busca afirmar e habitar a experiência do perguntar, do 

interrogar-se, do ouvir, inspirado nos princípios filosóficos e educativos que 

fomentam a experiência de pensamento proposta pelo projeto de Caxias.  Tal 

proposta consiste em inaugurar na escola básica pública uma abertura para o 

exercício do pensar com outros. Pensar a experiência e principalmente pensar 

“Sobre o sentido de quem somos e do que nos acontece.” Wozniak in (KOHAN; 

OLARIETA, 2012, p.173). Nessa tarefa de pensar com outros, pensar a infância 

como alteridade.  

Na tentativa de capturarmos os sentidos que emergem dessa proposta 

de filosofia com a infância, na qual a filosofia não é entendida como mais uma 

disciplina da estrutura curricular, mas como uma experiência de pensamento e 

como algo transformador, fez-se necessário não só apresentar o projeto de 

Caxias, o que é feito na segunda seção deste trabalho, mas também situar o 

campo da filosofia com crianças no contexto brasileiro. Para tanto dedicamos a 
                                                           
3
SKLIAR, Carlos. Infâncias da linguagem, infâncias da infância, memórias de infâncias: 

depois é tarde demais. Childhood & Philosophy. Rio de Janeiro, v.14, nº 30,maio-ago. 2018 pp. 

245-260. Semestral. ISSN 1984-5987. 

 



16 
 

segunda seção à discussão sobre a chegada ao Brasil do Programa de Filosofia 

para Crianças de Mathew Lipman, que serviu de inspiração KOHAN; OLARIETA, 

(2012) não só para o projeto de Caxias mas para o que mas para o antecessor 

deste na Universidade na Universidade de Brasília, o Projeto Filosofia na Escola. 

Nessa tentativa de situar o caminho e percurso do Projeto “Em Caxias a Filosofia 

en-caixa?: a escola pública aposta no pensamento”, percebemos ser 

imprescindível apresentar o Núcleo de Estudos de Filosofia e Infâncias (NEFI) e 

as contribuições de seus colaboradores através de várias atividades para que o 

Projeto de Caxias se consolidasse enquanto projeto de extensão. 

Nessa mesma seção fizemos uma análise dos princípios norteadores 

do projeto e os autores utilizados para lhe dar sustentação, em especial Deleuze 

que presta aqui uma contribuição significativa na fundamentação do projeto. A 

partir do pensamento de Gilles Deleuze buscamos entender alguns dos princípios 

norteadores do projeto de Caxias, a potência de pensamento, o devir criança e a 

força afirmativa intrínseca neste devir. Deleuze chama nossa atenção para essa 

afirmação do devir em sua obra “Nietzsche e a Filosofia” onde ele trata o devir a 

partir da atuação de forças afirmativas. Entre as principais contribuições de 

Deleuze está, na filosofia, a criação de conceitos e como estes se estabelecem 

em um plano de imanência. 

Dedicamos a terceira seção, intitulada “Tessitura de palavras: 

invencionando caminhos para as vivências com as crianças”, para apresentar o 

percurso metodológico da pesquisa, a escola e os espaços-tempos constituídos. 

Também nesta seção apresento a professora que generosamente acolheu a 

nossa pesquisa e as crianças , sem elas, essa pesquisa não seria possível. 

Porque se trata de um pensar com inclusivo, no qual suas vozes infantis são 

protagonistas e não coadjuvantes, não se trata de uma imposição, mas um convite 

a uma experiência de pensamento, um encontro entre a infância com o rosto que 

significa infância como absolutamente outro e a filosofia. O outro de nossos 

saberes conforme afirma Larrosa a seguir: 

 

À medida que encarna a aparição da alteridade, a infância não é 

nunca o que sabemos (é o outro de nossos saberes), mas 

igualmente é portadora de uma verdade diante da qual devemos 

colocar-nos em posição de escuta; não é nunca a presa de nosso 

poder (é o outro que não pode ser submetido), mas, ao mesmo 



17 
 

tempo requer nossa iniciativa; não está nunca no lugar que lhe 

damos (é o outro que não pode ser abarcado, mas que devemos 

abrir um lugar que a receba. Isso é a experiência da criança como 

outro: o encontro como uma verdade que não aceita a medida de 

nosso saber, como uma demanda de iniciativa que não aceita a 

medida de nosso poder e com uma exigência de hospitalidade que 

não aceita a medida de nossa casa. (LARROSA; LARA, 1998, p. 

70-71) 

 

Assim, esse encontro é o que chamamos de face a face com a 

novidade da infância. Tal encontro possui a potência de emergir o enigma da 

infância que por sua vez exige de nós responsabilidade. Trata-se de uma 

responsabilidade desinteressada, sou responsável por outro, porém não estou 

esperando nenhuma reciprocidade por parte deste outro. “A responsabilidade é o 

que exclusivamente me incumbe e que, humanamente, não posso recusar.” 

(LEVINAS, 1982, p. 93). 

Nossa quarta seção é voltada para apresentar os gestos e dizeres que 

emergiram das experiências de pensamento, do que foi possível capturar destas 

experiências, como também a possibilidade de pensar uma educação filosófica 

transpassada pela ética da alteridade. 

Por fim, tecemos nossas considerações finais trazendo um pouco do 

que foi possível vivenciar com as intervenções filosóficas que promovem a 

abertura para a experiência do pensar. Por isso acreditamos em uma aproximação 

com a infância, acreditamos na potência existente no encontro entre a filosofia e a 

infância como também na humanização das relações educativas como uma via 

para a ressignificação da nossa prática docente. 



18 
 

2  BREVE OLHAR SOBRE A FILOSOFIA PARA/COM CRIANÇAS 

 

Vislumbramos nesse capítulo trazer um pouco da trajetória do ensino 

de filosofia para/com crianças na educação básica, passando de forma breve pela 

implantação do Programa de Lipmam e se estendendo até o Projeto de Filosofia 

na Escola proposto por Kohan em Brasília. Portanto, vale salientar que demos 

destaque à apresentação do Projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?”. Por ser 

este a fonte inspiradora dessa escrita. Porém, não há como apresentar o referido 

projeto em Caxias sem mencionarmos o Núcleo de Estudos de Filosofia e 

Infâncias NEFI/UERJ e as ações promovidas pelos seus membros em função do 

projeto de Caxias.  

Desta forma trazemos o que os membros do NEFI concebem por tarefa 

educativa a fim de entendermos os princípios norteadores do projeto como 

também tentamos nos aproximar do pensamento de autores que fundamentam o 

projeto de Caxias, evidenciando o pensador francês Gilles Deleuze no que tange à 

sua contribuição para o projeto como a criação de conceito, o que o mesmo 

concebe por potência de pensamento, devir criança como força afirmativa e 

experiência de pensamento.  

A filosofia desde a Antiguidade tem se aproximado da educação básica 

seja com a proposta de Sócrates de uma vida filosófica seja com a proposta 

iluminista de Rousseau. O método desenvolvido por Sócrates, denominado 

maiêutica, consistia em construir o conhecimento através do diálogo, onde era 

desenvolvida uma investigação capaz de possibilitar no seu interlocutor uma 

reflexão sobre seus próprios argumentos e conclusões. No tocante a Rousseau, 

em duas de suas obras a tão conhecida “Emílio (Da Educação)” e a pouco notória, 

mas de semelhante importância “Projeto para a Educação do senhor de Saint-

Marie”, o filósofo francês intenta na educação do jovem “formar-lhe o coração, o 

juízo e o espírito” (ROUSSEAU, p.45). 

Iniciamos o capítulo trazendo a chegada ao Brasil da proposta do 

Programa de Filosofia para Crianças, idealizada pelo americano Matthew Lipman. 

Este defende que o encontro com a filosofia aconteça o mais cedo possível, ainda 

na infância. Ele propõe uma educação voltada para o pensamento crítico a partir 

das comunidades de investigação. Segundo Ann Sharp: 

 



19 
 

Nessas comunidades, seriam desenvolvidas as inteligências 

emocional, cognitiva e social das crianças. Exploraríamos não só o 

que pensamos e como pensamos, mas, também, o que sentimos e 

como sentimos, e exploraríamos o que pensamos que a sociedade 

deveria ser e como deveríamos nos relacionar nessa sociedade. 

(Ann Sharp in KOHAN; WUENSEH,1998, p.18). 

 

A metodologia do Programa Filosofia para Crianças consiste em 

apresentar as idéias dos filósofos através das novelas filosóficas que possuem 

personagens infantis expondo no texto a fala dos filósofos. A imaginação segundo 

Sharp in KOHAN; WUENSEH (1998) é fundamental, pois através dela os 

participantes da comunidade de investigação conseguem dar novos sentidos e 

significados as idéias dos filósofos. 

A criatividade assume o papel de motivar o pensamento lógico de 

acordo com LIPMAN; SHARP; OSCANYAN (1980) através de atividades criativas 

que variam desde uma dinâmica até dramatizações. Um dos pontos importantes 

do programa é a postura do professor que é orientado a adotar um 

comportamento reservado no que tange a expor seu ponto de vista, porém ativo 

na condução da investigação no que diz respeito ao esclarecimento das regras e 

no incentivo ao diálogo entre os participantes.  

O programa de filosofia para crianças é na verdade um modelo de 

educação para o pensar bem, ou seja, o pensar melhor no qual a abordagem 

apresentada por LIPMAN; SHARP; OSCANYAN (1980) tem por foco o trabalho do 

professor voltado para desenvolver no indivíduo a habilidade de pensar, fazendo 

com que as crianças adquiram o hábito de dialogar, ouvir o outro e através desta 

escuta atenciosa e interessada se sensibilizar para iniciar uma investigação onde  

possa se envolver em experiências problemáticas e tentar ajudar umas às outras 

ou até mesmo, melhorar e transformar a situação que estão vivenciando durante 

esta investigação. 

Para o idealizador desta proposta as crianças aprendem a fundamentar 

o que pensam; deste modo aprendem a escapar das malhas do senso comum e 

se habituam a investigar e a dialogar umas com as outras com a perspectiva de 

perceberem que suas razões não são as únicas e, na maioria das vezes, não são 

suficientemente boas para sustentar uma argumentação. 



20 
 

Segundo KOHAN; WUENSEH (1998), para garantir essa postura por 

parte dos professores ao utilizarem o Programa “Filosofia para crianças”, Lipman 

não só disponibiliza um manual de apoio como também inaugura um Instituto 

(IAPC) 4 com a finalidade de formar colaboradores e oferecer orientação aos 

professores interessados em trabalhar com o programa. “O IAPC começou a 

oferecer seminários regulares intensivos e internacionais de formação em filosofia 

para crianças.” (KOHAN; WUENSEH, 1998, p.87). A partir dessas iniciativas o 

Programa  “Filosofia para crianças” se expande para além das fronteiras gerando 

a necessidade de fundar um conselho internacional (ICPIC)5 com a finalidade de 

respaldar as atividades desenvolvidas em vários países, dentre eles o Brasil, 

conforme veremos a seguir. 

 

2.1 O Percurso inicial da filosofia para/com crianças no Brasil  

 

Apesar da filosofia não ser obrigatória no ensino fundamental no Brasil, 

a Filosofia para Crianças se expandiu de forma expressiva, tanto que está 

presente em vários estados brasileiros em escolas das redes pública privada de 

ensino. A chegada desta proposta ao Brasil acaba coincidindo com o momento do 

retorno da filosofia no antigo segundo grau atual Ensino Médio no país, uma vez, 

que a filosofia esteve afastada do currículo escolar por longos anos, restringindo-

se apenas ao ensino superior, de acordo com KOHAN; WUENSEH (1998). 

Assim, em meados do ano de 1984, segundo WONSOVICZ (2005), a 

partir dos esforços da professora Catherine Young Silva chega ao Brasil, mais 

precisamente na capital de São Paulo, a proposta de Matthew Lipman, o 

Programa “Filosofia para Crianças”. A professora Catherine foi responsável por 

traduzir com seu grupo de trabalho a novela filosófica “A Descoberta de Ari dos 

Telles”, onde serão trabalhados temas não só éticos, mas também sociais, como é 

o caso da mentira, verdade, justiça e natureza das regras e dos padrões. Assim, 

esta novela filosófica tem por objetivo definir a inter-relação da lógica e da moral 

com alunos das antigas 5º e 6º séries do Ensino Fundamental II atual 6º e 7º Ano.  

Conforme KOHAN; WUENSEH (1998), Catherine contou com a ajuda 

de seu filho para divulgar a proposta de Lipman a partir da sede de uma escola 

                                                           
4
IAPC - Institute for Advancement of Philosophy for Children. 

5
ICPIC – International Council for Philosophical Inquiry with Children. 



21 
 

especializada em ensino de idiomas Yázigi. Desta iniciativa surge o interesse de 

duas escolas particulares que aceitam participar de uma experiência informal com 

o programa, o que reverbera na necessidade de promover cursos de formação de 

professores com a finalidade de estender o trabalho para a rede pública de ensino. 

Isto se dá a partir do apoio do professor Marcos Antonio Lorieri, antigo professor 

de Catherine e “Professor de Filosofia da Educação na PUC-SP, era também 

técnico da Secretaria Estadual de Educação (DRE2).” (KOHAN; WUENSEH, 1998, 

p.52). 

Porém, foi no dia 30 de Janeiro de 1985 de acordo com WONSOVICZ 

(2005) que a professora Catherine institucionaliza essa proposta aqui no Brasil ao 

fundar o CBFC – Centro Brasileiro de Filosofia para Crianças. Dessa forma um 

número mais expressivo de professores e crianças foi alcançado em várias 

regiões do país. Preocupada com a eficiência deste alcance é inaugurada a 

franquia “Filosofia para Crianças”, responsável por representar de forma exclusiva 

o programa desenvolvido pelo Lipman. Deste modo os centros regionais aderem a 

um contrato com o Centro Brasileiro de Filosofia para Crianças. 

Assim, segundo KOHAN; WUENSEH (1998) o grupo de trabalho 

composto por Catherine, Lorieri e as professoras Sylvia e Ana Luiza contribuíram 

ativamente na ampla divulgação e formação de professores que, por sua vez, 

disseminaram o programa em suas respectivas regiões de origem. 

Dentre os centros regionais que se filiaram ao Centro Brasileiro de 

Filosofia para Crianças (CBFC) vamos dar destaque ao de Santa Catarina e ao 

esforço do professor Silvio Wonsovicz, que na época ele trabalhava no 

Departamento de Metodologia do Ensino (MEN) da Universidade Federal de Santa 

Catarina (UFSC) em Florianópolis/ SC e seguiu na busca de mais informações 

estabelecendo contatos com a pioneira do programa aqui no Brasil, a professora 

Catherine Young, participando de treinamentos e capacitações oferecidos pela 

mesma na cidade de São Paulo, segundo WONSOVICZ (2005).  Assim, o 

professor Wonsovicz leva a proposta de Filosofia para Crianças do Lipman para 

sua cidade com o objetivo de desenvolver o Programa de Filosofia para Crianças 

nas escolas estaduais e municipais. De acordo com WONSOVICZ: 

 

Os centros deveriam se submeter a uma série de itens rezados 

contratualmente: Comprometiam-se a cumprir fielmente uma 



22 
 

determinada condução pedagógica e as diretrizes da estrutura 

representante da Filosofia para Crianças (financeira, pedagógica, 

mercadológica). Assumiam a utilização exclusiva do material 

didático traduzido do Lipman, cuja venda exclusiva era feita pela 

escola de inglês Yázigi às escolas treinadas e aos centros 

regionais estabelecidos. Deveria respeitar o controle rígido da 

comercialização dos livros e do seu uso, somente podendo usá-

los, as pessoas que passassem por cursos e treinamentos dentro 

da metodologia e entendimento parcial da proposta teórica. 

(WONSOVICZ, 2005, p.81). 

 

Para isso de acordo com WONSOVICZ (2005) se fez necessário criar 

um centro de treinamento para os professores, então o professor Silvio busca o 

apoio da atual UNISUL que na época passava pelo processo de transição 

deixando de ser Fundação para ser Universidade. A proposta do Conselho 

Institucional na época é que o Centro Catarinense de Filosofia idealizado pelo 

professor Wonsovicz se vinculasse ao Departamento de Filosofia, o que não foi 

bem recebido pelos professores do departamento que sem ao menos examinarem 

a proposta e investidos de descrédito a rejeitam.  Nesse momento é feita outra 

tentativa infrutífera: a de vincular o Centro ao Departamento de Metodologia do 

Ensino da Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Conforme relata o 

professor Wonsovicz: 

 

Havia, sim, um preconceito, e também um ranço com relação a 

tudo que viesse de fora, pois não se tratava de uma proposta da 

universidade para a sociedade. Era antes, a sociedade propondo 

algo novo junto à Academia. (WONSOVICZ, 2005, p. 88). 

 

Essas reservas em relação ao programa de Filosofia para Crianças 

também se fizeram presente em São Paulo na medida em que o programa se 

expandia e recebia o interesse da mídia que, através de reportagens em veículos 

de comunicação TV, jornais e revistas, declaram a necessidade de:  

 

Suspeitar dessa proposta e investigar cuidadosamente seus 

pressupostos e bases ideológicas, ressalvando que o programa 

parecia bem estruturado, mas o que podia ser bom pra as crianças 

norte-americanas talvez não fosse bom para as crianças 

brasileiras.(KOHAN; WUENSEH, 1998, p.54). 

 



23 
 

Então, após várias tentativas em julho de 1989 foi oficializado o Centro 

Catarinense de Filosofia no 1º Grau, em uma sala cedida pelo Colégio Coração de 

Jesus com a proposta de implantar a filosofia no Colégio, o que gerou a 

oportunidade de realizar trabalhos de formação de professores, além de ampliar a 

divulgação da proposta de filosofia para crianças. WONSOVICZ (2005).  

O Centro Catarinense, segundo KOHAN; WUENSEH (1998) coordena 

um grupo de escolas envolvidas na REDE-Educação para o Pensar. Atualmente o 

objetivo do Centro “é organizar e solidificar a REDE-Educação para o Pensar de 

forma a prestar serviços às escolas do sul do país que desejam ter filosofia e 

outras disciplinas dentro da ótica de uma educação para o pensar.” (KOHAN; 

WUENSEH, 1998, p.64).   

Assim, o trabalho iniciado pelo professor WONSOVICZ (2005) em 

Santa Catarina se desdobra em encontros estaduais e nacionais, preparação de 

professores, publicações como um informativo bimestral, o jornal Corujinha e a 

revista Philo S. “Revista Brasileira de Filosofia no 1º Grau, revista semestral de 

caráter temático, científico.” (WONSOVICZ, 2005, p. 98). De acordo com os dados 

atualizados da editora Sophos6 o jornal Corujinha está hoje em sua 89º 

publicação. Todo esse empenho resulta hoje no Centro de Educação para o 

Pensar e na editora Sophos. 

Seguindo a “esteira” do trabalho de Lipman outras trajetórias foram 

sendo traçadas, novas possibilidades de relações entre a filosofia e a infância 

começaram a serem tecidas, pensadas e dessas relações surgem colóquios 

internacionais e projetos foram sendo desenvolvidos com parcerias entre 

Universidades e escolas públicas, professores-pesquisadores seguem um 

caminho para vivenciarem suas pesquisas, questionam seus fazeres cotidianos, 

investigam sua própria prática, se movimentam no sentido de pensarem junto com 

seus alunos a escola.  

A partir da proposta inicial de Matthew Lipman outras perspectivas 

foram se tecendo, se reconfigurando; esse é o caso do Projeto “Filosofia na 

escola: uma experiência filosófica com crianças na Universidade de Brasília”, que, 

além de ser herdeiro da proposta lipmaniana, possibilita o diálogo entre a escola 

pública e a universidade. “Com um projeto permanente de extensão universitária 

                                                           
6
A se verificar no seguinte endereço eletrônico:   https://editorasophos.com.br/site/phone/jornal-

corujinha.html 

https://editorasophos.com.br/site/phone/jornal-corujinha.html
https://editorasophos.com.br/site/phone/jornal-corujinha.html


24 
 

para o desenvolvimento da idéia de propiciar a presença da filosofia na escola, em 

todos os níveis de ensino, e que também privilegia o trabalho com a rede pública 

de ensino.” (KOHAN; WUENSEH, 1998, p.57). 

 

2.2 Escola Pública: um lugar para pensar a experiência filosófica com 

crianças na Universidade de Brasília   

 

Em meados da década de noventa a proposta de uma relação de 

filosofia e a escola básica chega de forma oficial na Universidade de Brasília 

autorizada pela Câmara de Extensão. “É um projeto de extensão que busca a 

articulação entre ensino, pesquisa e extensão, configurando-se como um elo entre 

a universidade e algumas escolas públicas do Distrito Federal.” (SALLES, 2008, 

p.126). Um dos diferenciais desse projeto é o fato dele ser direcionado 

exclusivamente para a escola pública. 

De acordo com SALLES (2008) o Projeto ”Filosofia na Escola” 

possibilita um encontro entre a filosofia e a infância, capaz de gerar um ambiente 

capaz de propiciar experiências de pensamento com as crianças, professores, 

alunos da universidade que fazem parte do programa de extensão como 

mediadores. Portanto, entendemos que no Projeto “Filosofia na Escola”, a filosofia 

não está direcionada unicamente para  a criança, mas a inclui em todo o processo 

como sujeito capaz de dialogar. Por isso o ato de perguntar ganha ênfase, todos 

são convidados a se desfazer das certezas acumuladas ao longo de suas 

trajetórias até ali, a dúvida é potencializada. O Projeto “Filosofia na Escola” é um 

articulador entre a escola pública e a universidade no qual a filosofia é vivenciada 

não apenas pelas crianças, mas principalmente pelos professores que a 

concebem como prática interdisciplinar e pelos estudantes da universidade 

vinculados ao programa de extensão que investigam seus fundamentos teóricos 

na perspectiva de pensarem sua prática. Tal qual o Programa “Filosofia para 

Crianças”, também privilegia a investigação filosófica, porém não adota esse 

programa como também a nenhum outro. “Mesmo acolhendo algumas idéias do 

Programa Filosofia para Crianças, vai muito além destas, tanto no que se referem 

as suas bases teóricas quanto aos materiais didáticos utilizados.” (SALLES, 2008, 

p. 127). Porém, se propõe a pensar sobre a filosofia e os meandros que implicam 

o seu ensino, como também os desdobramentos deste pensar transformador. 



25 
 

Então se trata de uma tarefa dialógica capaz de conectar o sujeito da 

experiência com o mundo e com os outros, por isso não é apenas um pensar sem 

compromisso, muito pelo contrário é um pensar que traz consigo o compromisso 

de transformar os sujeitos da experiência. Essa transformação começa à medida 

em que somos atravessados pela experiência, tocados de forma singular ao ponto 

de nos impulsionar para uma reflexão profunda e atenta de nossa prática diária. 

Portanto, a educação filosófica é a principal característica do Projeto 

Filosofia na Escola, uma educação voltada para o pensamento crítico, 

questionador e transformador porque nos permite ir até as fronteiras do possível, é 

um pensar que está disposto a refletir sobre o que às vezes está à margem ou até 

mesmo refletir sobre o que está submerso em nosso pensamento, devido há anos 

sendo submetidos a uma forma fixa e retilínea de pensar. A experiência de 

pensamento quebra essa estrutura, promove uma ruptura nessa fixidez e inaugura 

novas possibilidades, explora as potências até suas últimas consequências. Ao 

pensarmos a partir da nossa prática inauguramos um movimento de pensar o 

gesto de perguntar, de pensar sobre o sentido da nossa vida; quando fazemos 

esse movimento aperfeiçoamos nossa percepção, começamos a enxergar o 

mundo, o cotidiano da escola sob um novo prisma, capaz de perceber não só a 

nós mesmos, mas principalmente o outro enquanto outro, sua alteridade, sua 

diferente forma de enxergar o mundo, de pensar e de agir. Contudo, podemos 

afirmar que enxergamos a infância como alteridade, isso significa que vemos a 

infância com responsabilidade que, por sua vez, deriva em compromisso 

assumido por nós para com as vozes que emergem da infância que não é apenas 

a cronológica, mas sobretudo a infância do pensar. 

Quando nos dispomos a explorar tais potências se abre um leque de 

possibilidades. Isso se dá devido à ampliação de nossa visão que se torna 

possível através do momento no qual encontramos sentido para nossa prática. Em 

uma experiência de pensamento na qual os sujeitos que participam conseguem se 

conectar entre si e com o mundo através do caráter dialógico da filosofia, 

inevitavelmente entra em jogo a linguagem, o que também permitirá que se 

evidencie o diálogo e as implicações do mesmo. Entendemos que deve ser um 

diálogo inclusivo, colaborativo e igualitário que inclui o outro, a criança. Trata-se 

de um diálogo de múltiplas vozes, onde as muitas vozes que compõe esse diálogo 



26 
 

possuem o mesmo valor, o mesmo peso, todas as falas são acolhidas, pensadas, 

repensadas e jamais ignoradas. 

A troca de ideias entre os participantes é fundamental em um diálogo 

colaborativo. Como cada aluno argumenta para justificar ou defender sua idéia, 

como cada ideia é tratada faz toda a diferença, os gestos de cada sujeito da 

experiência são muito importantes em uma experiência de pensamento. 

Segundo Ana Corina Salas in KOHAN; OLARIETA (2012) existem 

evidências claras de que o projeto “Filosofia na escola” em Brasília se assemelha 

muito com o projeto atualmente desenvolvido na cidade de Caxias no Rio de 

Janeiro: a forma como são conduzidos os trabalhos com reuniões entre os 

professores das escolas envolvidas como também com as crianças. Pergunta 

Corina a Kohan: 

 
ACS: Tive a oportunidade de conhecer um pouco da experiência 

no Rio de Janeiro. Uma das coisas que mais me chamou  atenção, 

e esta se expressa também na descrição do projeto, tanto de 

“Filosofia na Escola em Brasília”, como “Em Caxias, a filosofia en-

caixa?, no Rio de Janeiro, são os espaços de reunião. Reuniões 

com as crianças, reunião dos professores que participam do 

encontro com as crianças, reunião com todos os professores que 

participam do projeto... (SALAS in KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 

164) 

 

Então, essa pergunta de Corina Salas para Kohan em uma entrevista 

,que está devidamente publicada no livro “A escola pública aposta no 

pensamento”, nos permite entender que a partir desse Projeto “Filosofia na escola: 

uma experiência filosófica com crianças na Universidade de Brasília” outras 

iniciativas surgiram, dentre elas o NEFI (Núcleo de Estudos de Filosofia e 

Infâncias) que atualmente abriga o Projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?”. Isso 

fica ainda mais evidente na resposta dada pelo professor Kohan: 

 

Pois nós tratamos de trabalhar sempre da mesma maneira, com 

meninos e meninas, com os docentes das escolas, entre os 

estudantes e professores da universidade: nossos espaços de 

formação são sempre marcados pela lógica da experiência: nós 

nos reunimos para experienciar o pensar e pensar a experiência. 

(KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 164) 

 



27 
 

Dedicamos o item a seguir para apresentar o projeto de Caxias, como 

ele foi pensado e as escolas que fazem parte. 

 

2.3 O Projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?: a escola pública aposta no 

pensamento” 

 

A partir desse item apresentaremos o Projeto “Em Caxias a Filosofia 

en-caixa?”. Como o próprio nome revela o projeto se desenvolveu em duas 

escolas municipais de Duque de Caxias no Rio de Janeiro, atualmente apenas 

uma permanece vinculada. Apresentaremos ambas as escolas tanto a que se 

desvinculou como a que permanece no projeto contribuindo com seu espaço físico 

nos quais os espaços-tempos são constituídos. Faremos também uma breve 

apresentação de alguns professores que contribuem com o projeto e como eles 

repensaram suas práticas a partir das experiências compartilhadas conforme a 

seguinte afirmação do idealizador do projeto: 

 

Mas que de um projeto, trata-se de uma experiência compartilhada 

ao longo de quatro anos que nos levou a viajar a outras terras para 

contá-la, que trouxe viajantes curiosos por conhecê-la e viajantes 

que chegaram para contar suas próprias e distantes histórias. 

(KOHAN; OLARIETA, 2012, p.10). 

 

Os princípios norteadores do projeto de Caxias também serão expostos 

mais adiante como também o objetivo dessa iniciativa de pensar a filosofia, a 

infância e a escola pública. 

A trajetória do projeto começa a se delinear a partir das visitas 

realizadas pelos membros do NEFI às escolas públicas do estado do Rio de 

Janeiro KOHAN; OLARIETA (2012). Escolhida à escola o professor e pesquisador 

Walter Omar Kohan, fundador do NEFI, entra em contato com a primeira escola 

municipal Joaquim da Silva Peçanha, localizada em Duque de Caxias/RJ no fim 

de 2007. 

Uma proposta inovadora, trabalhar filosofia com as crianças do Ensino 

Fundamental com o objetivo segundo o (caderno de materiais elaborado pela 

UERJ/PROPED/NEFI Abril, 2010, apud GOMES, 2011, p.45), “Fortalecer o 

pensamento de crianças e professores da Rede Municipal de Educação de Duque 



28 
 

de Caxias visando à constituição de subjetividades criticas e transformadora.” A 

partir dessas colocações entendemos que essa proposta é um convite para uma 

forma de pensar transformadora, um pensar crítico capaz de modificar nossa 

forma de pensar. Assim, Segundo a narrativa de Vanise Gomes: 

 

É uma proposta ousada e inovadora que tem provocado muitas 

inquietações, transformações e autotransformações, consideradas 

positivas e inusitadas para nós, professoras, algo que tem nos 

tocado e nos afetado profundamente. (Gomes in KOHAN; 

OLARIETA, 2012, p.54) 

 

Porém, para que tudo isso se tornasse realidade foi necessário um 

trabalho em conjunto com os profissionais da escola, diretora, professores 

interessados em fazer parte do projeto, as crianças e adultos do EJA. Recursos 

financeiros foram viabilizados através de três editais que apoiam melhorias em 

escolas públicas da FAPERJ. Conforme afirmação de Kohan: 

 

No final de 2009, o projeto foi contemplado, uma vez mais, pelo 

Edital de Apoio à Melhoria da Escola Pública da FAPERJ 

(14/2009). Com essa verba, foi construída, na Escola Pedro 

Rodrigues do Carmo, em Duque de Caxias, uma sala do 

pensamento, como um espaço escolar diferenciado, que permite 

diversas atividades e formas de ocupação distintas. (KOHAN; 

OLARIETA, 2012, p. 17). 

 

Esses recursos foram empregados na compra de equipamentos 

eletrônicos entre outras necessidades básicas para o desenvolvimento do projeto, 

além de uma biblioteca, segundo KOHAN; OLARIETA (2012). Foi elaborado um 

cronograma de distribuição dos professores com a finalidade de  organizar o 

tempo destinado às experiências filosóficas dentro da grade escolar a fim de 

contribuir e interagir com os conteúdos das demais disciplinas do currículo, além 

da formação dos professores que aderiram ao projeto, para que toda a experiência 

filosófica executada estivesse em concordância com os princípios norteadores do 

projeto a serem descritos mais adiante. 

O projeto é apresentado às escolas municipais através das ações 

realizadas pelos colaboradores do NEFI: oficinas, reuniões e jornadas. Mais 

adiante dedicamos um item para apresentar o NEFI. 



29 
 

 

Realizamos três cursos intensivos de formação com os 

profissionais da escola: dois mais curtos, num centro cultural, em 

Duque de Caxias, próximo à escola; outro no campus CEADS da 

UERJ em Dois Rios, na Ilha Grande. Iniciamos seminários teórico-

metodológicos quinzenais na UERJ, descontinuados porque as 

professoras não podiam comparecer com regularidade. (KOHAN; 

OLARIETA, 2012, p.15). 

 

De acordo com os autores logo acima citados os pesquisadores 

internacionais e nacionais tomam conhecimento do projeto em comunicações, 

palestras e oficinas realizadas nos Colóquios Internacionais realizados na UERJ. 

A participação das duas escolas vinculadas ao projeto nos colóquios 

internacionais realizados como também nas jornadas de filosofia em Caxias 

contribuíram muito para o crescimento e amadurecimento dos alunos e dos 

professores. 

A segunda escola a fazer parte do projeto “Em Caxias a Filosofia en-

caixa?” é a escola municipal Pedro Rodrigues do Carmo no mês de março de 

2009 quando o professor Walter Kohan convida professores desta escola para 

participarem de uma de suas palestras na UERJ (Universidade Estadual do Rio de 

Janeiro). Logo no semestre seguinte este grupo de professores participantes da 

palestra ministrada pelo professor Kohan dá início ao trabalho de filosofia com 

crianças em suas respectivas turmas contando com a assessoria direta dos 

membros do NEFI; nesse momento o projeto contava com o engajamento de nove 

professores da escola. “Durante quatro dias esses professores tiveram a 

oportunidade não apenas de vivenciar, mas também de planejar e avaliar 

experiências de filosofia.” (KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 98). 

Uma das primeiras colaboradoras do projeto é a professora “Vanise 

Dutra Gomes7 coordenadora da escola Joaquim da Silva Peçanha que se mantém 

vinculada ao projeto de Caxias, segundo (BERLE, 2018). No ano de 2011 a 

professora Vanise defendeu sua dissertação de mestrado na qual desenvolveu 

sua pesquisa a partir da própria prática docente como professora no referido 

projeto.” (KOHAN; OLARIETA, 2012, p.18). Esse projeto de extensão tem sido 

solo fértil para o desenvolvimento de pesquisas sobre o significado e o sentido de 

                                                           
7
 Doutora em Educação pela UERJ Universidade do Estado do Rio de Janeiro e professora 

coordenadora do Projeto “Em Caxias, a filosofia en-caixa?”. 



30 
 

reunir a filosofia e a infância, mas também para pesquisa com jovens e adultos 

através de uma experiência estética KOHAN; OLARIETA, (2012). Além da 

professora Vanise vários professores de ambas as escolas envolvidas pelo projeto 

também defenderam pesquisas de mestrado e doutorado entre eles: Adelaide 

Léo,8 José Ricardo Santiago9. O projeto também abre espaço para professores de 

várias partes do país do exterior desenvolverem suas pesquisas de mestrado, 

doutorado e pós-doutorado, dentre eles Jason Wozniak10, Drª Beatriz Fabiana 

Olarieta11 e professora Drª Maria Reilta Dantas Cirino12. Atualmente o projeto 

recebe inúmeros pesquisadores das áreas de educação e filosofia.  

O projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?” também se estendeu para a 

Educação de Jovens e Adultos–EJA, conforme destaca Jason Wozniak logo 

abaixo: 

 

Durante um ano e meio, três professores, membros do Núcleo de 

Estudos de Filosofia da Infância (NEFI), e cerca de 40 alunos de 

classes de alfabetização para adultos em duas escolas públicas de 

Duque de Caxias, estiveram envolvidos em exercícios filosóficos 

para tornar um mundo estanho. Juntos, tentamos nos distanciar 

dos modos habituais de perceber o mundo em um esforço de 

alcançar novas maneiras de nos aproximarmos dele. Mais 

especificamente, professores, alunos e pesquisadores 

participaram de experiências filosóficas que nos permitiram 

desfamiliarizar os modos utilitários habituais de perceber o mundo 

                                                           
8
 Coordenadora do Projeto “Em Caxias, a filosofia en-caixa?”, na Escola Municipal Pedro 

Rodrigues do Carmo até o ano de 2016. 

9
 Professor da rede municipal de Duque de Caxias. 

10
 Doutor em Filosofia e Educação, Teachers College, Columbia University. Coordenador do 

Projeto “Em Caxias, a filosofia em-caixa?”. 

11
 Graduada em Educação Infantil e em ciências da Educação pela Universidad Nacional de Cuyo 

(Argentina), especialista em Ensino de Filosofia pela Universidade de Brasília; mestre em 

Educação pela UERJ e doutora em Educação pela mesma instituição. É uma das coordenadoras 

do Projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?: a escola pública aposta no pensamento”. 

12
 Mestra em Educação pelo PPGED/UFRN. Doutora em Educação/ProPEd/UERJ e com etapa 

sanduíche CAPES, na Universidad de La Plata/ ARG. Professora Adjunta III, da Universidade do 

Estado do Rio Grande do Norte/ UERN. Professora do Curso de Filosofia e do Mestrado PROF-

FILO/Campus Caicó/UERN; membro do Grupo de Pesquisa Aprender e Ensinar na Educação 

Básica/ UERN/Caicó/RN e do Núcleo de Filosofias e Infâncias/NEFI/UERJ/RJ. 

 



31 
 

e concomitantemente cultivar abordagens estéticas. (Wozniak in 

KOHAN; OLARIETA, 2012, p.120). 

 

Segundo Wozniak in KOHAN; OLARIETA, (2012) esta experiência em 

um curso de alfabetização para jovens e adultos intencionou enxergar o mundo 

por outro prisma, na verdade nos alerta para a forma utilitarista a qual estamos 

habituados a enxergar as coisas, as pessoas que nos cercam em nosso cotidiano. 

Para o professor Wozniak nos habituamos a agir de forma automática e insensível 

limitando nossa interação e engajamento com o mundo. Segundo Jason Wozniak 

isso limita nossa percepção fazendo com que o que não for de uso utilitário e 

imediato não seja percebido por nós. Portanto, o que ele propõe nessa 

experiência de pensamento é fazer uma ponte entre a filosofia e a arte com o 

objetivo de tornar a realidade estranha desfamiliarizando nossa percepção 

habitual para inaugurar uma percepção estética, assim, Wozniak afirma que 

“Contemplar o mundo de maneira estética é um modo de praticar a filosofia.” 

(Wozniak in KOHAN; OLARIETA, 2012, p.127).  

Entendemos que as ações do Projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?” 

tanto com crianças ou com jovens e adultos promovem uma vivencia com a 

prática da filosofia, proporcionando assim que cheguemos o mais próximo 

possível de uma vida filosófica como Sócrates a entendia. “A filosofia que 

afirmamos nasce de certo modo com Sócrates. Ela é um exercício público da 

palavra, questionadora, problematizadora.” (KOHAN; OLARIETA, 2012, p.31). 

Então é possível perceber que o projeto permite que as crianças 

construam uma nova forma de compreensão da escola, do tempo, do papel do 

professor em sala de aula e durante o momento das experiências, que antes era o 

único a fazer as perguntas e a exigir as respostas tidas como “resposta certa”. 

Porém durante as experiências filosóficas nascem as experiências do perguntar 

que propiciam o encontro de infâncias distintas como também da percepção de 

tempo. Como é possível perceber nessa narrativa da Fabiana Olarieta no trecho 

do livro que narra à trajetória do projeto de Caxias, a mesma traz as falas das 

crianças de uma das escolas: 

 

Diogo, que participa há só três encontros, arrisca sua definição: É 

uma aula de conversa que a gente aprende mais. A gente está 



32 
 

com uma dúvida e pergunta para o outro, e vão crescendo as 

dúvidas e as respostas. 

Paulo não se conforma: Não é só aula de perguntas e respostas.  

A gente se diverte, desenha pinta. Enquanto a gente vai fazendo 

isso as perguntas vão aumentando. 

Wesley completa: As perguntas saem de nossa mente. A gente vai 

tirando as dúvidas da cabeça... 

Wesley insiste com a comparação com a sala de aula: 

Aprendemos mais coisas que na sala. Aqui temos tempo livre para 

falar e pensar. È muito interessante ter perguntas e ficar com 

dúvidas. (KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 84-85). 

 

Assim, o projeto continua a redimensionar o papel da filosofia na 

educação básica no chão da escola pública convidando professores a repensar 

suas práticas, os sentidos dessa prática e as crianças a pensarem de igual para 

igual também com os adultos, de forma a vir a colaborar e superar situações de 

crise no cotidiano.  

Enxergamos uma semelhança com o método de Sócrates, a maiêutica 

na qual as perguntas nos levam a outras indagações mais profundas. É possível 

confirmar o que entendemos a partir da seguinte narrativa de Kohan sobre a 

defesa do filósofo grego no que diz respeito à segunda acusação: 

 

Sua segunda justificativa é muito significativa para nós, em 

especial por sugerir uma posição para um professor sem se 

colocar no lugar de mestre – pois de fato nada tem a transmitir – 

provoca aprendizagens. (KOHAN; OLARIETA, 2012, p.32). 

 

Além da aproximação com a forma socrática de praticar a filosofia o 

projeto também se apoia em outros filósofos e educadores. São eles o 

venezuelano Símon Rodríguez, contemporâneo e mestre de Símon Bolívar, “O 

Libertador da América Latina”, que o chamava carinhosamente de “O Sócrates de 

Caracas.” Um dos traços mais latentes de Rodríguez no Projeto “Em Caxias a 

Filosofia en-caixa?” é a invenção. 

Conforme descreve Kohan:  

 

Rodríguez costumava afirmar: Inventamos ou erramos. A 

afirmação se desdobra em várias dimensões. È uma alternativa 

filosófica, pedagógica, política, existencial. È ali onde se joga o que 

somos, e o projeto do que podemos ser (KOHAN; OLARIETA, 

2012, p.35). 



33 
 

Tal qual o Sócrates da Grécia clássica, Rodríguez também acreditava 

em uma filosofia prática, em um agir filosófico, social e político que ele entendia 

como ocupar-se do que realmente e socialmente importa. Outro filósofo que ajuda 

a fundamentar o projeto de Caxias é Jacques Rancière através de sua obra “O 

Mestre Ignorante” que narra a trajetória pedagógica do professor Joseph Jacotot 

que, por sua vez, acreditava na igualdade das inteligências.   

Assim, Kohan afirma: 

 
Aprendemos com Rancière-Jacotot a necessidade de não 

inferiorizar ninguém, seja pelo tamanho, pela etnia, pela classe, 

pela idade. Todos têm igual capacidade de aprender, todos podem 

o que pode qualquer ser humano. (KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 

37). 

 
Uma emancipação das inteligências é o que o mestre ignorante propõe, 

de certo modo, também é o que está sendo proposto pelo projeto em Caxias no 

instante em que se propõe a dialogar com a infância, com jovens e adultos 

colocando na mesma experiência de pensamento a criança, os professores da 

escola e os membros do NEFI. De acordo com o idealizador do projeto de Caxias 

Michel Foucault também deixa sua marca na fundamentação deste projeto 

conforme Kohan destaca a seguir: 

 

De Foucault aprendemos também a olhar a escola como um 

dispositivo moderno disciplinar, a estar atentos aos diversos 

modos de exercício de poder que nela se praticam, a desconfiar 

das evidências e das boas intenções que parecem desatender os 

modos instituídos de exercer o poder. Aprendemos também que 

somos constituídos pelas relações de poder que estamos 

exercendo e que a filosofia, como exercício e experiência, talvez 

possa nos ajudar nisto: a compreender o que estamos sendo para 

poder ser de outra maneira. (KOHAN; OLARIETA, 2012, p.39). 

 

Foucault nos alerta para estarmos atentos às relações de poder tecidas 

na escola, só assim é possível enxergar melhor a linha tênue que separa a 

disciplina da mera domesticação. Assim como Sócrates na Grécia clássica levava 

a filosofia para a Ágora, o italiano Giuseppe Ferraro dá sua contribuição ao projeto 

pensando a filosofia para fora dos muros da academia, a leva para as escolas da 

periferia onde dialoga com as crianças, leva-a também para os adultos e jovens 



34 
 

encarcerados que cumprem pena perpétua com finalidade de melhorar sua 

qualidade de vida.  

Segundo Kohan: 

 

Com Giuseppe aprendemos também a não separar a vida do 

corpo e do pensamento. Aprendemos que pensar é tocar e deixar-

se tocar pelo outro. Não há pensar no isolamento, pensar exige 

sempre pensar com o próprio corpo e com, pelo menos, outro 

corpo. Assim, o pensar chama o sentir, e a filosofia exige sentir e 

pensar junto ao outro, ao outro corpo, tocá-lo e deixar-se tocar por 

ele. (KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 40). 

 

Mais uma vez temos a filosofia não como um conteúdo, mas, como 

prática. Conforme Kohan: 

 

Aprendemos que ela é uma e a mesma coisa ali onde se prática, 

onde se encontram os amigos, para pensar juntos. Exatamente 

isso aprendemos de Giuseppe: que a filosofia só se pode praticar 

entre amigos, porque ela é, mais do que um desejo, busca, ou 

amizade pelo saber, um saber de desejo, busca e amizade. 

(KOHAN; OLARIETA, 2012, p.39). 

 

Trata-se de um vínculo entre vida e existência e entre a vida e o mundo. 

Como bem salienta Kohan: 

 

A filosofia na escola, no encontro com outros professores e 

estudantes, crianças e adultos, nos torna mais livres: porque nos 

permite sair do mundo individual, potenciando nossa liberdade de 

estar com outros no mundo. (KOHAN; OLARIETA, 2012, p.40). 

 

O Projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?” é herdeiro das ideias de 

Matthew Lipman, apesar de não utilizar o programa e divergir em alguns pontos.  

Conforme afirma Kohan: 

 

A própria idéia do projeto está inspirada em Lipman e Sharp, 

dentre outros motivos, na afirmação originária da possibilidade e 

importância da reunião entre filosofia e infância nas instituições 

educativas. (KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 41). 

 
De acordo com KOHAN; OLARIETA (2012) as comunidades de 

investigação pensadas por Lipman, além de estimular a criatividade dos 



35 
 

participantes também, evidenciam o caráter dialógico da filosofia promovendo o 

encontro com o outro, com a infância do outro. Portanto, os espaços-tempos onde 

acontecem as experiências de pensamento no projeto de Caxias lembram muito 

as comunidades de investigação pensadas por Lipman no que tange à 

disponibilidade para o encontro e à disposição para o diálogo. 

 

No encontro comum, ela se torna uma prática dialógica, onde o 

que importa não é quem tem a razão, quem pode citar coisas mais 

extravagantes ou quem convence quem, mas a investigação 

coletiva tende a mostrar a complexidade dos problemas, as 

diferentes maneiras de enfocar uma questão ou de pensar um 

enigma.  (KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 42) 

 

 Porém a forma de pensar os espaços, as linhas de fuga, as bolhas de 

ar das quais emergem uma maneira alternativa de pensar a filosofia e seu ensino 

foi legada do filósofo francês Gilles Deleuze, conforme ressalta Kohan: 

 

Com Deleuze aprendemos a dar importância às formas não 

subjetivas, impessoais, que circulam – não sem dores e 

dificuldades – pelas instituições educacionais. Ou que, em todo 

caso, podem nelas, ser desenhadas, tais como devires, linhas de 

fuga, ritornelos. (KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 43). 

 

Além dessas, Deleuze traz ao projeto outras contribuições, dentre elas, 

ele aponta para a necessidade de pensar o que se encontra nos limites da 

educação maior como também evidencia a relação com o aprender. “Aprender 

supõe dar atenção aos signos, decifrar signos do mundo, das pessoas, da vida.” 

(KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 44). O mesmo ressalta a criação de conceitos, o 

que será explicado em outra subseção deste trabalho. 

A fundamentação do projeto de Caxias também possui contribuição 

zapatista13 com a figura do subcomandante e filósofo Marcos. “De Marcos e os 

zapatistas, o que aprendemos é, sobretudo, uma maneira de pensar e afirmar a 

política.” (KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 45). Podemos entender que a militância 

política perpassa todo o projeto, seja com a proposta igualitária de Rodríguez, seja 

com o “hoje dizemos basta!” do zapatista Marcos. A posição do professor de 

                                                           
13

 “O zapatismo é uma política da igualdade afirmada pelo diferente.” (KOHAN; OLARIETA, 2012, 

p.45) 



36 
 

filosofia e o caráter contraditório do ensino de filosofia no projeto ganha destaque 

a partir das concepções de Jacques Derrida que tanto apontam como acolhem 

uma hospitalidade como experiência radical, como bem reitera Kohan: 

 

Derrida também ensina a ver de maneira paradoxal a relação do 

professor com um método. Ele precisa de um caminho, 

planejamento, recursos, textos, estratégias de sensibilização, 

formas de avaliação. Mas a filosofia escapa a qualquer método. 

(KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 47). 

 

Trata-se de uma tensão que irá caracterizar o paradoxo da 

hospitalidade, no mesmo instante em que a hospitalidade do âmbito escolar 

acolhe a presença do outro também passa por uma transformação causada por 

essa mesma presença. Esta, por sua vez, nas relações intersubjetivas, reverbera 

em hostilidade e conflitos devido às diferenças de como o outro enxerga o mundo 

e como essa visão se choca com as normas e diretrizes que regulam a escola. 

“De maneira livre nos apropriamos desse caráter antinômico para não estar 

tranqüilos, para dotar nossa prática dessa ausência de conforto que faz o 

pensamento se mexer e nunca deixar de se mexer.” (KOHAN; OLARIETA, 2012, 

p. 46) 

Outra presença de forte contribuição para o projeto é a do poeta 

brasileiro Manoel de Barros que contribui ativamente com sua escrita e exercício 

de pensamento. Portanto, entendemos que o Projeto “Em Caxias a Filosofia en-

caixa?” convida-nos não apenas a pensar, mas também a inventar como 

Rodríguez e Manoel de Barros, a compartilhar um exercício permanente de 

pensamento. 

Ao ser perguntado em uma entrevista sobre a especificidade filosófica 

do que faz no projeto de Caxias, por que ele denomina sua prática de filosofia e 

não simplesmente de pensamento, o professor Kohan se apoia tanto em Deleuze 

como em Bergson para justificar sua resposta, como fica claro na afirmação 

seguinte: 

 
Por exemplo, se considerássemos que a filosofia é a criação de 

conceitos, como afirma Deleuze e Guattari (1993), então, a 

resposta a essa pergunta é claramente não, não estamos fazendo 

filosofia em Caxias segundo essa concepção. Mas se, a partir de 

uma inspiração bergsoniana, concebemos a filosofia como uma 



37 
 

forma de estender, aprofundar e intensificar a nossa visão, talvez 

possamos dizer que estamos fazendo exercícios filosóficos em 

Caxias. Ou citando Bergson (2006a), podemos dizer que a filosofia 

é uma prática em que aprendemos a perceber e atender o mundo 

(também as pessoas e nós mesmos) de outras formas. E também 

isso fazemos em Caxias. Ou ainda segundo outra referência a 

Bergson (2006b) se a filosofia é a conversão do olhar do que serve 

a interesses práticos em direção ao que não serve a interesse 

prático, então talvez também estejamos fazendo filosofia. 

(KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 172). 

 

Para o professor Kohan o que realmente importa é o que faz e porque 

faz. “Talvez, a questão de fundo mais importante não seja se o que fazemos é ou 

não filosofia, mas o que fazemos e por que o fazemos.” (KOHAN; OLARIETA, 

2012, p.173). Por isso os princípios norteadores do projeto são de suma 

importância. Nesse momento apresento os princípios norteadores do Projeto “Em 

Caxias a Filosofia en-caixa?” como se encontra descrito no livro “A escola pública 

aposta no pensamento”:  

 
a) A problematização como maneira de abrir espaços onde 
habitualmente não há perguntas: Isso significa que na analise 
de um texto pelas crianças e pelos adultos ali envolvidos ambos 
consigam encontrar problemas que os afetem e juntos consigam 
elaborar perguntas que substituam de certo modo estes problemas 
e assim iniciar a prática do pensar.  
b) A investigação criativa como modo de compor e recompor 
o pensar e o sentir, de reconfigurá-los e fazê-los proliferar: O 
momento da investigação criativa é na verdade uma composição 
tal qual a de um pintor onde os materiais pincéis, tintas e a própria 
técnica estão ao seu serviço, porém o resultado transcende tudo 
que foi aplicado. 
c) O diálogo participativo, aberto e fundamentado na inter – 
relação com os outros: No diálogo participativo todos 
compartilham da discussão com respeito às idéias e também ao 
outro, a colaboração de todos os participantes é sempre bem vinda 
e importante para o debate. 
d) O trabalho colaborativo, enquanto forma de se envolver nas 
práticas educacionais: O professor não é o sábio capaz de 
responder todas as questões, mas apenas o norteador para que a 
discussão seja ampla e compartilhada na qual tanto as ideias 
quanto a forma de tratá-las são importantes. 
e) A resistência frente a toda imposição: Não se intimidar frente 
a todos as dificuldades de caráter físico da escola pública como 
também a falta de familiaridade com a filosofia por parte dos 
profissionais da escola. 
f) O enriquecimento da vida, para tornar mais complexo o 
mundo e explorar outras dimensões da existência: O projeto 
alcança crianças com dificuldades em avançar no processo 



38 
 

pedagógico, ajudando-as na compreensão e interpretação de um 
texto e motivando-as no desenvolvimento dos códigos da escrita.   
g) O exercício permanente sobre o próprio pensamento, sobre 
as idéias com as quais nós lemos e lemos o mundo: Acontece 
quando nos abrimos para a mudança, começamos a permitir que 
as crianças nos questionem, perguntem e não apenas se 
proponham a responder. 
h) A igualdade das inteligências dos participantes como 
serem capazes de pensar sem distinção de idade, lugar 
institucional, cor de pele, opção sexual, etc.: Todos são 
importantes e capazes e cada idéia trazida ao centro da discussão 
é acolhida com respeito e analisada por todos. 
i) A experiência como modo de se abrir ao novo e se 
relacionar com o próprio pensamento: Se trata de uma 
experiência inigualável onde é possível se crer no outro e estar do 
lado do outro para aprender, para fazer por si mesmo e não 
apenas repetir o que já foi dito ou ensinado. 
j) A diferença como afirmação da irredutível singularidade da 
vida: A filosofia é um diferencial capaz de transformar não só o 
aluno, mas também a escola fazendo desta uma instituição 
acolhedora. (KOHAN & OLARIETA, 2012, p. 171). 

 

 

Quando observamos os princípios norteadores do projeto começamos a 

perceber a complexidade da tarefa a qual o projeto se propõe propiciar um 

encontro entre a filosofia, a infância e a educação, onde a filosofia não é 

concebida como uma disciplina da grade curricular, como um conteúdo, segundo 

KOHAN; OLARIETA (2012), mas como um acontecimento por se tratar de uma 

experiência de pensamento com crianças da escola básica e professores que não 

são egressos da formação em filosofia. Para tanto Kohan nos diz que: 

 

A proposta de levar a filosofia à escola não é considerada no 

projeto como o transporte para a escola de um conteúdo que 

poderia ser considerado filosófico, mas como a possibilidade de 

abrir nela um espaço para o filosofar como verbo, para se entregar 

a esse particular exercício do pensar. O filosofar é visto aqui como 

uma experiência, como um trabalho sobre o sentido: Sobre o 

sentido do que somos e do que nos acontece. (KOHAN; 

OLARIETA, 2012, p.173). 

 

A compreensão desses princípios pelos profissionais de educação 

envolvidos no projeto é de suma importância para constituição das experiências 

de pensamento, uma vez que podemos reconhecer nesses princípios as bases 

teóricas que fundamentam todo o projeto. 



39 
 

No que se segue trazemos o Núcleo de Estudos de Filosofias e 

infâncias que vem se afirmando como um espaço dedicado à pesquisa e extensão 

que se localiza na Universidade do Estado do Rio de Janeiro. 

 

2.4 Sobre o Núcleo de Estudos de Filosofias e Infâncias (NEFI/UERJ) 

 

Durante a apresentação do projeto de Caxias na subseção anterior 

mencionamos o NEFI as ações promovidas pelos seus membros nas escolas 

engajadas no projeto, nos colóquios internacionais na UERJ e nas palestras que 

se destinavam à apresentação do projeto de extensão de Caxias para outras 

instituições escolares. Portanto, faz-se necessário dedicar essa subseção para 

expor melhor as atividades desenvolvidas pelo núcleo, sua importância para o 

projeto de Caxias e para os pesquisadores que o mesmo acolhe. O NEFI foi 

idealizado e fundado pelo professor Walter Kohan, que atua como coordenador 

das atividades do núcleo. O Núcleo de Estudos de Filosofia e Infâncias, localizado 

na Universidade do Estado do Rio de Janeiro BERLE (2018), é um espaço 

destinado à pesquisa, ao ensino e à extensão, tendo como um de seus objetivos 

fazer uma ponte entre a escola básica pública e a universidade, assim fomenta 

pesquisas nas áreas de filosofia, educação e infâncias. O NEFI tem recebido 

professores e professoras de várias regiões do Brasil e do mundo, em sua grande 

maioria alunos de mestrado, doutorado, pós-doutorado e professores da rede 

municipal de ensino e seus respectivos alunos, todos interessados em pensar as 

relações entre filosofia, infâncias e educação. Conforme destaca Simone Berle: 

 

Nesse cenário, desde 2004, muitas pessoas por ele passaram: 

Formaram-se 9 estudantes de graduação, 18 de mestrado,13 de 

doutorado, 12 de pós-doutorado, houve 17 bolsistas de extensão, 

4 de iniciação à docência, 18 de iniciação à pesquisa (de cursos 

da graduação da UERJ e de seu colégio de aplicação, CAP/UERJ, 

três bolsistas de iniciação à pesquisa júnior), mais de 20 

professoras e professores visitantes, 8 professoras, professores de 

escola pública bolsistas de apóio técnico, 7 estudantes bolsistas 

de outros países em estâncias temporárias, projetos de pesquisa 

interinstitucionais foram realizados com Universidades nacionais 

(UNB; UNESP; UNICAMP; UFC; UFRJ) e internacionais (dentre 

outras, Paris 8, KU Leuven, Univ. de Buenos Aires, La Plata, 

FLACSO, Univ. de Chile, Univ. Pedagógica y Tecnológica de 

Colômbia, UniversityofBritishi Columbia, MontclairStateUniversity, 



40 
 

Universidade do Porto, Universitádi Napoli, Universidádi Padova, 

The AegeanUniversity, Universityof Cape Town, 

UniversityofStrathclyde, Universidad Central de Venezuela). 

(BERLE, 2018, p.110). 

 

Segundo Simone Berle os membros que compõe este grupo são 

pesquisadores vinculados aos programas de mestrado e doutorado e pós- 

doutorandos de instituições de várias regiões do Brasil e também do exterior, os 

professores da rede pública de ensino. Podemos então afirmar que o NEFI 

também se constitui como um espaço capaz de abrigar pesquisas em vários 

níveis. “espaço que promove a composição de muitas vozes.” (BERLE, 2018, p. 

107). Essas vozes estão afinadas em um diálogo com a infância, a filosofia e a 

educação em diferentes ambientes físicos como, por exemplo, uma piscina vazia, 

onde sentados em sua borda os membros desse núcleo se reúnem para 

compartilhar suas experiências e pensar uns com os outros a experiência, pensar 

sobre suas vivências quanto pesquisadores, mas também como pessoas, 

indivíduos com suas percepções singulares sobre o mundo e sobre a vida. 

Desde 2003 o NEFI tem estreitado laços e estabelecido parcerias com 

instituições nacionais e internacionais. Podemos dizer que tem se tornado um 

porto no qual os pesquisadores visitantes e locais podem vivenciar suas 

pesquisas, isso porque no NEFI a pesquisa é concebida como vida BERLE (2018). 

Tal qual a vida a pesquisa possui movimentos de começo, do perguntar ao outro e 

a si mesmo, da escuta do outro, da convivência, da escrita, do recomeço, do 

aprendizado, do ensino. Deste modo, no NEFI a pesquisa não se dissocia das 

relações de convivência com o outro, assim fomenta atitudes educativas a partir 

de uma educação filosófica. Como é possível verificar na narrativa logo a baixo: 

 

O NEFI está inscrito e recebe fomento para realização de ações 

acadêmicas nas instâncias de avaliação e validação dos estudos 

acadêmicos e científicos do Brasil em nível estadual, nacional e 

internacional tais como FAPERJ14, CNPq15, CAPES16 o Programa 

Erasmus, o Conselho Internacional para a Investigação Filosófica 

                                                           
14

FAPERJ- Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro. Disponível 

em:<http://www.faperj.br/> (BERLE, 20018) 
15

CNPq- Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico. Disponível 

em:<http://cnpq.br/> (BERLE, 20018) 
16

CAPES- Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior.Disponível 

em::<http://www.capes.gov.br/> (BERLE, 20018) 



41 
 

com Crianças (ICPIC), universidades e outras instituições de 

países como África do Sul, Suíça, Chile, Argentina e Itália e, 

portanto, está definido institucionalmente como um agente que 

promove o desenvolvimento de pesquisas científicas no país a 

partir de sua interlocução com outras instituições nacionais e 

internacionais. (BERLE, 2018, p. 38). 

 

As relações de convivência com o outro são constantemente 

fomentadas; os colaboradores, ou melhor, nefianxs BERLE (2018) se reúnem 

semanalmente para compartilhar suas experiências e pensarem juntos sobre a 

experiência, sobre filosofia e infâncias e, sobretudo, sobre a prática de filosofia 

com crianças uma vez que desde o ano de 2007 o NEFI abriga o projeto de 

extensão desenvolvido em escolas públicas no município de Duque de Caxias na 

baixada fluminense denominado “Em Caxias a Filosofia en-caixa?”. Projeto este 

que tem se tornado ao longo desses anos um berçário para pesquisas nas áreas 

de educação, filosofia e infâncias. Estes encontros semanais do NEFI são 

espaços-tempos de resistência e persistência nos quais é possível não apenas o 

exercício do pensar, mas principalmente pensar-se a partir da abertura igualitária 

proposta pelo núcleo e sua coordenação.           

Conforme BERLE (2018) a abertura para o diálogo existente no núcleo 

permite uma interlocução tanto com o pensamento europeu, predominando os 

franceses, como também com o pensamento latino-americano, conforme Simone 

Berle evidencia a seguir: 

 

Podemos destacar, de um lado, a filosofia para/com crianças, 

criada por Matthew Lipman e Ann Margaret Sharp, com seu 

influente paradigma da comunidade de investigação filosófica. De 

outro lado, a filosofia européia, em particular, com alguns filósofos 

franceses como M. Foucault, J. Derrida, J.-F.Lyotard, G. Deleuze, 

e J. Ranciére. Também merecem destaque os pedagogos belgas 

J. Masschelein e M. Simons, através de seus aportes sobre a 

forma escolar e a pesquisa educativa. Finalmente as fontes do 

pensamento latino-americano como Paulo Freire, Simón 

Rodríguez e os zapatistas. (BERLE, 2018, p. 112). 

 

Dentro de tal perspectiva percebemos que a mola impulsionadora dos 

trabalhos do núcleo é o exercício do filosofar capaz de problematizar a si mesmo 

como ação do pensamento, desse modo propõe uma educação filosófica. “A partir 



42 
 

dos estudos do NEFI consideramos que esta tarefa educativa passa por uma 

educação filosófica.” (BERLE, 2018, p. 40). 

Os trabalhos do NEFI se concentram nos arcabouços teóricos da 

Educação, Filosofia e Infância. Deste modo seus colaboradores ou membros 

foram responsáveis por visitar as escolas públicas com a finalidade de verificar a 

possibilidade de um trabalho com as crianças e com o corpo docente no que tange 

às práticas de formação de acordo com KOHAN; OLARIETA (2012). São os 

membros do NEFI que são responsáveis por organizar e pensar os cursos de 

formação com os profissionais das escolas. “As nossas ações, seja na escola, 

seja na universidade, são construídas em torno da disposição em perguntar o que 

move o pensar. Por isso os encontros se dão nas mais variadas dimensões e 

possibilidades de (encontrar com) filosofar.” (BERLE, 2018, p. 110). 

De acordo com BERLE (2018) o NEFI tem como sustentáculo a 

construção de um trajeto educativo onde é possível encontrar sentido para nossa 

prática no coletivo, quando nos permitimos pensar com. Assim percebemos que 

não existe a rigidez de uma metodologia a ser seguida, mas uma busca de 

sentidos. “Quer dizer, trata-se do caminho educativo em que cada um encontra 

sentido para si, no coletivo.” (BERLE, 2018, p.119) 

No próximo item voltamos nosso olhar para tarefa educativa que está 

latente nas ações do NEFI e, como bem evidência Simone Berle em citações 

acima, tal tarefa é atravessada pela educação filosófica, presente não apenas no 

projeto de Caxias, seminários na pós-graduação e nos Colóquios Internacionais 

de Filosofia e Educação (CIFE) que acontecem a cada dois anos, mas também 

nos demais encontros de formação realizados e apoiados pelo núcleo. 

 

2.4.1 A Tarefa Educativa perpassada pela Educação Filosófica 

 

Assim, como anunciamos no final do item anterior essa seção do 

trabalho se dedica a compreender a tarefa educativa proposta pelo NEFI. Também 

intencionamos refletir sobre os princípios norteadores que foram constituídos 

nesta proposta, sobretudo intencionamos refletir sobre o princípio educativo 

presente nas ações realizadas pelo núcleo que é o de pensar a experiência, 

pensar o sentido da experiência de pensamento. 



43 
 

A educação filosófica propõe a necessidade de aprendermos a 

perguntar, no mesmo instante que também propõe um diálogo e coloca em 

suspenso, ou seja, em dúvida as concepções que trazemos sobre educação e 

sobre as relações educativas, de acordo com BERLE (2018).  Isso nos move para 

uma reflexão das mesmas, o que por sua vez nos conduzirá a uma necessidade 

de aprender a pesquisar. Esse aprender a pesquisar diz respeito a enxergar a 

pesquisa como vida, que pulsa capaz de transformar e ser transformada, o que irá 

implicar em pensar a educação, a filosofia e a própria formação do professor ou 

professora. Faz emergir perguntas sobre a sustentação de nossa prática docente. 

O NEFI tem como sua principal tarefa pensar a filosofia como dimensão 

da educação no pensar. Segundo afirma Simone Berle a seguir: 

 

A filosofia como dimensão da educação no pensar seria 

justamente essa tarefa que busca mais pensá-la do que conhecê-

la e é nesse pensar a educação que o NEFI concentra seus 

esforços. (BERLE, 2018, p.41). 

 

Tal tarefa vem a estabelecer o que BERLE (2018) chama de princípio 

educativo que é: pensar a experiência, colocá-la em evidência, detectar o seu 

sentido, vivenciar o pensar. “O sentido propriamente dito se estabelece num 

encontro, numa relação aberta com aquilo que desde fora força o pensamento.” 

(LÓPEZ, 2008, p.60). A filosofia e a infância promovem esse acontecimento, uma 

vez que a filosofia é uma relação com o saber. Dentro desta relação com o saber 

surgiram desdobramentos, um deles é a relação do que ainda não foi pensado 

com o pensamento a qual LÓPEZ (2008) denomina de experiência trágica. 

Contudo, o trágico aqui é entendido como outra relação que desta vez será entre o 

ilimitado e a forma capaz de resultar na potência de pensamento. Mais adiante 

dedico uma seção sobre a potência de pensamento. 

Quando pensamos em uma educação filosófica é inevitável não pensar 

na educação como vida. “Viver. Trata-se de dar a ver como temos estreitado a 

relação entre viver e educar, estreitando as relações entre experiência e 

pensamento, infância e filosofia.” (BERLE, 2018, p. 107). 

A partir desta concepção podemos afirmar que uma educação como 

vida põe em evidência as relações humanas, uma vez que se propõe a dialogar 

com o mundo, com as diferentes perspectivas de vida dos sujeitos envolvidos 



44 
 

nesse processo. Desta forma força um movimento de pensamento no qual as 

certezas se desfalecem cedendo lugar para o não pensado, então o inusitado 

começa a ditar as regras, o ato de perguntar ganha ênfase. A partir do perguntar 

um exercício de pensamento é colocado em prática fomentando também um ato 

de militância porque, de acordo com DURAN; KOHAN (2018), a educação 

filosófica propõe uma educação igualitária por se tratar de uma educação com 

meninos e meninas. Portanto, uma educação filosófica sugere uma vida filosófica, 

permeada por um agir ético. “A filosofia e a educação não são fáceis de separar 

na tradição de uma vida ética e heróica que se inicia com Sócrates.” (DURAN; 

KOHAN, 2018, p. 118). 

Esse viver filosófico faz emergir uma das dimensões do pensamento o 

par: Experiência/ Sentido. De acordo com Simone Berle: 

 

No NEFI, nos aproximamos mais da compreensão de que é 

fundamental o investimento em ações que se comprometam em 

trocar o par ciência/técnica por experiência/sentido, como sugere 

(LARROSA, 2002apud BERLE, 2018, p.109). 

 

Para explicarmos melhor o sentido recorremos a Deleuze quando ele 

afirma que um fenômeno17 é um signo18. “Um sintoma que encontra seu sentido 

numa força atual. A filosofia inteira é uma sintomatologia, uma semiologia.” 

(DELEUZE, 1976, p.5). O sentido é determinado pela força que está atuando 

sobre o signo. Por sua vez o signo não tem forma ou conteúdo, traz um mundo de 

encontros, fazendo com que o sentido seja a própria explicação deste signo, o que 

vai derivar em uma dualidade signo-sentido. Isso porque o sentido na concepção 

deleuzeana “É uma constelação, um complexo de sucessões, mas também de 

coexistências.” (DELEUZE, 1976, p.5). Isso, por sua vez, resulta em uma 

pluralidade. 

Deleuze chama nossa atenção para o caráter múltiplo e plural do 

pensar filosófico quando afirma “O pluralismo é a maneira de pensar propriamente 

filosófica inventada pela filosofia” (DELEUZE, 1976, p.5). A maturidade dos 

                                                           
17

Fenômeno: “Um fenômeno não é uma aparência, nem mesmo uma aparição, mas um signo, um 

sintoma que encontra seu sentido em uma força atual.” (DELEUZE,1976, p.5) 
18

Signo: “Signo é aquilo que encontramos no mundo, mas que escapa à representação.” (LÓPEZ, 

2008, p.56) 

 



45 
 

conceitos deriva dessa multiplicidade que se dá através da atuação das forças, se 

trata de uma passagem de sentidos, que se desdobram em relação com outros e 

das coisas que por sua vez se afinam com as forças que delas se apoderam: 

quanto maior for a afinidade do sentido com essa força, resultará na origem da 

coisa. Isso se dá porque de acordo com DELEUZE (1976) os sentidos não são 

equivalentes. Assim teremos o sentido como um dos elementos do pensamento, 

uma força atuante capaz de se manifestar nas coisas ou objetos.  

Existe uma correlação entre fenômeno e sentido. Em cada 

acontecimento ou experiência, até mesmo em todo fenômeno existe uma 

pluralidade silenciosa dos sentidos. DELEUZE (1976) Tudo depende da força que 

vai atuar em determinado signo fazendo com que o mesmo sofra variações de 

sentido. Isso porque o signo é a manifestação de uma força em plena atuação. 

Porém essa força que atua sobre o signo nunca deixará de ser uma pluralidade. 

LÓPEZ (2008) Por isso um fenômeno traz consigo múltiplos sentidos. 

É possível a partir de uma experiência do pensar encontrar sentido para 

nossa prática docente ao mesmo tempo em que caminhamos na direção de uma 

educação filosófica, igualitária, inclusiva, na qual é possível pensar a escola como 

vida. Para falar da experiência nos apoiaremos em Maximiliano López19, a partir 

do conceito de experiência trágica que o mesmo criou com o propósito de “Tentar 

pensar o que significa pensar, e pensar com outros, no interior de uma proposta 

teórico-metodológica, denominada filosofia com criança.” (LÓPEZ, 2008, p. 97). 

Para ele a experiência trágica é atemporal, mas sobretudo possui a capacidade de 

transformar o indivíduo que a vivencia porque também é concebida como um 

acontecimento.  

Para tanto López nos diz: 

 
O acontecimento é a própria vida dos corpos e o acontecimento 

contrai o tempo num instante que ao mesmo tempo vida e morte. 

Tudo que está na vida nasce e morre constantemente. Assim, o 

instante é sempre intensivo, não tem extensão, só tem 

intensidade. (LÓPEZ, 2008, p. 98). 

 

                                                           
19

 Maximiliano Valerio López, especialista em Ensino de Filosofia pela Universidade de Brasília e 

mestre em Educação pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro, professor da Universidade 

Federal Fluminense, integrante do Núcleo de Estudos Filosóficos da Infância (NEFI). 



46 
 

A experiência inaugura o tempo do instante não cronológico, uma 

intensidade não extensa da qual ninguém pode se apoderar. De acordo LÓPEZ 

(2008) isso se dá porque na experiência de pensamento o sentido é concebido 

como abertura para além dos limites de nossa subjetividade.  A proposta de 

filosofia com crianças possibilita através das experiências de pensamento a 

abertura para uma zona de fronteira do saber com o não saber uma potência. No 

próximo item faremos uma breve explanação sobre a potência de pensamento.  

 

2.4.2 Potência de pensamento 

 

Conforme antecipamos no parágrafo anterior este item trata da potência 

de pensamento, sobre o exercício permanente sobre o próprio pensamento. Este 

é um dos princípios norteadores do projeto em Caxias. KOHAN; OLARIETA 

(2012). O encontro da filosofia com a infância propicia esse exercício e inaugura a 

relação do pensamento com a exterioridade, com o fora, nessa relação o que está 

em jogo é a criação.  LÓPEZ (2008). Criação como acontecimento que não seria 

possível se não considerássemos que “a filosofia é um construtivismo, e o 

construtivismo tem dois aspectos complementares, que diferem em natureza: criar 

conceitos e traçar um plano”. (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 51). O plano que 

estamos nos referindo é o plano de imanência. “O plano envolve movimentos 

infinitos que o percorrem e retornam, mas os conceitos são velocidades infinitas 

de movimentos finitos, que percorrem cada vez somente seus próprios 

componentes.” (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 51). 

De acordo com LÓPEZ (2008) o que dá sustentação a esse 

entendimento da criação de conceitos como objeto da filosofia é a relação entre o 

pensamento e o que está fora, com a exterioridade. O plano de imanência é o 

lugar onde o pensamento habita segundo Deleuze: 

 

O plano de imanência não é um conceito pensado nem pensável, 

mas a imagem do pensamento, a imagem que ele se dá do que 

significa pensar, fazer uso do pensamento, se orientar no 

pensamento. (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 53). 

 

Então podemos conceber que Deleuze entende o pensamento como 

um processo de subjetivação no qual a partir da tensão constituída pela 



47 
 

“elasticidade do conceito e a fluidez do meio” (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 

53). Ou seja, do próprio plano de imanência. Isso porque a subjetivação é 

entendida como uma individuação que pode ser tanto coletiva como particular. “É 

um modo intensivo e não um sujeito pessoal. È uma dimensão específica sem a 

qual não se poderia ultrapassar o saber nem resistir ao poder.” (GELAMO, 2009, 

p.133). Trata-se de uma dobradura da própria imanência que, mesmo ao dobrar-

se, não se separa, mas possibilita uma especificidade em si mesma permitindo 

uma abertura de mundo através da experiência de pensamento, sendo possível 

uma invenção de si e do mundo. 

Deste modo, as linhas de forças se desdobram dando início a um 

processo de desaceleração da velocidade existente no plano de imanência, na ida 

e vinda, a qual Deleuze denomina de movimento infinito que ele afirma ser duplo. 

“È neste sentido que se diz que pensar e ser são uma só e mesma coisa.” 

(DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 54). Isso acontece numa relação de si consigo 

na dobradura das linhas de forças permitindo que os acontecimentos venham à 

tona como expressão do sujeito, no modo como este resiste, se relaciona, vive, 

argumenta, como se enxerga e se identifica na sociedade no meio cultural em que 

se insere. Quando nos referimos à desaceleração da velocidade existente no 

plano de imanência, estamos nos referindo ao corte no caos, se trata de uma 

interrupção entre duas determinações, conforme Deleuze salienta: “Já que uma 

não aparece sem que a outra tenha já desaparecido, e que uma aparece como 

evanescente quando a outra desaparece como esboço.” (DELEUZE; GUATTARI, 

1992, p. 56). 

Esta atuação do plano de imanência reverbera na criação de conceitos. 

Seguindo esse raciocínio, a filosofia se dá ou acontece quando o plano de 

imanência é estabelecido. O supracitado filósofo salienta que ambas são 

indispensáveis, uma vez que a filosofia traça planos sobre o caos. Portanto, 

Deleuze concebe: 

 

O que o filósofo traz do caos são variações que permanecem 

infinitas, mas tornadas inseparáveis sobre superfícies ou em 

volumes absolutos, que traçam um plano de imanência secante: 

não mais são associações de idéias distintas, mas re-

encadeamentos, por zona de indistinção, num conceito. 

(DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 260). 



48 
 

 

Essa luta que objetiva vencer o caos implica em possuir um plano 

imanente que o atravesse tal qual uma fissura capaz de dispersar o próprio caos 

coexistente com a finalidade de ir além, retornando e retomando-o, investigando-o 

para que possibilite as variações conceituais. “A filosofia também luta contra o 

caos, como abismo indiferenciado ou oceano da dissemelhança.” (DELEUZE; 

GUATTARI, 1992, p. 266). 

Em relação ao movimento infinito que, na sua concepção, é duplo, tal 

duplicidade é na verdade a reversão do movimento implicando no binômio 

interioridade/exterioridade, ou seja, a relação entre imagem do pensamento e a 

matéria do ser. Movimentos infinitos atados entre si, dobraduras constantes e 

instantâneas que segundo DELEUZE; GUATARRI (1992) são enormes tessituras, 

um tear de grandes proporções, um ir e vir incansável por todo o plano 

construindo rizomas e proliferações repletas de concavidades e convexidades 

que, por sua vez, geram a curvatura variável do plano. Conforme explica Deleuze 

a seguir: 

 

O plano de imanência não para de se tecer, gigantesco tear. 

Voltar-se-para não implica somente se desviar, mas enfrentar, 

voltar-se, retornar, perder-se, apagar-se. Mesmo o negativo produz 

movimentos infinitos: cair no erro, bem como evitar o falso, deixar-

se dominar pelas paixões, bem como superá-las. Diversos 

movimentos do infinito são de tal maneira misturados uns com os 

outros que, longe de romper o Uno-Todo do plano de imanência, 

constituem sua curvatura variável, as concavidades e as 

convexidades, a natureza fractal de alguma maneira. (DELEUZE; 

GUATTARI, 1992, p. 55). 

 

Um plano de imanência será sempre único tendo como seus elementos 

os traços diagramáticos e os traços intensivos que o habitam. De acordo com 

DELEUZE; GUATARRI (1992). Os traços diagramáticos se tratam de um horizonte 

absoluto de natureza fragmentada, movimentos infinitos incessantes, também 

conhecidos como intuição. Enquanto que os traços intensivos são rupturas 

originais, movimentos finitos no qual a velocidade é infinita, capazes de constituir 

volumes cujas bordas são irregulares, desajustadas, fragmentárias, que cravam 

uma interrupção no grau de proliferações, dimensões absolutas que podem ser 

denominadas de intenções. 



49 
 

Conforme reitera Deleuze: 

 

Se a filosofia começa com a criação de conceitos, o plano de 

imanência deve ser considerado como pré-filosófico. Ele está 

pressuposto, não da maneira pela qual um conceito pode remeter 

a outros, mas pela qual os conceitos remetem eles mesmos a uma 

compreensão não-conceitual. Esta compreensão intuitiva varia 

ainda segundo a maneira pela qual o plano está traçado. 

(DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 57). 

 

Pré-filosófico neste caso significa que é inexistente fora da filosofia 

mesmo que essa venha pressupor. 

Portanto, Deleuze concebe o caos como um território de afirmação, 

devido à tensão oriunda da imanência que reverbera em modos de subjetivação. 

“A filosofia é ao mesmo tempo criação de conceitos e instauração do plano. O 

conceito é o começo da filosofia, mas o plano é sua instauração.” (DELEUZE; 

GUATTARI, 1992, p. 58). Disso infere-se que o plano é uma espécie de mapa 

traçado no caos para possibilitar as experiências de pensamento para que estas 

se tornem acontecimentos, enquanto que o conceito segundo Deleuze é:  

 

Um conjunto de variações inseparáveis, que se produz ou se 

constrói sobre um plano de imanência, na medida em que este 

recorta a variabilidade caótica e lhe dá consistência (realidade). 

Um conceito é, pois, um estado caóide por excelência; remete a 

um caos tornado consistente, tornado pensamento, caosmos 

mental. (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 267). 

 

De acordo com DELEUZE; GUATTARI (1992) não só a filosofia como 

também a arte são potências de pensamento, ambas permitem formas de 

pensamento ou de criação em planos de imanência a partir de uma fissura no 

caos. Assim, é possível experienciar o pensar na escola básica a partir da filosofia. 

Enquanto potência de pensamento a filosofia pode se dirigir ao não-filósofo, 

aquele que habita outro território, o estrangeiro, que pode ser o pedagogo, a 

criança, inaugurando outra temporalidade novos espaços-tempos.  

Conforme evidencia Gomes: 

 

Aluno e professor pensando o impensável, juntos, num mesmo 

nível, sem hierarquias, na mesma altura... Dialogando juntos... 



50 
 

Palavras, gestos, silêncios e outras linguagens sendo circuladas 

igualmente. (Gomes in KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 71). 

 

Então, quando professor e o aluno pensam juntos de forma igualitária, 

ou seja, no mesmo nível, estamos diante da potência de pensamento, capaz de 

intencionar uma rachadura no caos possibilitando criar ou recriar conceitos. De 

acordo com KOHAN; OLARIETA (2012) a criação conceitual é uma das 

dimensões da filosofia de extrema importância no projeto. Por isso o item que se 

segue foi elaborado de modo a tentar elucidar sobre a criação de conceitos.   

 

2.4.3 Criação de Conceitos                                

 

Ao pensamos o fazer filosófico no ensino básico, está implícito pensar 

na trindade elementar da filosofia, que se inicia pelo traçado de um plano de 

imanência que, de acordo com DELEUZE; GUATTARI (1992), é considerado pré-

filosófico por ser a base do ato do filosofar. Respondendo ao plano temos os 

personagens pró-filosóficos que são construídos de acordo com as possibilidades 

geradas pelo encontro. Este responsável pela insistência no tempo, ou melhor, 

pela invenção, o fazer viver da filosofia, respondendo por último a esses dois, mas 

não menos importantes, os conceitos filosóficos, é na verdade a consistência de 

tudo, por ser ele o responsável por dizer o acontecimento. O conceito é devir, 

porém o devir não é ser. Assim, o fazer filosófico é composto por traços 

diagramáticos, personalísticos e intensivos. Porém, o plano de imanência só pode 

ser povoado por conceitos de um mesmo grupo. Conforme afirma a seguir o 

supracitado filósofo: 

 

Há uma infinidade de conceitos possíveis sobre um plano: Eles 

ressoam, ligam-se através de pontes móveis, mas é impossível 

prever o jeito que assumem em função das variações de curvatura. 

Eles se criam por saraivadas e não cessam de bifurcar. 

(DELEUZE; GUATTARI, 1992, p.100). 

 

Isso explica porque não existe conceito simples; todo e qualquer 

conceito é uma multiplicidade. DELEUZE; GUATTARI (1992) O conceito possui 

componentes capazes de nos levar a outros conceitos, operando sempre lance 

por lance. Tudo isso só é possível devido ao plano de imanência que atua como 



51 
 

um território, um platô dando-lhes suporte, permitindo que os conceitos conservem 

sua continuidade e integridade. Quando o conceito não expõe a essência de algo, 

ele expressa o evento.  

Segundo DELEUZE; GUATTARI (1992), os conceitos que permeiam o 

mesmo plano de imanência possuem um devir, se relacionam de forma a se 

ajustarem, respondendo a problemas que se conectam. Os conceitos são 

incorpóreos, mas operam sempre nos corpos, são a partir dos problemas 

levantados pelos sujeitos da experiência que é possível criar um conceito ou 

desdobrá-lo. Desdobram-se ou bifurcam-se em outros conceitos devido à finitude 

de seus componentes que habitam outras regiões do mesmo plano de imanência; 

algumas vezes para compor uma co-criação necessitam de vários problemas, de 

ligações rizomáticas.  

Portanto, a criação ou co-criação de conceitos dependerá sempre da 

instauração do plano de imanência. O conceito além de ocupar todo o plano de 

imanência deve também responder o problema ou problemas levantados, desta 

forma eles expressam o acontecimento. “O conceito é evidentemente 

conhecimento, mas conhecimento de si, e o que ele conhece, é puro 

acontecimento, que não se confunde com o estado de coisas no qual se encarna.” 

(DELEUZE; GUATTARI, 1992, p.46) 

Então, uma experiência de pensamento possibilita o acontecimento 

entre a filosofia e a infância promovendo uma abertura afirmativa. Nessa abertura 

é possível compartilhar um exercício permanente do pensar, no qual é possível 

interrogar os sentidos criados, como também permite que outros venham a surgir. 

O próximo item a ser trazido detalha a noção de Devir como Deleuze a 

concebe que, de acordo com KOHAN; OLARIETA (2012), tem haver com a 

experiência de vida que é afirmada. 

 

 

 

 

2.4.4 Devir criança quanto afirmação 

 



52 
 

Na tentativa de elucidar o que entendemos por Devir criança como 

experiência de vida que se afirma, optamos por iniciar esse item com as palavras 

de Deleuze:  

 

Heráclito negou a dualidade dos mundos, negou o próprio ser. 

Mais ainda: fez do devir uma afirmação. Ora, é preciso refletir 

longamente para compreender o que significa fazer do devir uma 

afirmação. Sem dúvida significa em primeiro lugar que só há o 

devir. Sem dúvida é afirmar o devir. Mas afirma-se também o ser 

do devir, dize-se que o devir afirma o ser ou que o ser se afirma no 

devir. Heráclito tem dois pensamentos que são como marcos: de 

acordo com um deles o ser não é, tudo está em devir; de acordo 

com o outro o ser é o ser do devir enquanto tal. Um pensamento 

trabalhador que afirma o devir, um pensamento contemplativo que 

afirma o ser do devir. Estes dois pensamentos não são separáveis, 

são o pensamento de um mesmo elemento, como Fogo e como 

Dikè, como Physis e Logos. Pois não há ser além do devir, não há 

um além do múltiplo; nem o múltiplo nem o devir são aparências 

ou ilusões. (DELEUZE, 1976, p. 14) 

 

Deleuze concebe a afirmação como uma potência da força ativa, não é 

o ato ou ação. Um devir afirmativo pode ser compreendido como uma 

possibilidade da atuação de uma força afirmativa que, por sua característica, pode 

se apoderar ou apropriar-se até o limite do que pode, até o limite de suas 

conseqüências. “Só a força ativa se afirma, ela afirma sua diferença, faz de sua 

diferença um objeto de gozo e de afirmação.” (DELEUZE, 1976, p. 28) Então, uma 

abertura afirmativa se dá no encontro da filosofia com a infância. Uma infância não 

cronológica, infância como possibilidade de pensar o que ainda não foi pensado 

ou de recomeçar a pensar o que já tem sido pensado sob outro prisma capaz de 

por em evidência o diálogo participativo, o que só será possível em um espaço-

tempo igualitário. 

A escola como scholé propicia uma abertura afirmativa, uma vez que a 

mesma se baseia em dar tempo livre, ou seja, põe em suspenso às obrigações da 

cotidianidade. “Esta suspensão de um tempo e espaço é, para os pedagogos 

belgas, a abertura afirmativa a outro tempo e espaço.” (DURAN,KOHAN, 2018, p. 

47.) Assim é possível por em suspenso a estrutura rígida de caráter 

mercadológico que infelizmente tenta domar a escola a todo custo.  

De acordo com Maximiliano Duran e Walter Kohan: 



53 
 

A scholé é a materialização de um tempo que separa (tira os 

alunos do mundo produtivo, econômico e social) e, ao mesmo 

tempo, une inventa um tempo igualitário, independente do mundo 

da casa, da comunidade e do trabalho, que transcende a ordem 

social, e suas respectivas posições hierarquizadas. (DURAN; 

KOHAN, 2018, p. 47) 

 

É o espaço-tempo onde alunos e professor conseguem sair do contexto 

normal, sair da produção para habitar um momento livre para compartilhar uma 

experiência de pensamento. Essa bolha de ar ou rachadura do contexto normal 

pode ser chamada de Devir afirmativo, nessa rachadura do tempo tanto o passado 

quanto o futuro são colocados em suspenso. É o tempo aqui e agora que nos 

convida a pensar.  Isso significa que somos convidados a nos despojar da rigidez 

dos conteúdos já acumulados durante os anos, como também abandonar as 

expectativas e perspectivas com o futuro pré- estabelecidas pelo currículo.  

O devir é o instante em atuação, no instante que passa, ou seja, ainda 

em atuação é passado. “É preciso que o presente coexista consigo mesmo como 

passado e como futuro.” (DELEUZE, 1976, p. 25.) Um fluxo contínuo das forças. 

As forças podem ser afirmativas ou negativas. “Nenhuma força renuncia ao seu 

próprio poder.” (DELEUZE, 1976, p. 21.) Ambas as forças possuem qualidades e 

características distintas, no que tange à qualidade as forças podem ser ativas ou 

reativas. As forças ativas se caracterizam por dominarem, apoderar-se, apropriar-

se, enquanto que as forças reativas se caracterizam por obedecerem, são 

dominadas. 

Nessa concepção de um fluxo contínuo de forças afirmativas ou 

negativas, ou seja, um devir reativo de forças, Deleuze anuncia o eterno retorno 

como aquilo que retorna sem ser o mesmo, uma repetição diferente. Quando a 

força reativa separa a força ativa do que ela pode, esta última torna-se, por sua 

vez, reativa. As forças ativas tornam-se reativas. E a palavra devir deve ser 

tomada no sentido mais forte; o devir das forças aparece como um devir reativo. 

(DELEUZE, 1976, p. 31.) 

As forças reativas de acordo com DELEUZE (1976) triunfam no 

momento que são largadas à vontade de nada, que só é possível devido à 

afinidade que possui a reação com a negação. Essa negação é concebida como 

uma qualidade da vontade de potência que, por sua vez, institui o devir reativo das 



54 
 

forças. Significa que o uno como um clamor do ser retorna como um diferente 

absorto no múltiplo, ou melhor, como uma repetição diferente. Segundo Gilles 

Deleuze isso não permite pensar o eterno retorno sem vinculá-lo ao devir. 

Portanto, o que retorna no movimento desse eterno retorno é a afirmação da 

diferença. 

Para Deleuze: 

 

Só podemos compreender o próprio eterno retorno como a 

expressão de um princípio que é a razão do diverso e de sua 

reprodução, da diferença e de sua repetição. Tal princípio é 

apresentado por Nietzsche como uma das descobertas mais 

importantes de sua filosofia. Ele lhe dá o nome: Vontade de 

potência. (DELEUZE, 1976, p. 25) 

 

Assim, o eterno retorno é concebido de acordo com DELEUZE (1976) 

como uma síntese do tempo e das dimensões desse tempo, um instante em 

atuação. Por isso que o devir não pode ser considerado como algo ou possuir 

algum objetivo, ele não começa dele mesmo nem tão pouco se torna, muito 

menos chega até um estado final. Mas um instante que passa sendo tanto 

presente quanto passado. O movimento de recomeço, pensar o que já vem sendo 

pensado se trata do devir, do morrer e renascer dos sentidos. “O tempo passa, e 

nesse passar tudo se corrompe e morre. O tempo passa, e nesse passar tudo se 

desenvolve e cresce.” (LÓPEZ, 2008, p. 28) O Devir criança a partir da 

perspectiva de DELEUZE (1995) pode ser compreendido como intensidades e 

fluxos capazes de habitar várias idades e inaugurar linhas de fuga. Isso se dá 

porque o devir segundo KOHAN (2014) instaura outra temporalidade.  

No grego antigo, existem três palavras que designam o tempo: chrónos, 

kairós e aíon. Chrónos é o tempo cronológico, linear, da numeração ordenada; 

kairós trata de uma proporção, uma oportunidade, diverge do tempo linear e; por 

fim, mas não menos importante, aíon que designa uma temporalidade não-

numeral não-consecutiva nem sucessiva, se trata de uma duração. “La intensidad 

Del tiempo de la vida.” (KOHAN, 2014, p. 95) traduzindo de forma literal significa a 

intensidade do tempo de vida. A palavra intensidade na língua portuguesa é 

também sinônimo de força, o que nos convida a pensar não apenas sobre essa 

frase, mas sobre a seguinte frase retirada da tradução de um fragmento antigo: “El 



55 
 

tiempo e sun infante que juega um juego de oposiciones; su reino [es el] de un 

infante.” (KOHAN, 2014, p. 95) traduzido:  O tempo é uma criança que joga um 

jogo de oposições; seu reino é de uma criança. Aqui estamos diante do tempo em 

aíon como intensidade, ou seja, força. Força ativa que se afirma na potencialidade 

da infância. “Una fuerza infantil, eso también podría ser el tiempo aiónico.” 

(KOHAN, 2014, p. 96) 

Força infantil ou tempo aiónico, tempo do acontecimento, da 

experiência, um devir minoritário que está sempre em processo. Tempo não 

sucessivo que interrompe a cotidianidade, porém intensivo. Uma força de 

resistência capaz de iniciar novas rotas rizomáticas. “atravessamos 

simultáneamente espacios cruzados, entrelazados, opuestos.” (KOHAN, 2014, p. 

97). Devir minoritário porque foge ao controle da maioria unificadora e totalizadora 

existente na escola para inaugurar outro território. Propor zonas de vizinhança, 

microinfantil, DELEUZE (1997) devir infante que, por sua vez, rompe com o poder 

disciplinar para inaugurar a infância de um pensamento. 

Segue afirmação de Kohan:  

 
Devenir-infante no es volverse um niño, infantilizarse, nisiquiera 

retroceder a la própria infancia cronológica. Devenir es encontrarse 

con una cierta intensidad. Devenir-infante esla infancia como 

intensidad, un situarse intensivamente e nel mundo, un salir 

siempre de su lugar y situarse e notros lugares, desconocidos, 

inusitados, inesperados, es algo sin passado,presente e futuro.” 

(KOHAN, 2014, p. 97).20 

 

Portanto, entendemos por devir criança a intensidade de uma duração, 

uma relação com o desconhecido, uma relação com o inesperado. A partir da 

concepção de Infância como intensidade sem corpo, tal qual um corpo sem órgãos 

pensado por Deleuze, ensaiamos pensar a Infância como possibilidade que difere 

completamente da entendida como etapa cronológica da vida humana. 

Devir criança significa uma desterritorialização absoluta, tem haver com 

o coeficiente de alteridade em relação ao que é majoritário. “Implica, portanto, a 

                                                           
20

Tornar-se criança não é se tornar criança, tornar-se infantil, nem mesmo voltar à própria infância 

cronológica. Você se encontrará com uma certeza. Tornar-se criança é a intensidade, sendo 

intensamente colocada no mundo, sempre deixando seu lugar e se colocando em outros lugares, 

desconhecida, incomum, inesperada, é algo ininterrupto, presente e futuro. 

 



56 
 

simultaneidade de um duplo movimento, um movimento pelo qual um termo 

(sujeito) se subtrai à maioria, e o outro pelo qual um termo (termo médium ou o 

agente) sai da minoria.” (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p. 77). Infância como 

potência que sai de seu lugar de origem para habitar outros territórios. Infância 

nômade, que atravessa territórios inesperados com sua língua estrangeira, com 

seus gestos e costumes desconhecidos. Infância como força afirmativa que se 

traduz dessa estrangeiridade. “Una infancia afirma – en lo que es y en lo que 

puede ser – la fuerza de lo mismo, del centro, del todo, la otra, una diferencia, un a 

fuera, una singularidad.” .(KOHAN, 2014,) possibilitando a criação, a invenção, 

infância de uma experiência. 

Começamos esse item tentando elucidar o devir criança como uma 

experiência e vida que se afirma, como algo que se sustenta em nossa prática. 

Isso porque as experiências de pensamento são o cerne do trabalho de filosofia 

com crianças. Conforme Gomes reitera: 

 

A filosofia com crianças impõe uma condição primeira para aquele 

que deseja nela se aventurar: a abertura para trilhar o caminho da 

experiência e permitir que sua vida seja atravessada e afetada 

pelos encontros e desencontros de uma caminhada aberta, 

enigmática, imprevisível, levando-o a lugares ainda não vividos ou 

pensamentos ainda não pensados. Gomes in (KOHAN; 

OLARIETA, 2012, p. 62-63). 

 

No item a seguir a experiência de pensamento é posta em evidência. 

Apresentaremos os elementos necessários para compor uma experiência de 

pensamento como também as características da experiência. 

 

2.4.5 Experiência de pensamento: experienciar o pensar, pensar a                                     

experiência 

 

Para LARROSA (2014) quando entendemos que a experiência é um 

acontecimento, algo que nos toca, nos afeta, se torna inevitável perceber que a 

vida é uma relação com o mundo e com os sujeitos que o habitam. Vida que pulsa 

e impulsiona a pensar sobre si mesma, sobre os desdobramentos dessa 

experiência que é transformadora ao mesmo tempo em que inquieta. 



57 
 

Quando pensamos a experiência como uma mediação da vida humana, 

se consegue perceber que o saber da experiência não pode ser confundido com a 

mera duplicação de uma atividade ou de anos desenvolvendo um ofício. “O saber 

da experiência se dá entre o conhecimento e a vida humana. De fato, a 

experiência é uma espécie de mediação entre ambos.” (LARROSA, 2014, p. 26-

27). O saber da experiência é algo inseparável do indivíduo que foi tocado, 

transpassado pela experiência, ou seja, algo intransferível. Trata-se de um saber 

interno que torna o sujeito da experiência consciente da sua própria finitude e da 

finitude deste saber.  

Conforme salienta Larrosa: 

 

Se a experiência é o que nos acontece e se o saber da experiência 

tem a ver com a elaboração do sentido ou do sem-sentido do que 

nos acontece, trata-se de um saber finito, ligado à existência de 

um indivíduo ou de uma comunidade humana particular; ou, de um 

modo ainda mais explícito, trata-se de um saber que revela ao 

homem concreto e singular, entendido individual ou coletivamente, 

o sentido ou o sem-sentido de sua própria existência, de sua 

própria finitude. (LARROSA, 2014, p. 27) 

 

 

        No projeto de Caxias o ato de filosofar é concebido como 

experiência e “afeta a relação que temos conosco e com o mundo. Essa relação 

não pode ser reproduzida, não pode ser passada para outro (o outro não pode 

atravessar minha experiência).” (KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 173). Devido a 

esse caráter intransferível da experiência não é possível que haja alguma 

compatibilidade com um método, algo previamente estabelecido porque não há 

garantia que o outro seja tocado, afetado, ou melhor, não existe nenhuma garantia 

de que o que me afetou irá afetar outros da mesma forma. Isso porque a 

experiência como acontecimento se faz presente sem avisar, intempestivo. 

       Segundo Gomes in KOHAN, OLARIETA (2012), para compor as 

experiências de pensamento são necessários alguns elementos primordiais, entre 

eles, a disposição inicial responsável por garantir as condições necessárias, tais 

como o respeito pela palavra e pensar do outro quando o diálogo é estabelecido. 

Outro elemento primordial é a leitura ou vivência de um texto que pode ser do 

próprio livro didático das crianças ou de literatura infantil, ou até mesmo um texto 



58 
 

sem palavras, apenas com imagens, poesia, ou uma dramatização. O importante 

é que o texto escolhido nos convide a pensar possibilite uma abertura para uma 

experiência/sentido. Assim a vivência ou leitura de um texto nos traz outro 

elemento primordial: a problematização. Porque a partir do convite ao pensar que 

o texto provoca quais elementos encontrados dentro do texto nos mobiliza para 

um questionamento, uma investigação possibilitando um espaço-tempo no qual as 

situações problemas do cotidiano possam surgir. 

Uma vez estabelecido um espaço-tempo de problematização, outro 

elemento primordial que se faz presente é o diálogo que habita praticamente 

quase que por completo esse espaço-tempo. Deste modo também nós força a 

pensar sobre a nossa própria prática docente: a estrutura que habitualmente se vê 

na sala de aula é uma estrutura rígida na qual o professor faz as perguntas e os 

alunos tentam responder da forma “certa” de acordo com o que o professor 

espera. A experiência de pensamento rompe com essa forma para instaurar uma 

discussão igualitária onde não há resposta “errada” ou “certa”, mas existe a 

resposta que pensamos juntos. 

O último elemento primordial que compõe a experiência é o momento 

de revisitar o tema da experiência, ouvir o que ecoa. O que repercutiu entre os 

sujeitos que se sentiram tocados, transpassados por ela. 

O sujeito da experiência, além de ser consciente, é capaz de se 

aventurar em turvas águas, se “ex-por” a ponto de se deixar arrebatar 

transformando a si mesmo. Uma vez que a experiência em si é algo que nos afeta 

no sentido mesmo de nos comover, se trata de uma comoção singular, uma 

sensibilização interna e genuína como bem afirma LARROSA (2014). Tão 

autêntica que mesmo que um grupo de pessoas participe de uma mesma 

atividade haverá uma experiência para cada um, é impossível que dois indivíduos 

partilhem a mesma comoção. 

Larrosa afirma o seguinte: 

 

O sujeito da experiência é um sujeito “ex-posto”. Do ponto de vista 

da experiência, o importante não é nem a posição, (nossa maneira 

de pormos), nem a “imposição” (nossa maneira de impormos), 

nem a “proposição” (nossa maneira de propormos), mas a “ex-

posição”, nossa maneira de “ex-pormos”, com tudo o que isso tem 

de vulnerabilidade e de risco. Por isso é incapaz de experiência 



59 
 

aquele que se põe, ou se opõe, ou se impõe, ou se propõe, mas 

não se “ex-põe”. É incapaz de experiência aquele a que nada lhe 

passa, a quem nada lhe acontece, a quem nada lhe sucede a 

quem nada o toca, nada lhe chega, nada o afeta, a quem nada o 

ameaça, a quem nada ocorre. (LARROSSA, 2014, p.26) 

 

Então podemos inferir que esse sujeito está sempre tomado por algo 

que o impulsiona a estar sempre em movimento, em devir. Esse ato por sua vez 

se desdobra em um agir intempestivo, no sentido mesmo temporal, porque de 

acordo com DELEUZE (1976), a filosofia possui uma relação primordial com o 

tempo. Isso significa que a filosofia pensa no tempo, sobre o tempo, se preocupa 

em pensar com sua história, que precede a todos nós sem deixar de pensar com 

nossa época, com nossos contemporâneos e sobre o tempo que virá, com o por 

vir. “A filosofia, sempre intempestiva, intempestiva em cada época.” (DELEUZE, 

1976, p.51.) 

O tempo filosófico é assim um grandioso tempo de coexistência, que 

não exclui o antes e o depois, mas os superpõe numa ordem estratigráfica. É um 

devir infinito da filosofia, que atravessa sua história, mas não se confunde com ela. 

(DELEUZE; GUATTARI 1992, p. 78)  

Então segundo DELEUZE; GUATTARI (1992) isso faz com que a 

filosofia seja uma coexistência de planos. Portanto, entendemos que seja essa 

coexistência de planos que nos permite dialogar com a infância, nos dando a 

possibilidade de acessarmos o mais íntimo do pensamento, por isso pensar 

implica correr riscos, se aventurar no desconhecido, se lançar em uma abertura de 

mundo. 

Essa abertura de mundo é possibilitada pela experiência de 

pensamento devido à sua autenticidade e acima de tudo por não pretender ser um 

método a ser seguido ou adotado, mas um caminho alternativo entre tantos. Um 

caminho que não se repete, que não pode ser transferido, repleto de incertezas e 

imprevisível, porque não há como prever uma experiência, conforme LARROSA 

(2014).  

Partindo desta perspectiva, invencionamos o caminho para as nossas 

vivências com as crianças, como iremos apresentar no próximo capítulo; traremos 

a escola municipal, o espaço físico que habitamos e seus atores, as experiências 

de pensamento que foram possíveis entre tantas tentativas sem sucesso. 



60 
 

Principalmente traremos o que reverberou dessas experiências, o que ainda está 

a ecoar. 



61 
 

3 TESSITURA DE PALAVRAS: INVENCIONANDO CAMINHOS PARA AS 

VIVÊNCIAS COM AS CRIANÇAS 

 

Como já mencionamos, a proposta deste trabalho é a de pensar a 

relação entre infância, experiência e pensamento. De modo geral estivemos 

mobilizados e atentos ao que é possível afirmar de uma experiência de 

pensamento com crianças. Essa pergunta se desdobra da seguinte forma: em que 

medida o compartilhamento de uma experiência de pensar pode contribuir para 

afirmar e promover um pensar mais alargado e diferente do que já se sabe entre 

as crianças?  

A partir dos tensionadores do projeto intencionamos pensar a 

problematização, aprender a fomentar a dúvida, aprender a perguntar que, por sua 

vez, faz reverberar o diálogo participativo que acontece na inter-relação com o 

outro, como também mobiliza a pesquisa e a desnaturalização do conhecimento; 

na sequencia ensaiamos apresentar cada um destes tensionadores.  

Aprender a perguntar implica em fomentar a curiosidade latente das 

crianças, chamando a atenção delas, para o fato que elas são sujeitos atuantes 

em um mundo que está em constante transformação cultural, histórica e política. 

Ao instaurar sua subjetividade curiosa, perceberão o seu papel interativo com a 

realidade objetiva do mundo, não apenas como o sujeito observador dessa 

realidade, mas principalmente como sujeito com possibilidades de interferir nas 

ocorrências para propor mudanças significativas para si mesmas e para a 

comunidade na qual estão inseridas.  

Em sua pedagogia da autonomia, Paulo Freire nos adverte que: 

 

O bom clima pedagógico-democrático é o em que o educando vai 

aprendendo, à custa de sua prática mesma, que sua curiosidade, 

como sua liberdade, deve estar sujeito a limites, mas em 

permanente exercício. (FREIRE, 2011, p. 82) 

 

Porém, interagir na realidade requer uma tomada de decisão, significa 

fazer escolhas. Para que qualquer decisão seja tomada e antes que se faça 

qualquer escolha, é necessário se interrogar sobre as ocorrências do mundo, do 

nosso cotidiano.  



62 
 

Nesse exercício da curiosidade aprendemos a perguntar, a suscitar a 

dúvida, a interrogar assim como fazia Sócrates na antiga Grécia, explorando cada 

pergunta como também a postura das crianças ao tentarem responder as 

perguntas. Assim é possível perceber o quanto as crianças estão atentas e as 

formas de atenção que emergem a partir das perguntas que pedem algum tipo de 

explicação por parte delas, fazendo com que elas tentem explicar ou fazer 

contraexemplos ou perguntas que estabelecem relações. Isto nos permitirá tomar 

distância do fato analisado ou ocorrência em questão para que desta forma a 

reflexão crítica atue de modo a cercar o que foi colocado como objeto de 

pensamento, inaugurando a possibilidade de pensar a pergunta, os 

desdobramentos da pergunta inicial e das explicações oferecidas pelo professor e 

pelos participantes do diálogo. 

Deste modo estamos também aprendendo a dialogar; ao convidarmos 

as crianças para uma experiência de pensamento, inauguramos a disponibilidade 

para o diálogo na sala de aula. “O pensamento é uma ação realizada 

conjuntamente, a filosofia se realiza no encontro com o outro. Sendo assim, a 

filosofia e o filosofar constituem-se em experiência essencialmente dialógica.” 

(Santiago in MATOS; COSTA, 2014, p. 115). 

 Quando pensamos no ensino de filosofia, necessariamente está 

pressuposto o diálogo, o encontro com o outro. Nesse encontro com o outro, 

inauguramos com as crianças de uma escola possibilidades para o pensar por 

meio de vivências educativas, procurando instaurar sobretudo um ambiente 

filosófico entre elas, tomando o pensar sempre na perspectiva de oportunizar 

novos inícios.  

Da mesma forma a infância foi tomada nessa dimensão com todas as 

suas potências, contudo concordamos com Larrosa: 

 
Não obstante e ao mesmo tempo, a infância é o outro: O que, 

sempre muito além do que qualquer tentativa de captura inquieta a 

segurança de nossos saberes, questionando o poder de nossas 

práticas e abre um vazio no qual se abisma o edifício bem 

construído de nossas instituições de acolhida. Pensar a infância 

como algo outro é, justamente, pensar essa inquietude, esse 

questionamento e esse vazio. (LARROSA, 1998, p. 69) 

 



63 
 

A infância não é apenas a minha ou a sua, mas a infância como outro, a 

infância como alteridade que perpassa nossa prática docente, nos inquietando a 

ponto de sairmos do lugar comum para habitar outros espaços-tempos na 

tentativa de traçar um percurso capaz de reduzirmos essa estranheza. Deste 

modo caminhamos na direção para aprendermos a desnaturalizar o 

conhecimento, que se dá quando nos colocamos em uma posição de escuta 

desse outro. Ao nos colocarmos na escuta desses dizeres, ainda minoritários e de 

toda sua potência, se faz necessário nos colocar frente a esse outro desprovido 

dos nossos (pré) conceitos, das nossas certezas. Um movimento importante para 

que isso ocorra é romper com a paridade das perguntas. 

Ao pensarmos o nosso caminho metodológico no processo de 

realização desse estudo, optamos e desejamos dar voz e vez às crianças, tendo a 

infância como ponto de partida nas vivências filosóficas, sobretudo pelo que elas 

(as crianças) podem provocar no que se refere à criação de pensamentos que são 

possíveis de desenhar, a partir das suas próprias experiências inventivas e dos 

seus cotidianos na escola, uma vez que segundo Kohan: 

 

A infância fala uma língua que não se escuta. A infância pronuncia 

uma palavra que não se entende. A infância pensa um 

pensamento que não se pensa. Dar espaço a essa língua, 

aprender essa palavra, atender esse pensamento pode ser uma 

oportunidade não apenas de dar um espaço digno, primordial e 

apaixonado a essa palavra infantil, mas também de educar a nós 

mesmos, a oportunidade de deixar de situar sempre os outros em 

outra terra, no desterro, no estrangeiro, e poder alguma vez sair, 

pelo menos um pouquinho, de nossa terra pátria, de nosso 

cômodo lugar (KOHAN, 2007, p.131). 

 

Buscamos habitar a escola, o espaço-tempo da nossa pesquisa, 

tentando afirmar a pesquisa com as crianças e não mais sobre elas, rompendo um 

pouco com o olhar adulto centrado, buscando hospedar os seus pensamentos, 

suas múltiplas maneiras e ricas experiências vivenciadas desde suas próprias 

perguntas. 

Assim como professora de filosofia e pesquisadora procuramos, 

assumindo a ignorância dos nossos saberes a respeito da infância, passar a 

acolhê-la mobilizada, pelo que LARROSA (1998) nos convida a pensar que a 

infância é outro e isso significa que ela deve ser vista ou acolhida não pelo que já 



64 
 

sabemos dela, mas sim como o que ainda não foi capturado pelos nossos saberes 

e pelos nossos poderes.  Assim, escolhemos habitar o espaço-tempo de uma 

escola pública, especificamente o contexto dos anos iniciais do ensino 

fundamental, mais precisamente uma turma do 5º ano, propiciando aos alunos 

uma experiência do pensar na qual os mesmos se sintam convidados a participar 

do diálogo filosófico, considerando as relações que os mesmos estabelecem entre 

si por meio de uma atmosfera filosófica.  

Da mesma forma compartilhando suas vivências enquanto infantes na 

escola e no meio social no qual estão inseridos, estão também vivenciando sua 

alteridade, a partir do gesto de perguntar, suscitar a dúvida, porque o gesto de 

perguntar do outro é peça-chave para uma experiência de pensamento. De igual 

forma, intencionamos que o aluno ainda na infância comece a exercitar o diálogo, 

que é o alicerce para todo relacionamento com o outro e com o meio social no 

qual faz parte; apenas pela via dialógica se consegue uma abertura de mundo. 

Isso se torna possível porque a maior parte de uma experiência de pensamento é 

ocupada pelo diálogo filosófico, que é o tensionador responsável por propiciar 

essa abertura de mundo que, por sua vez, é capaz de dar à nossa prática 

pedagógica uma nova significação, agregando novos sentidos ao ensino da 

filosofia, segundo Gomes in KOHAN; OLARIETA (2012). Deste modo os alunos 

também poderão aprender a refletir sobre o seu viver na comunidade, pensar 

sobre as implicações das relações tecidas na convivência com o outro. 

São muitas as perspectivas em relação ao ensino de filosofia, muitas 

delas difundidas nos livros didáticos e utilizadas por muitas escolas. No nosso 

exercício filosófico com as crianças nos inspiramos e buscamos pensar a relação 

entre filosofia, escola e infância, bem como a prática e a experiência filosófica com 

crianças partindo das experiências que vem sendo desenvolvidas pelo projeto “Em 

Caxias a Filosofia en-caixa?”, especialmente pela abertura de possibilidades que 

inaugura no que se refere à prática de filosofia com crianças na escola e seus 

distintos modos de dar sentido à filosofia praticada na escola com crianças. 

Vale salientar que não tomamos o projeto como se ele fosse um ponto 

de sustentação insubstituível ou inquestionável no campo da filosofia e da escola. 

Aliás, esta é uma ideia que percebemos não ser cultivada nem pelo projeto e nem 

pelos seus protagonistas. O próprio projeto se afirma na contramão da lógica dos 

esquemas explicativos e universalizantes. Tomada como “experiência do pensar”, 



65 
 

a filosofia não é vivenciada como um conjunto de teorias ou correntes teóricas 

previamente estabelecidas. A dimensão da experiência e da infância traz ao 

pensar certa abertura. 

 

3.1 Tecendo nosso caminhar com as crianças 

 

Conforme mencionamos em parágrafos anteriores, nosso objetivo é 

ouvir as vozes da infância, a fim de superar áreas de silêncio nos quais nos 

educadores se mantém indiferentes às demandas infantis e, com isso, nos 

colocarmos atentos às suas necessidades. Para que essa escuta seja possível, 

faz-se necessário um acolhimento incondicional das diferentes falas, gestos e 

ações das crianças, considerando que esses transportam em suas entrelinhas 

toda uma gama de elementos e que são uma rica fonte para o agir docente. O que 

exige uma profunda disposição de acolhimento e escuta por parte do educador, 

visto que sem essa abertura acolhedora não seria possível propiciar os espaços-

tempos que são base das experiências de pensamento.  

 

3.1.1 A Escola Municipal Brincar e Viver 

 

Abaixo faremos a descrição da escola que nós nomeamos de Brincar e 

Viver na qual desenvolvemos a pesquisa. Para preservar a identidade dos 

envolvidos nessa pesquisa as imagens estão desfocadas como também iremos 

trabalhar com nomes fictícios tanto da escola quanto de seus agentes. 

A Escola Municipal Brincar e Viver localiza-se em um bairro periférico 

da Região Metropolitana de Recife. A maioria dos alunos está inserida em um 

contexto de grande carência e vulnerabilidade social. Muitas delas tiveram acesso 

à escola direcionada pela creche da comunidade e assim elas são matriculadas 

diretamente no nível quatro, que equivale ao antigo jardim de infância. Aí começa 

a sua caminhada na Brincar e Viver que vai se desdobrar até o 5º Ano do Ensino 

Fundamental I. Ao concluírem essa etapa são direcionados para a escola que fica 

exatamente ao lado do prédio e que recebe os alunos do 6º ao 9º ano do Ensino 

Fundamental, o que complementa o ciclo educacional desenvolvido na Brincar e 

Viver. 



66 
 

O ambiente físico da escola é composto, além das salas de aulas, por 1 

sala de informática, refeitório, brinquedoteca e um pequeno palco em um espaço 

reservado para apresentações. 

Após um período de prévia observação e conversas com os 

professores decidi focar minha pesquisa sobre experiências com filosofia e 

infância na turma do 5º Ano. Vale salientar que alguns professores não tiveram 

interesse em participar da proposta com filosofia alegando que as crianças ainda 

estavam em processo de alfabetização e letramento e que os mesmos dispunham 

de pouquíssimo tempo para isso. 

A turma que nos acolheu e possibilitou o desenvolvimento de nosso 

estudo é composta por 22 alunos que, na grande maioria, são meninas; são 

apenas sete meninos, a faixa etária das crianças é entre oito e onze anos, a turma 

possui boa assiduidade. A professora responsável pela sala é a professora Hey, 

que já atuou na escola como gestora, porém atualmente se dedica à sala de aula 

e conhece a maioria dos alunos desde que eles chegaram da creche para compor 

o nível quatro, o que faz com que gere um ambiente de confiança entre alunos e 

professora o que ajudou bastante no meu acolhimento e interação com o grupo. 

Na medida em que fui bem acolhida pela professora Hey, assim carinhosamente 

chamada pelos alunos, também recebi o mesmo acolhimento por parte das 

crianças, o que acredito ter propiciado a criação dos espaços-tempos para as 

vivências educativas e as experiências de pensamento.  

Iniciamos nossa trajetória na escola na segunda semana de fevereiro, 

precisamente no dia 07 de fevereiro, permanecendo até o fim do semestre no mês 

de junho com esta turma. Quando me apresentei para as crianças informando-as 

da minha presença e o motivo de estar a partir daquele mês com eles, todos me 

ouviram calados, ninguém me perguntou absolutamente nada. Nos dias que se 

seguiram, a minha presença suscitou curiosidade em alguns que timidamente 

ensaiavam algumas perguntas pessoais, nada sobre a filosofia ou o que eu estava 

fazendo na escola. Outros demonstraram uma agressividade com o objetivo de 

chamar atenção, mas que aos poucos foi se dissipando à medida que 

conversávamos cada vez mais. Logo no mês seguinte, março, chegou o carnaval; 

uma semana antes da folia as crianças estavam em total euforia pensando como 

seria a prévia carnavalesca da escola, eu e a professora Hey confeccionamos as 

máscaras, as crianças ficaram responsáveis pelos confetes e serpentinas. Tudo 



67 
 

confeccionado a partir de reciclagem.  A partir dessa aproximação logo foi possível 

perceber que as crianças não cultivavam o hábito de fazer perguntas, pelo menos 

quatro das crianças ainda tem dificuldades de leitura e uma escrita bastante 

irregular.  

Ainda no mês de fevereiro, para começar a pensar as experiências e 

tentar conhecer um pouco mais as crianças levei para sala de aula a dinâmica das 

folhas21: fizemos um semicírculo na sala como forma de sair da formação física 

habitual e tentar inserir outra perspectiva entre as crianças. Distribui duas folhas, 

uma vegetal e outra de papel A4 em branco, solicitei às crianças que elas 

reproduzissem a folha vegetal de maneira fidedigna na de papel, quando todas as 

crianças terminaram de desenhar e colorir, algumas crianças se esmeraram em 

transferir para folha de papel as nuances de verde que encontraram na folha 

vegetal. Então solicitei que elas destruíssem a folha vegetal. O que algumas 

fizeram com certa relutância, outras demonstraram prazer em rasgar a folha em 

pedacinhos. Por fim veio o que ninguém esperava, solicitei para elas recomporem 

a folha vegetal deixando-a exatamente como era.  

As crianças se entreolharam sem acreditar no meu pedido, algumas 

riam, outras reclamavam, algumas meneavam a cabeça negativamente, mas eu 

insistia: “Vamos lá! Tente ir juntando os pedacinhos”. A maioria conseguiu juntar 

os pedaços da folha vegetal, principalmente aqueles que relutaram em destruí-la 

tiveram mais facilidade em reorganizá-la, porém todos chegaram à conclusão de 

que ela jamais ficaria como antes, que era impossível. Propus nesse momento 

que pensássemos sobre o que uma vez destruído não retornaria a ficar como 

antes mesmo que nos esforçássemos para isso. No quadro branco comecei a 

escrever o que as crianças traziam, uma aluna gritou: “Um espelho, quando se 

quebra não fica mais como antes, um copo, um prato.” (fala das crianças) 

Para preservar a identidade das crianças vamos dar nomes fictícios às 

crianças no momento da transcrição das falas. A seguir descrevemos o diálogo 

que emergiu dessa atividade: 

 

Lili: Uma amizade, quando uma amizade é destruída, mesmo que 

a gente fique amiga de novo, jamais vai ser como antes. 

Eu: perguntei o porquê, por que não fica como antes? 

                                                           
21

 Atividade heurística desenvolvida pelo grupo de pesquisa e extensão Eureka. 



68 
 

Lili respondeu: Porque não dá mais, não dá pra falar tudo, não! 

Acho que fica sem confiança. 

Eu: Então o que foi destruído: a amizade ou a confiança? 

Lili: Acho que as duas. 

Eu: E vocês, pessoal, concordam com Lili? Alguém tem outras 

colocações a fazer?  

 

Percebi que a maioria ficava repetindo as respostas dos demais ou se 

recusavam a falar, outros pediam para ir ao banheiro ou beber água, na verdade o 

que queriam mesmo era se ausentarem da sala. Comecei a observar e percebi 

que todos na turma tinham esse comportamento sempre que eles não estavam 

interessados em participar de alguma atividade realizada por mim ou pela 

professora Hey. Essa primeira dinâmica não tinha o objetivo de se tornar uma 

experiência de pensamento, era uma dinâmica apenas para sentir a turma em um 

momento comigo. 

Mas, ao analisar o que resultou desta dinâmica, onde é possível 

identificar o binômio reversível/irreversível, percebi que posso incluí-la como uma 

experiência de pensamento, porque o que emergiu dela foi um exercício de 

pensar. Mesmo após o recreio quando retornamos para a sala de aula, a dinâmica 

continuou ecoando em alguns alunos, nas falas entre eles. Aproveitei para propor 

a eles que pensássemos juntos sobre algo ou situações que são reversíveis e 

podemos reverter: como uma área desmatada pode ser reflorestada, como um rio 

que tem suas águas poluídas pode ser recuperado com muito esforço e 

comprometimento, porém Em ambos os casos irá requerer tempo e mudança de 

comportamento da população local para que o objetivo seja atingido, porém 

existem outras coisas que são irreversíveis, a exemplo da vida que, uma vez 

perdida, não há como reverter. 

Os ecos dessa atividade se estenderam até o dia seguinte: um dos 

meninos que eu acreditava não ter participado efetivamente da dinâmica, por ter 

se recusado a desenhar e colorir, rasgou a folha com muito entusiasmo quando eu 

solicitei que a destruíssem; em nenhum momento ele fez sequer uma colocação e 

pedia insistentemente para ir ao banheiro ou beber água. Porém no outro dia, ele 

chegou dizendo que a paixão uma vez destruída não poderia ficar mais como 

antes.  Na transcrição a seguir substituiremos o nome do aluno por Dunga: 

 



69 
 

Dunga: Tia da filosofia! Tem outra coisa que, quando se destrói, 

não dá para consertar! A paixão! 

Eu: Como assim? Você pode explicar melhor? 

Dunga: Não, deixa pra lá! 

Eu: Agora fiquei curiosa, fala, por favor! 

Hey: Eu também fiquei curiosa! 

Dunga: Um amigo meu viu a garota por quem ele é apaixonado 

com outro menino, então ele me falou que não quer mais ver essa 

garota nem pintada de ouro. A paixão dele foi destruída, mesmo 

ela pedindo desculpa, não vai ser do mesmo jeito, ele não quer 

saber dela!  

 

Este relato trazido pelo aluno um dia após a experiência me fez ficar 

atenta para os ecos, para o que ressoa não apenas no momento solicitado, mas 

para o que aos poucos vai se mostrando, emergindo, sendo significado pelas 

crianças. Comecei a pensar nas tentativas de fuga de Dunga e de outras crianças 

durante as aulas e durante a dinâmica. No decorrer da mesma semana em um dia 

que a professora foi para uma capacitação e eu fiquei com a turma, propus uma 

conversa informal antes de começar as atividades deixadas pela professora Hey. 

Perguntei por que eles solicitavam tanto para se ausentarem, principalmente 

quando tinham atividades que requeriam maior atenção da parte deles. A resposta 

foi quase unânime: “Tia quando a tarefa está muito difícil a gente não quer estar 

aqui na escola, à gente quer fazer o que a gente gosta. Aqui na sala de aula não 

dá pra fazer quase nada do que a gente gosta.” (fala das crianças) 

A partir dessa fala comecei a observar que os dias de maior 

assiduidade das crianças eram as quintas-feiras porque no segundo horário eles 

têm aula de educação física. Nesse momento eles se ausentam da sala de aula, 

para habitar um espaço mais amplo, onde eles podem jogar bola, pular, se 

exercitar.  Aula esta que é aguardada com muita ansiedade por toda a turma. 

Percebemos que os alunos se retraem frente à sala de aula convencional com a 

sua estrutura rígida. 

Então comecei a pensar possibilidades de interagir com eles fora da 

sala de aula, aproveitando um espaço para eventos onde existe um pequeno 

palco, mas com espaço suficiente para que pudéssemos formar um semicírculo. 

No entanto, as experiências que precisam desenhar ou ler não foram possíveis 

nesse espaço por tratar-se de um espaço comum na escola, por isso a maioria 

das experiências acabaram ocorrendo mesmo na sala de aula. Arrumando as 



70 
 

bancas, sempre dou preferência à forma de semicírculo ao invés da forma de 

círculo fechado, porque o círculo passa uma imagem de fechamento, algo 

determinado, enquanto que o semicírculo com sua abertura traz uma imagem de 

inacabado, incompleto, indeterminado que, por sua vez, são características da 

experiência de pensamento.  

Ainda sobre a fala das crianças em parágrafos acima citados quando 

elas afirmam que na escola não dá pra fazer quase nada do que gostam, isto 

força-nos a pensar sobre a estrutura rígida da escola e dos conteúdos e como as 

crianças são tolhidas em sua criatividade por não terem chance de ter toda a sua 

potencialidade aflorada. Porém, ao pensarmos a filosofia como acontecimento, 

como uma experiência de pensamento, é possível começar trilhar o caminho 

inverso, inaugurando uma via, uma abertura para o não pensado, para o que 

ainda não foi perguntado. Dentro desta perspectiva é possível pensar uma escola 

filosófica na qual o gesto de perguntar norteia todo o trajeto, onde a filosofia é 

pensada também como vida. 

No item seguinte trago o trajeto metodológico das intervenções como 

elas foram surgindo. 

 

3.2 Pensando o trajeto metodológico das intervenções  

 

Optamos por adotar a proposta de uma educação com filosofia, o que 

iria implicar em uma postura filosófica não só da nossa parte como docentes, mas 

principalmente dos alunos. Acreditamos que a postura filosófica possibilite uma 

educação como vida, BERLE (2018, p.108), uma educação que movimenta, com 

potência de transformação de mundo, uma vez que entendemos que os atores 

dessa educação estão inseridos no mundo real como sujeitos pensantes da 

própria realidade, capazes de interferir e interagir com a história. Isso se torna 

possível devido à perspectiva de recomeço da filosofia, possibilitando que esses 

sujeitos possam encontrar um sentido para si no coletivo. Então nesse movimento 

de recomeço “pensar tudo de novo, tudo desde o começo, um tudo o mais infantil 

possível” (KOHAN, 2012, p.164) 

Pensar a partir da perspectiva de recomeço da filosofia se colocando 

atento para investigar o ato de pensar, transcender os limites da filosofia 

entendida simplesmente como mais uma componente do currículo, como mera 



71 
 

disciplina, trata-se de compreender que o encontro da filosofia com a infância abre 

as portas para um encontro entre uma experiência de pensamento e a cultura 

LÓPEZ (2008).    Isso implica em pensar uma escola com vida, uma escola 

pulsante na qual possamos habitar o tempo presente, o instante. Isso significa 

uma escola como tempo livre MASSCHELAN; SIMONS (2014) na qual a filosofia 

não é entendida como conteúdo, mas como uma relação com o saber e com as 

experiências de pensamento que permeiam ou são tecidas nessa relação. Deste 

modo a filosofia tem haver com sentido. “o sentido é uma força que se expressa 

nas coisas.” (LÓPEZ, 2008, p. 58-59) Uma tensão que impulsiona a pensar, “o 

sentido propriamente dito se estabelece num encontro, numa relação aberta com 

aquilo que desde fora força o pensamento.” (LÓPEZ, 2008, p. 59-63). Portanto, 

devemos nos mover rumo a uma compreensão do ato de pensar como também 

das mudanças e multiplicidades que derivam dele. 

Quando entendemos a filosofia como uma relação com o saber 

inevitavelmente colocamos a experiência filosófica em evidência, ou seja, é 

inevitável não colocar a experiência filosófica como objeto de pensamento, pensar 

qual o sentido que possamos atribuir à experiência de pensamento, ao ato do 

pensar. Esse movimento se desdobra em múltiplas intersecções, uma vez que 

“pensamos que a experiência filosófica é eternamente incompleta, pois a 

experiência fica conosco e às vezes aparece no próprio pensamento para ser 

pensada de novo.” (KOHAN; OLARIETA, 2012, p. 178-179). Isso não deixa de ser 

um recomeço. Recomeçar a pensar a partir de uma determinada experiência 

filosófica que nos transpassou em um determinado momento, algo que de fato nos 

tocou, que vivenciamos de forma intensa e que novamente nos convida, ou 

melhor, nos força a fazer um novo movimento de pensamento. De acordo com 

KOHAN; OLARIETA (2012) o que nos permite fazer esse novo movimento de 

pensamento sobre a experiência já vivenciada é o fato de concebermos a 

experiência filosófica como eternamente incompleta; esse caráter de incompletude 

da experiência filosófica é uma abertura capaz de permitir que os rastros do que 

vivenciamos sejam lidos e reinterpretados, ganhando novos sentidos a serem 

explorados. 

Nesse momento apresentamos o planejamento das experiências de 

pensamento com a turma do 5º ano do Ensino Fundamental I. Temos como 

objetivo geral ouvir as vozes da infância, o que ecoa desse dizer infantil. Nosso 



72 
 

objetivo específico consiste em possibilitar um encontro entre a infância e a 

filosofia com a finalidade de fazer emergir das experiências de pensamento 

reflexões sobre o fazer cotidiano das crianças, buscando motivar o ato do 

perguntar quase que inexistente na turma, deste modo estarão promovendo uma 

investigação para melhor compreensão das atividades; desenvolver a capacidade 

de dialogar de forma colaborativa nas atividades.  

Dessa forma, pensamos as seguintes atividades para compor nosso 

caminho metodológico: usamos a figura de uma ampulheta para propor uma 

experiência de pensarmos o tempo cronológico no dia-a-dia, outra proposta de 

experiência de pensamento foi a partir da leitura de um fragmento de texto literário 

intitulado “A bolsa amarela”. A partir dos ecos dessa experiência, do que emergiu 

do diálogo entre as crianças, decidimos incluir outra atividade, então optamos pela 

atividade heurística22 do autorretrato para abordar questões que envolvem a ética 

da alteridade, tomando como inspiração a perspectiva de Emmanuel Levinas. A 

inquietação residiu em oportunizar às crianças a problematização de sua 

percepção acerca de si mesma e que percepção elas têm do outro, daqueles que 

vem ao nosso encontro. 

Dedicaremos a próxima seção para tratar dos desdobramentos das 

experiências de pensamento realizadas com os alunos do 5º Ano do Ensino 

Fundamental I do que tem ecoado a partir de suas falas, dentre elas a 

possibilidade de pensar uma educação com filosofia pelo viés da ética da 

alteridade.  

                                                           
22

 Heurística: A atividade heurística a qual nos referimos faz parte de uma pesquisa em andamento 

pelo Grupo de Pesquisa: Processos Heurísticos em Filosofia e Direitos Humanos. Coordenado pelo 

prof. Dr. Sandro Cozza Sayão. 



73 
 

4 PENSANDO FILOSOFICAMENTE COM CRIANÇAS EM UMA ESCOLA 

PÚBLICA: DOS ENCONTROS POTENTES 

 

Foi no exercício de aprendiz que nos colocamos ante a potência da 

infância e todos os movimentos por ela produzidos no espaço-tempo de uma 

escola pública. Sem a pretensão de estabelecer partidas e chegadas, 

invencionamos “situações” a partir das quais pudéssemos conversar e pensar com 

as crianças do 5º ano. Assim, realizamos registros dos cotidianos, experiências, 

dizeres, fazeres e aprenderes das crianças e invencionamos também espaços-

tempos para ouvir as crianças, na intenção de perceber seus pensamentos, 

anseios e sentidos produzidos, a partir do compartilhamento de experiências e 

pensamentos. Para melhor dar passagem a esses pensamentos: escutar, olhar, 

objetos, história, papel, lápis, desenhos, etc. 

Assim, foi nossa intenção instaurar, mobilizar experiências de 

pensamento produzido por essa potência do pensar infantil. Em uma das aulas de 

português, uma das atividades trazidas tratava sobre um relógio no qual os 

ponteiros eram frases e, a partir da fala da professora Hey que também fazia 

referência ao tempo, eu percebi uma oportunidade para uma experiência de 

pensamento que estava pensando há alguns dias, mas até então não tinha 

surgido um momento para propô-la. Então coloquei no centro do nosso 

semicírculo a imagem de uma ampulheta, os alunos foram convidados a observar 

a imagem e tentar identificar o objeto representado na imagem. Em princípio não 

foi revelado do que se tratava e qual a sua utilidade, a ideia era que eles 

explorassem ao máximo todas as possibilidades; alguns examinaram a figura 

atentamente sem ousar decifrá-la, logo todos quiseram vê-la bem de pertinho.  

 

Imagem 1 – Imagem de uma ampulheta 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: https://images-submarino.b2w.io/produtos/01/00/oferta/40308/0/40308051_1GG.jpg 



74 
 

Bob gritou: Já sei!  É aquela coisa que mede o tempo quando não 

tinha relógio. 

Lalá: Eu também sei! Não consigo dizer o nome! 

Pepa afirma: Uma ampulheta! 

Todos em um único coro: Sim! É isso! Ampulheta!!! 

 

Então todos foram convidados a pensar sobre o tempo, se é possível 

pensar sobre o tempo. Todos responderam que é possível. “Ele é o mesmo para 

todos?”, perguntei. As crianças se entreolharam por um segundo e responderam 

timidamente, algumas disseram que sim, outras que não.  

Foi nesse instante que se inicia o seguinte diálogo: 

 

Nina falou: O dia é igual para todos e todo mundo tem 24 horas 

para usar como quiser!  

A maioria discordou. 

Cora diz: Para usar como quiser, nada! Hoje eu gostaria de ter ido 

para praia, mas ao invés disso estou aqui na escola. 

Mimi também falou: Verdade, Cora, a gente nunca consegue fazer 

o que gosta, eu preferia ter ficado em casa dormindo um pouco 

mais. Pra mim o tempo passa rápido demais e em algumas vezes 

muito devagar. 

Dunga: Eu queria está lá no campinho jogando bola. 

Hey (professora da turma) perguntou: Vocês já pararam para 

pensar sobre o que fazemos com o nosso tempo? 

 

A pergunta da professora Hey se refere ao tempo em kairós, aquele que 

significa medida, proporção, o tempo da oportunidade. Ela chama a atenção para 

mostrar que o tempo escolar disciplinar apesar de ser regido por chrónos também 

pode ser pensado como um tempo de oportunidade, porque dentro de toda a 

rigidez cronológica da escola, do tempo disciplinar também se faz vibrante a 

oportunidade para aprender. Um tempo livre para se dedicar ao estudo, ao 

aprendizado, um tempo de oportunidade. Enquanto que, para o aluno Dunga, ao 

afirmar que gostaria de estar no campinho jogando bola, ele traz o tempo do 

brincar, do jogar, um tempo como intensidade. Tão intenso como a própria vida, 

este é o tempo em aión.  

Continuamos a narrativa do diálogo: 

 

Todos: Não! 

Pepa pergunta: Quem aqui sabe respeitar o tempo?  

Silêncio total. 



75 
 

Popay: Que pergunta é essa?  O tempo é uma pessoa?  

Pepa responde: Não, ele não é uma pessoa! Mas, se você souber 

respeitar o tempo, ele deixa você fazer muitas coisas. 

Bibi: O tempo não é igual para todos porque todos têm suas 

diferenças e direito de ver o tempo de seu jeito. O tempo pode até 

ser o mesmo de 24 horas, mas o movimento não é o mesmo, o 

que as pessoas fazem no passar das horas nunca é o mesmo. Por 

causa da diferença das pessoas, todos os humanos têm suas falas 

diferentes. 

Eu pergunto: Como assim, falas diferentes? 

Bibi: Tem gente que fala baixinho e fino e outra fala alto, forte. Tem 

gente que a voz é rouca. Todo mundo tem diferença. E usa o 

tempo de forma diferente. 

 

A fala da aluna Bibi logo acima afirmando que o tempo pode até ser o 

mesmo de 24 horas, mas o movimento não é o mesmo ao se referir ao que cada 

indivíduo faz com o seu tempo cronológico devido às diferenças de cada um e que 

por isso ela entende que cada um usa o seu tempo cronológico de modo diferente, 

nos permite pensar chrónos como aquele que limita. Não há como escapar do 

limite de 24 horas, ninguém está a salvo desse limite, por mais diferenças que 

tenhamos estamos todos fadados ao seu limite. Porém, sua fala infantil também 

traz à tona o tempo como duração pura, como movimento. “Trata-se de uma 

passagem, de uma mudança, de um devir, mas de um devir que dura, de uma 

mudança que é a própria substância.” (DELEUZE, 1999, p.27)  

Sua fala também reverbera a questão da alteridade quando afirma que 

“as pessoas são diferentes e que todos os humanos têm suas falas diferentes.” 

Então nos apoiaremos teoricamente em Emmanuel Levinas para pensarmos 

juntos essas afirmações. O que emerge dessa fala é a sensibilidade concebida 

pelo filósofo franco-lituano como uma articuladora entre a passividade e a 

atividade do sujeito dentro desta relação entre sujeito e as coisas no mundo 

SAYÃO (2013). A partir de um olhar meta-fenomenológico Levinas enxerga essa 

relação sujeito e as coisas no mundo como possibilidade para o que ele denomina 

de intencionalidade própria que, por sua vez, reverbera em um acontecimento 

ético. Conforme Neto: 

 

Ele encontra primeiro na sensibilidade – a proximidade de uma 

nova noção da subjetividade graças à novidade da articulação 

entre passividade e atividade do sujeito na relação com as coisas. 

Depois, a sensibilidade proporciona uma intencionalidade que lhe 



76 
 

é própria e lhe dá espaço para conceber, via fruição e desejo uma 

nova intencionalidade. (NETO; SAYÃO, et al 2013, p.77). 

 

Assim, é inaugurado um tipo de consciência denominada de corpo-

sujeito ou corpo-sensível, o que significa “O corpo e o sujeito dotado de uma 

subjetividade ética se dizem e se complementam.” (NETO; SAYÃO, et al 2013, p. 

81). O corpo frui no mundo enquanto que a consciência se sustenta no corpo. 

Portanto, consciência constitui mundo, por sua vez, tal mundo a sustenta de forma 

prévia.  

Vale ressaltar que a sensibilidade da qual estamos nos referindo se 

trata da sensibilidade ética carregada de intencionalidade passiva, que por sua 

vez é afetada pela presença inesperada do outro que vem ao encontro do Eu. Na 

sala de aula tanto os alunos quanto o docente são surpreendidos pela não-

intencionalidade causada pelo encontro face a face com o outro, com a altura que 

a presença do corpo e do rosto do outro carrega consigo. “A noção de Rosto, 

fundamental no pensamento levinasiano, é à maneira de expressão, ou dito de 

outro modo, auto expressão do Outro na sua alteridade intangível.” (NETO; 

SAYÃO, et al 2013, p. 92). Essa altura significa que jamais poderemos reduzir o 

outro a uma condição de trampolim ou usá-lo como meio para atingir uma 

finalidade objetiva.  “A epifania do Rosto é ética.” (LEVINAS, 1980, p.178). Deste 

modo o rosto inaugura o discurso.  Trata-se de uma relação de proximidade com o 

Rosto do outro, permeada pela afecção da linguagem.  

Segundo LEVINAS (1980) a relação face a face fundamenta a 

linguagem, enquanto que através da epifania do rosto inaugura a significação 

originária, que por sua vez implanta a significação própria no ser, permitindo que a 

linguagem além de servir a razão, seja razão. “Um mundo significativo é um 

mundo que há Outrem pelo qual o mundo da minha fruição se torna tema com 

uma significação.” (LEVINAS, 1980, p.187). Isso significa que através da 

linguagem é possível objetivar os objetos e assim tematizá-los. Porém, a relação 

entre o mesmo e o outro nunca poderá ser totalizada.  

Dentro desta perspectiva de uma relação irredutível o rosto abre a 

humanidade, ao falar se atualiza. “A palavra pode realizar-se como produção do 

presente. Mestre é quem apresenta o mundo a alguém, questionando idéias, 



77 
 

objetivando, tematizando.” (FABRI; SAYÃO, et al 2013, p. 118). Essa 

apresentação de mundo pode ser entendida como uma ampliação de horizontes. 

Nessa tentativa de ampliar horizontes caminhamos em direção a uma 

prática alternativa para o ensino de filosofia conforme propõe KOHAN; OLARIETA 

(2012).  Isso se dá quando começamos a propiciar espaços-tempos capazes de 

por em suspenso, mesmo que por um momento a dinâmica dominante da sala de 

aula que engesse o currículo e tenta controlar o aluno tolhendo sua criatividade a 

ponto de conformá-lo e fazer com que este não exercite o gesto do perguntar. Em 

uma tentativa de encontrar uma rota de fuga nos propomos a pensar com Deleuze 

a possibilidade de inaugurar territórios ou zonas de vizinhança com o aprender. 

Conforme: 

Aprendemos que não se aprende de ninguém, mas com outros, 

que nada ensinam os que pretendem se colocar como modelos, 

paradigmas, arquétipos. Aprender supõe dar atenção aos signos, 

decifrar signos do mundo, das pessoas, da vida. Aprendemos pelo 

padecer, pela experiência sensível do corpo. (KOHAN; OLARIETA, 

2012, p. 44) 

 
Significa que no movimento do pensar não há como separar o 

pensamento do corpo por se tratar de um convite ao sentir a comunhão no sentido 

mesmo de compartilhamento. De partilhar as vivências a partir das experiências 

de pensamento através das palavras que põem em ebulição o pensar. O aluno, a 

criança antes apenas ouvinte nesta perspectiva ganha voz, sua voz não apenas 

tenta responder os questionamentos, mas acima de tudo questiona, inquire, 

investiga, debate como é possível perceber no diálogo que retomaremos mais 

adiante. 

Retomando o diálogo: 

 

Nina: Isso mesmo, para mim o tempo é solidão. 

Eu: Você pode explicar melhor, Nina? 

Nina: Sim, tia quando acordo minha mãe já está de saída para o 

trabalho, meu pai trabalha viajando, é caminhoneiro, só vejo ele a 

cada dois meses, mas nos falamos todos os dias por telefone. 

Venho para escola, depois que retorno para casa almoço sempre 

sozinha, porque minha irmã mais velha, que mora com a gente, 

está sempre agitada, arrumando os dois filhos pequenos para 

levar para escola. Depois do almoço vou dormir, ao acordar faço 

minha atividade sozinha, minha mãe só chega após às 20 horas, 



78 
 

eu espero para jantar com ela e vou dormir. Se eu tivesse a 

presença de meus pais eu aproveitaria meu tempo cem por cento. 

Sereno: Acho que o tempo não é igual porque as pessoas fazem 

coisas diferentes. Umas gastam mais tempo, outras não. 

Cora: Alguém sabe para que existe o tempo? 

Bob: Pra gente fazer as coisas. 

Nesse instante a sineta tocou. Bob disse, olha ai! Agora é hora de 

lanchar. Oba! 

Eu: Obrigada pessoal! Tivemos uma manhã bastante reflexiva, 

convido vocês a continuarem pensando sobre essas questões no 

decorrer desta semana.  

 

 

Imagem 2 – Atividade com a ampulheta 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Fonte: a autora, 2019. 

 

Essa experiência fez ressoar múltiplos ecos não apenas sobre o tempo 

(chrónos, Kairós e Aión)23 conforme comentamos em parágrafos acima, mas 

principalmente sobre o outro.  Isso faz emergir mais uma vez a questão da 

alteridade, da presença do outro na nossa vida. Na fala de Nina emergem as 

relações que são tecidas com o outro e com a ausência física desse outro, durante 

a medida cronológica do seu tempo que diz como essa ausência afeta a qualidade 

                                                           
23

 (Chrónos, Kairós e Aión) esses conceitos foram apresentados no item 2.4 que tratamos do Devir 

criança. 



79 
 

e o aproveitamento do tempo cronológico por ela, a ponto da mesma afirmar com 

voz embargada que “o tempo para ela é solidão que se ela tivesse a presença dos 

pais aproveitaria o seu tempo cem por cento”.  

Aqui a menina deixa transparecer que percebe solidão como estar só 

consigo mesma, sem o cuidado e a atenção daqueles que lhe são tão caros, o pai, 

a mãe, a irmã mais velha sempre ocupada com seus afazeres de mãe. Porém, ao 

analisar sua fala a partir do prisma da ética da alteridade, este estar consigo a faz 

sentir o peso da responsabilidade para consigo mesma “o eu é irremissívelmente 

si mesmo.” (LEVINAS, 1998, p. 105). Essa constatação pode ser uma das causas 

geradoras do pesar expressado no seu Dizer24 de criança. Para fundamentar essa 

constatação, Levinas evidencia que: 

 
No Dizer, o sujeito aproxima-se do próximo exprimindo-se, no 

sentido literal do termo, expulsando-se, para fora de qualquer 

lugar, deixando de habitar, deixando de pisar qualquer solo. O 

Dizer descobre, para lá da nudez, o que pode haver de 

dissimulação sob a exposição de uma pele posta a nu. Ele é a 

própria respiração desta pele antes de qualquer intenção. 

(LEVINAS, 2011, p.69) 

 

Esse Dizer se trata de um dizer como modo de ser capaz de oferecer 

significação ao Mesmo (Eu). Portanto, é sua revelação, sua verdade. Isso se dá 

porque ao mesmo tempo em que comunica também é comunicado, uma vez que, 

mesmo tendo se revelado não se dá a conhecer por completo, não há como 

acessar o outro completamente, só sabemos do outro o que esse outro nos revela. 

(LEVINAS, 1998) 

Na relação educativa transpassada pela ética da alteridade se 

entrelaçam a filosofia e a linguagem. O saber dialógico da filosofia se encontra 

face a face com o discurso, o Dizer e o Dito25. Nessa concepção discurso é 

linguagem. Dentro desta perspectiva o Dizer é aproximação e precede o Dito, ou 

seja, antecede a linguagem. “Entre o Dizer e o Dito está posta uma ação que tem 

profunda conexão com a relação educativa: O Testemunho.” (MELO; SAYÃO, et 

                                                           
24

 Dizer significa antes da essência, antes da significação - aquém desta anfibologia - que anuncia 

e tematiza o Dito, mas fazendo-o significar ao outro - ao próximo - com uma significação a 

distinguir daquela que têm as palavras no Dito. (LÉVINAS, 1982, p.66) 
25

 Dito: O Dito, na correlação do Dizer e do Dito, compreende-se como noema de um acto 

intencional, a linguagem comprime-se em pensamento; pensamento que condiciona o falar; 

pensamento que se mostra no Dito como acto suportado pelo sujeito. (LÉVINAS, 1998, p. 2007) 



80 
 

al.,2013, p. 149) Deste modo podemos conceber que o Testemunho é uma 

espécie de revelação. De acordo com Melo: 

 

O Testemunho se dá na diacronia, em um instante. Diacronia e 

diálogo estão em sintonia: ao tempo dos sujeitos da relação, aquilo 

que os põe em estado de troca de experiências é a 

responsabilidade de um pelo outro, a liberdade que a alteridade 

investe ao sujeito e o testemunho. (MELO; SAYÃO, et al., 2013, 

p.149) 

 

Assim, a relação educativa se estabelece em uma proximidade, um 

contato do Outro com o Mesmo (Eu) onde tanto o professor quanto o aluno se 

doam. Esse encontro dialógico com a novidade do outro além de trazer à tona o 

problema da liberdade é muito mais que um chamado, é um apelo à 

responsabilidade, porque a palavra expressada pelo rosto do outro faz tal súplica. 

“A relação com outrem é linguagem, que vem antes da objetivação, nos alvitres da 

cultura, quebrando, dessa feita, toda e qualquer estrutura dicotômica sujeito objeto 

ou professor-aluno, assumida pela educação totalizadora.” (SAYÃO; POZZER, et 

al., 2015, p.134) 

No decorrer da semana após a experiência que emergiu questões 

sobre o tempo, a partir da imagem da ampulheta ainda era possível perceber 

alguns rastros dessa vivência em algumas falas das crianças. Principalmente 

quando a sineta tocava para avisar o intervalo ou a hora de regressar para casa, 

as crianças começaram a associar a sineta como um marcador do tempo 

cronológico, um limitador de tempo. “Bob: aí, tia é hora de lanchar” ou “Dunga: 

hora de ir pra casa, pessoal” (fala das crianças). Assim o que eles trazem em suas 

falas é um tempo escolar mais disciplinador no qual existe hora para tudo, que, 

por sua vez, difere completamente do tempo da experiência que é uma 

intensidade, um devir. 

Uma vez por semana era reservado um momento para que os alunos 

escolhessem um livro infantil, na caixa do livro. É um momento só deles onde a 

professora não interfere na escolha, cada um escolhe um livro para ler, mas 

poucos se concentram de fato nessa leitura, alguns apenas folheiam apenas na 

intenção de ver as gravuras. Então a partir desta prática já existente na sala de 

aula pedi permissão à professora Hey para nesse momento dedicado a leitura 

trabalhar um texto com as crianças. 



81 
 

Para mobilizar a segunda vivência com as crianças contamos com a 

leitura de texto do livro “A Bolsa Amarela” da escritora Lygia Bojunga. Esse livro 

narra o cotidiano de uma garota chamada Raquel que guarda as suas vontades, 

suas estórias e seus questionamentos em uma bolsa amarela e os conflitos 

vivenciados pela personagem. O percurso desta atividade começa com a leitura 

de um fragmento do texto, na qual a personagem Raquel descreve suas vontades 

escondidas na bolsa amarela: a vontade de crescer de uma vez e deixar de ser 

criança, a vontade de ter nascido garoto em vez de menina e a vontade de 

escrever. Segue abaixo pequeno fragmento do texto: 

 

Eu tenho que achar um lugar pra esconder as minhas vontades. 

Não digo vontade magra, pequenininha, que nem tomar sorvete a 

toda hora, dar sumiço da aula de matemática, comprar um sapato 

novo que eu não agüento mais o meu. Vontade assim todo o 

mundo pode ver, não tô ligando a mínima. Mas as outras - as três 

que de repente vão crescendo e engordando toda a vida - ah - 

essas eu não quero mais mostrar. De jeito nenhum. Nem sei qual 

das três me enrola mais. Às vezes acho que é a vontade de 

crescer de uma vez e deixar de ser criança. Outra hora acho que é 

a vontade de ter nascido garoto em vez de menina. Mas hoje tô 

achando que é a vontade de escrever. Já fiz tudo pra me livrar 

delas. (BOJUNGA, 2009, p. 5) 

 

Quando apresentei o livro às crianças elas estranharam o título “A 

Bolsa Amarela”; foi então que Nina falou: “o livro é sobre uma bolsa?”. Eu disse 

que não, mas que a bolsa tem um papel muito importante junto à protagonista da 

estória de Raquel, pois é na bolsa amarela que ganhou de sua tia que a garota 

Raquel guarda suas tão preciosas vontades, além de outros objetos que ganham 

vida na sua imaginação, a exemplo de um alfinete que fala de forma estridente, 

um guarda-chuva quebrado e um galo de briga. Todos queriam ver as gravuras do 

livro, mas o livro não tinha tantas ilustrações como eles desejavam e as poucas 

que havia não eram coloridas, o que fez com que alguns de imediato não 

demonstrassem muito interesse.  

Distribui com as crianças fragmentos do texto que apresenta as 

vontades de Raquel e fizemos uma primeira leitura em conjunto, para nos 

familiarizarmos com o texto, mas principalmente para incluir as crianças que ainda 

estão tendo dificuldade com a leitura; em seguida solicitei que os alunos fizessem 



82 
 

cada qual sua leitura silenciosa para que pudessem se apropriar um pouco mais 

da narrativa. Logo as crianças começaram a se inquietar com a narrativa e Mimi 

faz o seguinte comentário: 

 

Mimi: Essa menina finge que é outra pessoa para escrever para 

ela mesma, eu acho que ela não sabe quem ela é. 

Pepa: Eu acho que ela sabe sim, só que ela quer ser diferente. 

   

Então a partir dessas inquietações que surgiram com a leitura do texto 

solicitei que os alunos pensassem sobre quem nós somos e o que temos de 

diferente. Nesse momento os alunos se entreolham por um instante e uma aluna 

pede para dar a resposta por escrito, não se sente à vontade para falar, tem receio 

que os colegas zombem dela, os demais concordam e fazem a mesma solicitação. 

Outro aluno diz: “é muito difícil falar da gente”! 

A partir da exposição dessas vontades as quais mencionei em 

parágrafos acima, os alunos são convidados a pensar sobre o que temos de 

diferente, mas que ao mesmo tempo nos aproxima. Com essa pergunta 

retomamos uma das colocações que surgiram na experiência anterior, quando a 

aluna Bibi afirma que somos todos diferentes.  

Esse é um exemplo prático do que tratamos em uma das seções 

anteriores sobre o caráter de eterna incompletude e abertura de uma experiência 

filosófica que nos permite rastrear e fazer uma nova leitura a partir de uma 

vivência. Continuando com as perguntas, sobre as vontades de Raquel: como 

vemos a nós próprios e como vemos os outros? Acreditamos que deste modo seja 

possível gerar um ambiente capaz de propiciar a criatividade dos alunos 

reverberando em uma experiência de pensamento, capaz de propiciar um espaço-

tempo onde seja possível o diálogo.  

 

 

 

 

 

 

 

 



83 
 

Imagem 3 – Atividade com o fragmento do texto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  Fonte: a autora, 2019. 

 

Então, continuando nossa conversação, as crianças timidamente 

começam uma escrita reflexiva, buscando no interior de seus pensamentos quem 

eles são. Alguns chegam a apertar os olhinhos como se isso os fizesse rememorar 

algo, sair temporariamente para outro lugar. Até que Tita diz: 

 

Tita: Ai, parece uma viagem no tempo! 

Eu: Por quê? 

Tita: Porque estou lembrando quando era bem pequena, tia! 

Mimi: É verdade, eu também. Se eu soubesse tinha perguntado 

tudo pra minha mãe hoje, antes de vir pra escola. 

Eu: Não sei por que vocês estão lembrando o passado se eu pedi 

pra vocês pensarem sobre quem são vocês, não falei sobre 

passado ou futuro. 

Tita: Ai, tia! Não dá pra falar de mim se eu não lembrar tudo, de 

tudo mesmo! 

Eu: Então você está afirmando que pra falar de você hoje, você 

precisa visitar o passado. Isso quer dizer que pra você o passado 

interfere em quem nós somos hoje? E em quem nós seremos 

amanhã? E vocês, pessoal? Também pensam assim? 

Tita: Acho que sim, tia! 

Mimi: Penso que sim também, estava aqui lembrando as coisas 

que eu gostava de fazer junto com a minha mãe quando era bem 

pequena. 



84 
 

Eu: Outra coisa! Eu pedi que vocês falassem de vocês mesmos e 

vocês estão falando como a mãe de vocês os vêem, ou seja, 

vocês estão descrevendo o olhar de outra pessoa sobre vocês. 

Bob: Não, só pensei em mim agora! Pensei no que eu quero ser 

quando crescer. Como meus pais ficarão felizes quando eu for 

médico. 

Eu: Bob, você pensa que quem você é hoje irá influenciar em 

quem você será amanhã? Então você, ao contrário de Tita, visitou 

o futuro, ambos saíram do tempo presente. Vocês observaram que 

retomaram a questão do tempo, que foi tema de uma experiência 

anterior? 

Bob: Mais ou menos isso!  Eu não tinha percebido isso não! Isso 

do tempo! 

 

Os demais alunos também balançaram a cabeça negativamente; eles 

por algum motivo sem perceber, também tinham visitado ou o passado ou o futuro 

para falar de si mesmos. Enquanto escreviam algumas crianças conversavam e 

nesse diálogo trouxeram elementos que estavam presentes em sua escrita. Foi o 

caso de Bob: “Também quero ser grande logo e, quando eu for grande, vou ser 

médico. Quero ser um médico muito bom, quero atender bem os doentes até que 

eles fiquem bem. Minha mãe e o meu pai ficarão muito felizes.” (escrita de Bob).  

Nesta escrita de Bob de apenas 11 anos de idade é possível perceber uma 

conexão com o texto lido quando o menino afirma que também quer crescer 

rápido para ser um médico bom. Crescer rápido significa deixar de ser criança no 

sentido cronológico, mas não quer dizer que a infância deixa de existir, porque a 

infância a qual concebemos não é cronológica, mas infância como intensidade, um 

estar no mundo com sentido e de forma intensa. Assim, em sua escrita é possível 

perceber esse sentido no chamado à responsabilidade pelo outro porque não 

basta ser médico, é preciso também ser bom, o que para ele significa ter que 

atender bem a seus pacientes; a menção à felicidade dos pais com a sua escolha 

de ser médico evidência o quanto a aprovação do outro tem significância para ele.  

O que emergiu dessa atividade foi à seguinte reflexão: por que a 

pergunta que os convidava a pensar quem eles são os havia levado a uma fuga 

temporal que os levou para um tempo que não era o tempo presente? No caso de 

Bob ele expressa sua vontade a partir do futuro de um tempo ainda não vivido. 

Enquanto que Tita na sua escrita visita o passado descrevendo momentos com 

sua mãe: “Eu sou Tita tenho 10 anos vou fazer 11 anos em Outubro. Minha mãe 

diz que quando eu nasci era bem gordinha e quietinha, ela adorava me levar pra 



85 
 

passear vestida de bailarina toda de rosa, todo mundo me achava linda. Eu ainda 

sou linda, mas agora ela diz que eu sou muito espevitada. Teve uma vez quando 

eu já era grandinha, isso eu me lembro no aniversário do meu primo que eu 

dancei tanto, tanto e comi tanto brigadeiro que no outro dia fiquei doente.” (escrita 

de Tita) 

A reflexão que persiste em minha mente a partir da fala e escrita das 

crianças acima apresentadas, onde veio à tona a fuga temporal dos alunos para 

um lugar longe do presente, para um passado já estabelecido e imutável ou para 

um porvir ainda indefinido com múltiplas possibilidades, mostra o quanto a 

presença do outro em ambas as situações é tão importante. Tita, em sua tentativa 

de descrever quem é, traz o olhar de sua mãe, das outras pessoas, quando afirma 

que todo mundo dizia que ela era linda.  Retomando a escrita de Bob, o quanto o 

olhar do outro é decisivo nas tomadas de decisão, como o outro vai se sentir 

quando fazemos escolhas.  

Em uma tentativa de compreender o que a escrita e a fala das crianças 

trouxeram, o que reverberou das experiências de pensamento a partir tanto da 

imagem da ampulheta como da leitura do fragmento do texto infantil, inauguramos 

uma via de acesso, uma abertura de mundo capaz de forçar a pensar sobre a 

relação educativa, tais como: o aprender a conhecer, a fazer, a ser e a conviver 

com o outro, com aqueles que estão sempre à nossa volta seja na escola, ou em 

nossa casa, no meio social ao qual estamos inseridos, e principalmente a pensar 

sobre a questão da presença do outro em nossa vida, o que o rosto do outro diz 

para nós, que força existe nessa presença, na presença desse olhar que tanto 

influencia as crianças quando elas têm que pensar sobre si mesmas.  

Por que quando convidados a olhar para si mesmas as crianças se 

sentiram impelidas a acessar a linha temporal cronológica e se vê no passado, 

relembrar atitudes em companhia de outro? Ou acessar desejos que estão em 

uma cena congelada na lembrança ou em um possível por vir, um futuro, um 

tempo ainda não vivido cronologicamente, mas sempre com a presença do outro, 

como se a aprovação do outro fosse o que realmente importa? Esquecendo que a 

pergunta principal é sobre o Eu. Quem eu sou?   

Então, por que não pensarmos na educação com filosofia pelo viés da 

ética da alteridade, uma vez que uma educação com filosofia já de inicio 

pressupõe responsabilidade para com o outro? Segundo Melo: 



86 
 

 

A relação educativa que emerge da ética da alteridade estabelece 

uma trilha que tem seu referencial na realidade existencial, 

mundana e social, com todas as suas abrangências. As pessoas 

que se educam são envolvidas na simplicidade e complexidade de 

todas as situações que as envolvem. Aí dentro a sensibilidade é 

integibilidade, a passividade é hospitalidade, a ética é 

responsabilidade do Mesmo pelo Outro. (MELO; SAYÃO, et al., 

2013, p.140). 

 

Isso se dá devido ao seu caráter acolhedor e inclusivo no qual a 

infância é o outro e se abre para nós através do rosto e seu revelar é palavra. O 

rosto segundo LEVINAS (1980) traz a certeza de uma absoluta independência, 

não possuímos nenhum domínio sobre o outro, não há como acessá-lo por 

completo, o que eu conheço do outro é o que esse outro me revela através do seu 

testemunho, de suas palavras, de suas atitudes, seus gestos, conforme afirma 

Melo: 

 

Não há um Eu que não seja corporal e expressivo. Corpo é 

morada. Rosto é integibilidade. Corpo e Rosto não se separam. 

Não são simples complementos, mas totalidades que se 

manifestam em si mesmo o sentido, por isso mesmo, o corpo é 

expressão do mesmo modo que o rosto é significação que não se 

deixa apreender na forma conceitual. (MELO; SAYÃO, et al, 2013, 

p.140) 

 

Então, quando pensamos uma educação com filosofia pelo viés da ética 

da alteridade, é necessário levarmos em conta a dualidade corpo/rosto que deve 

ser compreendida como morada/manifestação. “O rosto é um dos conceitos mais 

significativos no pensamento de Levinas. Ele é a conexão com a vida e com a 

materialidade de onde brota a exigência do pensamento e de onde se justifica que 

se fale e filosofe.” (SAYÃO, 2013, p. 29). Na relação educativa estabelecida na 

educação com filosofia ficamos face a face com o outro, ou seja, ficamos diante da 

corporalidade e face do outro, mas esse encontro não nos permite acessar o outro 

em sua completude, esse outro sempre terá o que revelar. O máximo que esse 

encontro permite é que sejam tecidas relações de compreensão de nossas 

realidades. Muito antes de tecermos relações educativas tecemos relações e 

experiências com o outro, tais relações e experiências acima de tudo servem para 



87 
 

reafirmarem nossa singularidade no mundo. Somos os únicos seres nesse mundo 

portadores de palavra, os únicos a possuir uma consciência moral, os únicos a 

assumir um compromisso de responsabilidade para com o outro. 

Um aspecto a ser evidenciado em uma educação com filosofia 

permeada pela ética da alteridade é o da passividade/hospitalidade. Isso significa 

que no encontro face a face sou importunado pela presença do outro a ponto de 

me tornar hóspede de sua realidade, De acordo com (MELO; SAYÃO, et al.,2013) 

isso provoca uma tensão porque sentimos a necessidade de acolher o outro e não 

há como fazê-lo sem abrir a nossa própria existência, sem dizer ao outro “eis-me 

aqui!”. Ao dizer “eis-me aqui!”, a alteridade se faz presente ocupando todo um 

território onde a centralidade do eu fazia morada. Trata-se de um estar aberto para 

a novidade do outro, aberto para acolher o outro, porém essa acolhida é 

incondicional. “A acolhida de alguém por outrem é vulnerabilidade, mas é também 

a grandeza humana (hauteur) de quem recebe.” (MELO; SAYÃO, et al., 2013, 

p.142) Portanto, no momento em que habitamos um espaço-tempo e partilhamos 

uma experiência de pensamento vivenciamos essa vulnerabilidade. Isso se dá 

porque no espaço-tempo de uma experiência de pensamento possibilitada pela 

educação com filosofia, que por sua vez possui caráter de humanização é possível 

romper a distância originária dos processos escolarizantes para inaugurar um 

movimento de acolhida incondicional do outro. 

À medida em que inauguramos o movimento de acolhida incondicional 

do outro a hospitalidade está sendo exercida em toda sua potência. O Eu abre as 

portas de seu mundo, passa a existir uma espécie de devotamento à novidade do 

outro, se trata de um estar exposto para a estrangeiridade de fora, nesse instante 

entra em jogo a relação do Eu com o mundo. Eu partilho com o outro meu mundo, 

ou melhor, é tecida uma relação entre a corporeidade e a consciência, o que irá 

implicar em assumir um compromisso de responsabilidade ética para com o outro.  

Tal responsabilidade por sua vez implica em reconhecer-se ao olhar a face do 

outro. Isso significa possuir uma consciência do bem, conforme salienta Melo: 

 

A consciência do Bem não vem de dever-ser ou de outro princípio 

que se tem de aprender e praticar. Ela é parte da vivência 

relacional inter-humana que se estabelece na imediaticidade. A 

súplica do Outro ao Mesmo e a pronta resposta do Mesmo ao 



88 
 

Outro são os elementos constitutivos da responsabilidade, (MELO; 

SAYÃO, et al., 2013, p.144). 

 

Portanto, quando pensamos uma educação com filosofia permeada por 

uma ética da alteridade estamos dispostos a fazer um movimento capaz de 

possibilitar que a ação educativa ultrapasse os limites totalizantes de 

escolarização e inaugure relações inter-humanas nas quais é posto em evidência 

o que antecede a cada individuo envolvido na experiência de pensamento.  

Na perspectiva de uma relação educativa transpassada pela ética da 

alteridade, onde o Dizer (grafado com a primeira letra em maiúsculo por se tratar 

de um dizer ontológico cf nota de rodapé p.71) é aproximação e provem do face a 

face na qual o outro não pode nunca ser infringido ou totalizado, tentaremos 

pensar as questões acima mencionadas a partir de Emmanuel Levinas, entre elas 

a questão do tempo.  

O tempo, por si mesmo, recusa-se a toda hipóstase; as imagens de 

corrente e de fluxo pelas quais ele é explicado aplicam-se aos seres no tempo e 

não ao próprio tempo. O tempo não flui como um rio. Mas o presente realiza a 

situação excepcional na qual se pode dar um nome ao instante, na qual se pode 

pensar o instante como substantivo concebendo-o como presente, que por sua 

vez é concebido como parada. No que tange à temporalidade, Levinas na sua 

obra da “Existência ao Existente” concebe que: 

 

O presente é parada, não porque ele está parado, mas porque ele 

interrompe e reata a duração à qual ele vem a partir de si mesmo. 

Apesar de seu desvanecimento no tempo – em que se o encara 

exclusivamente- ou, antes, por causa dele, o presente é a 

realização de um sujeito. Ele sobressai à duração em que ele é 

apreendido. (LEVINAS, 1998, p. 90) 

 

Deste modo, o instante não é durável, pelo contrário, é efêmero, de 

acordo com (LEVINAS, 1998). Mas esse movimento de interromper e reatar a 

duração a qual o tempo vem a partir de si mesmo é o que DELEUZE (1976) 

chama devir. O instante que não é durável, mas, interrompendo e reatando a 

duração, traduz a intensidade da vida humana, um tempo não numeral, estas são 

as mesmas características de aíon. Porém, o instante na concepção levinasiana é 



89 
 

concebido no plano fenomenal como uma relação. Conforme afirma o filósofo 

lituano: 

 

O instante é por si mesmo uma relação, uma conquista, sem que 

essa relação se refira a um futuro ou a um passado qualquer, a um 

ser, a um evento colocado nesse passado ou nesse futuro. Como 

começo e nascimento, o instante é uma relação sui generis, uma 

relação com o ser, uma iniciação ao ser. (LEVINAS, 1998, p. 93) 

 

A filosofia de Emmanuel Levinas possui um compromisso com o 

acolhimento do outro enquanto outro, com a hospitalidade, uma resistência a toda 

e qualquer forma de totalização visto que entende que a presença do Outro traz 

consigo uma exigência ética. “O rosto é significação, e significação sem contexto. 

Quero dizer que outrem, na rectidão do seu rosto, não é um personagem num 

contexto.” (LEVINAS, 1982, p. 78) A vida interior exige acolhimento ao se 

expressar através do rosto que é sua palavra, sua verdade, e por isso não deve 

ser desvelada; se trata de um Dizer como modo de ser, que não se esgota e sua 

verdade está justamente nesse ocultar-se.   

O encontro com o rosto de Outrem é concebido como interpelação, 

porque o rosto representa o estrangeiro, aquele que vem de fora, o não pensado, 

o que está no exterior do Mesmo (EU). Ao ser interpelado pela verdade do outro o 

Mesmo (EU) é provocado a lhe responder, o que reverbera em uma relação ética 

e dialógica no acontecimento face a face. “O Dizer é o facto de, diante do rosto, eu 

não ficar simplesmente a contemplá-lo, respondo-lhe. O Dizer é uma maneira de 

saudar outrem, mas saudar outrem é já responder por ele.” (LEVINAS, 1982, 

p.80). 

Assim, inaugura-se uma relação ética e dialógica, entre Mestre e 

discípulo. No entanto, na concepção levinasiana, o Mestre é o outro, a 

exterioridade como alteridade que ensina ao Mesmo (EU) como respondê-lo. “Na 

inversão da ordem da fundação da subjetividade o Outro é o Mestre e não o Eu. O 

Eu é tornado discípulo.” (MELO; SAYÃO, et al 2013, p.153) Porém, a subjetividade 

aqui mencionada é concebida por Levinas em termos éticos, na qual a ética é 

compreendida como responsabilidade. Responsabilidade pela responsabilidade do 

outro LEVINAS (1982), por isso quando o filósofo lituano pensa a relação Mestre e 

discípulo confere a ambos, segundo (MELO; SAYÃO, et al., 2013) 

responsabilidade e fidelidade. 



90 
 

Pensamos a infância como o rosto da filosofia com crianças na escola, 

pelo fato da infância também fazer conexão com a vida e com a materialidade, de 

onde brota a exigência do pensamento como potência para filosofar.  Quando a 

filosofia se encontra face a face com a infância na escola, professores ou filósofos-

professores são impelidos a abrir sua existência para a acolhida incondicional da 

infância, da infância como alteridade, como absolutamente outro. 

Partindo dessa exigência de pensamento como potência para filosofar, 

pensamos em mais uma atividade que propiciasse uma experiência de 

pensamento. Com os rastros do que ecoou da leitura do texto “A bolsa amarela”, 

quando as crianças tanto falaram como escreveram na tentativa de responder à 

pergunta “quem sou eu?” mas acabaram por descrever o olhar de outras pessoas 

sobre si, escolhi uma atividade para que as crianças aprendessem a olhar para si 

mesmas, como também para o outro fazendo um duplo movimento de enxergar a 

si e ao outro, é o que trazemos no item a seguir. 

 

4.1 Entrelaçando olhares 

 

Ainda na tentativa de responder às questões que emergiram das 

vivências anteriores convido as crianças para outra experiência de pensamento. 

Desta vez, para a terceira vivência proponho uma atividade com a dinâmica do 

autorretrato que nos permite visitar os conceitos de personalidade e alteridade. 

Solicitei que os alunos desenhassem a si mesmos em uma folha de papel A4 da 

forma mais fidedigna possível, para isso coloquei à disposição das crianças alguns 

espelhos. A atividade consiste nas crianças se olharem no espelho e reproduzir 

sua imagem na folha de papel. Em seguida escolhemos três desenhos para 

comentar sobre as semelhanças existentes entre o desenho e o autor: o que é 

possível capturar no desenho, como vemos a nós próprios e como vemos os 

outros?  

 

 

 

 

 

 



91 
 

Imagem 4 – Momento dialógico 

 

Fonte: a autora, 2019. 

 

 

 

Os desenhos escolhidos foram o de Naly, Lili e Pingo. Essa escolha foi 

feita pelas próprias crianças a partir da semelhança do desenho com o autor 

conforme solicitado. Para análise das crianças os três desenhos, foram colocados 

no centro do semicírculo e as crianças diziam o que cada rosto traduzia para elas 

como pode ser verificado no diálogo a seguir: 

 

Dunga: O desenho de Naly se parece com ela. 

Eu: O que mais é possível perceber nos desenhos? 

Pepa: Eu vejo bondade no desenho de Naly e tristeza no desenho 

de Pingo. 

Dunga: Isso mesmo! 

Mimi: Eu vejo alegria no desenho de Lili. 

Bob: Eu vejo alegria e boniteza no desenho de Lili. 

Pingo: Eu vejo respeito no desenho de Naly e no de Lili 

Nina: Eu também vejo tristeza no desenho de Pingo, alegria e 

bondade no de Lili e respeito no de Naly.  

Dunga: Lili gosta de borboletas. 

 

Convidei as crianças cujos desenhos haviam sido escolhidos para 

comentarem sobre as percepções que os colegas tiveram sobre eles e seus 

respectivos desenhos.  Apenas Pingo discordou das observações sobre ele. 



92 
 

Porém, as meninas confirmaram o que os colegas enxergaram em seus 

desenhos. Foi o que aconteceu com Naly quando, ao analisarem o seu desenho, 

as crianças enxergaram bondade. Então ela logo trouxe um relato de uma 

situação vivenciada fora da escola em companhia de seus familiares, mas que 

confirma o que foi dito pelos colegas sobre seu autorretrato: 

 

Pingo responde: Eu não sou triste! Estou apenas cansado, fui 

dormir muito tarde ontem.  

Naly: Ano passado, quando minha mãe me levava com meu irmão 

para passar o final de semana na casa de meu pai, eu vi uma 

senhora cega que tentava conseguir ajuda para atravessar uma 

rua, foi então que pedi para minha mãe ajudá-la. Então eu e minha 

mãe ajudamos a pobre senhora. Isso, além de bondade, foi um ato 

de respeito pela senhora e pela vida. 

 

Na narrativa de Naly constatamos que a menina teve um encontro face 

a face e atendeu à súplica explícita no rosto de uma mulher que até então era uma 

desconhecida, mas sua percepção fez com que ela enxergasse a elevação no 

rosto daquela senhora, a altura que existe no rosto de outrem que nos ordena a 

responder-lhe.  

 

Imagem 5 – Atividade do autorretrato: autorretrato de Naly 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                            

                                              Fonte: a autora, 2019. 

 



93 
 

A fala de Naly traz à tona a responsabilidade pelo outro; podemos 

perceber que, mesmo sendo uma criança, ela consegue dar uma resposta à 

interpelação silenciosa provocada pelo rosto. Principalmente, é possível perceber 

que as crianças conseguiram fazer o duplo movimento de olharem para si 

mesmas no momento que fazem seus autorretratos e de olharem para o outro no 

momento de análise dos desenhos dos colegas a ponto de capturarem possíveis 

traços de sua personalidade. Retomando o diálogo: 

 
Lili: Se apressou em afirmar seu respeito pelas pessoas mais 
velhas e que, sem respeitar os outros, nos tornamos pessoas feias 
e cruéis. Também confirmou que é uma garota alegre e se 
enxerga como uma garota bonita e adora borboletas. 
 
 

Imagem 6 – Atividade de autorretrato: autorretrato de Lili 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                     

                                    Fonte: a autora, 2019. 

 

Ao analisarmos o desenho de Lili é possível perceber os rastros de sua 

delicadeza. Em seus traços, traz a infância na forma de uma delicadeza singular. 

Sua fala expressa sua preocupação com o outro. O próximo desenho exposto é o 

de Pingo; as crianças não teceram comentário sobre esse desenho, apenas se 

limitaram a dizer que perceberam tristeza no desenho. 



94 
 

Conforme anunciado no item no qual pensamos o caminho 

metodológico das atividades em sala de aula, no qual pensamos os espaços-

tempos trouxemos três momentos e atividades a fim de propiciar as experiências 

de pensamento. A partir da imagem da ampulheta, do fragmento do texto da 

literatura infantil e da atividade heurística do autorretrato, chamamos nossos 

encontros de filosofia na sala de aula com as crianças do 5º ano a princípio de 

intervenções filosóficas, porque nem sempre é possível vivenciarmos uma 

experiência como acontecimento. Segundo LARROSA (2014) não temos como 

pré-determinar a experiência, uma vez que a experiência é algo que nos toca de 

uma forma singular. Não é possível prever uma experiência porque não temos 

como garantir que o que nos toca também poderá tocar outro da mesma forma. 

Seguindo essa linha de raciocínio o que podemos planejar são as intervenções 

filosóficas, criando um espaço-tempo capaz de viabilizar as experiências de 

pensamento. 

No que tange a nossa proposta nessa escrita, acreditamos ter 

propiciado algumas experiências com o pensar à medida em que concebemos a 

experiência como um acontecimento no qual somos afetados em nossa relação 

com o mundo, com o outro e principalmente consigo mesmo. 

 

Imagem 7 – Atividade do autorretrato: autorretrato de Pingo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                      Fonte: a autora, 2019. 



95 
 

Devido o que reverberou desde a primeira intervenção, na qual as 

crianças sendo convidadas a pensar o tempo, e do que ecoou desse momento a 

partir dos diálogos, as falas das crianças foram direcionando as próximas 

atividades filosóficas. 

Segundo GOMES in KOHAN; OLARIETA (2012), para se compor uma 

experiência de pensamento, são necessários cinco elementos primordiais, a 

exemplo da disposição inicial que é gerada quando nós docentes nos colocamos 

disponíveis para escutar as falas das crianças. Deste modo também é possível 

garantir as condições básicas para o diálogo que é o respeito à voz do outro, ao 

pensar do outro. 

Essa escuta respeitosa do outro abre caminho para que se estabeleça 

o segundo elemento caracterizador de uma experiência que é a vivência de um 

texto que pode ser desde um contato com uma imagem, a leitura de um fragmento 

de texto, audição de uma música ou leitura da letra da música até mesmo a 

vivência com uma peça teatral. O importante é que essa vivência textual 

potencialize a capacidade participativa das crianças, possua além da beleza uma 

força que impulsione o pensar. 

Assim, foi possível emergir mais um elemento primordial: a 

problematização do texto que acontece quando levantamos questões provocadas 

pelo texto permitindo-nos pensar sobre o que emerge da escrita ou fala dos 

participantes. São problemas levantados com a finalidade de pensarmos juntos, 

estimulando as crianças o gesto do perguntar, o que permite traçar caminhos para 

o pensar. 

Trata-se de uma abertura para o diálogo colaborativo, que é o quarto 

elemento primordial. No diálogo colaborativo é de suma importância a maneira 

pela qual a palavra circula e, acima de tudo, devemos nos manter atentos a cada 

gesto; porque nem sempre o pensamento se manifesta através de palavras, 

podendo ser percebido até mesmo pelo silêncio ou outras linguagens, conforme 

KOHAN; OLARIETA (2012). 

Após a problematização e diálogos nos quais as vozes das crianças 

são protagonistas, foi possível chegar ao ultimo elemento que caracteriza uma 



96 
 

experiência de pensamento: o momento de recuperar o que já foi problematizado, 

investigado, o que continua a ressoar sobre o tema. O que, no nosso caso, nos 

forçou a pensar sobe a hospitalidade e responsabilidade, como também a pensar 

na humanização das relações educativas e, principalmente, sobre a necessidade 

de pensar a re-significação destas relações a partir do pensamento de Emmanuel 

Levinas. “Levinas nos desperta para projetar a relação educativa a partir do ainda 

não sendo, do ainda não pensado e do ainda não feito.” (MELO; SAYÃO, et al. 

2013, p.140). Dentro dessa perspectiva percebemos uma positividade derivada 

desse não saber, se trata de uma ausência a ser ocupada, infância de muitas 

possibilidades, mas que ainda não é. Infância do pensamento, do que ainda não 

foi pensado ou dito, do que ainda está por fazer, do que ainda há para dizer.  



97 
 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Quando me propus a pensar a filosofia com crianças inspirada nas 

experiências vividas no projeto em Caxias, nunca imaginei que essa escrita fosse 

feita de tantos começos, encontros, desencontros, novos começos. Cada situação 

vivenciada por mim foi um desafio a mais, além do que eu havia me proposto a 

fazer. Apoiando-me na concepção levinasiana de alteridade, na qual a presença 

do outro é entendida como exigência ética, confesso que não estava preparada 

para a novidade que a presença do rosto de outrem exigia de mim, como também 

da exigência que a presença do meu rosto provocava na face a face dessa escrita. 

A escrita desse trabalho significa para mim uma experiência singular no sentido 

mesmo de ser transpassada por ela.  

Nosso propósito de trazer para esse trabalho a ética da alteridade se 

deu devido aos rastros deixados pelas experiências do pensar, na qual surgiram 

provocações em relação à presença do outro e a importância que damos sobre o 

olhar do outro em relação a nós, como a novidade do outro nos afeta, exige de 

nós. A partir do projeto “Em Caxias a Filosofia en-caixa?” invencionamos nossas 

próprias experiências de pensamento em uma escola municipal da Região 

Metropolitana do Recife. Assim foi possível pensar nossa prática docente, pensar 

a filosofia como abertura, para além de pensar a infância pensar com a infância 

situações do cotidiano. E por que não ensaiar pensar a existência, pensar em sair 

do lugar comum para habitar outros territórios, em tecer outras rotas? 

Nesse processo e percurso com as crianças encontramos a infância e 

ensaiamos aproximações entre a infância e a filosofia. Buscamos aproximar as 

crianças de uma reflexão mais filosófica com vistas a que pudessem pensar um 

pouco mais sobre o seu viver em comunidade e com os Outros. Conseguimos 

invencionar nossas experiências de pensamento a partir do que ressoa do Projeto 

“Em Caxias a Filosofia en-caixa?”. As atividades filosóficas na sala de aula do 5º 

ano indicaram a potência de uma reflexão mais filosófica, traduzida, sobretudo, no 

que emergiu por meio de uma experiência de pensar múltiplo e menos dogmático 

das crianças. 

Assim é possível acreditar em uma aproximação com a filosofia e a 

infância como também em uma humanização das relações educativas com o 

objetivo de re-significar nossa prática, nosso fazer, oportunizando as experiências 



98 
 

do pensar, sabendo que não possuímos um método uma vez que, devido ao 

caráter intransferível da experiência, ela é incompatível com o método, mas 

possuímos inspirações, alternativas de pensar o ensino de filosofia. Por meio 

dessa experiência, foi possível encontrar com a infância e com a filosofia que 

parece pulsar na escola, mesmo que o contexto institucionalizado não lhes seja 

tão favorável. Não por acaso, foram as crianças que nos deram sinais da presença 

intensa da filosofia na escola, dando-lhes sentido e vida. 

O que este trabalho deixa como contribuição àqueles que se interessam 

ou estão envolvidos com o ensino da área de humanas é a filosofia como 

alternativa para pensar a infância, como alteridade, como rosto que, dentro da 

concepção levinasiana, é conexão com a vida. Vida que é movimento, 

transformação, devir. Não deixamos nenhum método uma vez que a proposta 

desta escrita parte de um projeto no qual a liberdade da criação é mola 

impulsionadora. Acreditamos que para criar é necessário antes de tudo ser livre. 

Deste modo partilhamos aqui nossas vivências com as experiências de 

pensamento, a tentativa de diálogo com os filósofos e estudiosos de ambos os 

temas, sabendo que ainda há muito a ser dito e pensado sobre filosofia, infância, 

alteridade e experiências. 

No que tange à aproximação dos alunos do Ensino Fundamental I com 

a disciplina de filosofia acreditamos ter conseguido realizá-la, uma vez que as 

crianças, após as intervenções filosóficas nas quais as experiências de 

pensamento foram vivenciadas, conseguem participar das aulas de forma mais 

efetiva devido ao caráter interdisciplinar da filosofia. Vale ressaltar que muito do 

que foi vivenciado continua a ecoar não só na escola, mas para além dos muros 

da escola, em suas casas e principalmente em suas vidas. 



99 
 

REFERÊNCIAS 

 

BERLE, Simone. Infância como caminho de pesquisa: O núcleo de estudos de filosofias e 
infâncias (NEFI/ PROPED/ UERJ) e a educação filosófica de professoras e professores. 
1ª edição, Rio de Janeiro. Ed. NEFI, 2018. (Coleção Teses e Dissertações; 9) 
 
BOJUNGA, Lygia. A bolsa amarela. Ilustração Marie Louise Nery. 34ª edição, 17ª 
reimpressão. Rio de Janeiro. Ed. Casa Lygia Bojunga, 2009. 

 
DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Tradução de Edmundo Fernandes Dias e Ruth 
Joffily Dias. Rio de Janeiro: Semeion, 1976. 
______. Bergsonismo. Tradução de Luiz B. L. Orlandi. São Paulo; 34, 1999 

 
______. GUATTARI, Félix. O que é a Filosofia? Tradução de Bento Prado Jr. e Alberto 
Alonso Muñoz. Rio de Janeiro. Ed. 34, 1992. 

 
______. GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia, vol. 1. Tradução de 
Ana Lúcia de Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. São Paulo: 34, 1995. 

 
______. GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia, vol. 4. Tradução de 
Ana Lúcia de Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. São Paulo. 34, 1997. 

 
DURAN, Maximiliano Lionel. KOHAN, Walter Omar.  Manifesto Por Uma Escola Filosófica 
Popular. Rio de Janeiro. NEFI, 2018. 

 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo. Paz e Terra, 2011. 

 
GELAMO, Rodrigo Peloso. O Ensino de Filosofia No Limiar da Contemporaneidade: O 
que faz o filósofo quando seu ofício é ser professor de filosofia? São Paulo. Cultura 
Acadêmica, 2009. 

 
GOMES, Vanise de Cássia de Araújo Dutra. Dialogar, Conversar e Experenciar o 
Filosofar na Escola Pública: Encontros e desencontros. 1ª edição, Rio de Janeiro. NEFI, 
2017 (Coleção Teses e Dissertações) 
 
_______, Vanise de Cássia de Araújo Dutra. Filosofia com Crianças na Escola Pública: 
Possibilidade de experimentar, pensar e ser de outra(s) maneira(s)? Rio de Janeiro, 2011 

 
KOHAN, Walter Omar. Infância entre educação e filosofia. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2003. 

 
_____. Filosofia, O paradoxo de aprender e ensinar. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2009. 
 
______. Devir-criança da Filosofia, Infância da Educação. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2010. 

 
______. Infancia, política y pensamiento Ensayos de Filosofía y educación. Província de 
Entre Ríos. República Argentina: Fundación La Hendija, 2014. 

 
 

_____.OLARIETA Beatriz Fabiana. Organizadores A Escola Pública Aposta no 
Pensamento. Belo Horizonte: Autêntica, 2012. 



100 
 

 
______.XAVIER, Ingrid Müller. Filosofar, Aprender e ensinar. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2010. 

 
_______.WUENSCH, Ana Míriam. Filosofia para crianças: A tentativa pioneira de Matthew 
Lipman. Petropólis: Vozes Editora, 1998. 

 
LARROSA, Jorge. Tremores: Escritos sobre experiência. Tradução Cristina Antunes, João 
Wanderley Geraldi. Belo Horizonte. Autêntica Editora, 2014. 

 
_______. LARA, Nuria Pérez de. Organizadores. Imagens do outro. Tradução de Celso 
Márcio Teixeira. Petrópolis - Rio de Janeiro. Vozes, 1998. 

 
LÉVINAS, Emmanuel. Ética e Infinito. Tradução de João Gama. Revisado por Artur 
Morão. Lisboa – Portugal. Edições 70, 1982. 

 
______. Totalidade e Infinito. Tradução de José Pinto Ribeiro. Lisboa – Portugal. Edições 
70, 1980. 

 
______. Da Existência ao Existente. Tradução de Paul Albert Simon, Lígia Maria de 
Castro Simon. Campinas – São Paulo. Papirus, 1998. 

 
______. De Outro modo de ser ou para lá da essência. Tradução de José Luis Pérez, 
Lavínia Leal Pereira. Lisboa – Portugal. Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 
2011. 
 
LIPMAN, Matthew.SHARP, Ann Margaret e OSCANYAN, Fred. S. A filosofia na sala de 
aula. São Paulo: Nova Alexandria, 1980. 
 
LÓPEZ, Maximiliano Valério. Acontecimento e experiência no trabalho filosófico com 
crianças. Belo Horizonte, Autêntica, 2008. 

 
MASSCHELEIN, Jan. SIMONS, Maarten. Em Defesa da Escola: Uma questão pública. 

 
MATOS, Junot Cornélio. O Perguntar Filosófico das Infâncias. Childhood&Philosophy.Rio 
de Janeiro, v.9, n.18, p. 363-379, jul/dez. 2013. Semestral. ISSN 1984-5987. 

 
________.COSTA, Marcos Roberto Nunes. Organizadores. Ensino de Filosofia: Questões 
fundamentais. Recife, Universitária, 2014. 

 
POZZER, Adecir. CECCHETTI. Organizadores. Educação Direitos Humanos e 
Interculturalidade: diálogos críticos e reflexivos. Blumenau, Edifurb, 2015. 
 
ROUSSEAU, Jean-Jacques. Projeto para a Educação do Senhor de Saint Marie. 
Tradução de Dorothee de Bruchard. 
 
SALLES, Conceição Gislane Nóbrega Lima de. O Projeto Filosofia na Escola: Uma 
experiência com a prática filosófica na infância. Recife. Ed. Universitária da UFPE, 2008. 
(Teses e Dissertações) 
 
SAYÃO, Sandro Cozza. Organizador. Levinas entre nós. Recife. Ed. Universitária da 
UFPE, 2013. 
 



101 
 

SKLIAR, Carlos. Infâncias da linguagem, infâncias da infância, memórias de infâncias: 

depois é tarde demais. Childhood&Philosophy. Rio de Janeiro, v.14, nº 30, maio-ago. 

2018 pp. 245-260. Semestral. ISSN 1984-5987. 

 
WONSOVICZ, Silvio. Filosofia? Sim e para todos. Florianópolis; Sophos, 2005. V.1 
(Coleção Conhecer para Projetar o Futuro) 
 


