
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 
CENTRO DE CIÊNCIAS DA SAÚDE 

 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SAÚDE COLETIVA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

BRUNA TEIXEIRA ÁVILA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

A ATENÇÃO DIFERENCIADA E O PLANEJAMENTO REPRODUTIVO EM 

ÁREA INDÍGENA: dilemas relacionais e conjunturais 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Recife 
 

2018 



 

BRUNA TEIXEIRA ÁVILA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

A ATENÇÃO DIFERENCIADA E O PLANEJAMENTO 

REPRODUTIVO EM ÁREA INDÍGENA: dilemas relacionais e 

conjunturais 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Saúde Coletiva do Centro de 

Ciências da Saúde da Universidade Federal de 

Pernambuco como requisito e obtenção de 

título de Mestre em Saúde Coletiva 

 

Área de concentração: Saúde Coletiva 
 
 

 

Orientadora: Profa. Dra. Sandra Valongueiro Alves 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife 
 

2018 



 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na Fonte 

Bibliotecária: Mônica Uchôa, CRB4-1010 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A958a Ávila, Bruna Teixeira. 
A atenção diferenciada e o planejamento reprodutivo em área 

indígena: dilemas relacionais e conjunturais / Bruna Teixeira Ávila. – 
2018. 

                       131 f.: il.; 30 cm. 
 

                       Orientadora: Sandra Valongueiro Alves. 
     Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, CCS, 
Programa de Pós-Graduação em Saúde Coletiva. Recife, 2018. 

                        
                       Inclui referências, apêndices e anexos. 

 
      1. Interculturalidade. 2. Saúde reprodutiva. 3. Saúde indígena. 4. 
Atenção diferenciada. I. Alves, Sandra Valongueiro (Orientadora). II. 
Título. 
 
 
 614           CDD (23.ed.)               UFPE (CCS2019-021) 
       



 

BRUNA TEIXEIRA ÁVILA 
 
 

 

A ATENÇÃO DIFERENCIADA E O PLANEJAMENTO REPRODUTIVO EM ÁREA 

INDÍGENA: dilemas relacionais e conjunturais 

 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Saúde Coletiva da Universidade 

Federal de Pernambuco, como requisito parcial 

para obtenção do título de Mestre em Saúde 

Coletiva. 

 
 

 

Aprovada em: 13/08/2018 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 

 

____________________________________ 
 

Profa. Dra. Sandra Valongueiro Alves (Orientador) 
 

Universidade Federal de Pernambuco 
 
 

 

____________________________________ 
 

Profa. Dra. Ronice Maria Pereira Franco de Sá (Examinador Interno) 
 

Universidade Federal de Pernambuco 
 
 

 

____________________________________ 
 

Profa. Dra. Ana Cláudia Rodrigues da Silva (Examinador Externo) 
 

Universidade Federal de Pernambuco 



 

AGRADECIMENTOS 
 

 

Agradeço a benção cuidadora da família, a parceria motivadora do companheiro, 

a força alegre das amigas e amigos daqui e de lá, os encontros inovadores ao longo do 

caminho, a leveza assertiva da orientadora e a oportunidade de aprender com esses 

profissionais e com esse povo indígena, que é parte de mim. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Entre elas 
 

Entre elas conhecendo 
Os quereres de naka  

Ser ou não ser xipana?  
E quem manda? 

 

Desejo de ter cria 
Criação coletiva 

Na barriga de maria 
 

Medo da vida perder 
Canção dolorida 

Nas mãos do poder 
 

Entre elas au-au  
Tentando empatia 

Enrolado no liso  
Só vejo sorriso 

E que fique tudo katerre 

 
 (ÁVILA, BT, 2018, p.01) 



 

RESUMO 
 
 
 
 

A atenção diferenciada é princípio norteador da saúde indígena, entendido como 

caminho importante para o cuidado adequado e não colonizador dessas populações. Na 

prática, este princípio pode assumir diferentes formas e evidenciar tensões diversas, 

como no caso da saúde reprodutiva, com foco no planejamento reprodutivo. Essa foi 

uma questão identificada durante a supervisão do Projeto Mais Médicos para o Brasil 

nas comunidades do Território Yanomami, a partir dos desafios experimentados pelos 

profissionais de saúde vinculados ao Distrito Sanitário Especial Indígena Yanomami e 

Ye‟kuana. Para compreender os elementos envolvidos nessa abordagem, foi realizado 

estudo qualitativo de caráter exploratório, do tipo Estudo de Caso Etnográfico, utilizando 

dados objetivos, registros do acompanhamento do trabalho das equipes e entrevistas 

semi-estruturadas com seis profissionais selecionados pela diversificação de seus 

perfis. A partir da análise etnográfica através da descrisão densa de Geertz, foram 

identificados seis eixos: Características do contexto, A abordagem, Diferenças de 

atuação em área indígena e não indígena, Compreensões sobre cultura, Conhecimento 

e opinião sobre as práticas tradicionais e Noções sobre os efeitos da atuação. Cada um 

foi agregado a categorias, núcleos de sentido, ideias e inferências, achados e exemplos 

do texto. Foram identificados e discutidos dilemas que envolvem processos históricos, 

organizacionais e relacionais, apontando novos elementos que influenciam a 

abordagem desses profissionais, como a negação histórica da existência desses povos 

interferindo na empatia, a diversidade de compreensões sobre cultura, a motivação para 

o trabalho nessa realidade e a necessidade de reflexão contínua no trabalho cotidiano. 

E reafirmados outros, como a necessidade de qualificação dos sistemas de informação, 

de inclusão ou melhoria da formação geral e especifica desses profissionais, de 

avaliação e reorganização do modelo de atenção à saúde indígena e de garantia dos 

direitos dessas populações. 

 

Palavras-chave: Interculturalidade. Saúde reprodutiva. Saúde indígena. Atenção 

diferenciada. 



 

ABSTRACT 
 
 
 

 

Differentiated attention is the guiding principle of indigenous health, understood as an 

important path for the adequate and non-colonizing care of these populations. In practice, 

this principle can take different forms and evidence diverse tensions, as in the case of 

reproductive health, with a focus on reproductive planning. This was an issue identified 

during the supervision of the More Doctors Project for Brazil in the communities of the 

Yanomami Territory, based on the challenges experienced by health professionals linked to 

the Yanomami and Ye'kuana Indigenous Special Sanitary District. In order to understand 

the elements involved in this approach, a qualitative exploratory study of the Ethnographic 

Case Study type was carried out, using objective data, team work records and semi-

structured interviews with six professionals selected for the diversification of their profiles. 

From the ethnographic analysis through Geertz's dense discourse, six axes were identified: 

Context characteristics, The approach, Differences in performance in indigenous and non-

indigenous areas, Understanding of culture, Knowledge and opinion on traditional practices 

and Notions on effects performance. Each was added to categories, nuclei of meaning, 

ideas and inferences, findings and examples of the text. Dilemmas involving historical, 

organizational and relational processes have been identified and discussed, pointing out 

new elements that influence the approach of these professionals, such as the historical 

denial of the existence of these peoples interfering in empathy, diversity of understandings 

about culture, motivation for work in this reality and the need for continuous reflection in 

everyday work. Other reaffirmed, such as the need to qualify information systems, to include 

or improve the general and specific training of these professionals, to evaluate and 

reorganize the indigenous health care model and to guarantee the rights of these 

populations. 

 

Key words: Interculturality. Reproductive health. Indigenous health. Differentiated 

attention. 



 

RESUMEN 
 
 
 

 

La atención diferenciada es principio orientador de la salud indígena, entendido como 

camino importante para el cuidado adecuado y no colonizador de esas poblaciones. En la 

práctica, este principio puede asumir diferentes formas y evidenciar tensiones diversas, 

como en el caso de la salud reproductiva, con foco en la planificación reproductiva. Esta fue 

una cuestión identificada durante la supervisión del Proyecto Más Médicos para Brasil en 

las comunidades del Territorio Yanomami, a partir de los desafíos experimentados por los 

profesionales de salud vinculados al Distrito Sanitario Especial Indígena Yanomami y 

Ye'kuana. Para comprender los elementos involucrados en este enfoque, se realizó un 

estudio cualitativo de carácter exploratorio, del tipo Estudio de Caso Etnográfico, utilizando 

datos objetivos, registros del seguimiento del trabajo de los equipos y entrevistas 

semiestructuradas con seis profesionales seleccionados por la diversificación de sus 

perfiles. A partir del análisis etnográfico a través de la descendente densa de Geertz, se 

identificaron seis ejes: Características del contexto, El enfoque, Diferencias de actuación en 

área indígena y no indígena, Comprensiones sobre cultura, Conocimiento y opinión sobre 

las prácticas tradicionales y Nociones sobre los efectos de la actuación. Cada uno fue 

agregado a categorías, núcleos de sentido, ideas e inferencias, hallazgos y ejemplos del 

texto. Se identificaron y discutieron dilemas que involucra procesos históricos, 

organizacionales y relacionales, apuntando nuevos elementos que influencian el abordaje 

de esos profesionales, como la negación histórica de la existencia de esos pueblos 

interfiriendo en la empatía, la diversidad de entendimientos sobre cultura, la motivación 

para el trabajo en esa realidad y la necesidad de una reflexión continua en el trabajo 

cotidiano. Y reafirmados otros, como la necesidad de calificación de los sistemas de 

información, de inclusión o mejora de la formación general y específica de esos 

profesionales, de evaluación y reorganización del modelo de atención a la salud indígena y 

de garantía de los derechos de esas poblaciones. 

 

Palabras clave: Interculturalidad. Salud reproductiva. Salud indígena. Atención 

diferenciada. 



 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 
 
 
 
 

 

AIS Agentes Indígenas de Saúde 
 

AM Amazonas 
 

CASAI Casa de Apoio à Saúde do Índio 
 

CEP/UFPE Comitê de Ética em Pesquisa do Centro de Ciências da Saúde da 
 

Universidade Federal de Pernambuco 
 

CIPD Conferência Internacional da Organização das Nações Unidas sobre 
 

População e Desenvolvimento 
 

CONDISI/Y Conselho Distrital de Saúde Indígena Yanomami e Ye‟kuana 
 

DIU Dispositivo Intra-Uterino 
 

DSEI Distrito Sanitário Especial Indígena 
 

DSY Distrito Sanitário Yanomami 
 

EMSI Equipes Multidisciplinares de Saúde Indígena 
 

ESF Estratégia de Saúde da Família 
 

FUNASA Fundação Nacional de Saúde 
 

GES Grupo Especial de Supervisão 
 

ONU Organização das Nações Unidas 
 

PMMB Projeto Mais Médicos para o Brasil 
 

PNASPI Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas 
 

PSF Programa Saúde da Família 
 

RENAME/Indígena Relação Nacional de Medicamentos para a Saúde Indígena 
 

RR Roraima 
 

RT Responsável Técnica 
 

SESAI Secretaria Especial de Saúde Indígena 
 

TCLE Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 
 

UFRR Universidade Federal de Roraima 
 

UnB Universidade de Brasília 



 

SUMÁRIO 
 

 

1 INTRODUÇÃO ...................................................................................................................................... 12 
 

2 REFERENCIAL TEÓRICO ............................................................................................................ 15 
 

2.1 ATENÇÃO DIFERENCIADA E “INTERCULTURALIDADE” NA SAÚDE 
 

INDÍGENA ............................................................................................................................................... 15 
 

2.2 O CONCEITO DE CULTURA E SUAS IMPLICAÇÕES .................................................... 17 
 

2.3 A PESSOA INDÍGENA ...................................................................................................................... 20 
 

2.4 A MULHER INDÍGENA E A SAÚDE REPRODUTIVA ....................................................... 24 
 

2.5 AS  DINÂMICAS  DEMOGRÁFICAS  DO  POVO  YANOMAMI  AO  LONGO  DA 
 

HISTÓRIA E O COMPORTAMENTO REPRODUTIVO .................................................... 28 
 

2.6 A RELAÇÃO ENTRE INDPIGENAS E SERVIÇOS DE SAÚDE E OS DESAFIOS 
 

DO TRABALHO COTIDIANO ........................................................................................................ 35 
 

3 METODOLOGIA .................................................................................................................................. 43 
 

3.1 SOBRE O CAMPO DE PESQUISA ............................................................................................ 45 
 

3.2 SUJEITOS DA PESQUISA ............................................................................................................ 47 
 

3.3 COLETA DE EVIDÊNCIAS ............................................................................................................. 48 
 

3.4 ANÁLISE .................................................................................................................................................. 49 
 

3.5 ASPECTOS ÉTICOS ......................................................................................................................... 51 
 

4 PANORAMA DO PLANEJAMENTO REPRODUTIVO NO TERRITÓRIO 
 

YANOMAMI DO BRASIL ............................................................................................................... 52 
 

5 CARACTERÍSTICAS DO CONTEXTO ................................................................................... 56 
 

6 A ABORDAGEM .................................................................................................................................. 65 
 

7 DIFERENÇAS DE ATUAÇÃO EM ÁREA INDÍGENA E NÃO INDÍGENAS .......... 80 
 

8 COMPREENSÕES SOBRE CULTURA ................................................................................... 89 
 

9 CONHECIMENTO E OPINIÃO SOBRE AS PRÁTICAS TRADICIONAIS ............. 96 
 

10 NOÇÕES SOBRE OS EFEITOS DA ATUAÇÃO ............................................................. 102 
 

11 CONSIDERAÇÕES FINAIS ......................................................................................................... 108 
 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................................ .113 
 

APÊNCICE A - ROTEIRO DE ENTREVISTA .................................................................... .122 



 

APÊNDICE B - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 
 

(TCLE) ................................................................................................................................................... 123 
 

APÊNDICE C - QUADRO DE SISTEMATIZAÇÃO ADAPTADO ............................ 125 
 

ANEXO A - CARTA DE ANUÊNCIA DO DSEI YANOMAMI E YE’KUANA ...... 127 
 

ANEXO B - PARECER CONSUBSTANCIADO DO COMITÊ DE ÉTICA DO 
 

CENTRO DE CIÊNCIAS DA SAÚDE – UFPE .................................................................. 128 



12 

 

1 INTRODUÇÃO 
 

 

O modelo de atenção à saúde indígena no Brasil tem como fundamento a 

atenção integral à saúde, associada à noção de atenção diferenciada e prevê o respeito 

à diversidade cultural. No entanto, esse processo de “interculturalidade” apresenta 

conflitos e ambiguidades que geram reflexos nas ações em saúde, mas também na 

cultura e na organização sociopolítica das aldeias. É complexo e muito variável a 

depender dos atores, da comunidade e da etnia envolvidos e por compreender a cultura 

como heterogênea e dinâmica. 
 

Várias situações evidenciam essa zona de contato entre o serviço de saúde e a 

pessoa indígena. No que se refere à saúde reprodutiva / planejamento reprodutivo e a 

atuação diante da mulher indígena esta se apresenta como um dos pontos de tensão. 

Encontra compreensões de saúde e direito reprodutivos de perspectivas diferentes e 

suscita questões delicadas de controle populacional, envolvendo várias instituições e 

movimentos sociais, como os movimentos indígena e feminista. Ainda, traz para o 

debate as vontades coletivas e individuais e a hierarquia entre as consciências étnicas e 

de gênero, numa dinâmica de tensões entre tutela e autonomia no trabalho em saúde. 
 

Há poucos dados sobre essa temática e dificuldade de fazer generalizações a 

partir desses, atrapalhando a formulação de políticas, apesar de existirem elaborações 

importantes e norteadoras em torno da bioética clínica interétnica. Enquanto isso, os 

profissionais das equipes multidisciplinares de saúde indígena experimentam e atuam 

orientados por princípios distintos, que podem passar pelas capacitações especificas, 

pela formação anterior, por valores e visões sobre a cultura, pela experiência de 

trabalho em área indígena, pelas características da comunidade, pelas características 

da gestão e organização do sistema de saúde e pelo momento histórico e econômico. 
 

Tais elementos determinam compreensões e abordagens que podem ser centradas 

na doença, na pessoa, no coletivo ou na cultura. Esta última se revela diante do encontro 

das visões e práticas indígenas, como o “infanticídio” ou “neonaticídio”, e o que os 

profissionais oferecem ou acham que precisam lhes oferecer. Essas equipes hoje são 

praticamente completas, com todos os profissionais previstos, mesmo nas áreas 



13 

 

mais remotas, como é o caso das equipes com o Projeto Mais Médicos em 

comunidades do Território Yanomami do Brasil. 
 

O Projeto Mais Médicos para o Brasil (PMMB) é um dos eixos do Programa Mais 

Médicos para o Brasil, responsável pelo provimento emergencial de médicos para 

regiões prioritárias, com aperfeiçoamento de profissionais durante o trabalho em equipe 

na Atenção Básica, por meio de várias estratégias, como a supervisão acadêmica. Esse 

processo possibilita a qualificação do profissional para o trabalho na realidade em foco, 

no caso, a área indígena, e possibilitou o surgimento das questões levantadas nesse 

estudo, que se volta para comunidades em que estão Pólos Base do Distrito Sanitário 

Indígena Yanomami e Ye‟kuana. 
 

Os Pólos Base são serviços nas comunidades geridos pelo Distrito Sanitário 

Especial Indígena (DSEI), seguindo o modelo da Lei Arouca, a partir da orientação pelo 

espaço etnocultural, geográfico, populacional e administrativo e sendo a unidade 

gestora descentralizada do Subsistema de Atenção à Saúde Indígena. Este é 

responsável por garantir o cuidado em saúde dessa população no âmbito da Atenção 

Primária, devendo os demais níveis de complexidade serem oferecidos pela rede 

municipal do Sistema Único de Saúde. 
 

Essa população estudada envolve as etnias Yanomami com seus subgrupos e 

Ye‟kuana, tendo como foco a etnia Yanomami, pelo seu processo histórico e complexo 

de contato com não indígenas e de inserção do serviço de saúde. Por exemplo, a grave 

situação sanitária desse povo após a invasão dos garimpeiros motivou a criação do 

Distrito Sanitário Yanomami (DSY) antes mesmo da criação do Subsistema de Atenção 

à Saúde Indígena. 
 

Esse processo da abordagem diferenciada do planejamento reprodutivo nessas 

comunidades parece envolver questões econômicas, territoriais, de condições de vida, 

do papel do Estado, de identidade, de construção da atenção à saúde indígena, sendo 

permeado por contradições observadas tanto no contexto mais geral e histórico como 

nas relações entre as pessoas. 
 

Assim, considerando a inserção do serviço de saúde nessa realidade e o trabalho 

cotidiano dos profissionais das equipes, é importante compreender a interpretação dos 

profissionais sobre o planejamento reprodutivo em comunidades do Território Yanomami 



14 

 

do Brasil, conhecendo como esses compreendem e abordam essa questão, 

identificando e explorando quais os elementos norteadores e os efeitos gerados por 

essa abordagem nas comunidades. 
 

Sendo assim, nesse caso, por opção da pesquisadora e necessidade do problema 

trabalhar os sujeitos de pesquisa a partir de seu contexto, levando-se em conta todas as 

implicações de ordem histórica, sociocultural, política, econômica e educacional, chega-se 

ao conhecimento por meio de uma prática dialética interpretativa sobre a prática social, 

atentando-se para os elementos amplos envolvidos, mas também para a práxis. 
 

Isso contribui com a discussão sobre o exercício da verdadeira atenção 

diferenciada e qual seria o papel mais adequado dos serviços de saúde em área 

indígena, principalmente com a sua inserção mais consistente e por mais tempo nas 

comunidades, atentando-se para não perpetuar de outras formas a história de 

exploração e dominação e para a necessidade de intervenções amplas para a garantia 

do direito à saúde para as populações indígenas. 



15 

 

2 REFERENCIAL TEÓRICO 
 

 

2.1 ATENÇÃO DIFERENCIADA E “INTERCULTURALIDADE” NA SAÚDE INDÍGENA 
 

 

A criação do Subsistema de Atenção à Saúde Indígena atendeu a uma crescente 

mobilização dos povos indígenas, principalmente na Segunda Conferência Nacional de 

Saúde Indígena, em 1993, levando à aprovação da Lei Arouca no ano de 1999 e, 

posteriormente, à elaboração da Política Nacional de Saúde Indígena, em 2002. Com 

tudo, isso ocorreu após um longo processo anterior de políticas e intervenções 

governamentais e não-governamentais que passaram pelo sentido da desproteção, pela 

proteção colonizadora ou por ações pontuais de controle de epidemias. 
 

Com o processo de redemocratização e a participação do movimento indígena na 

Constituição de 1988, é reconhecido aos indígenas sua organização social, costumes e 

determinada a demarcação das terras indígenas de todo o país nos cinco anos seguintes. 

Entretanto, além dessa orientação não se cumprir e de estar com possibilidades fortes de 

sofrer retrocessos na conjuntura atual, as leis orgânicas da saúde não fizeram menção aos 

povos indígenas. Apenas após as mobilizações posteriores com participação dos 

indígenas, dez anos após a criação do Sistema Único de Saúde, é criado o Subsistema de 

Atenção à Saúde Indígena, sob gestão da Secretaria Especial de Saúde Indígena (SESAI), 

vinculada ao Ministério da Saúde. Esse é responsável por garantir o cuidado em saúde 

dessa população no âmbito da Atenção Primária, devendo os demais níveis de 

complexidade ser oferecidos pela rede municipal do Sistema Único de Saúde e tendo como 

elemento norteador o modelo de atenção diferenciada. 
 

Contudo, apesar da participação dos indígenas e de ser um processo recente, já 

revela ambiguidades e paradoxos tanto em relação ao cuidado em saúde, como em 

relação à defesa dos direitos dos indígenas e de seus territórios. Autores como Luciana 

Ouriques, Marina Cardoso e Esther Langdon (2015) apontam que uma das causas 

seria o fato de a política de saúde indígena esbarrar com o projeto neoliberal do país. 
 

Assim, por exemplo, tratando-se do cuidado em saúde, a atenção diferenciada é 

expressa pelo termo “interculturalidade” na política, mas as autoras colocam que é 

esperado pelos profissionais de saúde que a comunidade se adapte aos pedidos do 



16 

 

sistema oficial de saúde, mesmo com o discurso do diálogo intercultural, já que na 

prática o indígena é eleito como sendo o “outro”. 
 

Além disso, entendendo “interculturalidade” como a articulação de diferentes 

sistemas sociomédicos, não existe clareza por parte das políticas de qual os sentidos 

disso e de como fazer. Tem-se, por exemplo, uma necessidade de validação científica 

dos saberes tradicionais indígenas e de qualificação dos praticantes e também uma 

tendência dos povos indígenas a se adaptarem estrategicamente a esse processo em 

troca de benefícios econômicos e sociais. 
 

Dessa forma, a “interculturalidade”, que aparece de forma prescritiva e funcional, 

poderia funcionar como uma nova forma de poder, mantendo o processo de 

colonização e normatização dos grupos indígenas através da própria política de saúde 

indígena (FERREIRA, 2015). Portanto, o biopoder e a biopolítica atuariam, através do 

discurso da verdade (no âmbito da política e do processo de trabalho das equipes), de 

estratégias de intervenção e de modos de subjetivação, consolidando o processo 

(RABINOW e ROSE, 2006). 
 

Nesse sentido, alguns elementos importantes seriam a visão estereotipada e 

homogeneizadora da “medicina indígena” e focada nas diferenças culturais e não nas 

diferenças políticas, econômicas e sociais. Assim, o discurso homogeneizador do 

multiculturalismo neoliberal revelaria na verdade o seu conceito de cultura fundado na 

diferença e não nas desigualdades políticas, econômicas, sociais e também culturais, 

desqualificando-as. 
 

Tais desigualdades revelam um processo histórico violento de contato com não 

indígenas gerando o genocídio desse povo ao longo dos anos de várias formas. E, 

apesar de um período de demarcações territoriais, a situação vem novamente se 

acirrando nos últimos anos, com menor proteção dos territórios e da integridade desses 

através da política e da biopolítica. Essa é uma história também do povo Yanomami, 

que está registrada em documentários e livros por passarem por um processo em que 

esse genocídio foi mais recente (final do século XIX) e se mostrou bastante evidente. 
 

Processo esse que demonstrou uma situação de saúde tão grave a ponto de 

motivar mudanças na organização da atenção à saúde indígena, como a publicação de 

decreto presidencial em 1991, transferindo a responsabilidade dessa atenção para o 



17 

 

Ministério da Saúde através da Fundação Nacional de Saúde (FUNASA) e criando o 

DSY na Coordenação Regional da FUNASA em Boa Vista, Roraima. 

 

 

“A barriga morreu!”, bradam desesperados os índios Yanomami quando cruzam 
com “homens brancos” pelos caminhos da Floresta Amazônica do Norte do 
Brasil. É o sofrimento de um povo que tem fome, de um povo que está em 
extinção, dizimado por doenças e violências provocadas pela invasão selvagem 
de milhares de garimpeiros, vindos para introduzir o “progresso” nas terras da 
última nação indígena que conservou quase inalteradas suas tradições. 
(EUSEBI, 1991, p.9) 

 

 

2.2 O CONCEITO DE CULTURA E SUAS IMPLICAÇÕES 
 

 

A alta mortalidade dos índios Yanomami nos anos 60 por sarampo não foi devida 

somente ao fato de ser o primeiro contato com aquela doença, mas pela mudança na 

organização social das comunidades. Portanto, o contato e o serviço de saúde não 

podem trazer só novas doenças, mas também mudanças socioculturais num sentido de 

dominação, de desigualdade e não apenas de diferença. 

 
 

(...) O problema é que sempre que nos aproximamos de alguma forma de 
comportamento e de pensamento diferente, tendemos a classificar a diferença 
hierarquicamente, que é uma forma de excluí-la. Um outro modo de perceber e 
enfrentar a diferença cultural é tomar a diferença como um desvio, deixando de 
buscar seu papel numa totalidade. (DA MATTA, 1986, p.127) 

 

 

Diante disso, discutir o conceito de cultura e suas compreensões por parte das 

políticas e dos profissionais das equipes é importante, já que essas visões tem implicações 

para a noção de saúde e para a prática de cuidado em populações indígenas. Isso se 

evidencia por exemplo quando considera-se o sistema de saúde como um sistema cultural, 

ao ser um “sistema de significados ancorado em arranjos particulares de instituições e 

padrões de interações interpessoais” (LANGDON, 1996, p.117). 
 

Assim, a construção conceitual sobre cultura perpassa várias concepções e 

autores de vários momentos da história, com várias conceituações propostas: 

 
 

(1)"o modo de vida global de um povo"; (2) "o legado social que o indivíduo 
adquire do seu grupo"; (3) "uma forma de pensar, sentir e acreditar"; (4) "uma 
abstração do comportamento"; (5) "uma teoria, elaborada pelo antropólogo, 
sobre a forma pela qual um grupo de pessoas se comporta realmente"; (6) "um 



18 

 

celeiro de aprendizagem em comum"; (7) "um conjunto de orientações 
padronizadas para os problemas recorrentes"; (8) "comportamento aprendido";  
(9) "um mecanismo para a regulamentação normativa do comportamento"; (10) 
"um conjunto de técnicas para se ajustar tanto ao ambiente externo como em 
relação aos outros homens"; (11) "um precipitado da história", e voltando-se, 
talvez em desespero, para as comparações, como um mapa, como uma 
peneira e como uma matriz. (KLUCKHOHN apud GEERTZ, 1978, p.4) 

 

 

Sendo assim, a cultura é compreendida por alguns autores como algo que existe 

antes da ação, ou seja, um conjunto de normas e práticas fixos que orientam os 

pensamentos e as ações das pessoas. Essa concepção visualiza a cultura como um 

sistema fixo e homogêneo, onde todos compartilham das mesmas ideias e agem 

igualmente. 
 

Nesse caminho, os povos indígenas são vistos como sociedades primitivas que, 

portanto, tem interpretações sobre o processo saúde-doença fundamentadas em 

mecanismos mágico-religiosos com classificações muito bem delimitadas e formas de 

cura também bem determinadas e fixas (CLEMENTS, 1932). Essa concepção, apesar 

de antiga e de ter sido formulada em um outro momento, parece ainda estar presente 

na compreensão de gestores e profissionais. 
 

Por outro lado, outros autores preferem definir cultura como um sistema de 

símbolos que, apesar de poder existir antes da ação, sendo um modelo de realidade, 

também é um modelo para a realidade (GEERTZ apud LANGDON, 1996). Portanto, 

apesar de concordarem com a ideia de que a cultura é compartilhada pelos membros, 

quando é considerada a agência do indivíduo e a práxis, compreende-se que a cultura 

emerge da interação entre os atores na busca de entendimento e solução dos eventos, 

não sendo apenas um conjunto fixo de normas e crenças. 
 

Portanto, “cultura” estaria ligada a ideia de originalidade, a partir de distintas visões 

de mundo dos povos e que isso separaria ou agregaria as nações. Porém, as situações 

interétnicas tem estrutura e são organizadas cognitiva e funcionalmente, sendo que a 

imagem que o Estado Brasileiro atribui aos índios advém desse sistema interétnico, mas 

que pode confrontar com as lógicas dos indígenas. Assim, a “cultura” operaria no sentido 

da etnicidade, sendo usada enquanto recurso para afirmar identidade, e a cultura, sem 

aspas, seria passível de empréstimos e transações, sendo uma “rede invisível aos qual 

estamos suspensos”. Assim, o conhecimento tradicional não seria necessariamente 



19 

 

antigo e estabilizado desde a origem e, sim, conjuntos duradouros de formas 

particulares de gerar conhecimentos (CUNHA, 2009, p.373). 
 

Nesse sentido, Eric Hobsbawm (1997) discute a cultura a partir dos conceitos de 

tradição e tradição inventada, comparando com outros conceitos, como costume, 

convenção e rotina. A tradição inventada seria um conjunto de práticas construídas 

institucionalmente ou não, reguladas por regras de comportamento através da repetição 

e com uma continuidade com o passado. Diferentemente da tradição, que depois de 

inventada, seria imutável, como o costume presente nas sociedades ditas tradicionais. 

Mas, não pode ser invariável porque a vida não é assim, não impedindo inovações até 

que não perca a sua relação com o que era anteriormente. 
 

Esse processo se relaciona diretamente com o uso de métodos contraceptivos 

por mulheres indígenas, uma prática antes não permitida. Novas convenções e rotinas 

podem virar hábito e necessitarem ser imutáveis, porém as justificativas para isso são 

técnicas e não ideológicas, como no caso da tradição. Porém, se há uma transformação 

rápida da sociedade, pode tornar os padrões sociais incompatíveis com as velhas 

tradições, quando essas não conseguem ser flexíveis ou são eliminadas de outras 

formas (HOBSBAWM, 1997). Isso se relaciona com a história de colonização territorial 

e religiosa dos povos indígenas brasileiros e que pode se perpetuar através do próprio 

serviço de saúde. 
 

Por outro lado, não é simplesmente que as tradições sejam antigas e obsoletas, 

mas que as sociedades podem sentir a necessidade de fazer tal adaptação, inclusive 

com a utilização de elementos antigos na elaboração de novas tradições. Como no 

caso de achar que as mulheres, apesar de seu papel reprodutivo, podem ser 

estimuladas a utilizar contraceptivos naturais ou contraceptivos sintéticos se forem mais 

velhas ou a gravidez poder gerar risco. 
 

Outra elaboração é a de Félix Guattari (1996), que reuniu os significados 

diferentes que ele denominou de: Cultura Valor (ideia de cultivar o espírito, definindo se 

a pessoa é culta ou inculta); Cultura Alma Coletiva (refere-se à identidade cultural de 

um povo); Cultura Mercadoria (cultura de massa, bens ou equipamentos e conteúdos 

teóricos e ideológicos que estão à disposição para serem comprados). Porém, cultura 



20 

 

não parece ser o único elemento a determinar as ações dos indivíduos, sendo um 

conceito considerado inclusive reacionário por Guattari e Suely Rolnik: 

 
 

O conceito de cultura é profundamente reacionário. É uma maneira de separar 
atividades semióticas (atividades de orientação no mundo social e cósmico) em 
esferas às quais os homens são remetidos. Tais atividades, assim isoladas, são 
padronizadas, instituídas potencial ou realmente capitalizadas para o modo de 
semiotização dominante – ou seja, simplesmente cortadas de suas realidades 
políticas. (GUATTARI e ROLNIK, 1996, p.15) 

 

 

Assim, isso traz à tona o real papel da cultura na determinação das ações dos 

indivíduos, além de sua dinamicidade e também heterogeneidade tanto entre grupos 

como membros de uma mesma cultura. Isso, quando a subjetividade, a consciência e a 

diversidade de experiências são levadas em conta. Essa questão se relaciona com o 

pensamento de Eduardo Viveiros de Castro, no caso da realidade indígena e suas 

diversas variações, ao apontar que “índio é um estado de ser e não de aparecer” 

(CASTRO, 2006, p.2). 

 

 

2.3 A PESSOA INDÍGENA 
 

 

Entender quem é a pessoa indígena passa por compreender que essa é uma 

questão que, segundo Eduardo Viveiros de Castro (2006), incialmente teve caráter 

jurídico e a preocupação em definir quem é e quem não é índio no período da ditadura 

com o objetivo político de reduzir o papel do Estado na defesa dos direitos dessas 

populações. Porém, a reação a esse processo pelo movimento indigenista e de 

antropólogos foi positiva e importante (CASTRO, 2006). 
 

Tal reação caminhou no sentido de expor as intenções dessa pergunta e da 

contraposição da ideia de que índio seria uma etapa na evolução inevitável ao estado de 

“branco” ou “civilizado”, ou seja, os índios ainda eram índios porque um dia deveriam deixar 

de ser. O autor corrobora tal pensamento e reforça que essa questão não deve ser 

respondia pelos antropólogos e sim pelos próprios índios. Afirma que no Brasil todo mundo 

é índio exceto quem não é, mas só é índio quem se garante, e os antropólogos não podem 

garantir essa identidade indígena. Esta, antes de individual, é coletiva, já que 



21 

 

há indivíduos indígenas porque são membros de comunidades indígenas, e não o 

contrário (CASTRO, 2006). 
 

Tratando-se, então, dos indivíduos de uma cultura, e especialmente para os 

povos indígenas brasileiros, é preciso discutir como esse processo acontece nessas 

sociedades e quais os melhores conceitos para compreendê-lo. Assim, autores como 

Anthony Seeger, Roberto da Matta, Eduardo de Castro (1979) e Sônia Maluf (2001) 

dialogam entre si defendendo a necessidade de se discutir os conceitos de pessoa e de 

corporalidade para essa compreensão. 
 

Nesse sentido, é feita uma crítica aos modelos que se fundamentavam nas 

noções classificatórias de totem, linhagem e transmissão de bens para o entendimento 

da organização social desses povos, apontando por exemplo algumas anomalias e 

limites se esses modelos forem usados, como no caso dos Sanuma, subgrupo 

Yanomami, em que 50% da população não pertence a linhagem nenhuma. 
 

Assim, seria preciso encontrar conceitos que, tanto permitissem uma maior 

flexibilidade do que os modelos anteriores, como também não focassem na ideia de 

indivíduo, por ser carregada de preconceito e menos adequada para a América do Sul, 

aonde, entre outros aspectos, a organização dessas sociedades tem centralidade no 

corpo, sendo mais adequada a discussão sobre pessoa (SEEGER et al, 1979). 
 

A pessoa pode ser vista como um agregado de papéis sociais, numa dicotomia entre 

indivíduo e sociedade (MALINOWISK apud SEEGER et al, 1979). Mas pode também ser 

compreendida através das categorias de pensamento nativas de Marcel Mauss (2003) 

usando a etnopsicologia ou etnofilosofia, que define pessoa como instrumento de 

organização da experiência social. O que pode ser visto como idealismo. 
 

Entretanto, considerando a ideia de que o corpo nas sociedades indígenas é 

central e está ligado à noção de pessoa, as elaborações de Marcel Mauss (2003) e de 

Mary Douglas (1976) auxiliam nessa questão. Assim, o corpo se apresenta como matriz 

de significados sociais, já que a experiência social lança mão das experiências 

corporais para se tornar pensável (DOUGLAS, 1976). 
 

Mas não é só um suporte de papeis sociais-instrumento, atividades, matriz de 

símbolos e objeto de pensamento, na maioria das sociedades indígenas, essa matriz 

ocupa posição organizadora central, por exemplo quando há utilização de fluidos e a 



22 

 

decoração corporal ou quando percebe-se a presença da cosmologia e de narrativas 

com elaborações sobre o corpo. Essas são experiências coletivas e individuais 

(SEEGER et al, 1979). 
 

Entretanto o corpo físico não é a totalidade do corpo e nem o corpo a totalidade 

da pessoa, sendo a pessoa um ser em processo permanente de transformação, não 

algo dado ou acabado, e nem fixo pela natureza e, sim, performado através de um 

conjunto de atitudes, de habitus. Esse conceito é elaborado por Bourdieu (2006) e 

Mauss (2003) e retomado por Sônia Maluf (2001) para reforçar a construção da pessoa 

nas sociedades indígenas da América do Sul e será discutido também posteriormente. 
 

Assim, essa seria uma característica comum, a ideia de transformabilidade 

generalizada dos seres que habitam o mundo indígena (de seres humanos em animais, de 

animais em seres humanos, de espíritos em animais). Portanto, a fabricação de pessoas 

aciona oposições polares (natureza e cultura), mas a natureza desses polos não 
 

é estática e a continuidade física e a continuidade social é também complexa, mas tem-

se a centralidade no corpo, reforçando a ideia do conceito de corporalidade para 

entender essas transformações. 
 

Dessa forma, esse conceito é discutido por alguns autores como Merleau Ponty 
 

(2004), que, a partir da noção de pré-objetivo, afirma que a percepção começa no corpo 

e termina nos objetos, oferecendo intencionalidade ao conceito de corporalidade a partir 

da relação entre sujeito e objeto. Pierre Bourdieu (2006), ao focar-se na prática, 

aproxima esse conceito às elaborações de Marcel Mauss (2003), ao reforçar a ideia do 

corpo socialmente formado, sendo a corporalidade esse movimento de incorporação do 

social no corpo. 
 

Thomas Csordas (2008) já defende o conceito de “embodiment", como um novo 

paradigma nos estudos da cultura, no qual o corpo é pensado como "sujeito da cultura”. 
 

De uma forma ou de outra, a corporalidade ou corporeidade se caracteriza pelo colapso 

das dualidades entre corpo e mente, sujeito e objeto, sendo um conceito fluido que 

amplia a discussão sobre pessoa. 
 

Nesse sentido de transformação e retomando a discussão da cultura como 

dinâmica e heterogênea, as pessoas das sociedades, inclusive a indígena, podem se 

recusar a submeter seu corpo a requerimentos sociais ou demandas coletivas, como no 



23 

 

caso do desejo de uso de métodos anticoncepcionais por uma mulher indígena, mesmo 

com a demanda de reprodução daquela etnia e a não disponibilização desse recurso 

pelo serviço de saúde, ou o não desejo de realização do “aborto pós-natal” ou 

“infanticídio”, mesmo com a demanda coletiva por seus diversos motivos. 
 

Anthony Seeger, Roberto da Matta e Eduardo de Castro (1979) trazem que essa 

questão seria compreendida como a pessoa fora do corpo, que seria o indivíduo, que nesse 

caso é cuidado pelo xamã. Mas, considerando essa dinamicidade e heterogeneidade, pode-

se perceber, através da agência da pessoa, a criação e invenção de novos modos de ação 

que a coletividade decide incorporar. Essa incorporação com mudança das condições 

objetivas e do contexto pode levar ainda a uma incongruência entre o habitus antigo e os 

novos modos de agir que podem ser considerados inadequados e desencadear conflitos 

(BOURDIEU apud PONTES et al, 2014). 
 

Uma dessas mudanças pode ocorrer no exercício do poder nas sociedades 

indígenas. Pierre Clastres (1978) utiliza o termo poder coercitivo para aquele exercido 

pelo Estado e que cobra obediência dos indivíduos e poder não coercitivo, persuasivo, 

para as sociedades sem Estado, como as indígenas, em que predominaria as relações 

de parentesco, a generosidade e a oratória (CLASTRES, 1978). Isso pode se modificar 

com a interação com sociedades com Estado, refletindo-se em vários aspectos, como 

na questão da autonomia dos indivíduos, entre eles a mulher. 
 

Dessa forma, a construção da pessoa nas sociedades indígenas brasileiras 

passa pela discussão da relação entre individual e coletivo, entre natureza e cultura, 

entre físico e social, entre corpo e pessoa, num movimento contínuo, que a 

corporalidade ajuda a entender, de transformação ao longo da vida de uma pessoa e do 

tempo de existência dessas sociedades. Além disso, aponta para uma discussão sobre 

autonomia nesse contexto, que está relacionada às tensões presentes na atuação das 

equipes de saúde com a mulher indígena. 

 
 

A noção fundamental de liberdade individual de escolhas, que separa o 
indivíduo do meio sociocultural, entra em conflito com a noção de construção 
coletiva da pessoa desses grupos. A noção de indivíduo é algo particular e 
histórico e, atualmente, é base das teorias científicas, políticas, éticas e do 
trabalho em saúde na sociedade ocidental, mas projetá-la para outras 
sociedades gera equívocos e conflitos. (PONTES et al, 2014, p.343) 



24 

 

2.4 A MULHER INDÍGENA E A SAÚDE REPRODUTIVA 
 

 

A corporalidade, nessa relação entre corpo e pessoa, é um conceito importante 

para entender o processo de legitimação e afirmação de papéis e funções femininas 

através do corpo e do uso deste. A ideia de ser mulher é voltada para o funcionamento 

do organismo feminino, interpretado como objeto de desejo sexual e reprodução, sendo 

colocada como o outro na perspectiva de Simone de Beauvoir (1949) em O Segundo 

Sexo. 
 

Essa questão é presente tanto nas sociedades ditas “primitivas” como nas 

sociedades contemporâneas, com conformidades diversas e até com a mulher se 

apresentando com papel de maior relevância por suas características corporais ou 

divinas em algum momento da história. Engels (2010), aponta que as primeiras 

sociedades humanas eram, além de coletivistas, tribais e nômades, matrilineares, e 

com papéis sexuais e sociais masculinos e femininos não tão rígidos. 
 

Com o reconhecimento da participação do homem na reprodução, a divisão 

sexual mais primitiva do trabalho e, posteriormente, o estabelecimento da propriedade 

privada, corpo e sexualidade das mulheres passam a ser controlados cada vez mais de 

forma mais evidente. A depender do grau dessa divisão, com a instituição da família 

monogâmica e a divisão sexual e social do trabalho, em um movimento denominado 

patriarcado, há maior efetivação do controle das mulheres pelos homens e da 

descendência patrilinear. 
 

Diante desse processo, a construção da pessoa mulher nas sociedades indígenas 
 

é complexa por envolver formas de organizações sociais diversas a depender da etnia 

e das comunidades, mas também por tratar-se de comunidades com maior ou menor 

contato com não indígenas. Isso devido ao processo de dinamicidade da cultura, mas 

também pelo estabelecimento da propriedade privada, o que é muito variável mesmo 

entre uma mesma etnia. 
 

No caso das sociedades ocidentais, essas questões determinam relações de gênero 

desiguais e hierárquicas, gerando a dominação e exploração das mulheres pelos homens, 

que se expressam na opressão feminina (SAFFIOTI, 2013). Esses elementos culminam 

com a violência, a restrição da mulher ao ambiente doméstico ou a delegação 



25 

 

para esta de ocupações com menor destaque e voltadas para o cuidado, a restrição da 

autonomia sobre o uso do corpo, entre tantas outras questões. 
 

Tais elaborações feministas são ocidentais e não voltadas para as mulheres 

indígenas, apresentando, portanto, limites para compreender algumas realidades. 

Porém, podem ser identificadas diferenças entre os gêneros na maioria das 

comunidades indígenas, como o fato de a maioria das lideranças serem masculinas, de 

a educação ser muitas vezes mais liberal para os meninos, de os contatos com não 

indígenas serem feitos mais pelos homens, de as atividades femininas serem mais 

voltadas para a agricultura e as masculinas mais para a caça. Além disso, podem ser 

identificados casos de violência contra a mulher e de aborto terminal ou “infanticídio” 

mais em conceptos do sexo feminino, o que será discutido posteriormente. 
 

Portanto, o gênero está articulado com várias dimensões da sociabilidade e do 

ciclo de vida, determinando diferenças. Porém, tais diferenças não são 

necessariamente tão bem delimitadas, variam enormemente a depender da etnia e não 

é possível interpretá-las a luz de conceitos das sociedades ocidentais não indígenas. 
 

Essa contradição se mostra por exemplo no fato de as mulheres indígenas 

poderem não se incomodar com algumas dessas diferenças que são ruins ao olhar do 

feminismo, reforçando inclusive o seu papel diferenciado enquanto mulher a partir por 

exemplo das associações de mulheres indígenas. Mas estas também podem 

representar o desejo de mudanças de outros aspectos, como a maior participação na 

política ou a opção pelo autocontrole da reprodução. 
 

Nesse sentido está o Projeto Voz da Mulheres Indígenas, implementado pela 

Organização das Nações Unidas (ONU) Mulheres e objetivando o empoderamento, 

mobilização social e participação política das mulheres indígenas, com cinco eixos: violação 

dos direitos das mulheres indígenas (incluindo a violência contra mulheres e meninas); 2. 

empoderamento político; 3. direito à terra e processos de retomada; 4. direito 
 

à saúde, educação e segurança; e 5. tradições e diálogos intergeracionais. A validação 

da pauta, com dez tópicos, de mulheres de 104, das 305 etnias do Brasil, foi feita no 

Acampamento Terra Livre em 2015, grande encontro que as mulheres estavam na 

coordenação. 



26 

 

Em relação às etnias específicas, movimentos nesse sentido são a Grande 

Assembleia das Mulheres Guarani-Kaiowá, do Mato Grosso do Sul, Kunague Aty Guasu, e 

o Movimento de Mulheres Yanomami da região de Catrimani em Roraima, que se iniciou 

em 2002, com o primeiro encontro sendo realizado em 2007 e o último em 2016. 
 

Neste foram discutidas as seguintes pautas: a reafirmação da importância da 

floresta e da mulher para garantir os alimentos; a preferência pelo atendimento em 

saúde nas aldeias e não na cidade; o combate à violência contra a mulher na Casa de 

Apoio à Saúde do Índio (CASAI), aonde passam longos períodos para tratamentos 

médicos; fortalecimento da rede de apoio entre as mulheres; geração de renda pelas 

mulheres através da confecção de redes e tipoias; a importância do registro dos 

conhecimentos tradicionais dos mais velhos (como remédios); a proteção e gestão da 

Terra Indígena Yanomami (HUTUKARA, 2016). 
 

Entretanto, se há uma complexidade e uma dificuldade de interpretação dessas 

diferenças de gênero a luz das teorias feministas, a história de contato das populações 

indígenas, inclusive a população Yanomami, com não indígenas, revela claramente o 

uso das mulheres enquanto moeda de troca e o estupro dessas por fazendeiros e 

garimpeiros. 
 

Elisa Muniz e Adriana Corona (1996) apontam, a partir da realidade de violência 

contra a mulher nas comunidades indígenas do México, que, na convivência entre 

moderno e tradicional na América Latina em um processo dinâmico da cultura de 

assimilação e negação, as mulheres indígenas são capazes de escolher o que querem 

trocar e o que querem conservar de sua cultura. Assim, tanto o movimento feminista 

precisaria considerar e refletir sobre a cultura indígena, como o movimento indigenista 

deveria incluir a discussão de gênero nesse processo de proteção da integridade das 

pessoas indígenas. 
 

É o mesmo que colocam Rosalva Castillo e Héctor Elizondo (1996), reforçando a 

necessidade de modificações do pensamento feminista e do movimento indigenista ao 

afirmar que, ao mesmo tempo que as reivindicações das mulheres indígenas passam 

pela afirmação da identidade cultural, não tem postura acrítica sobre sua cultura. 

Querem, falando agora da realidade descrita pelos autores no México, modificar aquilo 

que incomoda, como a violência, a sua troca por dinheiro, a não permissão de serem 



27 

 

representantes e o não direito a terra e foi nesse caminho que o movimento de 

mulheres de Chiapas seguiu na construção de processos questionadores e na 

conquista de direitos. 
 

A mulher, portanto, de uma forma ou de outra se apresenta enquanto elemento 

de destaque ou de disputa, seja na tentativa de protegê-la como através da perspectiva 

do movimento indigenista e do movimento feminista, seja na ação de exploração 

histórica pelo não indígena, seja na identificação de seu papel para a manutenção e 

crescimento do povo. 
 

A partir da Declaração Universal dos Direitos Humanos, adotada no ano de 1948, há 

repercussões posteriores por exemplo na Constituição Federal, no Título VII da Ordem 

Social, em seu Capítulo VII, art. 226, § 7º, definindo a responsabilidade do Estado no que 

se refere ao planejamento familiar, nos seguintes termos: “Fundado nos princípios da 

dignidade da pessoa humana e da paternidade responsável, o planejamento familiar é livre 

decisão do casal, competindo ao Estado propiciar recursos para o exercício desse direito, 

vedada qualquer forma coercitiva por parte de instituições oficiais ou privadas.” 
 

A Conferência Internacional da Organização das Nações Unidas sobre 

População e Desenvolvimento (CIPD), realizada no Cairo, em 1994 e a IV Conferência 

Mundial sobre a Mulher, realizada em Pequim, em 1995, reafirmam os direitos sexuais 

e reprodutivos e o papel do estado nesse processo, abrangendo todas as 

populacionais do mundo, inclusive os indígenas (BRASILa, 2005). 
 

Porém, relembrando a história de esterilização em massa em mulheres Pataxó 

Hãhãhãe do sul da Bahia na década de 90 induzida por campanha política, sem o 

devido esclarecimento das mulheres, sem exames prévios e realizada em mulheres 

abaixo de dezoito anos e até grávidas, percebe-se o não cumprimento de tais acordos 

num processo considerado genocida diante da não oferta de informação e condições 

materiais para exercerem seu direito reprodutivo, suscitando a discussão desse tema. 
 

E, na situação indígena, é necessário pensar em direito individual e coletivo já 

que, além do fato de as mulheres indígenas terem taxas de fecundidade mais elevadas 

que as mulheres não indígenas, as mulheres que vivem em reservas ainda não 

demarcadas tem taxas ainda mais elevadas diante da necessidade de crescimento 

demográfico para a manutenção do estado de luta daquele povo (SOUZA et al, 2017). 



28 

 

Germán Vázquez (2003), através de pesquisa realizada em Puebla, no México 

sobre ser indígena e a tomada de decisão sobre relação sexual, ter filhos e divisão do 

dinheiro, aponta para subordinação principalmente de mulheres indígenas 

marginalizadas, com o homem decidindo sobre quantos filhos ter e sobre o uso de 

métodos contraceptivos. Além disso, o maior contato com o serviço de saúde aumenta 

o uso de métodos principalmente em mulheres mais jovens. 
 

Analisando o comportamento reprodutivo em jovens, em seis comunidades 

indígenas no México, Fabiola Garcia Vargas (2003) identificou alguns elementos: 

conhecimento fragmentado e errôneo sobre anticoncepção e doenças sexualmente 

transmissíveis; escassa orientação pelos mais velhos; casamentos cada vez mais 

precoces, discrepância educacional entre filhos e pais; manutenção da importância da 

medicina tradicional; pouca influência da religião católica; forte influência da educação 

formal e a migração; manutenção de uma alta valorização da maternidade enquanto 

forma de adquirir estabilidade emocional e reconhecimento social; persistência de 

desigualdade na participação da mulher na reprodução, no acesso à educação, aos 

serviços e aos espaços públicos. 
 

A mulheres Chamibida, de Antioquia, na Colômbia apresentam um padrão 

reprodutivo diferente dos demais grupos daquela região, o que pode ser devido ao 

conhecimento e adesão ao planejamento familiar ocidental, ao maior acesso a 

escolaridade, à consciência dos líderes sobre o esforço econômico envolvido na criação 

de filhos e à participação masculina na adesão ao planejamento familiar ocidental, 

conservando a hierarquia de gênero, geracional e de poder (VALENCIA, 2001). 

 
 

2.5 AS DINÂMICAS DEMOGRÁFICAS DO POVO YANOMAMI AO LONGO 

DA HISTÓRIA E O COMPORTAMENTO REPRODUTIVO 

 

 

Compreender as dinâmicas demográficas de um povo contribui com outras tantas 

análises que envolvem condições sociais, econômicas, territoriais, culturais e de saúde, 

especialmente quando o foco é a reprodução e o papel da mulher. De acordo com dados 

do Censo Demográfico de 2010, 817 mil pessoas se autodeclaram indígenas e o 



29 

 

crescimento no período entre 2000 e 2010 (11,4%) não foi tão expressivo quanto o do 

período anterior entre 1991 e 2000 (150%). 
 

Houve crescimento nas Regiões Norte, com o maior crescimento (46,2%), 

Nordeste e Centro-Oeste e perda nas Regiões Sudeste (39,2%) e Sul (11,6%), 

revelando perda populacional em áreas urbanas, exceto na Região Norte. Isso pode ser 

resultado de uma crescente afirmação de identidade cultural e territorial associada à 

manutenção de altas taxas de fecundidade nas regiões de maior crescimento. 
 

A Região Norte se mantem com mais população indígena (37,4%), com o Estado 

do Amazonas com maior população (168,7 mil) e o Estado de Roraima com a maior 

participação relativa de indígenas na população do estado. Por outro lado, somente seis 

Unidades da Federação tem população indígena maior que 1% e a metade das 

Unidades da Federação tem percentual abaixo da médica nacional (0,4%). Quanto ao 

ritmo de crescimento, apresentaram maiores incrementos os Estado do Acre (7,1% ao 

ano), Paraíba (6,6% ao ano) e Roraima (5,8% ao ano). Isso reafirma a importância do 

território adequado para sobrevivência populacional e cultural. 
 

Tratando apenas das regiões da Terra Indígena Yanomami, de acordo com o 

Relatório Epidemiológico Operacional – DSEI Yanomami e Ye‟kuana (2010), no período 

de Novembro de 2009 a Março de 2010 ocorreu um aumento absoluto de 209 indígenas 

na população total sobre referência do DSEI Yanomami e Ye‟kuana, representando um 

crescimento populacional de 1.1% em quatro meses, o que aponta uma tendência de 

crescimento de 0,28% ao mês e 3,3% ao ano. A população Yanomami residente no 

estado de Roraima representa 62,5% do total do DSEI Yanomami, e apresentou um 

crescimento de 1,3% nestes quatro meses, superior a população Yanomami do 

Amazonas que representa 37,5% da população total do DSY e onde o crescimento 

populacional foi de 0,7 % no período. 
 

Observou-se que o contingente de indígenas menores de 20 anos ultrapassa a 

metade da população, sendo 20% correspondente a crianças menores de 5 anos, não 

refletindo redução dos níveis de fecundidade, principalmente no que se refere a 

população Yanomami de Roraima (RR). Na região Yanomami do Amazonas (AM) 

observou-se uma proporção de menores de cincos anos inferior, concomitante a uma 



30 

 

maior proporção de idosos e onde a redução de taxa de fecundidade foi duas vezes maior 

do que Roraima, indicando avanço maior no processo de transição demográfica regional. 
 

Os adultos de 20 a 49 anos concentram 32,2 % da população e os acima de 50 

anos 8,6 %. Esta distribuição etária revela a forma clássica de pirâmide com a base 

larga e ápice estreito, população predominantemente jovem, sem aceleração relevante 

do processo de envelhecimento, ainda com elevadas taxas de morbidade e mortalidade, 

enquadrando-se nos primeiros de estágios da transição demográfica. Já se observa 

diferenças regionais no padrão de pirâmide para a população Yanomami do Amazonas, 

em menor número, com base mais estreita do que em Roraima, onde a base apresenta-

se mais larga com predomínio maior de população menor de cinco anos. A maioria da 

população Yanomami no Brasil é composta por homens, o que se confirma no indicador 

Razão de Sexo, onde se observa a proporção de 108,5 homens para cada 100 

mulheres sem diferença significativas entre Amazonas e Roraima. 
 

Ocorreram 336 nascimentos no período de novembro de 2009 a março de 2010, 

com predominância do sexo masculino (50,8%). Houve registro de somente 3 nascidos 

mortos (2 do sexo feminino), sendo que entre os nascidos vivos (333), houve 

predominância do sexo masculino (51%). O coeficiente de natalidade no período de 

Novembro de 2009 a Março de 2010 foi de 18,1 para 1000 habitantes, com tendência 

decrescente no decorrer destes quatro meses. 
 

Os dados padronizados indicam as diferenças regionais, sendo que, em março 

de 2010, a região de Roraima apresenta os mais elevados níveis médios de natalidade 

3,14, e a região do Amazonas o nível médio mais reduzido 2,74. Verifica-se 

curiosamente, flutuações mensais antagônicas entre os coeficientes de natalidade do 

Amazonas e de Roraima e a existência de taxas de fecundidade maiores nas regiões 

de maior conflitos territorial diante da necessidade de crescimento do povo para a 

manutenção da luta pelos direitos (BRASILb, 2010). 
 

Tem-se uma mesma etnia ou subgrupos de uma mesma etnia com padrões de 

natalidade diferentes. Isso poderia ser explicado pelas diferenças dos grupos e das 

comunidades, pelas diferenças territoriais, por história mais antiga de contato com não 

indígenas nas regiões do Amazonas e tem-se a atenção à saúde das regiões do 

Amazonas realizada pela gestão de SubDSEIs localizados em cidades no Estado do 



31 

 

Amazonas e com certa autonomia, apesar de submetidos ao DSEI Yanomami e 

Ye‟kuana em Boa Vista, Roraima. 
 

John Peters e John Early apresentam nos livros “The Population Dynamics of the 

Mucajai Yanomama” (1990) e “The Xilixana Yanomami of the Amazon” (2000) 

importantes contribuições para compreender as dinâmicas populacionais do povo 

Yanomami, mesmo considerando as limitações de dados e a especificidade de cada 

subetnia e comunidade. 
 

Analisando a população Yanomami que vivia ou vive próximo ao rio Mucajaí em 

Roraima, determinam uma divisão em três períodos que envolvem sessenta e seis anos 

a partir de variações socioeconômicas e de saúde e analisam as variações 

demográficas a partir das características de cada período. A teoria da transição 

demográfica se norteia também por tais aspectos, mas apesar da sua importância e de 

delinear a maioria dos estudos demográficos contemporâneos, apresenta limites para 

interpretar as variações demográficas e reprodutivas de algumas populações indígenas, 

reforçando a complexidade e especificidade desse processo. Isso é o que Carmen 

Junqueira et al afirmam para a população Kamaiurá, mas que também pode ser 

avaliado no caso da população Yanomami de Mucajaí. 
 

Os períodos sugeridos para essa análise foram: 1- pré contato, de 1930 a 1956; 

2- primeiros contatos, de 1957 a 1960; 3- de ligação, de 1961 a 1981; e 4- brasileiro, de 

1982 a 1995. No período pré contato, houve pequeno crescimento populacional, com 

manutenção do padrão de natalidade, sugerindo ser devido ao número reduzido de 

mulheres em idade reprodutiva (talvez pelo “infanticídio” feminino preferencial) e com 

um sistema de casamentos cruzados (o cônjuge preferencial é um primo cruzado e não 

paralelo), que reduz as possibilidades matrimoniais, atrasando os casamentos. 
 

No período dos primeiros contatos, a população decresceu em função da alta 

mortalidade por doenças infecciosas, mesmo havendo imigrações, principalmente de 

mulheres de outras comunidades Yanomami para se casar, e com aumento discreto da 

taxa de natalidade. 
 

No período de ligação, em que acontecem contatos intermitentes com não 

indígenas e contatos mais frequentes com outras comunidades Yanomami, observou-se 

um rápido crescimento populacional, com queda da mortalidade, aumento importante da 



32 

 

natalidade e aumento maior da taxa de imigração do que de emigração. A queda da 

mortalidade poder ser devida à aquisição de imunidade às doenças que causaram 

mortes no período anterior; às ações em saúde pontuais, como dos missionários; e ao 

fato de essas comunidades serem relativamente isoladas da população brasileira não 

indígena. O aumento da natalidade parece ser devido ao aumento no número de 

mulheres em idade reprodutiva, que já se iniciava no período anterior. 
 

O período brasileiro foi marcado por um contato mais profundo com não 

indígenas, que envolveu a explosão do garimpo, a inclusão dessa região enquanto rota 

de transporte hidroviário, as migrações para a cidade, a participação das lideranças no 

movimento indígena em defesa de direitos e terras. Houve um baixo crescimento 

populacional, por uma diversidade de fatores: o aumento da mortalidade pelo maior 

contato, o aumento da taxa de emigração inclusive de mulheres, e uma queda pequena 

da taxa de fecundidade. Isso pode ser devido ao aumento da idade da primeira 

coabitação por fatores a serem ainda conhecidos, mas podendo estar relacionado aos 

aumentos dos períodos fora da comunidade. 
 

Apesar dos inúmeros fatores discutidos que influenciaram e influenciam as 

dinâmicas populacionais do povo Yanomami, os autores afirmam que o comportamento 

reprodutivo se manteve ao longo desses anos na maioria das comunidades, com a 

primeira menstruação entre doze e treze anos, a primeira coabitação aos quatorze, o 

primeiro parto com 16,8 anos (sem abortos ou morte fetal anterior), o intervalo médio 

entre os nascimentos de 3,2 anos se não houver esses eventos, menopausa aos 

quarenta anos. 
 

Os aspectos que influenciam o intervalo entre as gestações e a fecundidade 

estão relacionados principalmente ao período longo de amamentação, base da 

alimentação das crianças nos primeiros anos de vida, e que tem ação anticoncepcional. 

Entretanto, são identificadas outras formas de controle voluntário da reprodução, como 

o aborto de preferência até os 2 meses e, não sendo possível, o “infanticídio” ou aborto 

terminal, como talvez seja preferível denominar. Esse pode acontecer por questões 

variadas, como a impossibilidade de amamentar ou oferecer alimento para mais de uma 

criança, como gêmeos ou com intervalo de gestação muito próximo; instabilidade do 

casamento, traição pela mulher ou viuvez; deformidades físicas. 



33 

 

O aborto durante a gestação ainda é algo com poucos elementos conhecidos e 

com dificuldade de acessar seus mecanismos e o aborto terminal ainda é prática em 

algumas comunidades, mas já se modificou bastante. Como o estudo em questão trata 

do período até 20 anos atrás, podem ter ocorrido modificações importantes nesse 

processo, pela mudança nas condições sócio econômicas e culturais, inclusive com a 

demarcação territorial em 1991, pela criminalização da prática do aborto terminal por 

algumas instituições religiosas e jurídicas, pela inserção mais contínua do serviço de 

saúde e o acesso a métodos contraceptivos sintéticos. Esse acesso foi facilitado com a 

Portaria 1059 de 23 de julho de 2015, quando houve a inclusão dos métodos 

contraceptivos hormonais na Relação Nacional de Medicamentos para a Saúde 

Indígena (RENAME/Indígena), passando a serem fornecidos pela SESAI. 
 

Assim, alguns dados mais recentes, até 2013, e específicos do DSEI Yanomami 

e Ye‟kuana demonstram uma manutenção de crescimento dessas populações, com 

taxas ascendentes (Gráfico 1), e das características da pirâmide etária e de razão de 

sexo (Gráfico 2). E, enquanto o coeficiente de natalidade apresentava queda discreta, o 

número de nascimentos se mantém ascendente, mas pode não estar acompanhando o 

crescimento populacional decorrente da queda da mortalidade (Gráfico 3). 
 

É o que revela estudo realizado com as mulheres Surui de Rondônia, com 

manutenção de altos níveis de fecundidade e fazendo importantes paralelos com o que 

já está na literatura sobre outros povos, como os Yanomami. Mas aponta também 

aspectos particulares, como os crescentes níveis de escolaridade, a medicalização do 

parto e o uso de contraceptivos nessa população e que ainda não são suficientemente 

avaliados. Há, portanto, um despreparo do serviço de saúde para cuidar da saúde 

reprodutiva das mulheres indígenas, entre outros motivos, pelo desconhecimento 

acerca da saúde da mulher indígena (VALENCIA et al, 2008). 



34 

 

Gráfico 1 – Crescimento populacional no Território Yanomami de 1991 a 2013  
 
 
 

 
25000  

 
 
 
 
 
 
 

 

 
21127 

       20060 

20000      
18828 20918       

      17165 19566      

15686 
 

     17954  
       

15000     14044 
15896 

 
    

12767 
 

      
       

     15005   

    11039 13591   
   10270   

  9641    

10000 
   12122   

      
   

10541 
   

7629 7502 9927 
   

      

7490 
7701 

5000  
 
 

 
0  

 

Ano 

 

Fonte: Relatório CONDISI/Y (2013) 
 

Gráfico 2 – Pirâmide demográfica Território Yanomami 2013  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fa
ix

a 
Et

ár
ia

 

 

60 e + anos 
 
55 - 59 anos 
 
50 - 54 anos 
 
45 - 49 anos 
 
40 - 44 anos 
 
35 - 39 anos 
 
30 - 34 anos 
 
25 - 29 anos 
 
20 - 24 anos 
 
15 - 19 anos 
 
10 - 14 anos 
 

5 - 9 anos 
 

0-4 anos 
 

-2000 -1000 0
 1000 2000

 3000 

 

Masculino 
 

Feminino  
  

 

 

Fonte: Relatório CONDISI/Y (2013) 



35 

 

Gráfico 3 – Número der nascimentos no Território Yanomami de 1999 a 2013  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 

 
 

1200      1098       

1000 

     983 
  

877 
   

   856  822    816  

      

800  712  903 924 904 
      

   821    

600 527  772    

680 
    

        
520 

400  
 

 
200  

 

 
0  

1999   2000   2001   2002   2003   2004   2005   2006   2007   2008   2009   2010   2011   2012   2013 Ano 

 
 
 

Fonte: Relatório CONDISI/Y (2013) 
 

 

Nesse contexto, o planejamento reprodutivo pode ser visto com uma concepção 

ampla e de decisão autônoma das mulheres associado a liberdade sexual (o que pode 

ser utópico na realidade indígena) e com uma concepção restrita enquanto meio para 

reduzir a pobreza através da redução da população. O acesso ao trabalho remunerado 

e a educação aumentam o uso de contraceptivos, mas o planejamento deve ser visto 

enquanto direito e não enquanto imposição do serviço de saúde (ESPINOSA, 2003). 

 

2.6 A RELAÇÃO ENTRE INDÍGENAS E SERVIÇOS DE SAÚDE E OS DESAFIOS DO 

TRABALHO COTIDIANO 

 

 

A inserção do serviço de saúde, como discutida anteriormente, parece ter sido 

um fator para a redução da mortalidade em alguns momentos da história da população 

Yanomami. Isso principalmente levando-se em conta a atuação diante de situações 

emergenciais ou epidemias, que produz claramente o salvamento de vidas. Tem-se o 



36 

 

exemplo de certas áreas, atendidas com eficiência e regularidade, onde a taxa de 

crescimento populacional voltou a padrões pré-contato. 
 

Contudo, com a maior estruturação do Subsistema de Saúde Indígena e a 

inserção mais contínua das Equipes Multidisciplinares de Saúde Indígena nas 

comunidades, há também uma ampliação para ações de acompanhamento e cuidados 

a médio e longo prazo. O resultado dessa atuação parece ser mais difícil de ser 

avaliado, necessitando do acompanhamento de indicadores ao longo do tempo, mas 

com limites no caso de abordagens sutis ou não e que podem gerar benefício ou danos 

profundos após muitos anos. 
 

A população indígena utiliza de forma concomitante diferentes recursos de 

saúde, articulando várias formas de atenção à saúde intencionalmente através de 

itinerários terapêuticos diversos (MENÉNDEZ, 2005). Porém, retomando o conceito 

anteriormente discutido, o habitus de indígenas e não indígenas é diferente, sendo 

caracterizado como estranhos morais, o que implica a necessidade de acordos para a 

resolução de conflitos (ENGELHARDT JR apud PONTES et al, 2014). 
 

Um dos aspectos que evidenciam essas estranhezas é o fato de os indígenas 

serem solicitados a tomar decisões em situações clínicas a partir da perspectiva 

biomédica. E, diferente dessa perspectiva, os elementos que orientam essa tomada de 

decisão para os indígenas não são diferentes dos utilizados para outras situações da 

vida. Além disso, tais decisões são dependentes de valores relacionais de confiança 

com os profissionais e do contexto familiar e comunitário (PONTES et al, 2014). 
 

Por isso o cuidado com a melhor abordagem diante de uma situação complexa e 

que mostrou apenas resultados parciais. Ao mesmo tempo, não é possível esperá-los 

para corrigi-los. A atenção diferenciada se apresenta, portanto, como norte para a 

atuação dos serviços de saúde indígena e orienta a atuação dos profissionais a partir 

das seguintes recomendações fundamentais: 

 
 

1. Estar ciente de que menosprezar, desrespeitar ou impedir o trabalho dos 
xamãs através de uma intervenção médica autoritária e proselitista, constitui 
não somente um erro terapêutico, mas também uma agressão intolerável a um 
dos alicerces fundamentais da cultura e da sociedade Yanomami. (...)  
2. Nunca esquecer que a assistência médica ocidental deve sempre ser 
proposta e não imposta aos Yanomami, e que a medicina branca é considerada 
por eles com complementar, mas jamais substituta do diagnóstico e do 
tratamento xamânico. Portanto, antes de qualquer ação terapêutica sobre um 



37 

 

paciente também submetido (ou suscetível de ser submetido) a uma cura 
xamânica, deve sempre ter-se a preocupação de dialogar com a família e os 
xamas para integrar a intervenção da maneira mais apropriada possível, 
cultural e socialmente. Em caso de emergência, pode-se propor uma ação 
conjunta xamã - médico (enfermeiro). (...)  
3. Estar ciente de que a doença de um indivíduo é sempre considerada na 
sociedade Yanomami com um acontecimento social envolvendo a sua 
comunidade como um todo. (...) Em função disso, a coletividade dos 
parentes/coresidentes de um doente mobiliza-se tanto na determinação da 
etiologia das agressões patogênicas que afetam seus membros quanto nas 
decisões e operações relativas a seu tratamento. (...)  
4. Estar ciente de que a adoção de remédios ocidentais pelos Yanomami 
não quer dizer que eles aceitem o sistema de interpretação da doença que 
fundamenta seu uso e que, por isso, não respeitam facilmente as regras 
precisas associadas ao consumo desses remédios. (...) Nestas explicações 
deve-se, de preferência, tomar por base de comparação os remédios 
tradicionais da floresta para evitar uma valorização exagerada dos tratamentos 
ocidentais, o que abre caminho para a hipermedicação  
5. Estar ciente, por fim, de que o uso indiscriminado, ou mesmo 
generalizado, de remédios ocidentais leva a um rápido abandono dos 
tradicionais, o que representa para os Yanomami não somente uma perda 
irreparável no pIano intelectual e sanitário, mas ainda um agravamento de sua 
dependência social e econômica da sociedade branca. Recomenda-se, 
portanto, no decorrer do atendimento de saúde na área Yanomami, um 
particular cuidado na observação e valorização do conhecimento indígena 
relativo aos remédios da floresta. (ALBERT, 1997, p.51) 

 

 

Essas são orientações que são realizadas aos profissionais pelos Distritos 

Sanitários Especiais Indígenas, em momentos de preparação e capacitação. No caso 

do Distrito Sanitário Indígena Yanomami e Ye‟kuana a equipe de apoio e qualificação 

do trabalho dos profissionais conta com uma antropóloga com atuação direta com os 

profissionais e com experiência prévia com o trabalho em área indígena, o que se 

apresenta enquanto um diferencial. 
 

Entretanto, essas orientações podem culminar em abordagens diversas nas 

realidades variadas pelo Brasil. Isso principalmente quando se trata do cotidiano vivido 

pelas equipes que permanecem por até trinta dias nas comunidades, em um contato 

próximo e desafiador na maioria das realidades e que ainda tem como obstáculos em 

grande parte das comunidades a dificuldade de comunicação pelo não entendimento da 

língua Yanomami. 
 

Outro aspecto que influencia essa abordagem é a formação dos profissionais, já 

que, na Política Nacional de Atenção à Saúde dos Povos Indígenas (PNASPI), está 

orientada a necessidade de preparação de recursos humanos para a atuação em 

contextos interculturais. Isso foi reforçado no relatório final da 4ª Conferência Nacional 



38 

 

de Saúde Indígena, realizada em 2006 e que também apontou aspectos relacionados 

às condições de trabalho: 

 
 

Além de deliberar pela realização de concurso público e estabelecimento de um 
plano de carreira específico para os trabalhadores em saúde indígena, as 
resoluções detalham: a inclusão da disciplina Saúde Indígena nas grades 
curriculares de formação técnica e superior (enfermagem, odontologia e 
medicina); a criação de cursos de pós-graduação em saúde indígena para os 
trabalhadores da saúde indígena e de um programa de residência em serviço e 
a distância para favorecer a fixação de trabalhadores nas Terras Indígenas; a 
educação permanente para a população indígena, tanto no ensino formal 
quanto na qualificação dos profissionais de saúde, com acesso às instituições 
de ensino para formação técnica por meio de propostas metodológicas e 
conteúdos programáticos especiais e com acompanhamento sobre os aspectos 
antropológicos, pedagógicos e linguísticos da saúde. As resoluções também 
apontam para a necessidade de provisão às Equipes Multidisciplinares de 
Saúde Indígena (EMSI) e aos profissionais de saúde dos hospitais públicos de 
“conhecimentos antropológicos e culturais”, por meio de cursos, palestras, 
oficinas, seminários e encontros, com eficácia e respeito às “práticas 
tradicionais”; promoção de cursos e outros tipos de capacitação das EMSI, 
visando à melhor interação entre as equipes e os diversos especialistas 
indígenas, bem como a mútua compreensão das diferenças culturais e o 
respeito às práticas tradicionais. (DIEHL E PELLEGRINI, 2014, p.869) 

 

 

Mas essa discussão ainda é bastante escassa nos cursos da saúde e não existe 

clareza de quais rumos essa deve tomar. Além disso, mesmo no caso dos profissionais 

indígenas (a maioria Agentes Indígenas de Saúde), a formação é norteada pelo sistema 

sociomédico ocidental não-indígena, que permite dois tipos de abordagem: a centrada 

na doença e a centrada na pessoa. 
 

A abordagem centrada na doença é hegemônica apesar do seu questionamento 

em vários momentos da história, mas se consolidando com a supremacia do modelo 

proposto por Abraham Flexner (1910) apud Pagliosa e Ros (2008). Nessa abordagem, 

há predominância do modelo biomédico e não há espaço para a discussão de aspectos 

subjetivos da doença, a vivência do paciente com os sintomas e os sentimentos, como 

medos e preocupações, além de apresentar-se mais autoritário com pouca 

individualização e valorização da autonomia. 
 

Já a abordagem centrada na pessoa se associa ao modelo biopsicossocial, além 

de levar em consideração os aspectos acima, objetiva uma construção conjunta do 

processo e do plano a partir da relação de vínculo e confiança. A sistematização dessa 

abordagem, que vai ser denominada Método Clínico Centrado na Pessoa foi 



39 

 

desenvolvido por Stewart et al (2017) a partir de elaborações prévias de outros autores, 

gerando resultados positivos como a maior satisfação das pessoas e profissionais, 

maior aderência ao tratamento, redução de preocupações e ansiedades e diminuição 

da utilização dos serviços de saúde. 
 

Essas abordagens ainda podem seguir o modelo de Emanuel e Emanuel (1992) 

apud Silva (2010), que sistematiza possibilidades de atuação dos profissionais na 

tomada de decisões. Essa pode ser: Paternalista: o médico toma as decisões, visando 

ao bem do seu paciente; Informativa: o trabalho do médico é oferecer as informações 

para que o paciente tome as decisões a respeito do seu tratamento; Interpretativa: o 

médico tenta elucidar os valores e expectativas do paciente, para tomar a decisão de 

acordo com eles; e Deliberativa: paciente e médico entram em uma discussão aberta 

acerca do que ambos consideram melhor, com a busca do equilíbrio como meta. 
 

O paternalismo é hegemônico na prática médica brasileira e também cubana 

(importante considerar, já que os médicos que atuam nas equipes de interesse do 

estudo são todos cubanos). Essa prática reforça a ideia do trabalho em saúde no 

sentido de restaurar a saúde e prolongar a vida mesmo contrariando a vontade do 

indivíduo, e subordinando o corpo e o paciente aos saberes técnicos, o que novamente 

contraria a perspectiva indígena de que o compromisso com a qualidade de vida é 

maior do que a busca de cura (MENÉNDEZ, 2005). 
 

Tal postura de tutela encontra-se com o desrespeito à autonomia do paciente, o que 

seria compreensível apenas se houver elementos suficientes para justificar a beneficência 

(SILVA, 2010). Orienta-se, na sociedade ocidental, a priorização do respeito 
 

à autonomia, com a tomada de decisão individual. Mas, essa relação tênue se 

apresenta com características diferentes na realidade indígena, em que, a partir dos 

elementos discutidos anteriormente, pode a decisão autônoma não ser do indivíduo, 

mas da família ou comunidade (PONTES, 2014). 
 

Além disso, o serviço de saúde indígena toma inevitavelmente como referência a 

Atenção Primária em Saúde e a Estratégia de Saúde da Família (ESF). A atenção 

realizada pelos serviços de saúde em área indígena se caracteriza como Atenção 

Primária e, portanto, deveria se iluminar por seus preceitos de acessibilidade, 



40 

 

longitudinalidade, integralidade, humanização, coordenação do cuidado, vigilância à 

saúde (reforçando a necessidade de ações intersetoriais e não apenas do setor saúde). 
 

Essa estratégia tem papel fundamental na produção de cuidado na melhoria da 

qualidade de saúde e de vida da população, mas pode não ser adequada para algumas 

realidades indígenas. Por exemplo, quando há a transposição de ações programáticas, 

como o planejamento familiar, para a realidade indígena. 
 

Manuel Aguillar Soto, através de projeto no México, propôs estratégias de 

comunicação sobre saúde sexual e reprodutiva através de grupos voluntários, informação e 

educação interpessoal e o aproveitamento da formação das lideranças e das experiências 

da comunidade. Porém há complexidade nessa questão e necessidade de cuidado, pois 

pode ser perturbadora diante do choque entre a ideia de planejamento desde a união com o 

aumento do intervalo entre as gestações e as expectativas indígenas de crescer e ter filhos 

com a pressão de fertilidade sobre a mulher. 
 

Assim, em relação ao controle da reprodução, a depender da abordagem, pode 

haver a criminalização do aborto inicial ou terminal e um convencimento do uso de 

métodos contraceptivos pelo foco na doença e no risco; pode haver uma ausência 

quase completa de diálogo e vontade de conhecimento sobre isso por “respeito à 

cultura” com foco endurecido nesta; pode haver uma abordagem excessivamente 

individualizada, quando centrado na pessoa a qualquer custo. 
 

Então, qual seria a abordagem mais adequada para o exercício de uma atenção 

diferenciada? Uma abordagem centrada na doença, que tem resultados positivos em 

ações emergenciais, mas é restrita e autoritária? Uma abordagem centrada na pessoa, 

que tem respeito e interesse pela pessoa, mas pode priorizar o individual em detrimento 

do coletivo? Ou uma abordagem centrada na cultura, que valoriza as especificidades do 

coletivo, mas pode endurecer o individual e a autonomia? 
 

Além da necessidade de noções de antropologia da saúde envolvendo o 

conhecimento sobre os povos assistidos e suas construções e compreensões sobre o 

corpo, a vida o processo saúde-doença e suas práticas de cuidado em saúde locais, Pontes 

et al (2014) e Lorenzo (2011), dialogam entre si sugerindo o caminho da ética discursiva 

para nortear essa abordagem. Essa proposta presume o livre posicionamento com decisão 

e consequências avaliadas por todos, evitando tanto um universalismo 



41 

 

abstrato e etnocêntrico quanto um relativismo inoperante (HABERMAS apud 

LORENZO, 2011). 
 

Para tanto, é necessária a existência de um espaço de diálogo livre e democrático 

de negociação. Mas, tem-se um contexto interétnico numa sociedade dirigida por um 

Estado uniétnico, o que pressupõe hierarquia e assimetria, comprometendo o caráter 

democrático do diálogo. Na tentativa de atingi-lo, são propostos três espaços sociais: a 

microesfera, referente ao âmbito da família e da comunidade; a mesoesfera, referente às 

relações com os Estados nacionais e a macroesfera, referente às deliberações e ações de 

organismos internacionais. (OLIVEIRA e OLIVEIRA apud PONTES et al, 2014). 
 

Portanto, tem-se na mesoesfera a relação entre serviços de saúde e indígenas, a 

formulação e implementação de políticas e mecanismos de participação, o que se 

relaciona com o problema em estudo de forma contextual. E, na microesfera tem-se a 

relação entre profissionais de saúde e indígenas no trabalho cotidiano. 
 

Nesse sentido, estudo realizado com as mulheres Aymaras, em Putre, no Chile, 

aponta que essas tem reivindicado o direito de decidir sobre sua saúde sexual e 

reprodutiva, necessitando que o serviço de saúde esclareça sobre os caminhos 

possíveis e, assim, possam decidir sobre qual combinação de métodos contraceptivos 

tradicionais e da medicina oficial utilizar (MANOS, 2008). 
 

Portanto, é necessário verificar se as mulheres querem ou não fazer 

planejamento familiar e a maneira que querem que o Estado participe disso, 

reconhecendo o caráter intercultural das intervenções. Para isso, é fundamental uma 

reflexão profunda pelos profissionais de saúde, em caráter não apenas de informação, 

antes de iniciar o trabalho (CAMPOS, 2003). 
 

É dada grande importância pelos indígenas à qualidade das relações humanas 

na tomada de decisão (como o controle da reprodução) e no processo terapêutico, 

reforçando a necessidade de construção de espaços de diálogo democrático, o que é 

dificultado pelo pouco tempo para diálogo nos atendimentos, o curto período de 

permanência das equipes nas comunidades, a falta de acompanhamento longitudinal e 

a alta rotatividade das equipes (PONTES et al, 2014). 
 

Esses são elementos que podem ser explicados pelas dificuldades estruturais e 

de perfil para o trabalho em área indígena, mas também pelo modelo terceirizado de 



42 

 

contratação da força de trabalho, gerando, além dos aspectos já colocados, vínculo 

trabalhistas precários ou a inserção nesse trabalho por motivações diversas que não 

são exatamente pela vontade de construir a saúde indígena. Ainda outros fatores que 

aumentam os desafios são as dificuldades logísticas de acesso e deslocamentos para 

as comunidades e a dispersão territorial das populações. 
 

Contudo, ao longo dos anos e mais recentemente com o Projeto Mais Médicos, 

essa realidade vem se modificando, apontando para mais oportunidades de 

acompanhamento longitudinal e de maior permanência das equipes nas comunidades. 

Com isso também aumentam as possibilidades de maiores impactos na microesfera, 

que precisam ser compreendidos e discutidos, no caso, com o foco no controle da 

reprodução e na relação entre profissionais e indígenas, mas considerando elementos 

contextuais locais e nacionais. 



43 

 

3 METODOLOGIA 
 
 

 

No processo de construção do conhecimento, critérios são estabelecidos para 

determinar sua cientificidade, entres eles, o caminho percorrido para atingi-lo. Assim, o 

conhecimento se torna científico quando existem técnicas que orientaram a sua 

construção. Logo, enquanto o método seria um caminho, o método científico seria um 

conjunto de procedimentos intelectuais e de técnicas (GIL, 2008). 
 

Entretanto, há diversas interpretações que diferenciam método, entendido como 

caminho, e metodologia, entendida como conhecimento, ao admitir como metodologia 

as regras estabelecidas para o método. Portando, a metodologia de forma abrangente e 

concomitante poderia ser definida: 

 

 

(...) a) como a discussão epistemológica sobre o “caminho do pensamento” que 
o tema ou o objeto de investigação requer; b) como a apresentação adequada 
e justificada dos métodos, técnicas e dos instrumentos operativos que devem 
ser utilizados para as buscas relativas às indagações da investigação; c) e 
como a “criatividade do pesquisador”, ou seja, a sua marca pessoal e 
específica na forma de articular teoria, métodos, achados experimentais, 
observacionais ou de qualquer outro tipo específico de resposta às indagações 
específicas. (MINAYO, 2001, p.44) 

 
 

Sendo assim, a metodologia se preocupa com o caminho percorrido para se 

chegar ao fim proposto, mas não se reduz apenas aos procedimentos técnicos 

envolvidos, ou aos métodos, mas orienta todo esse processo. Portanto, a metodologia 

pode ser vista como o conhecimento geral e a habilidade necessários para se orientar 

no processo de investigação, de tomada de decisões, de seleção adequada de 

conceitos, hipóteses, técnicas e dados (THIOLLENT, 2005). 
 

Nesse sentido, a seleção dos instrumentos metodológicos deve ser direcionada 

pelo problema delimitado, já que diferentes problemas exigem olhares e abordagens 

diversas. Assim, além da adequada escolha da base epistemológica para olhar o 

problema e o objeto, também os métodos e técnicas devem ser apropriados para a sua 

abordagem. 
 

Nesse estudo tem-se um problema que exige respostas no sentido de interpretar o 

evento a partir do significado que as pessoas dão ao que fazem e falam. Logo, tem caráter 

intersubjetivo ao tratar-se do esforço da compreensão de processos relacionais e 



44 

 

de interpretações dos sujeitos sobre o mundo e ao considerar o envolvimento e ligação 

inevitáveis entre pesquisador e objeto (CHIZZOTTI, 2005). 
 

Nesse sentido, tem-se uma pesquisa de caráter exploratório com enfoque 

qualitativo. A pesquisa qualitativa envolve uma diversidade de tradições e paradigmas 

de análise, como o positivismo, a fenomenologia, a hermenêutica-dialética, o marxismo, 

a teoria crítica e o construtivismo, e, mais recentemente, teorias como a 

etnometodológica, interpretacionista, feminista, pós-modernista. Além disso, tem 

envolvido objetos e técnicas diversas (MINAYO, 2002). 
 

Esse estudo buscou a compreensão de processos complexos dotados de 

liberdade, necessidade, força e consciência histórica a partir de símbolos, significados e 

da empatia entre pesquisador e sujeito de pesquisa, por meio da articulação de ideias 

críticas no olhar como contradição, como processo, como movimento e transformação 

da realidade social (MINAYO, 2002). Isso porque o problema envolve interações de 

cuidado em saúde em um cenário de mudanças graduais e complexas de cultura, 

assistência e organização social. 
 

Assim, analisando as características do problema, percebe-se que a realidade 

dos profissionais das equipes multidisciplinares de saúde indígena em comunidades do 

Território Yanomami se apresenta como não única, mas específica, pelas 

particularidades de cada etnia e as especificidades de cada comunidade da mesma 

etnia em seus processos de organização sociocultural. 
 

Portanto, a compreensão e abordagem do planejamento reprodutivo, com foco 

no controle da reprodução, por esses profissionais nessas comunidades se apresenta 

como um evento, que não é raro ou exclusivo, mas tem caráter típico e propósito 

revelador e os limites entre o fenômeno e o contexto não estão claramente definidos. 

Sendo assim, a abordagem desse problema é de cunho compreensivo e não 

explicativo, e tem como objetivo a generalização teórica. 
 

Além disso, não é exigido o controle sobre esse evento e tem foco nos 

processos contemporâneos, buscando explorar vínculos causais em intervenções da 

vida real que são complexas, descrever uma intervenção e o contexto na vida real em 

que ela ocorre e explorar situações nas quais a intervenção que está sendo avaliada 

não apresenta um conjunto simples e claro de resultados. 



45 

 

Diante disso, a pesquisa tipo Estudo de Caso Etnográfico e apresentou como a 

mais adequada para essas propostas. O Estudo de Caso se adequa a situações em 

que se pretende abordar condições contextuais por serem importantes para o fenômeno 

estudado ao se apresentar como uma estratégia de pesquisa abrangente. Não é, 

portanto, nem uma tática para coleta de dados e nem apenas uma característica de 

planejamento em si permite a incorporação de formas diversas de coleta e análise de 

dados (YIN, 2001). 
 

A aplicação da abordagem etnográfica no estudo de caso, uma abordagem 

interpretativa, foi identificada como a mais adequada para o estudo considerando, além 

da inserção da pesquisadora no campo enquanto espaço de trabalho, que essa escolha 

deve ser feita: 

 

(1) quando se está interessado numa instância particular ...; (2) quando se 

deseja conhecer profundamente essa instância particular em sua complexidade 

e em sua totalidade; (3) quando se estiver mais interessado naquilo que está 

ocorrendo e no como está ocorrendo do que nos seus resultados; (4) quando 

se busca descobrir novas hipóteses teóricas, novas relações, novos conceitos 

sobre um determinado fenômeno e (5) quando se quer retratar o dinamismo de 

uma situação numa forma muito próxima do seu acontecer natural. (ANDRÉ, 

1995, apud, MARTUCCI, 2001, p.172) 

 
 

3.1 SOBRE O CAMPO DE PESQUISA 
 

 

Os índios da etnia Yanomami vivem em um território que envolve ambos os 

lados da fronteira Brasil-Venezuela na região do interflúvio Orinoco e Amazonas e 

constituem um grupo cultural linguístico composto pelos grupos Yanomae, Yanõmami, 

Sanuma e Ninam. No Brasil, o Território Indígena Yanomami, homologado em 1992 por 

decreto presidencial, abrange 96.650 km
2
 de extensão de floresta amazônica tropical, 

evolvendo aproximadamente 320 comunidades e 24.827 pessoas de acordo com dados 

atualizado do DSEI Yanomami e Yekuana de novembro de 2017 (BRASILc, 2017). 
 

Essa população é assistida por 37 pólos-base, que são referência para mais de 200 

postos de saúde nas comunidades, e coordenados pelo DSEI Yanomami e Ye‟kuana, 

sendo que estes se articulam com os serviços da rede dos municípios de referência e 



46 

 

com a CASAI em Boa Vista. Esses pólos são agregados em regiões de atuação médica 

(Med 1, Med 2, Med 3, Med 4, Med 5 e Med 6), as quais tem processos de trabalho 

específicos com períodos particulares de entrada e saída das equipes e dos materiais 

(FIGURA 1). 
 

As atividades são executadas por 67 EMSI, compostas por mais de 460 

profissionais contratados pela Organização Não Governamental Missão Evangélica 

Caiuá: 68 enfermeiros, 307 técnicos de enfermagem, oito odontólogos, quatro 

assistentes sociais, uma farmacêutica, três nutricionistas, um pedagogo, um psicólogo, 

45 técnicos de vigilância ambiental, nove auxiliares de saúde bucal, oito técnicos de 

laboratório e 240 agentes indígenas de saúde (AIS). 

 
 

„Figura 1 – Pólos-Base, Regiões de atuação médica e Rotas  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Fonte: Relatório CONDISI/Y (2013) 



47 

 

Em geral, a assistência nos pólos-base é mantida principalmente pela atuação de 

equipes de profissionais de saúde de nível médio (técnicos e auxiliares de enfermagem, 

microscopistas, agentes de combates a endemias, etc). Os profissionais de nível superior 

(médicos, enfermeiros e dentistas) são responsáveis pela orientação, acompanhamento e 

supervisão dos profissionais de nível médio, em geral de mais de um pólo-base. 
 

Contudo, nos últimos anos houve uma inserção mais contínua de profissionais de 

nível superior nas comunidades, principalmente após o PMMB, possibilitando que 

grande parte das equipes seja composta por médicos. Hoje o DSEI Yanomami conta 

com 19 médicos, sendo 15 do Programa Mais Médicos e, atualmente, todos cubanos. 
 

Esses 15 médicos são visitados e participam de processo contínuo de Supervisão 

Acadêmica coordenada pelo Ministério da Educação e realizada por médicos supervisores 

orientadores por tutores e vinculados a instituições supervisoras, sejam essas a 

Universidade Federal de Roraima (UFRR) e a Universidade de Brasília (UnB). 
 

A pesquisadora principal desse estudo realiza visitas às comunidades e aos 

médicos como supervisora vinculada ao Grupo Especial de Supervisão (GES) ligado à 

Universidade de Brasília (UnB) com apoio das Forças Armadas. Esse grupo foi criado 

para garantir a execução da supervisão nessas localidades de acesso remoto, ativar a 

rede intersetorial local, além de realizar a supervisão em territórios que tenham sofrido 

descontinuidade no acompanhamento periódico. 

 
 

3.2 SUJEITOS DA PESQUISA 
 

 

Os sujeitos da pesquisa foram seis profissionais não-indígenas das EMSI com 

médicos do Projeto Mais Médicos supervisionados pelo GES em comunidades 

indígenas Yanomami. Considerando o maior quantitativo de profissionais e a função 

que implica um contato mais próximo com os indígenas, foram selecionados dois 

médicos, um enfermeiro e uma enfermeira, uma técnica e um técnico de enfermagem. 

Os perfis detalhados dos sujeitos não serão apresentados aqui pela possiblidade de 

fácil identificação dos mesmos a partir das suas características. 
 

Não foram incluídos os profissionais indígenas pelo caráter específico desses, 

necessitando reflexões especificas e outros caminhos na permissão ética da pesquisa. 



48 

 

3.3 COLETA DE EVIDÊNCIAS 
 

 

O Estudo de Caso Etnográfico exige períodos longos de observação e registro e a 

utilização de um conjunto de técnicas, principalmente a observação participante, a 

entrevista e a análise de documentos (ANDRÉ, 1995, apud, MARTUCCI, 2001). Assim, 

seguindo essa proposta e visando abrangência e profundidade, foi realizada a coleta de 

evidências utilizando dados relacionados ao planejamento reprodutivo, observação direta 

com acompanhamento do trabalho das equipes nas comunidades visitadas e realização de 

entrevistas semiestruturadas com profissionais das equipes, a partir de um roteiro 

previamente elaborado construído a partir das questões da pesquisa (APÊNDICE A). 
 

Houve dificuldade de acesso ao campo através das supervisões do Projeto Mais 

Médicos pelo fato de o estudo ter sido realizado em um momento de modificações 

importantes na conjuntura nacional e nas pactuações para a supervisão que 

influenciaram a continuidade das visitas. 
 

O acompanhamento do trabalho dos profissionais das equipes se deu nas 

comunidades visitadas, com o registro de notas. As entrevistas foram realizadas após 

concordância e assinatura de um Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) 

em local que garantisse privacidade aos sujeitos (APÊNDICE B). As entrevistas foram 

gravadas e foram feitos registros de campo, sendo as transcrições realizadas pela 

própria pesquisadora. 
 

Assim, a seleção das comunidades visitadas e dos profissionais entrevistados se 

deu pela possibilidade ou não de acesso ao campo e por orientações de amostragem. 

A amostragem em pesquisa qualitativa envolve uma maior complexidade, se tornando 

mais flexível e dependente do próprio processo de construção do objeto de pesquisa. 

Portanto, nesse caso, a questão mais importante não é o tipo de amostra, as escolhas 

técnicas e as regras estabelecidas, mas sim a construção de todo o processo e seu 

atrelamento teórico com a construção do objeto (PIRES, 2008). 
 

Nesse estudo tem-se uma pesquisa de estrutura aberta, com o objetivo de tentar 

compreender uma população global (profissionais das equipes multidisciplinares de saúde 

indígena das comunidades do Território Yanomami), passando do nível empírico para um 

nível teórico global, sem necessariamente generalizar para a toda a população. 



49 

 

Além disso, se apresenta como uma amostragem por caso único, selecionado a 

partir de critérios como a pertinência teórica; as características intrínsecas desse 

processo; sua tipicidade e exemplaridade; a possibilidade de aprender com ele; o seu 

interesse social (os processos com o serviço saúde em comunidades Yanomami já são 

discutidos há algum tempo, mas são necessários mais elementos com o enfoque desse 

estudo); e a acessibilidade à investigação, já que foi dependente da inserção da 

pesquisadora enquanto supervisora do PMMB nessas comunidades. 
 

Nesse sentido, tem-se uma amostragem por meio, visando um retrato global 

aprofundado de um grupo relativamente homogêneo, que foi diversificado internamente 

pelos seguintes aspectos: idade, sexo/gênero, naturalidade/procedência, tempo de 

trabalho em área indígena, formação, local de formação, função, intenções com o 

trabalho em área indígena, comunidades em que trabalhou, local de trabalho atual. 

 
 

A amostra por meio caracteriza um universo que deve ser tratado como uma 
totalidade, ainda que os dados sejam coletados em diferentes locais, desde 
que se refiram a um mesmo meio. O universo de análise constitui o próprio 
corpus empírico da pesquisa. (PIRES, 2008, p.154) 

 
 

Assim, considerou-se na seleção os profissionais que atuam com interação mais 

próxima com os indígenas, sendo dois de cada para variação dos perfis. Apenas no 

caso dos médicos, não foi possível a variação de sexo/gênero por não existirem no 

momento médicas atuando em área nesse território. 

 
 

3.4 ANÁLISE 
 

 

Após a obtenção das evidências em campo, na forma de registros e relatórios, e 

diante das considerações epistemológicas já discutidas anteriormente, buscou-se 

apreender uma realidade visível, mas também uma realidade que aparece nas 

“entrelinhas” do texto e com vários significados. A análise etnográfica exige longa 

reflexão com a identificação indutiva de regularidades e padrões e construção de 

codificação e categorização por meio de unidades de análise (MARTUCCI, 2001). Estas 

unidades básicas são: 



50 

 

...exemplos de ação nos eventos e exemplos de verbalizações sobre o significado 

dessas ações e sobre aspectos mais gerais de significação e crença na perspectiva 

dos vários atores envolvidos nos eventos. Os exemplos de ações são obtidos a 

partir da revisão das notas de campo e os exemplos de verbalizações são obtidos a 

partir da análise das entrevistas formais e informais realizadas com os informantes. 

(ERICKSON, 1986 apud MARTUCCI, 2001, p.8) 

 

 

Para tanto, a Análise Interpretativa proposta por Clifford Geertz foi identificada 

como a mais adequada para esse processo reflexivo, utilizando a descrição densa: “Ela 
 

é interpretativa; o que ela interpreta é o fluxo do discurso social e a interpretação 

envolvida consiste em tentar salvar o „dito‟ num tal discurso da sua possibilidade de 

extinguir-se e fixa-lo em formas pesquisáveis (...) ela é microscópica” (GEERTZ, 1989, 

p.31). 
 

Assim, após transcrição literal sem correções textuais (para evitar a manipulação 

das falas) das entrevistas pela própria pesquisadora, passou-se por uma pré-análise de 

leitura do material com registros de impressões. Depois, uma primeira fase de 

organização do conteúdo seguindo os objetivos do estudo e identificando as unidades 

de registro, as unidades de contexto, categorias e trechos explicativos. 
 

Na segunda fase foi aplicado o que foi definido na primeira fase com leituras 

sequenciais e melhor definição dos elementos da primeira fase, sendo identificados seis 

eixos: „Características do contexto‟, „A abordagem‟, „Diferenças de atuação em área 

indígena e não indígena‟, „Compreensões sobre cultura‟, „Conhecimento e opinião sobre 

as práticas tradicionais‟ e „Noções sobre o efeito da atuação‟. 
 

Cada um dos eixos foi agregado a categorias, núcleos de sentido, ideias e 

inferências, resultados e achados no texto e exemplos do texto. E está apresentado de 

forma adaptada com ausência de alguns elementos, já que o material completo 

contabiliza 40 páginas (APÊNDICE C). Tais unidades orientaram a terceira fase, com 

exploração, reflexão e discussão do conteúdo subjacente ao que está sendo manifesto 

a partir do referencial teórico e que está posteriormente apresentado. 



51 

 

3.5 ASPECTOS ÉTICOS 
 

 

No sentido de prevenir ou minimizar qualquer desconforto ou constrangimento 

durante as entrevistas, foi oferecido espaço com privacidade e conforto aos 

entrevistados. Todas as informações desta pesquisa são confidenciais e serão 

divulgadas apenas em eventos ou publicações científicas, não havendo identificação 

dos voluntários, a não ser entre os responsáveis pelo estudo, sendo assegurado o sigilo 

sobre a sua participação. 
 

Os dados coletados nesta pesquisa (registro de observações e entrevistas), 

ficarão armazenados em computador pessoal, sob a responsabilidade da pesquisadora, 

no endereço Rua das Jangadas, 66, Ponta do Seixas – João Pessoa-PB – CEP: 

58045640 pelo período de mínimo 5 anos. Não houve pagamento e nem cobrança para 

participar da pesquisa, pois a aceitação é voluntária. Caso houvesse despesas para a 

participação essas seriam assumidas pelos pesquisadores (ressarcimento de transporte 

e alimentação). 
 

Antes de todo o processo, e obedecendo às normatizações da resolução número 

466/12 Resolução do Conselho Nacional de Saúde/CNS, que disciplina a pesquisa com 

seres humanos, esse projeto foi submetido ao Comitê de Ética em Pesquisa do Centro 

de Ciências da Saúde da Universidade Federal de Pernambuco - CEP/UFPE. Antes da 

realização das entrevistas, os profissionais que participaram do processo assinaram 

TCLE (APÊNDICE B). A coleta de evidências só foi iniciada após a aprovação do 

projeto de pesquisa pelo CEP/UFPE. 



52 

 

4 PANORAMA DO PLANEJAMENTO REPRODUTIVO NO TERRITÓRIO YANOMAMI 

DO BRASIL 

 

 

Sabendo que os dados objetivos contribuem para a compreensão da realidade 

estudada, inicia-se a discussão dos resultados a partir de uma breve exploração de 

informações relacionadas ao planejamento reprodutivo no Território Yanomami do 

Brasil. Coimbra Jr et al (2005) apontam as dificuldades da produção e do 

acompanhamento dos dados relacionados à saúde indígena, a partir de fragilidades na 

realização de pesquisas e dos sistemas de informação, gerando uma invisibilidade que 

atrapalha o cuidado em saúde. 
 

Como muitos dos dados epidemiológicos, esses aqui trazidos também são 

pontuais e específicos, oferecendo, portanto, contribuições, mas com limites. Os limites 

envolvem também a qualidade da produção e registro das informações, refletindo-se em 

dificuldade e até impossibilidade de organizar os dados fornecidos pelo DSEI 

Yanomami e Ye‟kuana e a partir deles levantar conclusões seguras. Mas alguns 

registros disponíveis foram organizados e serão trazidos aqui com algumas reflexões. 
 

A primeira questão que surge é que o planejamento reprodutivo é entendido no 

DSEI Yanomami e Ye‟kuana apenas como o cadastro e fornecimento do único método 

contraceptivo entendido como viável para essa realidade, a medroxiprogesterona 

injetável trimestral. Isso já demonstra precariedade na construção desse processo, que, 

como será reforçado posteriormente pelas entrevistas, é visto como algo operacional, 

com transposição de ações programáticas da Atenção Primária do Sistema Único de 

Saúde, sem diferenciações com a Atenção Primária do Subsistema de Atenção à Saúde 

Indígena. 
 

Assim, entre os dados fornecidos por esse DSEI não há referência a outros 

métodos além dos preservativos masculino e feminino e da medroxiprogesterona 

injetável trimestral. A distribuição de preservativos é feita em todas as localidades, mas 

o uso é considerado muito baixo, não se mostrando, de uma forma geral, uma boa 

opção para as equipes, a ponto de nem ser considerado como método contraceptivo. 
 

Por outro lado, há algum tempo uma parcela das mulheres desse território já usam 

métodos contraceptivos sintéticos adquiridos nas farmácias comuns dos municípios e 



53 

 

tiveram acesso mais facilitado após a inclusão, pela Portaria 1059 de 23 de julho de 

2015, dos métodos contraceptivos hormonais na RENAME/Indígena, passando a ser 

fornecidos pela SESAI. 
 

Porém, apesar de estarem disponíveis outros método hormonais, o método 

injetável trimestral é visto pelo DSEI como o único possível de se adequar às realidades 

do Território Yanomami pela dinâmica de rotatividade das equipes e, principalmente, 

pela caráter semi-nômade de muitas dessas comunidades e do não hábito de uso 

rotineiro e prolongado de uma medicação. Por isso, há o cadastramento das mulheres 

no denominado “Programa de Planejamento Familiar” a partir dos critérios e caminhos 

discutidos posteriormente e o envio da medicação para que a equipe faça a aplicação. 
 

Posteriormente, se a mulher, por motivos diversos, optar por não fazer mais uso 

da medicação, é assinado um Termo de Recusa. Esse termo também é assinado em 

outras situações em que é proposta alguma intervenção pela equipe e o paciente e 

familiares decidem por não fazê-la ou não permiti-la. De acordo com os dados 

fornecidos em Maio de 2018, há 389 mulheres cadastradas nesse Programa, sendo que 

59 apresentaram o que é denominado de recusa. Isso representa em torno de 15% das 

mulheres cadastradas, apontando para interrupção do uso. As entrevistas e as 

observações em área identificam que esse processo é pouco acompanhado e 

problematizado com as mulheres, o que o próprio termo, „recusa‟, sugere. 
 

Ainda, os registros do Programa se iniciaram em 2010, e o número de mulheres 

cadastras ao longo dos anos até 2017 parece ser crescente, porém em muitos casos 

não há registro da data de cadastramento, desqualificando essa informação. Questiona-

se, assim, a real utilidade desses registros para o planejamento e avaliação das ações 

de saúde locais, a partir do olhar da vigilância e da atenção diferenciada. 
 

Em relação ao número de nascimentos de 2014 a 2018, esse período mantém até 

2015 o mesmo padrão ascendente demonstrado no Gráfico 3. Porém há uma discreta 

tendência à queda partir de 2016, já que os registros são apenas até maio de 2018. São 

necessários mais elementos para alimentar essa análise, e essa população mantém seu 

crescimento nos últimos anos, como mostra o Gráfico 1, contabilizando até maio de 2018, 

25955 pessoas. Mas é importante refletir se o aumento discreto no número de mulheres 



54 

 

em uso de método injetável trimestral pode ser um desses elementos influenciadores 

dessa pequena queda no número de nascimentos. 

 
 

Gráfico 4 – Número de nascimento de 2014 a 2018  
 

 1400      
      

de
na

sc
im

en
t

os
 

1200 
     
     

1000 
     

      

 
800 

     
      

N
ú

m
er

o
 

600 
     
     

      
Gráfico  4 –  Núm ero  de mulh eres  cad astr adas no Pr ogr am a de  Planeja me nto Famili ar   

 400      

      

 
200 

     
      

 
0 

     
      

 2014 2015 2016 2017 2018   
Ano 

 

 

Fonte: DSEI Yanomami e Ye‟kuana (2018) 
 

 

De qualquer forma, essas flutuações podem ter sofrido influência da inserção dos 

métodos hormonais na RENAME em 2015, ao facilitar o acesso; pela maior oferta 

desses métodos pela equipe ou pela maior procura por esses medicamentos pelas 

mulheres. Pela observação em área, essas causas parecem ser muito variadas a 

depender das realidades específicas dentro do território. Essas variações a partir das 

diversas realidades são exploradas posteriormente, mas, observando o número de 

mulheres cadastras por região de atuação médica (explicitadas na Figura 1) percebem-

se variações, com menor número nas regiões 2 e 6 (Gráfico 5). 



 
 
 

Gráfico 5 – Número de mulheres cadastradas por região de atuação médica  
 

 100 

 90 

ca
da

st
ra

da
s 

80 

60 
 70 

m
u

lh
er

es
 

50 
 

d
e 40 

 

Nú
m

er
o 30 

  
 

20  
 

10  
 

0 
Região de atuação médica 

 

 

Fonte: DSEI Yanomami e Ye‟kuana (2018) 

55 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 Med 1 
 

 Med 2 
 

 Med 3 
 

 Med 4 
 

 Med 5 
 

 Med 6  

 

 

Na região 2 não foi possível identificar elementos específicos que sugerissem um 

menor número de mulheres em uso do anticoncepcional injetável trimestral. Na região 

6, por outro lado, os números também mais baixos que os outros podem estar 

relacionados ao fato de ser uma área mais distante dos centros urbanos e com a 

presença de garimpo e conflitos territoriais. Os relatos observados em área e as 

entrevistas reforçam esses dados. 
 

Já a região 1 se destaca com o maior número de mulheres cadastradas. Essa região 

abrange comunidades que tem contatos antigos com área não indígena e com acesso mais 

fácil para uma cidade próxima, São Gabriel da Cachoeira, o que podem ser fatores que 

influenciam. Tais observações e dados condizem com as entrevistas e serão discutidos 

posteriormente, inclusive apontando modificações recentes nesse cenário. 
 

Esse panorama local reafirma as fragilidades dos sistemas de informação e 

vigilância na saúde indígena e agrega alguns elementos que reforçam a necessidade 

de acompanhar e refletir sobre a atenção à saúde reprodutiva dessas populações, 

construindo caminhos de cuidado a partir da atenção diferenciada. 



56 

 

5 CARACTERÍSTICAS DO CONTEXTO 
 

 

“A cabeça pensa aonde os pés pisam.” 
 

Frei Betto 
 

 

Seguindo o caminho teórico escolhido, a contextualização é processo inicial 

fundamental na compressão das questões levantadas a partir da valorização da 

historicidade e dos fatores envolvidos em um contexto mais ou menos amplo. Esse 

estudo foi realizado em um momento de modificações importantes na conjuntura 

nacional que vem influenciando a estabilidade dos direitos indígenas e do Programa 

Mais Médicos, podendo determinar prejuízos a médio e longo prazos para a saúde 

indígena, mas já determinando maior dificuldade de acesso ao campo através das 

supervisões do Projeto. 
 

Assim, apesar da menor quantidade de inserções em campo do que as 

programadas, foram realizadas observações durante o trabalho e entrevistas com seis 

profissionais. Na perspectiva da epistemologia crítico-dialética de Paulo Freire (2005), 

de conhecer a realidade incialmente para depois pensar sobre e transformá-la, os 

sujeitos protagonistas desse processo e com mais experiência com essa realidade em 

área são os profissionais e, por isso, a necessidade de conhecê-los. Apesar de os 

resultados também envolverem registros da vivência da pesquisadora no campo, como 

conversas com lideranças, professores, pessoas da comunidade e profissionais e 

observação de atendimentos e da rotina de trabalho. 
 

A partir dos elementos que a vivência da pesquisadora e a literatura apontavam 

como possíveis influenciadores desse processo, foram entrevistados seis profissionais, aqui 

identificados como A, B, C, D, E e F, sendo dois enfermeiros, dois técnicos de enfermagem 

e dois médicos, com as variações de perfil e que determinaram as seguintes categorias: 

naturalidade, intenções com o trabalho nessa realidade, formação, gênero, local de 

trabalho, tempo de trabalho. A idade não foi identificada como elemento relevante, já que 

não houve grande variabilidade de idade entre os entrevistados, sugerindo a ideia de que a 

maioria dos profissionais que trabalham em área indígena tem 



57 

 

idades mais jovens, provavelmente pelas condições difíceis de trabalho e o desgaste 

físico e emocional gerado por este. 
 

Na categoria naturalidade, o núcleo de sentido aponta uma relação entre o local 

de nascimento do profissional e a proximidade cultural, num sentido de identificação 

com e compreensão da realidade em que trabalha. A nacionalidade cubana, no caso 

dos médicos, não apareceu como fator relevante isolado, já que foram observadas por 

parte desses tanto posturas mais compreensivas da realidade indígena quanto menos. 
 

Mas, sugere-se que os profissionais naturais dos estados de Roraima e 

Amazonas, aonde se localiza o Território Yanomami, podem apresentar maior 

identificação e proximidade cultural. Apesar de não serem indígenas e da convivência 

ainda restrita com essa realidade ao longo da vida, parecem ter tido maior contato com 

essas pessoas indígenas do que os naturais de outros locais. Isso vai de encontro com 

a ideia de que a empatia (capacidade de „sentir com o outro‟) pode favorecer a 

abordagem e de que é mais fácil exercer a empatia com o conhecido do que com o 

desconhecido (PARREIRA, 2013). 
 

Esta ideia está presente na fala de um profissional natural de Roraima: 
 

 

Respeitar é porque nós somos invasores. Nós estamos indo até lá. É uma...eu 
falo por duas vidas...aqui eu tenho uma vida, na floresta é outra. Então, quando 
eu chego lá, eu to chegando na casa deles. Então eu tenho que respeitar como 
funciona lá. Nós temos nossas leis e eles tem as leis deles. (D) 

 

 

Por outro lado, a naturalidade não parece influenciar diretamente na facilidade de 

compreensão daquelas realidades, com perspectivas de entendimento mesmo por 

parte de profissionais que não são naturais desses estados, o que sugere que existem 

outros elementos que influenciam e que podem estar explicitados nas outras categorias 

desse estudo: “Eu não sinto mais nada. Eu fico tranquila. Eu tento entender. Depois 

daquela primeira experiência, foi mais fácil pra mim...foi uma passagem.” (C) 
 

Em relação às intenções com o trabalho nessa realidade, o núcleo de sentido 

sugere que as motivações para o trabalho em área indígena, como o não interesse por 

essa realidade, a busca por emprego unicamente ou a falta de alternativas, podem 

influenciar a abordagem. Assim, o desejo de trabalhar com populações indígenas como 

motivação pode gerar atuações mais construtivas, compreensivas e menos reticentes. 



58 

 

Isso vai de encontro com a ideia de que a intenção ou motivação influencia a satisfação 

com o trabalho e, consequentemente, o envolvimento do profissional com a qualificação 

desse. O que é evidenciado nas falas de profissionais que tiveram essas motivações: 

 
 

Eu queria que funcionasse...eu sou um pouco frustrada em relação a área 
indígena. Porque eu pensei que ia sair „expert‟ em métodos naturais e eu não 
sai. Então isso pra mim me chocou muito. (C) 

 

Acho que tem uns 3 anos...que, a pedido das lideranças indígenas, pelo 
reconhecimento do meu trabalho, pela luta pela causa indígena também, foi 
feito meu CONDISI („Conselho Distrital de Saúde Indígena") em 2014 o pedido 
para ocupar o cargo a qual eu estou. Isso foi feito no CONDISI pelas lideranças 
indígenas né? (D) 

 

 

Entretanto, quando a motivação se deu unicamente por necessidade de emprego 

ou por falta de alternativas tende a gerar atuações mais reticentes e com menos 

esforço de compreensão, pois a insatisfação com o trabalho gera menos esforço de 

qualificação. Já que a motivação seria um mecanismo impulsionador da ação 

(BERGAMINI, 1997 apud NUNES et al, 2005). O trecho de uma fala de uma pessoa 

que teve como motivação unicamente a necessidade de emprego sugere menor 

motivação e disposição: "(...) Só dizem que devemos respeitar a cultura deles.” (A). 
 

Na categoria formação, o núcleo de sentido aponta para a ideia de que a formação 

profissional geral e a formação específica em saúde indígena podem influenciar na 

abordagem. São elementos sugeridos: maior relação dos indígenas com os profissionais da 

enfermagem, predomínio de uma formação biomédica e autoritária, falta de formação 

específica sobre o trabalho em área indígena, dificuldade na aplicação prática da formação 

específica. Além disso, são apontados caminhos para que a formação influencie 

positivamente o trabalho, como a possibilidade da participação indígena na seleção e 

formação dos profissionais e a necessidade de reconstrução dos modos de operar em 

relação a área não indígena mesmo sem essa formação específica. 
 

Assim, a relação dos indígenas se mostra mais próxima aos profissionais da 

enfermagem, que denotam também maior conhecimento sobre a realidade. Sabe-se que, 

historicamente, as EMSI eram compostas apenas por técnicos de enfermagem e/ou 

enfermeiros, que conduziam todo o processo em área e, apesar da entrada de novos 

profissionais, continuam assumindo a liderança operacional das equipes. Isso pode 



59 

 

influenciar essa proximidade. É o que está presente nas falas de um enfermeiro e de 

um médico respectivamente: 

 
 

Então assim...algumas, pela confiabilidade, já nos procuravam e outras 
costumam falar pra o AIS para nós orientar (...) Ela chega na unidade ela pede: 
„Ah, enfermeiro, eu queria usar o remédio, o método anticoncepcional. (B) 

 

Agora o técnico por exemplo, o AIS...principalmente o AIS é o que tem mais 

possibilidade...lá são eles que contactam a mulher e capta porque eles percebem 

que já tem muitos filhos. Aí o AIS informa também ou pode ser que a gente chega 

ou o enfermeiro na maloca aí eles percebem que tem muitos filhos, aí falam o 

AIS...todo mundo fala. Aí elas ficam de acordo. É assim que funciona. (E) 
 
 

Tanto entre os profissionais de enfermagem quanto de medicina, mas 

principalmente no caso dos profissionais médicos e cubanos, predomina a formação 

biomédica e autoritária, com necessidade de esforço de reconstrução. Assim, mesmo 

com o comprometimento com o trabalho, a formação prévia se apresenta como 

obstáculo. Isto porque, nas instituições de ensino, ainda é hegemônico o ensino da 

abordagem centrada na doença, consolidada com a supremacia do modelo proposto 

por Abraham Flexner (1910), apud Pagliosa e Ros (2008), e que determina postura 

controladora e de menor respeito à autonomia: “É necessário que as indígenas utilizem. 

Eu escutei a perspectiva (...) que cada indígena tem 10 filhos nas comunidade mais 

atrasadas. Isso não....Opino que é melhor controlar essa natalidade.” (F) 
 

Outro elemento importante identificado foi que a falta de formação específica 

durante a formação geral e antes do início do trabalho e a dificuldade de sua aplicação 

na prática prejudicam a abordagem, principalmente sem a participação de indígenas no 

processo. Sabe-se que a quase totalidade dos cursos da saúde não abordam a saúde 

indígena, se restringindo apenas a projetos específicos de extensão. 
 

E, apesar de essa preparação ser orientação da PNASPI para o exercício da 

atenção diferenciada e de ter sido reforçada na 4ª Conferência Nacional de Saúde 

Indígena, em 2006, a formação em nível de graduação não tem contribuído e as 

Diretrizes Curriculares Nacionais não envolvem a diversidade étnica, reforçando a 

necessidade de reformular esse processo e de espaços de educação permanente 

(DIEHL E PELLEGRINI, 2014). É o que está presente em uma das falas: 



60 

 

E também ter um planejamento...antes de entrar dentro das comunidades, tem 
que haver um conhecimento fora profissionalmente para que seja passado para 
os profissionais como proceder, como chegar, como abordar o indígena dentro 
da sua comunidade. Né? Hoje, atualmente, pela minha visão desse tempo que 
eu tô quase não tem essa informação. Agora que se iniciou novamente. Agente 
contratou uma antropóloga, que faz essa capacitação né. Mas eu acho muito 
pouco ainda (...) O profissional ele entra sem essa formação linguística né? 
Não tem essa...e poucos indígenas falam o Português. E aqueles que 
necessitam mais são aqueles que não tem o contato e não conhecem ali a 
cultura, a língua do branco. Mas essa formação ela tem que ser feita, 
preparada aqui fora. Há falhas ainda que tem que ser feitas. Creio eu que por 
conta de a gente ainda ta batendo na tecla de antes, de colocar primeiro pra 
depois formar a pessoa né, ou capacitá-la. (...) A gente tá inserindo nas 
entrevistas, os assessores indígenas. Às vezes eu consigo trazer uma mulher 
indígenas aqui pra poder passar pras profissionais, conversar. (D) 

 

 

O sexo, e perspectivas de gênero dos profissionais, podem influenciar a 

abordagem num sentido contraditório, pois, enquanto observa-se maior identificação 

entre mulheres e maior proximidade das indígenas com as profissionais mulheres, ao 

mesmo tempo, tem-se certa dificuldade na aceitação dessas profissionais por algumas 

comunidades indígenas. Assim, a relação mais próxima das mulheres indígenas com as 

profissionais pode gerar maior possibilidade de compreensão e atuação, reforçando a 

ideia de que o reconhecimento favorece a empatia: 

 
 

(...) eu lembro como se fosse hoje...assim eu lembro do nome dela até hoje, que foi 

a que pediu para tomar anticoncepcional, porque ela tinha muitos filhos e ela não 

queria. E como ela era muito amiga de todo mundo da equipe, das mulheres da 

equipe, ela dizia que não, que não queria por enquanto ter filhos. (C) 

 

A partir do momento que o profissional tem essa confiança, ganha essa 
confiança deles, as mulheres tende a se chegar e iniciar uma conversa antes 
pra poder conhecer, como é que serve, principalmente se for profissional do 
sexo feminino. (D) 

 

 

Mesmo assim, pode haver uma menor aceitação das profissionais mulheres pela 

comunidade como um todo incluindo os homens: “Mulher que é difícil se inserir dentro 

né. Porque os indígenas às vezes em algumas comunidades, eles são meio machistas 

ainda. Mas em outras comunidades já tem uma aceitação excelente” (D) 
 

Em relação às profissionais, o fato de ser mulher pode tanto gerar maior dificuldade 

como facilidade de compreender a situação das mulheres indígenas a depender de suas 

experiências. O reconhecimento pode favorecer a abordagem com o uso adequado da 

empatia e da contratransferência (emoções que surgem no profissional provocadas pela 



61 

 

relação com o paciente), mas também esse envolvimento pode influenciar negativamente 

(ZAMBELLI et al, 2013). As seguintes falas sugerem esse efeitos diversos: 

 

Ai eu perguntei pra ela: „(yanomami)‟ – Por que você fez aquilo? Ai ela falou 
que a criança era muito pequena e como é que ela ia plantar...como ela ia dar 
comida pros dois ao mesmo tempo. Ela tinha pouco leite...não ia ter condições 
de ter leite...aquela coisa toda. Então assim...ai eu entendi...totalmente...eu 
fiquei plena com ela depois.” (C) 

 

Já trabalhei em PSF e, lógico, que existe uma diferença. Aqui na cidade as 
mulheres já dão uma grande importância o planejamento familiar, pois já inclui 
a educação, a dificuldade de criar um filho, já em área elas já não tem muito 
entendimento sobre isso e pra elas isso não influi muita coisa. (A) 

 

 

Na categoria local de trabalho, os diversos contextos locais levam a diferentes 

desafios e interferem nos modos de atuação profissional, dados pelos: diferentes 

processos de contato com não indígenas, pelas condições territoriais, pela atuação das 

lideranças e pelas próprias condições de trabalho. A atuação dos profissionais, 

portanto, se diferencia a depender de cada realidade: nas comunidades com processos 

de contato mais antigos, esses tendem a fazer abordagens mais individuais com menos 

tensões coletivas: “Eu percebo que no Yanomami é mais difícil, mas nos Yekuana e nos 

Sanuma, eles são mais sociáveis, mais entendedores das situações e conseguem 

assimilar isso com mais tranquilidade.” (B) 
 

Nas comunidades com mais conflitos territoriais (com garimpeiros e outros), eles 

relatam mais desafios nessa abordagem; e nas comunidades com condições territoriais 

ruins e com pouca oferta de alimento essa abordagem é mais desafiadora. Verdum 

(1995) apud Coimbra Jr. et al (2005) aponta, a partir de levantamento realizado em 

meados da década de 90, que há dificuldade de sustentabilidade alimentar em pelo 

menos um terço das terras indígenas. O que condiz com as observações das falas: 

 
 

Então, eu acho que, dependendo da localidade deveria estimular. Localidades 
de conflito, onde há muito garimpo deveria estimular; (...) (C) 

 

Como eu falei no início, dependendo da localidade, porque os indígenas que já 

estão tendo contato direto com os municípios é um pensamento, já mudou (...) E lá 

é muito relativo. Algumas lideranças não aceitam que as indígenas tomem um 

medicamento pra não engravidar, já outros aceitam né. (...) A região de Roraima 

aqui a gente detecta muito a criança desnutrida, desidratada, a falta de alimento, 

não é bem sortido. No Amazonas já é diferente muitos rios, muito peixe, muita caça 

e aqui na região de Roraima é serras, é distante, seca. E acaba que o 



62 

 

profissional que convive na área de Roraima tem uma visão e o profissional 
que vive na área do Amazonas, outra visão. São dois estados né. Então lá no 
Amazonas você ver os indígenas tudo gordinho. (D) 

 

 

Nas comunidades com lideranças mais proativas e com diálogo mais aberto a 

abordagem parece ser mais tranquila: 

 
 

Tem regiões em que foi abolido todo o planejamento familiar daquele polo 
porque a liderança falou: „olha, corta tudo´. (...) É mais região do Amazonas 
que tem esse bloqueio né...de não querer e de querer que o povo cresça, 
cresça, cresça...atéee...(C) 

 

A não ser em Maturacá, nós outros polos é difícil introduzir métodos 
anticoncepcionais, muitas lideranças não aceitam isso. (F) 

 

 

Sobre o relato do entrevistado F, que ocorreu há alguns meses, a realidade 

relatada por ele já foi modificada recentemente e verificada pela pesquisadora em 

campo. Houve a determinação pelas lideranças de interrupção do envio de 

anticoncepcionais pela SESAI para essa região em que antes uma quantidade 

considerável de mulheres fazia uso, com o objetivo de crescimento da população diante 

do aumento da mortalidade infantil. As mulheres da comunidade tem opiniões 

divergentes sobre esse processo, mas o contato com algumas demonstrou insatisfação 

e sofrimento com essa decisão que não foi feita com a participação delas. Isso reforça a 

dinamicidade e complexidade dessa questão. 
 

As realidades com piores condições estruturais de trabalho podem influenciar o 

menor esforço compreensivo e construtivo na atuação, com atuações mais reticentes e 

restritas. O que condiz com a ideia de que a desmotivação e insatisfação com o 

trabalho prejudica o envolvimento com esse. 

 
 

É uma unidade básica de saúde. Deveria ter médico e enfermeiro com 
condições de trabalho, instrumental, materiais de manuseios permanentes, que 
às vezes não tem...tem, mas não tem. Tem, mas tá faltando (...) Mas assim...é 
um polo, lá em Auaris, é um polo base, tem uma certa estrutura, mas pro 
atendimento de atenção básica, às vezes a gente faz o impossível. (B) 

 

 

Finalizando as características do contexto a partir do perfil dos profissionais 

entrevistados, o tempo de trabalho sugere que a experiência é fator modificador da 

abordagem, já que proporciona maior diversidade de realidades conhecidas e maior 



63 

 

possibilidade de experimentar diferentes caminhos. Assim, o profissional que teve as 

experiências de trabalho em várias realidades desenvolveu mais possibilidades de 

atuação e formas de lidar com esses dilemas interculturais. Mas, para tanto, é 

necessário o interesse em conhecer e construir, o que aparece na fala de um 

profissional com grande tempo de experiência: 

 
 

Acho que também quem planeja, quem organiza os programas também na 
terra indígena, também tinha que passar um tempo, dá uma olhada uma 
caminhada e ver né. Eu tenho certeza que vai mudar muita coisa tanto aqui 
quanto pra lá. Porque existem pessoas que são teóricas, mas são boas né e, 
juntando com uma pessoa que é bem prática, ai funciona. (D) 

 
 

Porém, em outra situação em que o profissional tem um considerável tempo de 

experiência e não tem o interesse no processo de construção conjunta de cuidado em 

saúde reprodutiva nesse contexto, essa modificação não aconteceu: 

 
 

É...como eu falei antes, eu trabalhei em três lugares distintos de trabalhar. Na 
zona de prevenção de natalidade se pode usar e direcionar melhor no pólo 
base Maturacá, porque esse pólo é um pólo aonde os pacientes são mais 
adiantados. O que não existe nos outros pólos, aonde essa questão de 
natalidade, isso praticamente não existe, porque isso está regido pela cultura, 
por...como posso dizer...pelas lideranças da comunidade. Eles são os que 
decidem sobre essa questão de natalidade. Aí é difícil...(F) 

 
 

Por outro lado, o profissional com menos tempo de experiência e que trabalhou 

em uma menor variedade de realidades também tem a possibilidade de desenvolver 

formas de abordagem da saúde reprodutiva seguindo a atenção diferenciada a 

depender das motivações: 

 
 

Mas ai eu já tinha uma intimidade com as mulheres. Eu fui muito rápido lá com 
a intimidade com as mulheres assim, porque eu visitei todas as comunidades 
nos primeiros 15 dias, 10 comunidades. Todo mundo ficou passado assim...até 
os indígenas: „meu Deus! Você já visitou todas as comunidades?‟ Então todo 
mundo gostou né? (C) 

 
 

Assim, as evidências foram ao encontro de várias elaborações de outros autores e 

trouxeram novos elementos, inclusive específicos da realidade do Território Yanomami. 

Tais elementos reforçam dilemas já trazidos em outros trabalhos e ressaltam a necessidade 

de mudanças em vários âmbitos para o exercício da atenção diferenciada 



64 

 

do planejamento reprodutivo nessa realidade: melhoria das condições de vida dos 

indígenas; aumento e qualificação da formação dos profissionais para o trabalho em área 

indígena; melhor seleção e acompanhamento teórico e prático dos profissionais; melhoria 

das condições e relações de trabalho e fortalecimento do trabalho multiprofissional. E, 

ainda, trouxe aspectos que podem influenciar o trabalho, como o recorte de gênero, e que 

precisam ser avaliados na construção do processo de trabalho. 



65 

 

6 A ABORDAGEM 
 
 

 

“Quanto mais aberto estou às realidades em 

mim e nos outros, menos me vejo procurando, 

a todo custo, remediar as coisas.” Carl Rogers 

 
 

 

No eixo „A abordagem‟, entendido como central para esse estudo, foram 

identificadas três categorias a partir da relação direta com o referencial teórico: 

compreensão sobre a abordagem, diálogo intercultural e esferas de negociação. 

Partindo da ideia de que a abordagem foi acompanhada pela pesquisadora que tem 

suas próprias compreensões e de que os profissionais também tem as suas, a 

compreensão sobre a abordagem em relação ao controle da reprodução e ao 

planejamento reprodutivo é identificada como categoria fundamental. 
 

Essa compreensão sobre o processo do exercício da atenção diferenciada em 

relação ao planejamento reprodutivo e a forma de atuar pode envolver ideias distintas, 

podendo ser visto como algo operacional; prescritivo; generalizado ou particularizado; 

centrado na cultura, na pessoa ou no profissional; como transposição de práticas 

urbanas; como algo construtivo; e ainda numa perspectiva duvidosa de critérios 

obscuros para o uso de anticoncepcionais sintéticos. 
 

O planejamento reprodutivo, em várias realidades indígenas ou não, é 

hegemonicamente entendido e praticado como a simples oferta de métodos 

contraceptivos e a articulação do fluxo para acessá-los ou até mesmo como uma forma 

de controle de natalidade e, não, enquanto algo a ser pactuado e construído com a 

mulher e o casal, como é a proposta desse caminho de cuidado (BRASILd, 2010). 
 

E, apesar de na realidade do território Yanomami ainda existirem outros fatores 

influenciadores discutidos ao longo desse estudo, é também recorrente a compreensão 

a partir da lógica biomédica do planejamento familiar enquanto ação programática, com 

uma noção da abordagem enquanto algo logístico e operacional e não enquanto algo a 

ser construído coletivamente: 



66 

 

Então é mandado o nome da indígena e a DN (Data de Nascimento) pra SESAI 
e lá a RT (Responsável Técnica) da saúde da mulher que fica responsável por 
isso pra tá mandando os anticoncepcionais. E nós que estamos lá dentro que 
ficamos responsáveis de administrar a cada três meses nas indígenas. (A) 

 

Ela chega na unidade ela pede: „Ah, enfermeiro, eu queria usar o remédio, o 
método anticoncepcional‟ Aí a gente pega o nome dela, pega a DN, todo o 
histórico dela né, de filhos, se é casada se não é, a quantidade de filhos, o 
último parto, se foi normal, se foi cesáreo. Tem uma série de perguntas pra se 
fazer esse cadastro. A gente passa para o distrito, a RT de saúde mulher faz, o 
médico do posto faz um encaminhamento com a prescrição médica do 
medroxiprogesterona e passa o injetável e manda pra cá. A RT passa pra 
farmácia, a farmácia consegue na atenção básica e manda pra unidade pra que 
a gente possa administrar. Aí lá tem um mural, como você viu, a gente marca o 
dia que foi feito e apraza já pra próxima data. (...) (B) 

 
 

Ou até pode ser compreendida como controle de natalidade, o que não se 

caracteriza enquanto planejamento reprodutivo e não é papel dos profissionais de 

saúde: ”Opino que é melhor controlar essa natalidade. (...) Penso que deve haver uma 

campanha intensa pra tratar de falar sobre esse tema e que ele entenda a necessidade 

para a sua reprodução, controlar a natalidade.” (F) 
 

Outro limite encontrado em outras situações e que apresenta, na realidade 

indígena, outras complexidades é o da educação em saúde com esse tema. A palestra 

unidirecional é compreendida enquanto instrumento principal de diálogo sobre o 

controle da reprodução, o que reforça a ideia de hierarquia e da compreensão limitada 

sobre planejamento reprodutivo, entendido apenas enquanto oferta de informações e 

medicamentos. 

 
 

É oferecido palestras pra tá abrindo mais a mente de cada uma...(A) 

 

Com palestras...Mas é isso...falar sobre planejamento é muito fácil. Eu costumo 
dizer pra os meus técnicos de enfermagem: „É muito fácil você falar sobre pré-
natal, sobre planejamento familiar, porque é a vida‟. (B) 

 

Apesar das palestras, dar palestra e falar sobre essa questão. Só que eu 
acho...aí...o que está funcionando lá em relação ao planejamento familiar é o 
tratamento com medroxiprogesterona. (E) 

 

 

Esses achados estão condizentes com a ideia de que o Subsistema de Atenção 

à Saúde Indígena é responsável por garantir o cuidado em saúde dessa população no 

âmbito da Atenção Primária, devendo os demais níveis de complexidade serem 

oferecidos pela rede municipal do Sistema Único de Saúde. Mas, diante do exercício da 



67 

 

atenção diferenciada, devem ser aproveitados os princípios norteadores da Atenção 

Primária sem a transposição fixa de práticas e ações programáticas da Estratégia de 

Saúde da Família da área não indígena, que também já tem suas dificuldades 

colocadas anteriormente. Mas essa transposição é defendida por alguns profissionais: 

 
 

Os profissionais de saúde indígena tem que entender que lá é um PSF 
(Programa Saúde da Família) como aqui na cidade, só que tem as suas 
diferenças em relação às culturas, como foi dito, em relação às culturas. Você 
tem que entender eles pra fazer é tentar fazer com que o planejamento familiar 
seja feito antes da gravidez. Você tem que planejar essa gravidez, você não 
pode deixar ela engravidar de qualquer maneira. (B) 

 

 

A abordagem pode ser compreendida como devendo ser algo generalizante, ou seja, 

deveria ser padronizada como na cidade porque o contexto indígena nem se caracteriza 

enquanto diferente do contexto não indígena, o que demonstra a dificuldade do 

entendimento da atenção diferenciada: “É...eu sempre tive essa visão de trabalhar a área 

indígena como se fosse uma unidade básica de saúde da cidade né...a abordagem seria 

familiar, recepcionar a cliente, explicar todo o planejamento familiar, fazer o 

acompanhamento, ofertar os métodos contraceptivos pra ela, que não é diferente” (B). 
 

Ou, ainda, essa abordagem é generalizante e padronizada porque haveria uma 

homogeneidade naquele coletivo, com todos pensando e agindo da mesma forma. Isso 

alinha-se com a compreensão de cultura enquanto algo fixo e homogêneo, como 

descrito por Clements (1932), e, não, enquanto algo mutável e heterogêneo, como 

apontado por Geertz apud Langdon (1996): 

 
 

Quando estou no caso na consulta, vem uma mulher com oito filhos, vem 
grávida. A gente deve conversar para tentar que essa mulher pare de sofrer 
com gravidezes seguidas. Mas eles não...muitas vezes pensam o mesmo que a 
comunidade. Isso é um problema. Eu acho muito difícil. Muito difícil. É igual o 
caso dos métodos clínicos centrado na pessoa...nos Yanomami é difícil de 
implementar também. (F) 

 
 

A fala acima, orientada por essa compreensão de cultura, aponta para a 

dificuldade de realizar abordagem mais individualizada, por exemplo a partir da ideia da 

abordagem centrada na pessoa. Essa, além de levar em consideração todo o contexto, 

objetiva uma construção conjunta do processo de entendimento das necessidades e do 

plano de cuidado em relação à saúde reprodutiva a partir da relação de vínculo e 



68 

 

confiança (STEWART et al, 2017). Ainda, se relaciona com a elaboração de alguns 

autores sobre a necessidade da existência de um espaço de diálogo livre e democrático 

de negociação (OLIVEIRA apud PONTES et al, 2014). 
 

Por outro lado, algumas falam direcionam abordagens nesse sentido, reforçando 

a necessidade de diálogo levando-se em consideração a individualidade, mas também 

o coletivo: 

 
 

(...) Aí, quando eu saía, a gente fazia: „quando eu sair, eu vou conversar com ela 

sobre a sua situação, porque é dever do enfermeiro fazer isso, entendeu? (...) E  
é assim, a gente faz dessa maneira...a gente conversa com a mulher. Agente 
às vezes, quando a gente oferta, quando é ao contrário, a gente faz assim: 
„olha...tá perigoso você ter filho...você viu o que aconteceu na última gravidez? 
Vamos tomar anticoncepcional um tempo, pra dar uma parada, pra melhorar o 
teu sistema fisiológico, tudo né‟ Ai elas entendem...(C) 

 

Acho que tem que ter um tempo, tem que ser conversado incialmente, tem que ser 

consultado com os indígenas. Existem várias lideranças indígenas reconhecidas 

que, se sentar para conversar com eles, eles vão atender o pedido, tendo uma 

explicação correta pela pessoa correta, creio que tende a melhorar. 

(D) 
 

 

Portanto, considerando que, de acordo com Castro (2006), a identidade indígena 

antes de individual, é coletiva, já que há indivíduos indígenas porque são membros de 

comunidades indígenas, e não o contrário, nesse estudo as tensões entre individual e 

coletivo, enquanto autonomia e direito na atenção à saúde indígena, estiveram presentes 

orientando as compreensões sobre a abordagem do planejamento reprodutivo. 
 

Apareceram tanto entendimentos mais homogêneos, com foco apenas no 

coletivo, quanto mais relativizados e levando em consideração a individualidade das 

pessoas de um mesmo grupo. As evidências reforçam orientações já apontadas para o 

exercício da atenção diferenciada e trazem experiências que sugerem a abordagem 

centrada na pessoa, levando-se em consideração o contexto individual e coletivo, como 

um dos caminhos possíveis para esse exercício. 
 

Em relação ao direito reprodutivo, como trouxe Souza et al (2017), na situação 

indígena, é necessário pensar em direito individual e coletivo já que, além do fato de as 

mulheres indígenas terem taxas de fecundidade mais elevadas que as mulheres não 

indígenas, as mulheres que vivem em reservas ainda não demarcadas tem taxas ainda 



69 

 

mais elevadas diante da necessidade de crescimento demográfico para a manutenção 

do estado de luta daquele povo. 
 

Esses dilemas são identificados, como no caso dos critérios para o início do uso 

de anticoncepcionais hormonais. De acordo com a RT de Saúde da Mulher do DSEI 

Yanomami e Ye‟kuana os critérios são estabelecidos a partir da legislação para 

anticoncepção definitiva, diferentemente do contexto não indígena. E, ainda, são 

interpretados de várias formas pelos profissionais. Podem passar pela necessidade de 

aprovação do homem: ”Eu acho que tem que oferecer os métodos, mas sempre...por 

exemplo nesse caso...aí a mulher indígena tem que querer. A mulher e o homem...” (E) 
 

Ou esses critérios podem passar por questões relacionadas à idade da mulher, à 

quantidade de filhos ou às características do território. Pode-se entender que, nas 

localidades de conflito, há maior risco de morte para as mulheres e crianças e, também 

pela necessidade de crescimento da população para combate, há menor controle da 

reprodução: 

 
 

(...) Mas falta a mulher querer e ter um histórico pra isso. A gente não vai dá um 
anticoncepcional de uso trimestral pra uma menina de 12 anos, não tem 
condição. Então, um primeiro critério é ter filho, ter pelo menos um filho. (...) 
Nós não podemos oferecer mais. A gente até oferta assim...pra casos 
excepcionais...a gente ve que a mulher tem sete filhos, não sei o que...a mulher 
já tem 40 e tantos anos...aquela coisa toda...A gente até oferta. (...) Então, eu 
acho que, dependendo da localidade deveria estimular. Localidades de conflito, 
onde há muito garimpo deveria estimular; mulheres que já tivessem acima de 
40 anos de idade. Tinha que ter uns critérios assim, na minha opinião né. (C) 

 

 

Há um entendimento do DSEI Yanomami e Ye‟kuana de que o critérios para 

iniciar o uso do método anticoncepcional do tipo injetável trimestral, único método além 

do preservativo considerado possível de ser utilizado pelas mulheres indígenas pela 

dificuldade de adesão, seriam mulheres com 25 anos ou mais de dois filhos vivos. 

Esses critérios são, pela Lei nº 9.263/96, que trata do planejamento familiar, referentes 

à anticoncepção definitiva e não às outras formas. E, ainda, no trabalho cotidiano, os 

profissionais encontram outras demandas e identificam também outros critérios. 
 

Isso levanta a discussão sobre como são definidos tais critérios e quem deve 

defini-los e reafirma a necessidade de construção coletiva destes com a participação de 

mulheres indígenas com seus anseios e dos profissionais com suas experiências. Com 



70 

 

isso, é possível construir elementos orientadores para os profissionais exercerem de 

uma melhor forma a atenção diferenciada. 
 

No exercício dessa, a outra categoria fundamental desse eixo é diálogo 

intercultural, já que esse processo é definidor da compressão e da prática dos 

profissionais em relação ao planejamento reprodutivo. Os sentidos do diálogo entre 

profissional e indígena passaram pelas ideias de respeito com reprovação ou respeito 

com compreensão; de entendimento do outro (indígena) como ignorante; de espera 

pela adaptação do indígena; de expectativa pela iluminação pelo conhecimento do não 

indígena; de necessidade de relação construída; de influência de elementos da 

comunicação e da língua e de diferenças entre etnias/grupos; e de aceitação pelo 

indígena. 
 

Há o discurso da necessidade do respeito à autonomia e às escolhas do 

indígena, mas com reprovação dessas: 

 
 

Então cultura é isso...a cultura na área indígena pra mim eu vejo que meu pai me 

ensinou isso, eu sei que isso vem de muito tempo, eu aprendi assim...eu não posso 

querer...quem é você pra vir de fora me dizer o que eu tenho que fazer. Eu respeito 

a cultura, os remédios homeopáticos né...aquelas coisas que eles fazem lá, os 

xabores, aquelas coisas...Nós temos que respeitar porque é um espaço que nós 

estamos entrando..são as culturas deles, é o jeito deles viverem. (...) Eu acho 

interessante...é a nossa fé né? Eles têm a fé deles, a gente tem que respeitar. É 

igual a nossa né. Então, da mesma forma eles. Quando tem um procedimento e 

eles dizem primeiro fazer xabore, pronto, é a fé deles. Então a gente tem que 

respeitar. Tem que deixar fazer. Por mais que vai chegar mais crítico, mas primeiro 

tem o xabore Que é muito difícil quem tá aqui de fora que nunca conviveu entender 

isso. Você pegar a pessoa com um estado crítico, você ter que...tá vendo que vai 

morrer, mas você não pode tomar da mão, porque, se tomar e morrer na sua mão, 

você tá ferrado, lhe matam. Tem que primeiro deixar lá uma hora...agravando, pra 

depois você tomar as rédeas. (...) Pois é, eu vejo essa questão de cultura assim...é 

o que eles fazem é cresceram fazendo isso...quem somos nós pra mudar né? Nós 

apenas temos que mostrar a eles que, com essa nossa forma de trabalho, tanto 

eles vão ficar bom com o que eles já fazem, mas que a nossa forma de trabalho tá 

indo pra complementar, ajudar pra que eles entendam né.... eles querem crescer a 

família para que possa  
cultivar, pescar, construir, guerrear né...eles querem...Mas na minha opinião 
enquanto profissional eu acho que deveria ter esse controle familiar, questão 
de filhos. (B) 

 

 

Ou mesmo, com desrespeito: “A diferença é que eu não estou de acordo com a 

forma deles. A forma que deve ser é controlar a natalidade. Não estou de acordo que eles 

não querem usar esses métodos. E, como falei anteriormente, deve ser um processo longo, 

de entendimento para solucionar esse problema, que deve ser solucionado.” (F) 



71 

 

Esse desrespeito ou mesmo o respeito com reprovação das práticas tradicionais 

e do modo de viver indígena reforçam a ideia de que, nessa tentativa da 

“interculturalidade” de fazer a articulação de diferentes sistemas sociomédicos, não 

existe clareza por parte das políticas de qual os sentidos disso e de como fazer. Há, por 

exemplo, necessidade de validação científica dos saberes tradicionais indígenas numa 

visão estereotipada e homogeneizadora da “medicina indígena” e focada nas diferenças 

culturais e não nas diferenças políticas, econômicas e sociais (FERREIRA, 2015). 
 

Por outro lado, aparece também o discurso da necessidade do respeito sincero à 

autonomia e às escolhas do indígena, levando-se em consideração também o coletivo, 

já que, apesar de colocarem que isso é um exercício difícil, fazem um esforço para 

compreender esse contexto. Isso converge com a discussão sobre autonomia nesse 

cenário, como traz Ana Lúcia Pontes (2014), em que a liberdade individual de escolhas 

e a construção coletiva entram em confronto. 
 

Tal postura no diálogo aponta para abordagens produtoras de cuidado e não de 

colonização: “(...) Eles já estavam lá. Eles não gostam de ser chamado de recente 

contato. Eles não são recente contato. Quem chegou aqui fomos nós, não indígenas.‟ 

Então esse foi o recado que eu dei pra eles né. E ai precisa ouvir mais.” (D) 
 

Outras falas reforçam esse esforço sincero e apontam para a necessidade de 

empatia real para que ele aconteça: 

 
 

Ai a liderança diz: „olha, não quero! A minha população não crescendo...eu 
quero que meu povo cresça!‟. Esses dias mesmo atrás teve isso né? Tem 
lugares que eles tem sede de crescer. Tem polos que não usam 
anticoncepcional pra nada, porque eles estão nessa metodologia de crescer a 
população daquela região, aquele povo, ele fortificar né...mais ou menos isso. 
(...) Só que é ao contrário. No lugar que tem conflito é que eles querem que 
pare, pra puder ter menino pra depois se guerrear se se vingar daquele conflito 
que teve. Entendeu como que é? É complicado...demais. Todo lugar que tem 
guerra...até que no períodos da guerra em si dá uma diminuída, mas logo 
depois que cessa, eles começam a procriar pra se preparar pra daqui 10, 15 
anos ter guerreiro, mulher. Em alguns lugares desses praticam o infanticídio se 
for mulher, se nascer mulher. Eles querem filhos homens. (...) Eu não sinto 
mais nada. Eu fico tranquila. Eu tento entender. Depois daquela primeira 
experiência, foi mais fácil pra mim...foi uma passagem. E assim eu não 
questiono mais, eu nem converso mais sobre o assunto depois. (C) 

 

É um problema pra nós, pra eles não. É um problema para nós, mas aí, acho que 

pra eles...eles não percebem que é um problema. (...) Agora é difícil mesmo. (...) Na 

cultura indígena...por exemplo entre eles...a mulher tem que ter filho. Se a mulher 

não tem filho, a mulher não presta e o homem procura outra por isso que 



72 

 

tem multípara. Tem que ter a maior quantidade de menino. E eu acho que chega 

um momento que ela mesma quer parar e é aonde a saúde se percebe, né? (E) 
 
 

Mas, confirmando o que afirmaram algumas autoras, como Ferreira et al (2015), 

mesmo com o discurso do diálogo intercultural, é esperado pelos profissionais de saúde 

que a comunidade se adapte aos pedidos do sistema oficial de saúde, já que na prática 

o indígena é eleito como sendo o “outro”. Nas evidências esteve presente a ideia de que 

o indígena pode ser visto enquanto menos civilizado, ignorante e com menos 

conhecimento e a expectativa é que seja iluminado pelo conhecimento, deixe de ser 

reticente e atinja a evolução do não indígena: 

 
 

Mas hoje elas já tem a mente mais aberta sobre isso. (...) É oferecido palestras 
pra tá abrindo mais a mente de cada uma. Mas em área elas também já estão 
entendendo mais sobre isso e já não querem mais ter muito filhos como antes. 
(...) aqui na cidade as mulheres já dão uma grande importância ao 
planejamento familiar, pois já inclui a educação, a dificuldade de criar um filho, 
já em área elas já não tem muito entendimento sobre isso e pra elas isso não 
influi muita coisa. (A) 

 

Agente já vai falando, conversando da possibilidade dela querer usar, aquele 
negócio todo. De certa forma eles já vão, devagarzinho, mas eles já vão 
alimentando, já vamos alimentando elas. (...) No início foi muito difícil, porque é 
muito difícil você colocar na cabeça de um índio (...)Tem umas que tomam os 
métodos orais, as que são mais entendidas. (B) 

 

E realmente a gente fala de todos os métodos e elas realmente procuram a 
saúde e colocam...tem consciência né? (E) 

 

É diferente a abordagem porque eu falei que em Maturacá há um entendimento, 

conhecimento maior da realidade porque eles estão em contato com o „branco‟.  
(...) Porque em área indígena não tem conhecimento, tem conhecimento de 
que a natalidade é um processo que deve existir para o bem estar tanto da 
família como da sociedade. No entanto, em área indígena, não existe essa 
conscientização porque é a sua cultura ter filho. (F) 

 

 

Essa hierarquia no diálogo, que parece ter suas origens no processo histórico de 

dominação e de velamento do contato da maioria dos cidadãos brasileiros com o passado 

real e o presente das pessoas indígenas, atrapalha fortemente o exercício da atenção 

diferenciada e favorece a colonização através da atenção à saúde. Assim, mesmo com 

orientações, capacitações e experiência, a prática arraigada por esse caminho prevê uma 

abordagem unilateral, autoritária e limitada. “Esse etnocentrismo nos planejamentos locais 

de ações de saúde é responsável por descontextualizar comportamentos, 



73 

 

simplificar demandas e principalmente por generalizar as necessidades dos indivíduos 

e sua coletividade .” (GARNELO e SAMPAIO, 2005, apud SANTOS et al, 2017, p.605) 
 

Menéndez (2005), aponta que o indígena tem agência nesse processo, ou seja, 

intencionalmente e ativamente escolhe o que quer e o não quer agregar dessa negociação 

intercultural através de seus itinerários terapêuticos. Porém, a partir da hierarquia discutida 

anteriormente, é considerado que o indígena deve ser passivo e, não sendo, torna o 

trabalho mais difícil. Isso está presente em praticamente todas as falas: 

 
 

E ai, com eu te falei no começo tinha uma aceitação, como eu te falei que tinha 
polos que tinha uma boa aceitação do programa de planejamento 
familiar...outros não. (C) 

 

Então, a partir do momento que elas viram que aquilo não vai engravidá-las né. 
E muitas das vezes tá tendo crianças que tá nascendo com problemas né. 
Então em muitas lugares elas tão aceitando. (D) 

 

 

E, ainda nesse sentido, o diálogo pode ser compreendido pelos profissionais 

como mais ou menos difícil a depender da comunidade ou etnia em um sentido de 

melhor ou pior aceitação. Há a ideia de que, quanto mais próximo dos hábitos de 

pessoas não indígenas, mais civilizado e, portanto, mais fácil de aceitar os métodos 

ofertados pelos profissionais: 

 
 

É meio difícil de explicar assim...de entender por que que é que eles não aceitam, 

de certa forma não aceitam...difícil. (...) Eu percebo que no Yanomami é mais difícil, 

mas nós Yekuana é nós Sanuma, eles são mais sociáveis, mais entendedores das 

situações e conseguem assimilar isso com mais tranquilidade. 

(B) 

 

As Yekuana são assim. É diferente. Sanuma é outra coisa, Sanuma tem que ter 
filhos. Mas as Yekuana...eles têm dois filhos, três filhos e pára...toma 
remédio...o esposo está procurando sempre o posto de saúde. Os Yekuana é 
diferente. É outra...é um pensamento mais parecido com nós, já tem. (E) 

 

No caso de Maturacá essa questão já está avançada, já está abordado. Eles 
aceitam essa intenção de prestar esse serviço. (...) (F) 

 
 

Além disso, é identificada, como já afirmado por Pontes et al (2014), a necessidade 

de construir relação contínua entre profissional e indígena para que ocorra o diálogo, o que 

é condizente com a ideia de que é dada grande importância pelos indígenas à 



74 

 

qualidade das relações humanas na tomada de decisão (como o controle da reprodução) 
 

e no processo terapêutico. É o que aparece em algumas evidências: 
 

 

Se a gente ficar muito insistente naquele assunto, acaba que outros problemas 
que ela pode ter a gente acaba não podendo ajudar ela em outros problemas 
porque ela não vai mais querer conversar contigo. (..) E como ela era muito 
amiga de todo mundo da equipe, das mulheres da equipe, ela dizia que não, 
que não queria por enquanto ter filhos. (C) 

 

Para que haja um planejamento, para que você possa inserir qualquer 
programa ou iniciar uma conversa, um diálogo, você tem que conhecer. Eu 
sempre falo, eu mesmo falo, em reuniões que eu não aceito que ninguém 
chegue na minha casa e dite regras. Então, nós estamos indo na casa deles. 
(...) Mas os indígenas que estão mais dentro da floresta, principalmente as 
mulheres, primeiro ela requer ter confiança no profissional pra chegar e abordar 
e pedir o medicamento ou perguntar. A partir do momento que o profissional 
tem essa confiança, ganha essa confiança deles, as mulheres tende a se 
chegar e iniciar uma conversa antes pra poder conhecer, como é que serve, 
principalmente se for profissional do sexo feminino. (D) 

 

 

Nessa relação e diálogo, a língua pode ser vista como uma dificuldade para a 

comunicação e, portanto, para a abordagem. Sabe-se que não há formação específica 

em relação à língua para os profissionais antes de iniciarem o trabalho nessas áreas e 

é esperado pelos indígenas que os profissionais aprendam a língua local, facilitando a 

compreensão e fortalecendo a empatia (SANTOS et al, 2017). Essas questões 

aparecem em algumas falas e foram observadas em área: 

 
 

No Sanuma não. Sanuma eu já tenho que falar um pouco a língua, eu já tenho 
que fazer perguntas da língua. E os Yekuana geralmente falam português, 
muitos deles falam português. (B) 

 

Sim. Se tenta falar. Por exemplo, um que trabalha em outro pólo, como em 
Maturacá, tem intérprete. O Yanomami não fala. Tem que falar com eles para 
que ele fale no seu idioma com ele. (F) 

 

 

Mas são evidenciados, nesse estudo, outros problemas de comunicação além da 

língua e que perpassam pelas outras dificuldades desse diálogo etnocêntrico. Também 

são feitas propostas pelos profissionais para lidar com esse problema: 

 
 

Porque nossa maior dificuldade é essa, você passa uma coisa, eles entendem 
de uma forma, que possivelmente a indígena ou o indígena não vai entender da 
mesma forma que a gente tá passando. A maior dificuldade é essa (B) 



75 

 

Não precisa ele entender, ele tem que compreender. Porque muitas das vezes, 
e retorno novamente na minha fala anterior. O profissional ele tem que tá bem 
preparado, porque o indígena ele tem um pensamento diferente, ele é decisivo, 
ele não vem se é sim ou não, talvez...não existe talvez pra eles, é sim ou não. 
(...) Porque tá sendo passado, mas a maneira que ta sendo passado que a 
gente tem que rever, se tá sendo passado corretamente. Já pedi que fossem 
feitos panfletos na língua né. Mas não consigo entender porque que não fazem 
ainda né. (D) 

 

 

Considerando a ideia de Oliveira e Oliveira apud Pontes et al (2014) de que 

existem esferas de negociação na construção de um diálogo livre e democrático, 

enquanto espaços sociais no âmbito da família e da comunidade (microesfera), nas 

relações com os Estados nacionais (mesoesfera) e em relação às deliberações e ações 

de organismos internacionais (macroesfera), a outra categoria que emergiu nesse eixo 

foi exatamente esferas de negociação. 
 

Nessa categoria, são identificadas as opiniões dos profissionais sobre a 

existência ou não de esferas de negociação e como se dão. Pode haver, tanto a ideia 

de impossibilidade de negociação, de negociação enquanto interferência, de não 

negociação por respeito, de possibilidade ou não de acesso à esfera familiar, de 

negociação operacional, da possibilidade de negociação ou apenas quando é julgado 

necessário. 
 

Pode haver a compreensão de que as escolhas são fixas e endurecidas e não 

podem nem ser dialogadas, o que retoma a ideia de cultura nesse sentido: 

 
 

Não. Agente não interfere tanto. Agente da uma orientação enquanto 
profissional que é bom o anticoncepcional pela quantidade de filhos né, mas 
que quando há um relacionamento entre casal, a cultura em si não permite que 
você entre na relação casal né? (B) 

 

Bom...a partir do momento que a mulher ela não quer, não tem jeito né. Apesar 
do marido ou dos pais querer, isso é uma definição dela. (D) 

 

Não. Nesse lugares, como falei, é difícil falar desse tema. Nem se fala. Porque 
não é do seu costume controlar a natalidade. É difícil falar desse tema (F) 

 

 

É recorrente a ideia de negociação e diálogo enquanto intromissão ou interferência e 

de que, portanto, a não interferência seria respeito às escolhas. Ou seja, não interferir seria 

respeitar a cultura e, portanto, produzir cuidado: “Às vezes a gente participa dessas 

discussões, mas a gente também não pode interferir muito né, que é uma discussão 



76 

 

deles. Então primeiro eles tem que aceitar, pra depois a gente orientá-los e introduzir 

dentro da comunidade.” (D) 
 

Mas levanta o questionamento do limiar tênue entre o abandono e a intervenção 

exagerada diante de situações que envolvem os direitos sexuais e reprodutivos: 

 
 

Medidas intervencionistas que não respeitam a cultura devem ser evitadas; a 

abordagem intercultural presume perceber a cultura, objeto de análise, sem olhar 

etnocêntrico, eliminando estereótipos negativos ou preconceitos, para criar relação 

de empatia. Sendo assim, estratégias de intercâmbio cultural são sempre 

adequadas para quaisquer conflitos em que se detecte tênue ou explícita violação 

de direitos humanos. (...) Neste exemplo, quando práticas tradicionais refletem a 

posição inferior de mulheres e crianças em dada sociedade patriarcal, diálogo e 

mediação intercultural não são suficientes. (SANTOS et al, 2017) 
 

 

Nesse mesmo sentido, e em consonância com a pesquisa realizada por Gérman 

Vázquez (2003) no México na ideia de que os homens decidem naquela realidade 

sobre quantos filhos ter e sobre os isso de métodos contraceptivos, é frequente o 

entendimento de que não pode haver negociação na esfera familiar, principalmente na 

relação do casal: “O marido também entra muito como um empecilho de não querer 

deixar ela tomar e ela aceita. (...) Então a gente acata e „Não, tranquilo...Se sua esposa 

está de acordo‟ e geralmente elas obedecem.” (B). Mas há opiniões divergentes, 

inclusive apontando a possiblidade de negociação: 

 
 

Até porque quando ela vem com essa ideia de pedir, o marido já tem 
consciência. Ás vezes o marido quer e ela quer também. Porém, a comunidade 
não quer. (...) Quando ela ta grávida quer cometer („infanticídio‟), a gente 
procura saber o porquê. Tem por quereres que não tem como intervir. Essa é a 
questão. Quando o porquê tem como intervir, ai faz algo né, conversa...tenta 
convencer né...mais ou menos assim. Alguns infanticídio são cometidos não 
porque a mulher quer. É porque o marido quer, principalmente se essa gravidez 
for fruto de um adultério. Ai sim...é uma coisa que eu não vou poder intervir. (C) 

 

 

Em todas as esferas predomina a ideia de negociação enquanto algo operacional 

e não algo a ser construído, mas com opiniões diferentes. Nessas falas está presente 

uma perspectiva operacional: 

 
 

(...) também tem casos de a liderança chegar pra equipe e falar sobre aquela 
determinada mulher, aí fazemos a lista dessas mulheres e seus dados e 
enviamos em malote pra RT da saúde da mulher, e depois mandado os 
anticoncepcionais pra área. (A) 



77 
 
 

 

No caso da mulher que faz uso de Depoprovera e não quer usar mais, a gente 
manda um relatório contando que ela não quer mais tomar porque ela decidiu 
que se vier a gravidez tudo bem. (C) 

 

 

Mas, em outras, não. Além de entenderem que existe a possibilidade de 

negociação, apontam para a necessidade de ser construída e não operacional: 

 
 

Agente pede que a equipe faça um relatório, um relato da mulher, a vida dela 
como mulher, quantos filhos ela teve, se ela teve algum aborto ou não. Agente 
pede que essa mulheres, depois que a gente pede o anticoncepcional, antes de 
enviar o relatório a gente comunica as lideranças a respeito daquela 
solicitação. Se a liderança concordar, e vim na íntegra „não‟, ás vezes eles não 
aceitam, „não! Só aceito fulana e cicrana, essa e essa não...essa não é pra 
tomar anticoncepcional‟. Então a gente não manda o relatório né? Então tem 
que ser assim com a autorização das lideranças do polo (...) Sim...como eu te 
falei...quando ela vem pedir, a gente fala pra ela que vai fazer isso. Ai a gente 
explica também pra ela que nesse momento a gente vai passar para as 
lideranças e os AISs da comunidade dela, que ele também vai ser um elo entre 
eu e a liderança da comunidade dela sobre essa situação toda. Tem que ter. 
Não adianta fazer sem. A gente até oferta. Mas, geralmente, espera que a 
mulher comece a se queixar que quer...demanda espontânea né. Elas querem, 
a gente providencia. Só que vem aquele critério da autorização da liderança. 
Ele é recusa, mas não significa que nunca mais vou ofertar pra ele não. No 
caso do planejamento...recusou? recusou mesmo? Ok Ai, até mandar o 
relatório ela pode mudar de ideia. (C) 

 
 

Outras opiniões também são nesse sentido ao apontarem caminhos preferenciais 

para essa negociação e que foram também visualizados em área, como a necessidade 

de diálogo com as lideranças não formais: 

 
 

Existem várias lideranças indígenas reconhecidas que, se sentar para 
conversar com eles, eles vão atender o pedido, tendo uma explicação correta 
pela pessoa correta, creio que tende a melhorar. (...) Mas é todo um preparo, é 
toda uma conversa. Sempre deve se iniciar pelos mais velhos, que é os que 
decidem na comunidade. Não diretamente com a mulher, pegar pessoas que 
estão próximas dela pra poder se chegar ou até mesmo pra saber alguma 
coisa, você pode perguntar pra ela. (D) 

 

Eu confio muito no AIS, principalmente a liderança...M. Eu já consegui muita 
coisa. Ele fala português e traduz sempre o que eu falo. E eu acho que sim, se 
é pra mudar. (E) 

 

 

Finalizando essa categoria e eixo, é unânime um discurso contraditório da 

impossibilidade de dialogar sobre algo fixo porque isso seria respeito, mas em algumas 

situações a interferência seria vista como necessária, como no caso do “infanticídio”. 



78 

 

Portanto, esses dilemas interculturais, especialmente os que envolvem direitos 

humanos, geram discussões em vários sentidos. 
 

Na lógica do universalismo abrangente, de que os princípios morais universais 

seriam aplicados a todas as sociedades independente das especificidades culturais, 

deveria haver intervenção sobre essa pratica por violar os direitos de crianças e 

mulheres (BARRETO, 2007 apud RODRIGUES, 2013). 
 

Mas, na lógica do relativismo cultural, seria necessário relativizar os direitos 

humanos a partir do contexto cultural, já que o pensamento jurídico visualiza os direitos 

como individuais, negando a coletividade e as especificidades. Portanto, algumas 

práticas como essas não poderiam ser compreendidas sob uma lógica ocidental, sendo 

justificáveis em seu contexto social (HOLLANDA, 2008 apud RODRIGUES, 2013). 

Essas contradições estão nas falas: 

 
 

Daqui dois, três meses a criança nasce e, por não ser do marido que ela está 
hoje, ela vai e prática o infanticídio. A criança nasce perfeita. Já me deparei 
com situações assim. Tentei controlar, pra coibir essas situação, mas no 
momento lá a mãe vai na maloca e foge e comete o infanticídio. (...) Ás vezes o 
menino nasce com um dedinho a mais, nasce com algum problema. Mas assim 
a nossa intervenção é primordial. (B) 

 

 

Isso reforça a ideia da “interculturalidade” prescritiva e funcional, que pode 

funcionar como uma nova forma de poder, mantendo o processo de colonização e 

normatização dos grupos indígenas através da própria política de saúde indígena 

utilizando os instrumentos através da biopolítica: discurso da verdade (no âmbito da 

política e do processo de trabalho das equipes), de estratégias de intervenção e de 

modos de subjetivação, consolidando o processo (RABINOW e ROSE, 2006): 

 
 

Aí, geralmente, no meu caso, eu não dava tiro errado, eu já: „não! Tu não vai poder. 

Tu só tem dois filhos, tu é muito novinha..‟. Entendeu? Tipo assim...a gente não 

deixava. Tanto é que a gente já fez parto de uma menina de 12 anos de idade, de 

uma criança lá né...uma criança parindo outra criança, que inclusive nasceu com 

anomalia. E ia ter o infanticídio...com muita luta, o menino nasceu gordinho e não 

quiseram o infanticídio porque o menino tava gordinho e hoje goza de plena saúde 

graças a Deus, né? (...) Eu tentava convencer ela a não fazer. Mas chega um 

contexto, chega um tempo que não adianta.(...) Ai chamaram a bisavó, magrinha: 

(falas em Yanomami) E ela disse que era pra matar, e ela com o pausim pra fazer o 

negócio. E eu: „espera ai‟ Vamos chamar o pai pra dar mais tempo de vida: „Não eu 

não sei‟. Ai vamos falar com o vô dela. O vô dela só veio de manhã e nós a noite 

todinha pastorando né a criança. E ai o vô veio, olhou, e achou a criança muito 

gracinha. E como tinha um adolescente 



79 

 

quase adulto, que tinha uma das orelhas semelhante a dele era um bom 
caçador um bom tudo. Ai ele: „não! É igual o Valmir. Matar não. É gordinho. 
Tem saúde.‟ Ai...foi um bálsamo de felicidade na vida da pessoa, né. Ai a gente 
fica feliz demais. (C) 

 

 

Assim, em relação à abordagem do planejamento reprodutivo na perspectiva da 

atenção diferenciada, as evidências trouxeram elementos convergentes com a 

literatura, mas também apontam nuances contraditórias do processos de trabalho dos 

profissionais fundamentais de serem conhecidas para construir caminhos melhores e 

possíveis no cuidado mais adequado às populações indígenas. 



80 

 

7 DIFERENÇAS DE ATUAÇÃO EM ÁREA INDÍGENA E NÃO INDÍGENA 
 

 

“(...) existem violências sociais que se 

escondem, que se apresentam, quando você 

desloca algo que é do âmbito da diferença 

para a desigualdade, ou vice-versa.” José 

D‟Assunção Barros 

 
 

Explorar as diferenças compreendidas pelos profissionais entre o trabalho com 

populações indígenas e não indígenas auxilia no entendimento sobre como os 

profissionais pensam ser, na prática, o exercício da atenção diferenciada. Assim, no 

eixo „Diferenças de atuação em área indígena e não indígena‟ foram identificadas as 

seguintes categorias: diferença e desigualdade, similaridades e desafios. 
 

Os elementos que geram diferença e desigualdade precisam ser tratados de 

forma conjunta porque o foco apenas na diferença pode desconsiderar a desigualdade 

presente nessa história e nessa comparação. A visão estereotipada e homogeneizadora 

da “medicina indígena” e focada nas diferenças culturais e não nas diferenças políticas, 

econômicas e sociais se mostra através do discurso homogeneizador do 

multiculturalismo neoliberal. E pode revelar na verdade o seu conceito de cultura 

fundado na diferença e não nas desigualdades políticas, econômicas, sociais e também 

culturais, desqualificando-as. Tais desigualdades revelam um processo histórico 

violento de contato com não indígenas gerando o genocídio desse povo ao longo dos 

anos de várias formas (FERREIRA, 2015). 
 

Nesse sentido, um dos aspectos percebidos como diferente foi a maior 

necessidade, em área indígena, da construção de relação contínua para haver diálogo, 

como também esteve presente no eixo „A abordagem‟. A boa relação favorece o diálogo 

e a atuação. Pierre Clastres (1978) utiliza o termo poder coercitivo para aquele exercido 

pelo Estado e que cobra obediência dos indivíduos e poder não coercitivo, persuasivo, 

para as sociedades sem Estado, como as indígenas, em que predominaria as relações 

de parentesco, a generosidade e a oratória. Reforça-se assim essa ideia que está 

representada também no seguinte trecho: 



81 
 
 

 

As mulheres indígenas, principalmente as Yanomami, pra você ganhar a 
confiança delas, requer um pouco de tempo. Entendeu? Conversas...ela tem 
que se apegar a você. A partir do momento que ela vê que você é uma 
profissional bem instruída, bem interessada, ela vê que você tem aquele vigor 
de ajudar ela, eles mesmo, ai...fica até difícil pra tirar esse profissional de lá. 
(D) 

 

 

Ainda, na visão dos profissionais predomina a ideia da mulher mais submissa aos 

interesses do homem e do coletivo do que em área não indígena. Como apontado 

anteriormente, as relações de gênero são complexas nessa realidade e difíceis de serem 

interpretadas através das teorias feministas ocidentais. Mas algumas questões colocadas 

pelos profissionais condizem com que é apontado nos coletivos de mulheres indígenas, 

como o Projeto Voz da Mulheres Indígenas, implementado pela ONU Mulheres, a Grande 

Assembleia das Mulheres Guarani-Kaiowá, do Mato Grosso do Sul, Kunague Aty Guasu, e 

do Movimento de Mulheres Yanomami da região de Catrimani em Roraima. 
 

Alguns elementos que os profissionais trouxeram que condizem com o que é 

trazido pelas mulheres e que merecem atenção são o incômodo com a pouca 

participação dessas na política e na tomada de decisões individualmente e com a 

violência. Porém, essas expressões da desigualdade de gênero são entendidas pelos 

profissionais como próprias da cultura: 

 
 

Quando elas chegam pra equipe pra falar sobre isso é porque elas já entrou em 
acordo com a família e a liderança. (...) e são sempre as mulheres que vão pra 
roça e os maridos só em casa, as mulheres sofrem mais do que eles. (A) 

 

Por conta que a mulher é quem cultiva, quem pega peso, é quem faz todo o 
esforço, quem anda muito. (B) 

 

Elas entendem pela submissão. Lá o Yanomami acho que é a etnia da mulher 
mais submissa ao homem, não sei se você viu isso. Ela é submissa à 
comunidade. Lá eles vivem em grupo mesmo. O que um falar já tá falado. A 
liderança falou, pronto, não bate papo...elas não vão nem questionar nada. (C) 

 

 

Assim, apenas um dos entrevistados relaciona, como as mulheres dos 

movimentos, o agravamento de algumas situações de opressão de gênero com o 

contato com não indígenas. Reforça-se, portanto, o sentido de não separar diferença e 

desigualdade na comparação entre indígenas e não indígenas principalmente nesse 

processo contraditório de interação: “Hoje tá se mudando muito devido ao contato de 



82 

 

jovens na cidade. Então, eles tendo esse contato, eles acabam se envolvendo com 

mulheres não da cultura deles e não usando preservativo. Sendo que as indígenas 

mulheres não usam preservativo, elas não gostam.” (D) 
 

Por outro lado, também é identificada a possibilidade de mudança desse 

processo de desigualdade de gênero e de suas expressões. Embora ainda de forma 

tímida, principalmente no Brasil e no território Yanomami, existem inciativas a partir dos 

coletivos de mulheres indígenas, como no México, com o movimento de mulheres de 

Chiapas. O que aparece em algumas falas: “Então as mulheres estão nessa agora, 

levantando, brigando, lutando pelos seus direitos também né, elas. E é um bom sinal 

porque elas antigamente não tomavam essa postura de querer esses medicamentos 

que são do nosso uso, do branco né.” (D) 
 

Nesse mesmo sentido de comparação hierárquica e etnocêntrica, é frequente a 

compreensão pelos profissionais de que o modo de vida escolhido pelas pessoas 

indígenas é gerador de problemas, dificultando mais o trabalho nesse território. Esse 

entendimento pode direcionar para uma abordagem mais reticente e intervencionista: 

 
 

Diz que é cultura né..E quando elas vão pra roça quem fica com a criança 
pequena já é outro irmão menor também. Aí por isso elas vão vendo as 
dificuldades de estar engravidando direto. (A) 

 

Famílias com oito crianças dentro de uma casa, se não tá tendo condições de 
criar, deixando pros menores às vezes estarem criando....às vezes por cultura,  
mas as vezes nós não achamos correto. Se você não tem como criar dois, por que 

você vai ter oito? Acabam adoecendo...daí fica todo o impasse de quando vem pra 

cidade dessa questão de quem vai ficar, quem vai cuidar...essa logística né. Então 

assim, pra eles é uma dificuldade muito grande e eu acho que devia ter esse 

controle em relação à quantidade de índios na comunidade (...) (B) 
 

 

Portanto, pode haver uma ideia de que esse diferente é ruim, dando menor 

importância às condições de vida desiguais decorrentes da vulnerabilidade do território e da 

restrição dos direitos: “Agora, se houver mais comida, mais alimentação, eu acho que seria, 

seria, do mesmo jeito (...) Ela vai continuar igual. Porque a alimentação para eles 
 

é beiju por exemplo. Eles nunca tiveram tanta comida. Sempre foi dependente da caça, 

da mão de obra.” (E). 
 

Porém, “(...) coeficientes de morbimortalidade mais altos (...) fome e desnutrição, 

riscos ocupacionais e violência social são apenas alguns dos múltiplos reflexos sobre a 



83 

 

saúde, decorrentes da persistência de desigualdades." (COIMBRA JR e SANTOS, 

2000, apud COIMBRA JR et al, 2005, p.36). 
 

Nesse sentido, alguns culpabilizam as más condições de vida (território ruim, 

conflitos com garimpeiros) como geradoras de obstáculos, valorizando essas questões 

como mais responsáveis por problemas do que o próprio modo de viver. Aqui, retoma-

se o achado de Souza et al (2017) de que as mulheres que vivem em reservas ainda 

não demarcadas tem taxas de natalidade ainda mais elevadas do que as que vivem em 

áreas demarcadas, diante da necessidade de crescimento demográfico para a 

manutenção do estado de luta daquele povo: 

 
 

Porque no lugar que tem garimpo a mulher vai ter o menino, criança vai lá pro 
garimpo e vai sofrer de pneumonia e talvez vai morrer. Não ali na prática, na 
sua cultura propriamente dita a integração dela. (C) 

 

(...) Mas a resposta do indígena foi que tanto nós matávamos mais do que eles, 
porque eles faziam isso (“infanticídio”) por conta da sobrevivência e os não 
indígenas não. (D) 

 

 

No que se refere à diferença, os profissionais trouxeram a necessidade do respeito 
 

à cultura, em suas várias interpretações. Assim, trabalhar nesse contexto exigiria como 

principal aspecto diferencial considerar a cultura, o que condiz com a atenção 

diferenciada enquanto elemento norteador da atuação nessa realidade. Pode ser 

compreendido como aspecto fundamental na construção de processos saudáveis e não 

danosos a essas comunidades: “Respeitar é porque nós somos invasores. Nós 

estamos indo até lá. É uma...eu falo por duas vidas...aqui eu tenho uma vida, na 

floresta é outra. Então, quando eu chego lá, eu tô chegando na casa deles. Então eu 

tenho que respeitar como funciona lá.” (D) 
 

Porém, a visão predominante é de que o maior motivo para se respeitar a cultura 

seria proteger os profissionais de represálias da comunidade. Essa reação pode ocorrer 

e é uma preocupação compreensível, como foi observado em algumas situações 

vividas pelos médicos do PMMB que são visitados pela Supervisão. Porém, entender 

esse processo como o principal motivador do exercício da atenção diferenciada pode 

gerar abordagens falsamente empáticas e, portanto, colonizadoras: 



84 

 

Mas a gente deixa bem à vontade, a gente não força não. Porque às vezes 
quando a gente força e ela não se dá com o anticoncepcional porque há 
sangramento ou alguma coisa de errada, aí volta contra a equipe. (B) 

 

Ai fica esse impasse, a liderança tem essa voz forte também né de não querer, 
porque a gente não pode chegar lá na mulher ou na filha fazer o medicamento 
sem o consentimento deles, sem antes fazer também uma breve entrevista pra 
ver se aquela paciente pode tomar. Porque, caso dê alguma coisa errada, eles 
vão culpar o profissional, pelo uso do medicamento e acontecer algo de alguma 
doença, alguma febre...então eles vão ligar isso ao profissional. (D) 

 

Eu acho que sim, devem usar anticoncepcionais. Só que isso depende da 
cultura de cada comunidade que você está enfrentando. Porque o não se pode 
é impor. Porque se impuser, em muitas comunidades, o médico não vai ser 
bem visto, vai ser rechaçado pela comunidade. (F) 

 

 

A outra categoria, similaridades, aponta a tentativa de, nessa comparação, 

identificar aspectos comuns entre o trabalho em área não indígena e nessas 

comunidades do Território Yanomami. Essa tentativa pode sinalizar como os 

profissionais visualizam esses elementos de proximidade e que podem facilitar a 

empatia e o diálogo intercultural, inclusive considerando a importância da matriz 

indígena na construção do povo brasileiro, como elaborou Darcy Ribeiro (1995) em „O 

povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil‟. 
 

Essa perspectiva poderia apontar para mais dificuldades entre os médicos 

cubanos, já que a matriz indígena não teve essa participação na construção dos 

cidadãos de Cuba. Mas essas maiores dificuldades em relação aos médicos brasileiros 

não aparecem. Como também não aparece, nas similaridades, a identificação cultural e 

histórica dos profissionais com os indígenas, sinalizando a negação desse processo na 

construção dos cidadãos brasileiros. 
 

Assim, parece existir a ideia contraditória de que os indígenas são ao mesmo 

tempo iguais e diferentes dos não indígenas. Seriam iguais por serem seres humanos 

como os não indígenas, amparando-se numa comparação fisiológica que leva à 

abordagem biomédica, com a transposição de ações programática como o 

Planejamento Familiar: “Deveria ser a mesma. Deveria ser a mesma. Porque é uma 

unidade básica. O índio é um ser igual a nós, não índio né.” (B) 
 

Isso desconsidera a ideia de que, apesar da centralidade no corpo, há 

transformabilidade generalizada dos seres que habitam o mundo indígena (de seres 

humanos em animais, de animais em seres humanos, de espíritos em animais), sendo a 



85 

 

continuidade física e social complexas e melhor compreendidas pelo conceito de 

corporalidade (SEEGER et al, 1979). 
 

Sugere, assim, uma grande dificuldade de entendimento e de implementação da 

atenção diferenciada, com alguns profissionais apontando inclusive que, apesar das 

diferenças, a abordagem deve ser a mesma: 

 
 

Já trabalhei em PSF e lógico que existe uma diferença. Aqui na cidade as 
mulheres já dão uma grande importância o planejamento familiar, pois já inclui 
a educação, a dificuldade de criar um filho. Já em área elas já não tem muito 
entendimento sobre isso e pra elas isso não influi muita coisa. A atuação é a 
mesma em área ou na cidade, nós levamos a importância do uso do 
preservativo e das DSTs e os métodos pra se cuidar. (A) 

 

 

Aparece ainda a comparação em relação ao modo de funcionar socialmente e 

culturalmente e que, apesar das diferenças, isso não mudaria a abordagem porque as 

pessoas não indígenas também tem sua cultura. Assim, a depender da compreensão sobre 

cultura, essa comparação pode gerar tanto abordagens no sentido da atenção diferenciada 

como não: “São as formas de curar, as formas de rezas, as formas de dançar...Igual nós, 

nós temos o forró, eles têm o...são culturas diferentes....então eu vejo 

dessa...eu vejo bem tranquilo assim, de entender, de aceitar.” (B) 
 

Todos esses elementos influenciam o que é trazido na próxima categoria, 

desafios, já que, diante da complexidade dessa comparação, é unânime para os 

profissionais entrevistados e para os envolvidos com a saúde indígena a sua 

característica desafiadora. Nesse caso, os fatores que influenciam isso seriam: a 

dificuldade de acesso às áreas, a alta rotatividade das equipes, as diferentes formas de 

atuação dos profissionais, os problemas intersetoriais, o diálogo intercultural como 

desafio e obstáculo e a língua e a comunicação. 
 

Convergindo com as discussões anteriores, a necessidade de diálogo intercultural 
 

é vista como desafio necessário: “Agora é difícil mesmo...às vezes a mulher quer vir ao 

posto e aí ela quer vir ao posto e fica ou simplesmente não querem. Mas é difícil mesmo...lá 

tem mulher com três, quatro filhos e é risco...” (E). Ou, é visto como desafio que atrapalha a 

atuação: “(...) O que não existe nos outros pólos, aonde essa questão de natalidade, isso 

praticamente não existe, porque isso está regido pela cultura, por...como 



86 

 

posso dizer...pelas lideranças da comunidade. Eles são os que decidem sobre essa 

questão de natalidade. Aí é difícil (...).“ (F) 
 

E, novamente a língua e a comunicação são compreendidas como fatores 

desafiadores para a atuação, reafirmando a necessidade de formação linguística 

apontada anteriormente pelos profissionais e pelos indígenas, e, às vezes, como único 

elemento que gera dificuldade: 

 
 

A única dificuldade, o único impasse da gente é a respeito de como passar pra 
ela, que seria o que os intérpretes fazerem de maneira correta. Porque nossa 
maior dificuldade é essa, você passa uma coisa, eles entendem de uma forma, 
que possivelmente a indígena ou o indígena não vai entender da mesma forma 
que a gente tá passando. A maior dificuldade é essa. (...) É muito minucioso 
trabalhar com índio. (B) 

 

 

Ou que gera um desafio necessário e possível de ser trabalhado tanto na 

perspectiva como na prática de alguns profissionais: “Porque, como a gente tá ali 24 horas, 

cuidando, cuidando, a gente acaba olhando. Agente fala...‟fulana, você não tá grávida?‟ 

„Não‟ „Se tiver grávida tem que contar pra eu poder fazer o teu pré-natal.‟ „Não, tô não‟ 

„Sangue cua...(em Yanomami)..tantas luas. „Então tá...se tiver grávida...‟” (D) 
 

Além disso, sabe-se da necessidade de priorizar o atendimento dessas pessoas 

em seus próprios locais de vida, mas, a dificuldade de acesso a essas áreas mais 

isoladas é entendida pelos profissionais como obstáculo para construir processo 

contínuo e próximo. E, considerando que a relação construída é critério essencial para 

construção de processos mais profundos e cuidadosos como discutido anteriormente, 

essa dificuldade de acesso realmente se coloca como um obstáculo de difícil resolução. 

É apontada, portanto, como fator limitante importante para abordagem mais adequada 

do planejamento reprodutivo: 

 
 

Então você tem que ficar monitorando ela pra que ela não vá pra outra 
comunidade naquele período, naquele dia. Então nossa maior dificuldade é 
essa, é o monitoramento dessa indígena. (B) 

 

No Yanomami, a gente não tem um leque de opções pra métodos de 
prevenção de gravidez né...no caso do Planejamento Familiar. Agente não tem 
porque...uso oral não tem condição. A mulher mora a 5 horas de viagem, todo 
dia você vai até lá entregar aquele anticoncepcional pra ela? (C) 



87 

 

Muitos indígenas às vezes são fixos em algumas regiões, mas não sabe até 
que tempo né. Porque a terra deles tem um ciclo de plantação né, às vezes 
eles mudam então...E hoje em dia eles estão permanecendo mais frequente 
em terras próximas a cidade, querendo vir pra cidade. (D) 

 

 

Essa reflexão inclusive questiona a sustentabilidade e benefício do modelo da 

atenção à saúde indígena, podendo ser algo mais pontual, como antigamente, ou mais 

contínuo, como a proposta atual, principalmente após a criação do Subsistema de 

Atenção à Saúde Indígena. 
 

Outro fator desafiador apontado foi a rotatividade das equipes pelas diferenças 

de formas de atuação dos profissionais e pela dificuldade de construir relações por não 

estarem fixos em uma comunidade. Aliado com o que foi discutido acima, Pontes et al 

(2014) afirma que esse processo é realmente dificultado pelo pouco tempo para diálogo 

nos atendimentos, o curto período de permanência das equipes nas comunidades, a 

falta de acompanhamento longitudinal e a alta rotatividade das equipes. 
 

Assim, apesar de esse processo ter se modificado nos últimos anos com as 

equipes mais completas, principalmente com o provimento de médicos que 

permanecem 15 dias seguidos em área após o PMMB, essa experiência ainda é 

relatada por esses profissionais, que sugerem mudanças organizacionais, se possíveis: 

 
 

O planejamento começa aqui, a dificuldade imensa que a gente tem, começa o 
planejamento familiar, daqui 15 dias pega um profissional que não tem a 
intimidade com essa situação, tá iniciando agora o trabalho e não vai dar 
continuidade. Na área indígena tem essa dificuldade, de continuidade. (B) 

 

Como você vê, cada indivíduo, cada profissional tem sua visão. (...) Eu passo lá 
7 dias, depois tenho que sair ai entra outro colega né, que ai tá com outras 
visão. Vai ter outras falas, vai passar diferente ou acha que não pode 
né...porque são cabeças diferentes né. (D) 

 

 

Outros desafios apontados e que envolvem questões organizacionais e 

gerenciais mais amplas são aqueles relacionados à estrutura dos serviços de saúde e 

que também foram apontadas no eixo „Características do contexto‟: 

 
 

Mas assim...é um polo, lá em Auaris, é um pelo base, tem uma certa estrutura, 
mas pro atendimento de atenção básica, às vezes a gente faz o impossível. (B) 

 

Ela falou que a equipe que tá aqui é ruim. Eu falei uma pergunta pra essa pessoa: 
„Você já foi uma comunidade indígena? Numa comunidade mesmo...onde a 



88 

 

cultura prevalece? Ou você numa comunidade onde tem uma pista grande e 
um posto bem estruturado?‟ Digo: „Olha, esse é o problema. (D) 

 

 

Além disso, as condições de vida e do território também seriam fatores 

desafiadores e não estariam na alçada dos profissionais e, sim, de outros setores: 

“Então as indígenas já tem envolvimento já com garimpeiro. E antigamente não tinha 

pista. Ia de pé pra lá. (...) Então, pra fazer um planejamento desse familiar com uma 

indígena gestante e vê realmente como vai fazer e inserir esse nosso planejamento 

né...é complicado.” (D) 
 

Assim, o exercício de comparação sobre o trabalho em área indígena e não 

indígena trouxe elementos mais profundos e contextuais que influenciam a abordagem 

dos profissionais. Esses vão desde a ideia de comparação fisiológica que gera 

abordagem biomédica, passando pela confusão intencional entre diferença e 

desigualdade que favorece a colonização e a negação dos direitos, até as compressões 

dos profissionais sobre cultura que atravessam o diálogo intercultural. Esses elementos 

tornam a atuação nessas áreas desafiadora associada a outros elementos conjunturais 

e que podem ser modificados ou não através de ações intersetoriais. 



89 

 

8 COMPREENSÕES SOBRE CULTURA 
 
 

 

"Os filósofos se limitaram a interpretar o mundo 

de várias formas; cabe transformá-lo" Karl 

Marx 

 
 

As compreensões sobre cultura podem influenciar o diálogo intercultural e, 

portanto, o exercício da atenção diferenciada na abordagem do planejamento 

reprodutivo, por isso a identificação do eixo „Compreensões sobre cultura‟. Atuando no 

Território Yanomami na perspectiva de considerar a cultura durante as abordagens, os 

profissionais podem se guiar por entendimentos diversos. Esses relacionam-se com as 

diversas elaborações sobre o conceito de cultura, podendo ser entendida a partir das 

categorias que emergiram: tradição, modo/condições de viver, regra maior, originalidade 
 

e intelectualidade. 
 

A cultura enquanto tradição está presente nas evidências e relaciona-se com o 

conceito elaborado por Hobsbawm (1997) no sentido de um conjunto de práticas 

construídas institucionalmente ou não, reguladas por regras de comportamento através 

da repetição e com uma continuidade com o passado (tradição inventada). Assim, está 

presente nas falas dos profissionais a ideia de cultura enquanto continuidade, de 

transmissão ao longo das gerações, de algo que era feito antigamente e que foi 

aprendido, convergindo com a ideia de tradição inventada: 

 
 

Foi o que eles aprenderam com os pais, com os avós. Então cultura é isso...a 
cultura na área indígena pra mim eu vejo que meu pai me ensinou isso, eu sei 
que isso vem de muito tempo, eu aprendi assim...(B) 

 

Então isso é cultura milenar. Então a cultura pra mim é um respeito em 
respeitar as tradições deles que vem dos antepassados deles né. (D) 

 

Então como falou o Doutor (médico que já trabalhou em área indígena e com 
quem teve espaço de formação), o problema é de geração em geração. A mãe 
teve 8 filhos, 9. A avó era igual. (E) 

 

 

Por outro lado, o autor também aponta que a tradição, depois de inventada, seria 

imutável, se caracterizando enquanto o costume tradicional. Esse costume tradicional é 



90 

 

entendido pelos profissionais como práticas específicas daquele povo: “São as formas 

de curar, as formas de rezas, as formas de dançar...” (B). 
 

Mas a vida não é invariável, não estando impedidas inovações até que não perca 

a sua relação com o que era anteriormente: “Os jovens de hoje em dia estão 

esquecendo de onde eles vieram, da cultura. Isso pra mim é a cultura.” (D). Ou seja, 

mudanças não levam necessariamente à perda da cultura a menos que não haja um 

esquecimento das raízes ideológicas desse processo. 
 

Porém, isso está presente em apenas uma das falas, pois o que aparece na 

maioria das visões dos profissionais é a ideia de que a alteração dos costumes 

tradicionais significaria a perda da cultura e da tradição, o que seria algo ruim: 

 
 

Então assim...é isso que me refiro...a cultura é tudo que sempre teve ao lado 
deles e eles passaram a não praticar mais aquilo ali. Então é complicado. Em 
alguns lugares eles não fazem mais a bebida que era deles...bebem cachaça. 
Eles não querem mais fazer aquele trabalho de antigamente. (C) 

 

 

Entretanto, contraditoriamente, apontam que o uso de métodos contraceptivos 

hormonais, uma alteração do costume, poderia ser benéfica e não geraria alteração das 

tradições: “(...) é o que eles fazem e cresceram fazendo isso...quem somos nós pra 

mudar né? Nós apenas temos que mostrar a eles que, com essa nossa forma de 

trabalho, tanto eles vão ficar bom com o que eles já fazem, mas que a nossa forma de 

trabalho tá indo pra complementar.” (B) 
 

Essas opiniões contraditórias reforçam tanto a complexidade do conceito de 

cultura como do processo de trabalho dos profissionais. Isso também está presente na 

categoria modo/condições de vida, em que a cultura seria definidora do modo de viver e 

o modo de viver definidor da cultura. Além disso, na mesma ideia de ressaltar a 

diferença e não a desigualdade, centrando na cultura e, não, na desigualdade social, 

como discutido anteriormente, não há separação entre modo de vida e condições de 

vida: “Falta de comida, e são sempre as mulheres que vão pra roça e os maridos só em 

casa, as mulheres sofrem mais do que eles...Diz que é cultura né.” (A); “Nós 

sobrevivemos aqui de meios que a gente tem, um mercado uma farmácia. Lá eles tem 

que buscar tudo da natureza.” (D) 



91 

 

Nesse sentido, predomina a ideia de cultura enquanto o conjunto de hábitos 

cotidianos de um povo e que determinam o modo de funcionar desse povo. É o que 

está presente em praticamente todas as falas: 

 
 

É a maneira de eles viverem, os costumes. Só dizem que devemos respeitar a 
cultura deles. (A) 

 

Então é o meio deles viverem né? (B) 

 

Cultura, cultura é uma forma de viver. Por exemplo a forma de se envolver, de 
se abordar uma comunidade, grupo de pessoas. Mas cultura é o seu jeito de 
viver, de se desenvolver, isso de ter filho, ter criança. É cultura, é um modo de 
viver, entendeu? É o jeito deles se desenvolverem na comunidade. E a cultura 
marca a sua vida. (E) 

 

 

Isso se relaciona com a ideia de que convenções e rotinas podem virar hábito e 

necessitarem ser imutáveis no sentido de não perder relação ideológica com a sua 

origem, como no caso da tradição. Porém, se as justificativas para a incorporação de 

novas práticas, como o uso de métodos contraceptivos sintéticos, forem técnicas e não 

ideológicas, essas alterações dos hábitos seriam possíveis (HOBSBAWM, 1997). Além 

disso, sendo a pessoa um ser em processo permanente de transformação, não algo 

dado ou acabado, e nem fixo pela natureza e, sim, performado através de um conjunto 

de atitudes, de habitus, esse processo seria inevitável (BORDIEU, 2006). 
 

Entretanto, essa compreensão não aparece nas evidências, que caminham no 

sentido de que a cultura determina as práticas cotidianas e, não, que estas também 

podem ser determinadas pelo contexto. Isso reafirma o entendimento contraditório de 

que o planejamento reprodutivo não alteraria a cultura, mas, ao mesmo tempo, sim: 

 
 

A gente oferta uso de preservativo, tudo...alguns sabiam usar e outros usam, 
mas eles não aderem tanto a essa cultura... (B) 

 

Então é assim...Mas não tem nenhuma questão assim, nenhuma coisa que faça ela 

pensar em parar de ter filho. Elas têm filhos...Eu acho que a sua rotina. (E) 

 

Cultura pra mim, nesse caso é...no Yanomami, cultura é o seu costume, sua 
maneira de se manifestar, sua maneira de viver, sua maneira de falar, sua 
maneira de agir com um problema, sua maneira de comporta-se na sociedade. 
Para mim isso é cultura. (F) 



92 

 

Assim, essa ideia recorrente de que a cultura é a maior determinadora das 

práticas cotidianas de um povo é reforçada pela categoria regra maior. Esta aponta para 

compreensão de que a cultura orienta, sem folgas, como todos devem viver, de forma 

homogênea e fixa. Assim como no eixo „A abordagem‟, essa categoria retoma a ideia de 

Clements (1932) de que os povos indígenas são vistos como sociedades primitivas que, 

portanto, tem interpretações com classificações muito bem delimitadas e formas de cura 

também bem determinadas e fixas: 

 
 

E também sei que a cultura deles não permite esse controle né. (B) 

 

Nós temos nossas leis e eles tem as leis deles. Então esse é o respeito, isso é 
cultura. A cultura é...eu tiro isso como uma lei criada deles, uma cultura 
diferenciada. (D) 

 

Na cultura indígena...por exemplo entre eles...a mulher tem que ter filho. (E) 

 

Eles se guiam estritamente por sua religião, seu costuma, sua liderança. É 
muito difícil. (F) 

 

 

Porém, a cultura não parece ser o único elemento a determinar as ações dos 

indivíduos, sendo um conceito considerado inclusive reacionário por Guattari e Suely 

Rolnik (1996). E, ainda, cultura pode ser um sistema de símbolos que, apesar de poder 

existir antes da ação, sendo um modelo de realidade, também é um modelo para a 

realidade (GEERTZ apud LANGDON, 1996). Assim, essa seria mutável e nem todos os 

membros compartilhariam sempre das mesmas ideias e práticas, sendo convergente 

com as ideias de Hobsbawm (1997) trazidas anteriormente. 
 

Mais uma vez as evidências aparecem como contrárias a essa ideia e trazem a 

noção de um modelo composto por pessoas padronizadas que pode culminar com 

abordagens limitadas e generalizantes, ou seja, entendendo o planejamento reprodutivo 

como sendo igual em todos os casos e sem possibilidade de aprofundamento e mudança: 

 
 

(...) a gente olha e faz um exame. A gente tem mania de não perguntar o que a 
pessoa tem. A gente faz um raio-x rs. A gente pergunta só que o a gente não 
conseguir ver. (C) 

 

Agora tem remédio pra não engravidar, mas ela não conhece e nem tem no seu 
pensamento uma coisa assim: „eu vou tomar remédio para não engravidar‟. Eu 
acho que não está na natureza delas também e por isso que elas não chegam 
mais e não pedem mais. Eu acho que é por isso. (E) 



93 

 

Essa centralidade no corpo apontada na primeira fala converge com a ideia de 

que, para entender a construção das pessoas indígenas, é necessário considerar a 

importância do corpo nessas sociedades. Mas também é preciso considerar sua 

transformação contínua e sua complexidade por meio do conceito de corporalidade 

(SEEGER et al, 1979). 
 

E, pode-se entender essa visão dos profissionais sobre cultura enquanto regra 

homogênea, mas também pode-se sugerir que essa ideia estaria ligada ao fato de, no 

caso principalmente das sociedades indígenas, haver uma conexão imprescindível com 

o coletivo. Como afirma Castro (2006), nesse caso, a identidade antes de individual, é 

coletiva, pois há indivíduos indígenas porque são membros de comunidades indígenas, 

e não o contrário. 
 

Isso aparece mais fortemente na categoria originalidade, em que há relação 

entre originalidade, identidade e cultura. Está presente a ideia de que ter cultura é ser 

original, por ligar-se mais às origens e ao seu coletivo e que, portanto, alterar a cultura é 

alterar a originalidade e a identidade: 

 
 

Ai eu fui pra região da Maloca Papiu, que já é um Yanomami também original, 
porém assim, as mulheres já usam um tipo de percinado diferente, até o corte 
de cabelo já é um pouco diferente e .... trabalhei no Huxiu e é outro povo, no  
Yanomami é Xirixana e trabalhei com o Yanomami do Kayanau, que é uma 
origem do pessoa, que e uma mistura dos Yanomami da Maloca Papiu com os 
Xirixana do Huxiu...tem muitas mulheres que se casaram com os Xirixana 
né...então tinha essa mesclagem, mas já era vamos dizer assim...um pessoal 
menos original porque as mulheres já vestem roupa, já dançam forró rsrs...não 
dançam só a música Yanomami. (...) Então esquece do que é realmente 
original...ir pra roça, ter aquele momento de derrubar, queimar, esperar um 
pouco, plantar, colher...aquele processo todo é bloqueado. Então pra ai eles 
fogem muito. Que nem a região de Maturacá, já se perdeu muita coisa. Eles 
plantam ainda, mas eles já são totalmente...é uma cidade Maturacá. 
Totalmente atípico do que é o Yanomami mesmo. (C) 

 

 

Portanto, como elaborou Cunha (2009), a “cultura” com aspas estaria ligada a 

ideia de originalidade, a partir de distintas visões de mundo dos povos e que isso 

separaria ou agregaria as nações. Assim, operaria no sentido da etnicidade, sendo 

usada enquanto recurso para afirmar identidade, como também apontou Guattari 

(1996), através do conceito de Cultura Alma Coletiva e relaciona-se com essa fala: 

“Eles são Sanuma mesmo por exemplo ou são Yekuana pela cultura. Se não, eu acho 

que não estariam ligados à cultura. A cultura é tudo isso.” (E) 



94 

 

Porém, ainda no sentido que Cunha traz, as situações interétnicas tem estrutura 

e são organizadas cognitiva e funcionalmente, sendo que a imagem que o Estado 

Brasileiro tem atribuído aos índios advém desse sistema interétnico, mas que pode 

confrontar com as lógicas dos indígenas, influenciando a abordagem. E esse pode ser 

um recurso para justificar a concessão ou não dos direitos indígenas a partir da 

confirmação dessa identidade em comparação com não indígenas. 
 

Ainda, a cultura seria passível de empréstimos e transações, sendo uma “rede 

invisível na qual estamos suspensos”. Assim, o conhecimento tradicional não seria 

necessariamente antigo e estabilizado desde a origem e, sim, conjuntos duradouros de 

formas particulares de gerar conhecimentos (CUNHA, 2009). 
 

Essa relação entre conhecimento e cultura, denominada por Guattari (1996) como 

Cultura Valor, traz a ideia de que esta poderia definir se uma pessoa é culta ou inculta. E 

está presente nas evidências com a frequente comparação, novamente hierárquica, de que 

os indígenas, por sua cultura, teriam menos conhecimento e, portanto, seriam incultos. Já 

aqueles com maior contato com não indígenas teriam mais conhecimento, já que se tornam 

mais cultos com o contato com a cultura de não indígenas: 

 
 

Bem mais fácil você fazer o planejamento familiar no Yekuana do que nos 
Sanuma. O Yekuana ele é mais...você percebeu...que ele é mais cidade né, ele  
é mais pra cidade, já tem um certo entendimento. Nós temos professores, temos 

advogados, técnicos de enfermagem...Então assim...é diferente...é diferente. (B) 

 

É diferente a abordagem porque eu falei que em Maturacá há um entendimento, 

conhecimento maior da realidade porque eles estão em contato com o „branco‟. 

Porque em área indígena não tem conhecimento, tem conhecimento de que a 
natalidade é um processo que deve existir para o bem estar tanto da família 
como da sociedade. No entanto, em área indígena, não existe essa 
conscientização porque é a sua cultura ter filho. (F) 

 

 

Assim, e resgatando que a compreensão etnocêntrica pode gerar abordagens 

colonizadoras, é recorrente a ideia de que os indígenas, por sua cultura, são atrasados 

intelectualmente: 

 
 

Tem umas que tomam os métodos orais, as que são mais entendidas. (B) 

 

Ela não tem o discernimento daquele processo do medicamento, de tomar o 
medicamento naquele horário. Ele não tem aquela rotina. Porque eles tudo é 
dose única dado na boca com um copo d´água. (C) 



95 

 

É necessário que as indígenas utilizem. Eu escutei a perspectiva...não lembro 
de que organização...que cada indígena tem 10 filhos nas comunidade mais 
atrasadas. Isso não....Opino que é melhor controlar essa natalidade. (F) 

 
 

Portanto, as evidências nesse eixo confirmaram a complexidade envolvida nos 

conceitos sobre cultura a partir da diversidade de compreensões explicitadas pelos 

profissionais. Mas, também, mostraram incongruência com as elaborações mais 

recentes, sugerindo a manutenção na prática de entendimentos considerados 

ultrapassados, intencionalmente ou não. Apontam, assim, a necessidade de entender 

essas compreensões dos profissionais para nortear mais adequadamente o exercício 

da atenção diferenciada. 



96 

 

9 CONHECIMENTO E OPINIÃO SOBRE AS PRÁTICAS TRADICIONAIS 
 

 

“Não há saber mais, nem saber menos, há 
 

saberes diferentes.” 
 

Paulo Freire 
 

 

Retomando as orientações de Bruce Albert (1997) para a abordagem em área 

indígena a partir da noção de atenção diferenciada, é apontado como caminho 

fundamental para esse exercício o conhecimento e a articulação com as práticas 

tradicionais desse povo: 

 
 

(...) Estar ciente de que a adoção de remédios ocidentais pelos Yanomami não 
quer dizer que eles aceitem o sistema de interpretação da doença que 
fundamenta seu uso e que, por isso, não respeitam facilmente as regras 
precisas associadas ao consumo desses remédios. (...) Nestas explicações 
deve-se, de preferência, tomar por base de comparação os remédios 
tradicionais da floresta para evitar uma valorização exagerada dos tratamentos 
ocidentais, o que abre caminho para a hipermedicação.  
Estar ciente, por fim, de que o uso indiscriminado, ou mesmo generalizado, de 
remédios ocidentais leva a um rápido abandono dos tradicionais, o que 
representa para os Yanomami não somente uma perda irreparável no pIano 
intelectual e sanitário, mas ainda um agravamento de sua dependência social e 
econômica da sociedade branca. Recomenda-se, portanto, no decorrer do 
atendimento de saúde na área Yanomami, um particular cuidado na 
observação e valorização do conhecimento indígena relativo aos remédios da 
floresta. (ALBERT, 1997, p. 51) 

 

 

Assim, o eixo „Conhecimento e opinião sobre as práticas tradicionais‟ traz 

evidências nesse sentido, aumentando os subsídios para entender as dificuldades do 

exercício dessa abordagem na prática cotidiana dos profissionais e as possíveis formas 

de atingi-lo. A categoria conhecimento traz a ideia da existência ou não desse 

conhecimento sobre as práticas tradicionais e os elementos que levam a isso. 

Predomina pouco conhecimento sobre tais práticas, por pouco interesse em buscar 

conhecer ou por assumir o não controle da natalidade como generalizado e imutável: 

 
 

Que eu saiba lá não existe isso não. Nunca fiquei sabendo disso não. (...) Até 
agora que eu saiba não, mais já teve delas em desistir de tomar. Não sei o 
motivo. Sinceramente. (A) 

 

Mas assim medicamento natural eu desconheço. (D) 



97 
 
 

 

Eu realmente não conheço. Não conheço nenhum. E pode ser que eles tenham 
algum...mas eu acho que, pelo menos por exemplo os Sanuma, tem não. Aí em 
um período de um ano já estão grávidas. Pode ser que alguns deles tenham 
algum método, não sei...mas eu acho que é difícil. (...) Lá eu não presenciei 
ainda. Eu acho que lá não tem. Talvez em outras comunidades, no Yanomami. 
Mas lá não. Pode ser que aconteça, mas eu não ouvi de não vi que aconteceu. 
(E) 

 

Não. Não conheço métodos que eles façam. Eles não controlam a natalidade 
porque o seu objetivo é ter filhos. (F) 

 

 

Assim, o interesse parece ser elemento fundamental no acesso a esse 

conhecimento, aliando-se à ideia de que as motivações que levaram o profissional até 

aquele trabalho, assim como em outros, influenciam essa curiosidade: 

 
 

Depois ela foi me explicar porque, dias depois... muitos dias depois... eu 
perguntei: „porque que tu fez porque que você jogou o Curumim fora, fulana?‟ 
„hum...(em Yanomami) - a outra criança dela era muito pequena, tinha menos 
de dois anos...então para ela ia ser muito desgastante. Esse dia eu entendi o 
infanticídio. Esse dia! Tudo numa quinzena só...desse dia em diante em nunca 
mais criti...eu nunca critiquei ela...eu nunca senti que eu critiquei ela, 
entendeu? (...) É uma batatinha que eles tem. Ai eu tomei, comi a batata e 
esperei os efeitos e não me deu nada de efeito. Aiai...me deu vontade de rir 
quando lembro dessa história. Ai não deu nada e depois eu descobri que não é 
bem assim. Que é todo um processo, que um homem que tem que fazer tipo 
um pisado pra ofertar pra pessoa...tudo isso...não é bem assim...E eu fiquei lá 
mastigando a batata horrores... (C) 

 

Não basta só ouvir, tem que ouvir...ouvir de verdade e contribuir. Isso que eu 
respondi pra ele. (D) 

 

 

Além disso, a continuidade do trabalho no mesmo território é uma dificuldade já 

apontada anteriormente. Nesse sentido, a longitudinalidade, princípio fundamental da 

Atenção Primária, deveria ser aplicado nesse contexto para atingir o cuidado proposto, 

como demostrado nessa fala: 

 
 

Ai eu ainda investiguei 10 dias essa morte, ai foi aumentando as coisas. Depois 
todo mundo contou a mesma historinha então eu fechei. Mas ai depois de um 
mês e meio, depois de eu já ter mandado o documento, eu fiz uma entrada e fui 
conversar: „não, enfermeira. A mãe matou ela. Ela fez isso e isso. Ela caiu. 
Conta tudinho como eu tinha contado, só não contou o restante...que ela tinha 
colocado alguma coisa na boca da criança. Então foi um infanticídio né. (C) 



98 

 

Seguindo essa ideia, na seguinte categoria, que é controle da reprodução, são 

evidenciadas as formas de controle da reprodução praticadas pelas mulheres indígenas 

desses territórios mais conhecidas pelos profissionais. Esse conhecimento é 

fundamental para a construção do planejamento reprodutivo na perspectiva da atenção 

diferenciada, através da articulação, ou não, entre o que é feito e o que pode ser 

proposto pelo serviço de saúde a partir da autonomia individual e coletiva. 
 

Porém, entre as evidências, predominou muito pouco conhecimento sobre 

formas de anticoncepção e aborto pré-natal, limitando-se, na maioria, à abstinência 

sexual e à amamentação. 

 
 

Até porque as indígenas elas só engravidam, na cultura Sanuma por exemplo, 
a partir do momento que aquele menor já tá andando. Ela não tem o hábito de 
engravidar com um ano pós-parto não. Ela só vai engravidar depois que o 
menorzinho já tá andando, já tá começando a comer com suas próprias 
mãos...aí é que ela pensa em engravidar denovo. (B) 

 

Aborto. Mas é por ervas medicinais deles mesmo. Já aconteceu já, de não querer 

né. Acontece muito. Tem época que a gente percebe que tem muito aborto. Essa 

época por exemplo, tá tendo muito aborto. (...) Porque elas engravidam a cada um 

ano e meio né. É praticamente o tempo da amamentação. E elas não param. 

Mesmo grávidas, elas continuam amamentando. É o tempo amamentando. (C) 

 

Porque a única coisa que eles tomavam mesmo era veneno pra poder fazer o 

aborto, somente. Pra evitar mesmo, é só não ter relação. Antigamente, há uns 18 

anos atrás, 20 anos atrás, eles só se relacionavam quando fosse pra procriar. (...) E 

esse poder de intervalo da gestação depende da mãe pela cultura e os Yanomami 

geralmente eles, às vezes só tem relação pra procriar. (D) 
 

 

Além disso, predomina algum conhecimento sobre o aborto pós-natal, chamado 

de “infanticídio”. Mas nem todos conhecem todos os elementos envolvidos nesse 

processo: 

 
 

Assim...e existem várias formas de infanticidio né....tem por cipó, tem por quebra 
de tórax, tem por asfixia...tem diversos... (B) 

 

O infanticídio ocorre quando o...a...mulher tem uma relação fora do casamento 
ou quando ela vê que aquela gravidez é indesejada e quando eles prevê se a 
criança vai nascer com problema ou quando nasce com problema de mal 
formação né...problema de formação congênita. Então ai vem o infanticídio e 
assim, na hora, a decisão é da mãe‟ (D) 



99 

 

Alguns elementos são condizentes com os aspectos descritos que influenciam o 

intervalo entre as gestações e a fecundidade e estão relacionados principalmente ao 

período longo de amamentação, base da alimentação das crianças nos primeiros anos 

de vida, e que tem ação contraceptiva. Além de outras formas de controle voluntário da 

reprodução, como o aborto de preferência até os 2 meses e, não sendo possível, o 

“infanticídio” ou chamado aborto terminal. 
 

O aborto durante a gestação ainda é algo com poucos elementos conhecidos e 

com dificuldade de acessar seus mecanismos. O aborto terminal ainda é prática em 

algumas comunidades, mas já se modificou bastante, pela mudança nas condições 

sócio econômicas e culturais, inclusive com a demarcação territorial em 1991, pela 

criminalização da prática por algumas instituições religiosas e jurídicas, pela inserção 

mais contínua do serviço de saúde e o acesso a métodos contraceptivos sintéticos. 
 

Assim, o pouco relato dos profissionais sobre esses métodos pode demonstrar o 

pouco interesse em conhecer, mas também a dificuldade de acesso a esses mecanismos 

mais sigilosos da comunidade ou à diminuição da realização dessas práticas tradicionais de 

controle da reprodução. Porém, em estudo realizado com as mulheres Surui de Rondônia, 

que tem semelhanças na dinâmica reprodutiva com os Yanomami, é apontado um 

despreparo do serviço de saúde relacionado para esse cuidado, entre outros motivos, pelo 

desconhecimento da saúde da mulher indígena (VALENCIA et al, 2008). 
 

Além do desconhecimento expresso nesses elementos acima colocados, a 

categoria opinião traz a ideia de que, mesmo conhecendo, a opinião do profissional 

sobre determinada prática pode dificultar o exercício de construção conjunta levando-se 

em consideração os itinerários terapêuticos já realizados. Por exemplo, há, em alguns 

casos, o discurso do respeito, mas com descrédito e inferiorização do uso, como 

plantas/ervas com efeitos contraceptivos. Isso relaciona-se com as ideias de diálogo 

intercultural hierárquico e de dificuldade de empatia discutidos anteriormente: 

 
 

Eu respeito a cultura, os remédios homeopáticos né...aquelas coisas que eles 
fazem lá, os xabores, aquelas coisas. (...) no tratamento de uma patologia vem 
primeiro o xabore, uma cultura que nós temos que respeitar, a reza deles...por 
mais...pode tá morrendo, primeiro eles têm que fazer o xabore pra depois a 
gente chegar com o nosso trabalho... (B) 



100 

 

Eles relatam até que tem umas que até a pessoa nem tem filhos mais. Até 
emagrece muito...seca tudo...eles falam assim rs. Mas não é verdade...porque 
eu tomei e estou ainda e estou totalmente fértil. (...)Essa época por exemplo, ta 
tendo muito aborto. Complicadinho...A gente vê que algumas coisas dá errado 
e acaba sendo removido né. (C) 

 

 

Esse etnocentrismo faz inclusive com que alguns métodos nem sejam em um 

primeiro momento identificados como métodos de controle da reprodução, como a 

abstinência sexual e a amamentação e que poderiam ser utilizados na construção do 

planejamento reprodutivo: “B: Ela só vai engravidar depois que o menorzinho já tá 

andando (...). Só um descuido mesmo, de um estupro, uma agressão, às vezes de uma 

festa uma coisa assim que as mulheres engravidam sem...Pesquisadora: Aí esse 

controle acaba sendo feito pelo fato de não ter relação inclusive né? B: É.” 
 

Mas, ao mesmo tempo, pode haver uma reflexão sobre a possibilidade de essas 

práticas serem bons caminhos, levando-se em consideração a relativização cultural 

como necessária à abordagem diferenciada: “Dá certo. Pra algumas dá certo. Só que 

pra eles tudo é ritual e fé né? Não é só tomar, comer assim não. O negócio não é bem 

assim não. Então foi isso...Ai...tem uma mulher lá que só tem duas filhas só e não quer 

ter mais e ela é bem magrinha né.” (C) 
 

Em relação a situações que envolvem princípios morais e direitos humanos, 

como no caso do “infanticídio”, são mobilizadas opiniões polêmicas, inclusive pelos 

dilemas discutidos anteriormente entre o universalismo abrangente e o relativismo 

cultural. Em alguns casos, há criminalização e revolta em relação à prática do 

“infanticídio”, sendo visto como necessário o convencimento das mulheres e/ou 

familiares para impedir que aconteça: 

 
 

Então o que tem na cultura e que já se torna uma coisa bem mais grave, a 
questão do infanticídio, que por nascer uma pessoa, um índio, um parente 
deficiente e eles cometerem o infanticídio. (...) Pra nós é impactante essa 
questão do infanticídio... (B) 

 

Eles não aceitam bem os gêmeos. Porém com muita conversa, a gente 
conseguiu. Tem dois gêmeos la. Tem o V. e L., já tinha...Ai depois a mãe teve 
mais dois gêmeos. Ai ela não quis matar, graças a Deus não quis cometer o 
infanticídio. (C) 

 

 

F: Acontece. No meu caso, eu atendi não atendi nenhum caso. Mas com os 
meus colegas aconteceu. Pesquisadora: E o que você acha disso? F: Não. Isso 
não pode ser. Isso é crime. Eles não podem fazer isso. 



101 
 
 

 

Em outras situações, há angústia, mas esforço para compreender e acolher, 

construindo possiblidades de lidar: 

 
 

Ai a gente fica muito pesaroso em relação a alguns polos que tem infanticídio 
né? Temos uma regiões que tem infanticídio pesado mesmo. E nesse polos a 
gente oferta mais. (...) Ai eu perguntei pra ela:„(em Yanomami) – Por que você 
fez aquilo? Ai ela falou que a criança era muito pequena e como é que ela ia 
plantar...como ela ia dar comida pros dois ao mesmo tempo. Ela tinha pouco 
leite...não ia ter condições de ter leite...aquela coisa toda. Então assim...ai eu 
entendi...totalmente...eu fiquei plena com ela depois. (C) 

 

Eu cheguei a presenciar alguns infanticídios né. Um, felizmente, não 
aconteceu. (...) E a gente via aflição da mãe né, porque a mãe muitas das 
vezes ela, pelo fato de eles ser nômades e ter que plantar, sobreviver, pescar e 
muitos filhos também...eles tem muitos filhos...ai é onde ocorre o infanticídio, 
que é esse controle deles que ele tem né. (D) 

 

 

Assim, o conhecimento e a opinião dos profissionais sobre as práticas de 

controle da reprodução fornece subsídios para reafirmar a importância desse 

conhecimento no exercido da atenção diferenciada em relação ao planejamento 

reprodutivo, como reivindicado no relatório final da 4ª Conferência Nacional de Saúde 

Indígena, realizada em 2006: 

 
 

(...) As resoluções também apontam para a necessidade de provisão às EMSI e 
aos profissionais de saúde dos hospitais públicos de “conhecimentos 
antropológicos e culturais”, por meio de cursos, palestras, oficinas, seminários 
e encontros, com eficácia e respeito às “práticas tradicionais”; promoção de 
cursos e outros tipos de capacitação das EMSI, visando à melhor interação 
entre as equipes e os diversos especialistas indígenas, bem como a mútua 
compreensão das diferenças culturais e o respeito às práticas tradicionais. 
(DIEHL E PELLEGRINI, 2014, p.869) 

 

 

Além disso, as evidências apontam a necessidade de aprofundar-se nos 

mecanismos que formam a opinião dos profissionais sobre essas práticas, 

possibilitando construir com esses melhores formas de atuação. 



102 

 

10 NOÇÕES SOBRE OS EFEITOS DESSA ATUAÇÃO 
 

 

“(...) é possível através da observação e da 
 

reflexão sobre nossas ações, fazermos uma 
 

descrição do saber tácito que está implícito 
 

nelas.” 
 

Donald Schon 
 

 

Conhecer e construir abordagens dialogando com as práticas tradicionais desse 

povo é reconhecido como um caminho importante para a atenção diferenciada. Porque, 

se há uma transformação rápida da sociedade, pode tornar os padrões sociais 

incompatíveis com as velhas tradições, quando essas não conseguem ser flexíveis ou 

são eliminadas de outras formas (HOBSBAWM, 1997). 
 

Assim, discussões anteriores apontaram no sentido de que a cultura pode não 

ser o principal norteador do modo de viver de um povo e que os membros de uma 

mesma cultura podem ter escolhas diferentes, permitindo, inclusive, agregar 

intencionalmente novos modos de agir. Porém, se esse processo for autoritário ou 

impositivo nas suas formas mais ou menos explícitas, não se caracteriza enquanto 

intencional e autônomo, podendo gerar prejuízos à tradição e à saúde dessas pessoas, 

mantendo a colonização através da própria assistência à saúde. 
 

Germán Vázquez (2003), através de pesquisa realizada em Puebla, no México, 

apontou os efeitos dessa atuação ao identificar que o maior contato com o serviço de 

saúde aumentou o uso de métodos principalmente em mulheres mais jovens. Portanto, 

o eixo „Noções sobre os efeitos dessa atuação‟ aponta a visão dos profissionais sobre 

as possíveis consequências da abordagem do planejamento reprodutivo nessas 

comunidades do Território Yanomami. A compreensão dos profissionais sobre esses 

efeitos pode sugerir o que realmente entendem na teoria e na prática sobre a atenção 

diferenciada, que tem como principal preocupação o cuidado com as repercussões da 

assistência à saúde nessas realidades. 
 

A categoria atitude reflexiva traz elementos para discutir se os profissionais, mesmo 

com a rotina cansativa e desafiadora, refletem ou não sobre as possibilidades de 



103 

 

consequências da sua atuação nesse contexto. Há, em alguns casos, a postura de 

dureza em relação à essa reflexão, que pode ser vista como desnecessária. Em outros 

casos, há a postura de refletir, mas não conseguir identificar consequências ruins ou de 

caráter mais amplo: 

 
 

Então assim, quando existem planejamento, é porque o trabalho tá funcionando, tá 

andando bem. (...) Pesquisadora: Você acha que pode ter algum efeito ruim do uso 

desses métodos em área indígena? B: Olhe...eu na minha concepção assim...eu 

sou suspeito de falar porque nós como profissionais de saúde nós temos que 

ofertar. Para elas em si quando elas fazem direitinho, não. (...) Então assim, eu 

acho que acaba prejudicando dessa forma, mas no controle em si da reprodução da 

vivência de maneira correta eu acho que não... (B) 

 

E eu acho que tá certo, tá dando certo. E tem muita, muita paciente. (E) 
 
 

Isso sugere a ideia de um automatismo na prática dos profissionais de saúde, 

não somente nessas áreas, com foco na técnica protocolada e padronizada, deixando 

pouco espaço para refletir sobre o próprio trabalho. O modelo biomédico, consolidado 

com a supremacia do modelo proposto por Abraham Flexner (1910), apud Pagliosa e 

Ros (2008), favorece fortemente essa prática centrada na doença e não na pessoa e no 

contexto e desfavorece a atitude reflexiva dos profissionais. 
 

Donald Schön (2000), apud Netto et al (2018), propõe o princípio da reflexividade 

crítica no ensino, defendendo que, para o aprendizado, é necessária reflexão na ação. 

Assim, tanto na formação dos profissionais de saúde como na sua prática, a ausência 

dessa reflexão pode comprometer a qualidade do trabalho e, pensando nas realidades 

desse estudo, pode ter consequências maiores para a saúde e a organização social 

dessas comunidades. Portanto, a atitude reflexiva parece ser um dos caminhos 

possíveis para a atenção diferenciada: 

 
 

Por meio desse processo reflexivo, o profissional pode aprender a reconhecer e 
aplicar regras e competências, raciocinar a partir do seu repertório de 
experiências, construir novas formas de compreensão e ação, mudar sua 
prática, reforçar sua autoconfiança e desenvolver sua autoestima, em um 
processo evolutivo contínuo. (NETTO et al, 2018, p.3) 



104 

 

Apesar de algumas falas e observações em área apontarem em certos 

momentos a ausência dessa atitude reflexiva, ela aparece em outras falas com a 

identificação de possíveis consequências de caráter mais amplo: 

 
 

Pesquisadora: E ai é engraçado...tem isso mesmo de deixar de fazer algumas 
coisas que faziam anteriormente e fica diferente da cultura. E por outro lado a 
gente tá oferecendo alguma coisa que é pra mudar também né? C: É...Ai fica 
um contexto que é complexo. Por isso que a gente visualiza dessa 
forma...deixa mais eles procurarem do que a gente ofertar. (C) 

 

O uso do medicamento foi levado por nós, não indígenas. (...) Em reuniões eu 
questiono muito eles, que há 20 anos atrás quando eu comecei a trabalhar com 
eles a gente se sentava no chão e fazia uma roda. Ai em algumas reuniões que 
participo em falo pra eles, eu tenho essa liberdade: „Não era assim que 
funcionava...agora vocês tão sentados em bancos‟ „Antigamente eu ficava no 
meio de vocês‟ „Vocês reclamavam comigo, vocês me cobravam...agora vocês 
estão sentados em bancos, em cadeiras‟ „Cadê aquele círculo né? Tá se 
quebrando?‟ Então eu brinco às vezes, mas cobro muito isso. (...) Vendo pelo 
lado profissional, tem que ter, por conta das gravidezes indesejadas, então 
aquelas indígenas que vem pra cidade, acabam engravidando, se envolvendo 
com...na rua, se prostituindo, se envolvendo com bebida alcoólica. Então 
acabam engravidando de não indígenas, de outras etnias. Isso na comunidade 
é grave pra eles. Por outro lado vai se perdendo aquela cultura. (D) 

 
 

E, também existem falas refletindo sobre consequências de caráter mais restrito: 

“Muitas mulheres tem muito sangramento e isso acarretaria várias outras coisas pra nós 

né? Pra nós o Distrito e pra eles também. Eles iam condenar o uso do DIU (Dispositivo 

Intra-Uterino). Porque podia ser que tivessem mulheres perfeitamente com o DIU, mas 

podia ter mulheres que não...” (C) 
 

Nesse processo de pensar sobre a prática cotidiana, os profissionais podem não 

refletir sobre as consequências, com um atitude automatizada e endurecida, mas 

também podem fazê-lo identificando malefícios e benefícios da atuação do serviço de 

saúde no planejamento reprodutivo nesses territórios. Na categoria benefícios, foram 

identificados como resultados positivos a possibilidade de ofertar medicamentos, de 

melhorar a qualidade de vida e de mudar práticas consideradas ruins. 
 

Os benefícios para o funcionamento fisiológico das mulheres e para a sua 

qualidade de vida são os mais identificados pelos profissionais. Essas reflexões podem 

caminhar no sentido da atenção diferenciada se esse for um processo construído 

considerando a vontade da mulher e do coletivo e avaliando conjuntamente as 



105 

 

consequências. O que, pela observação em campo, acontece em alguns casos e, em 

outros, não: 

 

Pesquisadora: Acha que o serviço de saúde pode ter contribuído com o 
aumento do uso de anticoncepcionais? A: Acho que sim, pelas conversas que 
temos com elas e também da necessidade que elas passam na comunidade 
delas, sempre tendo filhos um atrás do outro. (A) 

 

E quando elas perceberam que não tavam mais engravidando, que tava tendo 
relações com o marido e não tava engravidando aquele negócio todo, 
começaram a buscar também. (...) Eu acho que têm aderido por conta da 
multiplicação das palestras, das orientações e por conta da...que elas não 
vendo que elas não tão mais sangrando, algumas não sangram, não sentem 
tantas dores...tá vendo que não tá engravidando tá vendo que tá sendo mais 
fácil a vivência na comunidade. As viagens longas que eles fazem...uma série 
de coisas que fazem com que.. (B) 

 

Porque assim evita...por exemplo, nessas comunidades tem muitas carências, 
carências alimentares, carências de vestir e muitas enfermidades próprias do 
seu estilo de vida, por exemplo a fumaça...eles precisam da fumaça... Então, 
essa quantidade de filhos não pode atender como deve ser atendido. E, se 
existe uma boa intervenção de saúde tratando toda essa natalidade...vai 
melhorar seu estilo de vida, sua forma de vida, seu tempo de vida e seu bem 
estar. É a minha opinião. (F) 

 
 

A última fala apresentada acima também sugere que a intervenção do serviço de 

saúde no planejamento reprodutivo teria como benefício melhorar a qualidade de vida 

diante de situações de vulnerabilidade social, mas também diante de um estilo de vida 

gerador de problemas, como discutido anteriormente. Reforça-se novamente a ideia 

etnocêntrica com foco na diferença e secundarização da desigualdade. 
 

Esse estilo de vida considerado por alguns como gerador de problemas para a 

saúde também inclui práticas de controle da reprodução que podem e devem ser 

modificadas pelo serviço de saúde na visão de alguns profissionais. Portanto, a 

mudança de algumas práticas tradicionais seria efeito positivo da abordagem, 

retornando à reflexão sobre a possibilidade de ocorrerem essas mudanças, mas com o 

cuidado para não haver hierarquia nessas escolhas. 
 

Nas falas aparece que o serviço de saúde pode trazer mudanças necessárias num 

sentido evolutivo de tornar-se mais próximo do não indígena, como discutido anteriormente: 

“Mas hoje elas já tem a mente mais aberta sobre isso. (A); “E assim, hoje em dia as 

indígenas já tem um certo cuidado assim (referindo-se ao “infanticídio”).” (B) 



106 

 

Em relação à prática do aborto pós-natal enquanto mecanismo tradicional de 

controle da reprodução, é consenso nas falas os efeitos positivos da intervenção do 

profissional de saúde para impedi-lo. Resgata-se, assim, a discussão de que o 

exercício da atenção diferenciada, num sentido de intervenção ou não nas práticas 

tradicionais, pode seguir critérios morais. 
 

Sabe-se que o habitus de indígenas e não indígenas é diferente, sendo 

caracterizado como estranhos morais, o que implica a necessidade de acordos para a 

resolução de conflitos (ENGELHARDT JR apud PONTES et al, 2014). Mas, numa 

relação hierárquica, é preciso refletir se são acordos ou imposições para pensar em 

benefícios ou malefícios dessa intervenção. Como na fala abaixo, são identificados 

apenas benefícios: 

 
 

Ás vezes o menino nasce com um dedinho a mais, nasce com algum problema. 
Mas assim a nossa intervenção é primordial porque assim a consulta e o 
atendimento em menor de 24h à criança quando se tem um bom AIS, um bom 
profissional indígena pra nós auxiliar, essa intervenção é interessante porque a 
gente consegue coibir essas ação. (...) Uma coisa que ela jamais iria escutar de 
alguém. Porque ela só ia escutar na comunidade indígena que „ah...se o 
menino nasceu com a mão deficiente, não vai servir para cultivar, não vai servir 
pra pescar‟. Então assim...essa nossa intervenção é interessante pra coibir 
essa situação. (B) 

 
 

Entretanto, a categoria malefícios traz possibilidades de efeitos negativos da 

abordagem realizada. Mas, a maioria dos profissionais aponta apenas prejuízos fisiológicos 

para as mulheres, não sugerindo repercussões negativas mais amplas para a organização 

social e a cultura, reafirmando o modelo biomédico centrado na doença: “Mas quando elas 

ficam...não usam, antes de completar às vezes uma outra equipe fez a medicação ou 

aconteceu algo diferente, tomou o anticoncepcional errado ou algo desse tipo e aí há um 

descontrole hormonal, na minha concepção prejudica muito a vida delas.” 

(B) 
 

Além da identificação de malefícios mais relacionados à saúde individual das 

mulheres, aparece frequentemente a ideia de culpabilizar as próprias indígenas pelos 

efeitos ruins, corroborando com a falta de atitude reflexiva através do exercício 

necessário de autocrítica. Como presente nas seguintes falas: 



107 

 

Mas eu acho que sim que deveriam, que devem usar, desde que mantenham, 
que usem da maneira correta pra não haver aquele descontrole hormonal. A 
partir do momento que acontece isso, elas engravidam, querem mudar o 
método contraceptivo e nunca vão conseguir controlar. (B) 

 

Eu soube de um caso por exemplo de uma menina de lá de Auaris que 
realmente ela tava usando, tava usando. Só que acho que foi assim um...ela 
esqueceu um dia...e acho que ficou grávida e o marido não quis mais. (E) 

 
 

Ainda, relaciona-se com a abordagem paternalista hegemônica na prática 

médica brasileira e também cubana. Nessa, há subordinação do corpo e do paciente 

aos saberes técnicos, num sentido de tutela, o que novamente contraria a perspectiva 

indígena de que o compromisso com a qualidade de vida é maior do que a busca de 

cura (MENÉNDEZ, 2005). 
 

Assim, apenas poucas falas caminham no sentido de refletir sobre malefícios de 

caráter mais amplo e que tenham relação com fragilidades dos profissionais e não 

apenas com o cumprimento inadequado das orientações pelas indígenas: 

 
 

Então acabam engravidando de não indígenas, de outras etnias. Isso na 
comunidade é grave pra eles. Por outro lado vai se perdendo aquela cultura. 
(...) A gente sabe que essa mão de obra de hoje em dia é uma mão de obra 
muito falha. Agente vê nas entrevistas que alguns profissionais não tem aquele 
conhecimento adequado, não procuram também ter esse conhecimento, né. E 
visa mais a visão capitalista. Isso acaba que influencia dentro da comunidade 
depois com o serviço de má qualidade. (D) 

 
 

As evidências nesse eixo sugerem pouca atitude reflexiva dos profissionais sobre 

sua prática cotidiana, com foco em uma abordagem biomédica, centrada na doença e 

paternalista, centrada no profissional. Isso é condizente com o que é relatado por outros 

trabalhos, mesmo em áreas não indígenas, e que levou à necessidade de reorientação 

dos currículos de graduação das área da saúde com processos de inserção cada vez 

mais precoces na prática e com realce para a Atenção Primária (NETTO et al, 2018). 
 

Entretanto, a inserção nas realidades indígenas, inclusive do Território 

Yanomami, durante a graduação ou em formações posteriores é muito restrita, tornando 

esse processo ainda mais difícil. Por outro lado, algumas abordagens identificadas em 

campo e nas falas sugerem que, mesmo sem essa inserção anterior, é possível 

construir a atenção diferenciada através de uma abordagem centrada na pessoa e no 

coletivo com exercício contínuo de reflexão. 



108 

 

11 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

 

“Lutar pela igualdade sempre que as diferenças 

nos discriminem, e lutar pelas diferenças 

sempre que a igualdade nos descaracterize”. 

Boaventura de Souza Santos 

 
 

A atenção diferenciada, princípio norteador da atenção à saúde aos povos 

indígenas e reivindicado por esses desde a sua inserção na PNASPI, apresenta na 

prática cotidiana dos profissionais de saúde interpretações e aplicabilidades diversas. 

Essa diversidade reafirma as complexidades das realidades indígenas e as 

contradições existentes na assistência à saúde em contextos interculturais, entre elas 

as que estão presentes na abordagem do controle da reprodução na perspectiva do 

planejamento reprodutivo nas comunidades do Território Yanomami do Brasil. 
 

Assim, esse estudo reafirmou a importância desse princípio enquanto orientador 

de uma assistência à saúde produtora de cuidado não colonizador compartilhado e 

conduzido pelos próprios indígenas, defendendo os direitos dessas populações. Por 

outro lado, também se preocupou em compreender como esse processo assume 

formas nas abordagens nas comunidades e quais o elementos envolvidos, visando 

atingi-lo enquanto algo real e sem desvios que prejudiquem o cuidado dessas pessoas. 
 

A partir de um panorama com dados objetivos, de reflexões frutos da presença 

em campo e da experiência dos trabalhadores, foram identificados elementos que 

contribuem para reafirmar processos já conhecidos, outros que propiciam um 

aprofundamento desses e, ainda, outros que podem sugerir caminhos para a 

abordagem do planejamento reprodutivo na perspectiva da atenção diferenciada nas 

comunidades do Território Yanomami. Esses aspectos envolvem tanto questões mais 

contextuais, macro e operativas, como mais relacionais, micro e subjetivas. 
 

A negação intencional da existência dessas populações, que tem suas raízes no 

processo histórico brasileiro, é reforçada nesse estudo, com danos profundos. O não 

reconhecimento dos brasileiros da imensa contribuição dos indígenas na sua formação 

social mostra, através das entrevistas e das observações em área, o distanciamento dos 



109 

 

profissionais com essas pessoas. Isso mostrou várias repercussões, como o fato de, se 
 

é reconhecido que a motivação para o trabalho influencia a qualidade e o envolvimento 

com este, a vontade de dedicar-se ao trabalho com as populações do Território 

Yanomami se apresenta apenas para a minoria desses profissionais. 
 

Ainda, esse distanciamento pareceu influenciar diretamente um elemento 

fundamental para o cuidado em saúde em qualquer contexto, mas principalmente para 

atingir a atenção diferenciada: a empatia. A capacidade de aproximar-se do outro, 

tentando compreender sua perspectiva para apoiá-lo da melhor forma foi identificada 

enquanto caminho fundamental para a abordagem do planejamento reprodutivo 

diferenciado e que tem dificuldades nesse contexto de diálogo com o desconhecido. 

Tanto que não houve diferenças relevantes entre as compreensões dos profissionais 

brasileiros ou cubanos, esses últimos que historicamente apresentam ainda maior 

distanciamento dessas realidades. 
 

Mesmo com a predominância dessa não identificação e aproximação, os 

profissionais que tem interesse pelo cuidado verdadeiro dessas pessoas e reconhecem 

esse processo histórico de tentativa de destruição dos povos indígenas e da 

representatividade do não indígena, enquanto invasor, demonstram um esforço de 

empatia e de compreensão da visão e das escolhas dos indivíduos e da comunidade. 

Portanto, mesmo com estranheza, apontam uma tentativa de entender e construir 

cuidados menos hierárquicos. 
 

Entretanto, esse processo histórico não gerou apenas distanciamento, mas 

também etnocentrismo, influenciando fortemente o diálogo intercultural, que se mostrou 

fortemente hierárquico de formas mais ou menos evidentes. Foram identificadas 

incongruências entre as expectativas de adaptação do indígena à lógica dos 

profissionais e o discurso de respeito a cultura, com desaprovação do modo de viver 

dessas pessoas e descrédito ou criminalização das práticas tradicionais de controle da 

reprodução. Essa atitude de desaprovação, descrédito e criminalização são obstáculos 

fundamentais para o exercício da atenção diferenciada. 
 

Ainda, assim como no imaginário do povo brasileiro, a visão estereotipada e 

caricaturada das pessoas indígenas guiada por uma compreensão distorcida sobre 

cultura também é predominante entre esses dos profissionais. Isso pode gerar 



110 

 

entendimentos contraditórios, no sentido de que a abordagem do planejamento 

reprodutivo pode colocar o indivíduo acima da cultura ou, mais frequentemente, abaixo 

desta. E essas duas vias podem ser compreendidas pelos profissionais como 

adequadas para esse contexto, gerando abordagens em sentidos extremistas, 

autoritários ou de abandono. 
 

Por outro lado, se isso for entendido enquanto um dilema entre individual e 

coletivo, no sentido de autonomia e direito reprodutivos, é questão realmente complexa. 

E, algumas evidências mostraram possibilidades de diálogo e negociação com 

mediações entre vontades individuais e coletivas. Sugerem tanto a consideração da 

mulher nas suas experiências individuais quanto a possibilidade de construção de 

caminhos coletivos, num sentido nem de autoritarismo, nem de abandono. Para tanto, 

os elementos mais fortemente encontrados enquanto caminhos para isso foram o 

vínculo de confiança com as pessoas e a comunidade, envolvendo lideranças formais e 

não formais e o conhecimento dos modos de funcionar e das práticas tradicionais da 

população assistida. 
 

Para atingir essa relação produtora de processos saudáveis, o tempo de 

permanência em área e a possibilidade de manter a longitudinalidade do 

acompanhamento, aliados ao conhecimento da língua, apareceram como caminhos 

fundamentais. Contudo, isso esbarra na carência de profissionais e na alta rotatividade 

das equipes, contexto presente na organização da assistência no Território Yanomami. 
 

Se a origem da assistência à saúde para esses povos se deu em inserções 

pontuais e a modificação objetivava um cuidado verdadeiramente contínuo na 

perspectiva na Atenção Primária, ainda são identificadas dificuldades para a 

concretização deste. Para isso se modificar, seriam necessárias modificações no 

campo da gestão e da organização dessa assistência, levantando o questionamento de 

qual modelo seria o mais adequado, já que pode haver em algumas realidades algo 

intermediário que pode prejudicar a qualidade do cuidado e a integridade desses povos. 
 

Essa integridade pode ser ameaçada por uma interculturalidade funcional e não 

real na medida da relação de poder presente nessa abordagem do planejamento 

reprodutivo. A interculturalidade funcional, entendida como o discurso que fortalece 



111 

 

apenas as diferenças e secundariza as desigualdades, apareceu fortemente nesse 

estudo. 
 

A justificativa da necessidade do uso de métodos contraceptivos sintéticos foi 

muito fundamentada no modo de viver mulheres do Território Yanomami, entendido 

como gerador de problemas e, às vezes, até imutável. Apenas em poucos momentos a 

necessidade do controle da reprodução é justificada pelas más condições de vida que 

geram carências. 
 

Assim, a ideia predominante é a de que essas pessoas devem mudar o seu modo 

de viver se adequando ao uso de métodos contraceptivos sem realçar a importância da 

demarcação de territórios adequados e da atuação intersetorial no resgate da qualidade de 

vida dessas pessoas. Suscita-se assim o questionamento de se haveria essa necessidade 

de controle da reprodução entendida pelos profissionais se essas pessoas vivessem em 

melhores condições, como já viveram antes dos processos colonizadores. 
 

Todos esses processos não parecem ter sido refletidos pelos profissionais em 

sua formação educacional básica, como a dos brasileiros e obviamente dos cubanos. 

Também não foram trabalhados nem durante as graduações ou cursos técnicos, nem 

antes do início do trabalho nesse território ou se limitaram a orientações pontuais. 

Portanto, são necessárias mudanças na formação geral e específica desses 

profissionais para que avancem num sentido não apenas inserção, mas também de 

aprofundamento em elementos que envolvam aspectos aqui discutidos principalmente 

nas formações específicas. 
 

Além disso, as dificuldades no acompanhamento desse processo também foram 

identificadas nas fragilidades dos dados produzidos e registrados e no fato de aparecer, 

na maioria dos casos, um certo automatismo no modo de operar. Muitas vezes a 

entrevista pareceu ser um dos únicos momentos de reflexão sobre a própria prática de 

abordagem do planejamento reprodutivo. Se já é fundamental a atitude reflexiva 

contínua dos profissionais da saúde em qualquer contexto, nesse processo complexo e 

com múltiplas possibilidades de caminhos e consequências positivas e negativas, ela 

se torna ainda mais fundamental para o exercício da atenção diferenciada. 
 

Esse estudo contribuiu para reforçar elementos contextuais, históricos, 

organizacionais, relacionais e subjetivos já conhecidos como influenciadores do exercício 



112 

 

real da atenção diferenciada através das compreensões da abordagem dos 

profissionais sobre o planejamento reprodutivos no Território Yanomami do Brasil. 
 

Ao mesmo tempo, identificou a importância de conhecer e acompanhar a 

experiência cotidiana dos trabalhadores enquanto reveladora de elementos mais 

profundos que auxiliam ou dificultam a abordagem diferenciada, construindo, através de 

reflexão coletiva contínua, os melhores caminhos possíveis para o cuidado dessas 

mulheres indígenas e desse povo com quem tem-se ainda muito a aprender. 



113 

 

REFERÊNCIAS 
 
 
 
 

ALBERT, B.; GOMEZ, G. G. Saúde Yanomami : um manual etnolingüístico. Coleção  
Eduardo Galvão (p. 304 p.). Belém, Pará: PR/MCT/CNPq : Museu Paraense Emílio 
Goeldi,1997. 

 

ALÈS, C. The Yanomami in the Light of Mauss, and Vice Versa. Revue du MAUSS, n. 
2, p. 155-170, 2010. 

 

AZEVEDO, M. et al. Saúde reprodutiva e mulheres indígenas do Alto Rio Negro. 
Caderno CRH, 2009. 

 

BARDIN, L. Análise de conteúdo. Lisboa: Edições 70, 1977. 

 

BETHONICO, M. B. de M.; SILVA, C. C. Crescimento da População Indígena e a 
Gestão das Terras no Estado de Roraima/Brasil. In: Anais do XIV Encontro de 
Geógrafos da América Latina. Lima, 2013. 

 

BOURDIEU, P. O camponês e seu corpo. Revista Sociologia e Política., Curitiba, nº 
26, 2006. 

 

BRASILa. Ministério da Saúde, Secretaria de Atenção à Saúde, Departamento de 
Ações Programáticas Estratégicas. Direitos Sexuais e Direitos Reprodutivos: uma 
prioridade do governo/ – Brasília: Ministério da Saúde, 2005. 

 

BRASILb. Secretaria Especial de Saúde Indígena. Relatório de Gestão do Exercício 
de 2015. Secretaria Especial de Saúde Indígena - Brasília, 2016 

 

BRASILc. Divisão de Atenção à Saúde Indígena (DIASI). Distrito Sanitário Especial 
Indígena (DSEI) Yanomami e Ye‟kuana. Relatório Epidemiológico Parcial. 2017. 

 

BRASILd. Ministério da Saúde. Secretaria de Atenção à Saúde. Departamento de 
Atenção Básica. Saúde sexual e saúde reprodutiva / Ministério da Saúde, Secretaria 
de Atenção à Saúde, Departamento de Atenção Básica. – Brasília: Ministério da Saúde, 
2010. 

 

BRASILe. Fundação Nacional de Saúde. Situação de Saúde e Assistência-Relatório 
Epidemiológico Operacional: Novembro de 2009 a Março de 2010. Coordenação 
Regional de Roraima. Boa Vista, 2010. 

 

BRASILf. Fundação Nacional de Saúde. Educação profissional básica para agentes 
indígenas de saúde: módulo promovendo a saúde da mulher, da criança e a saúde 
bucal / Fundação Nacional de Saúde - Brasília : Fundação Nacional de Saúde, 2005. 



114 

 

BRASILg. Presidência da República. Casa Civil. Subchefia para Assuntos Jurídicos. Lei 
nº 9.263 de 12 de janeiro de 1996. Brasilia, 15 jan 1996. 

 

BRASILh. Ministério da Saúde. Gabinete do Ministro. Portaria n°1059, de 23 de julho 
de 2015. Aprova o Elenco Nacional de Medicamentos da Saúde Indígena. Diário Oficial 
da União da República Federativa do Brasil. Brasília, 24 jul. 2015. 

 

BRASILi. Secretaria Especial de Saúde Indígena. XIX Reunião do Conselho Distrital 
de Saúde Indígena Yanomami e Ye’kuana. Boa Vista. 02 Out. 2013. Apresentação 
em Power-Point. 

 

CAMARGO, C. P. F. de; JUNQUEIRA, C.; PAGLIARO, H. Reflexões acerca do mundo 
cultural e do comportamento reprodutivo dos Kamaiurá ontem e hoje. In: Coleção 
saúde dos povos indígenas. Fiocruz, 2005. p. 119-134. 

 

CAMPOS, R. Medicina intercultural en América Latina. In MONTES, S.G. (orgs) Salud 
y derechos reproductivos en zonas indígenas de México. Memoria del seminario de 
investigación. Documentos de trabajo. México. El Colegio de México, Programa Salud 
Reproductiva y Sociedad. 2003. 

 

CARDOSO, M. D. Políticas de Saúde Indígena no Brasil: do modelo assistencial à 
representação política. In: LANGDON, E. J.; CARDOSO, M. D. Saúde Indígena: 
políticas comparadas na América Latina. Florianópolis: Ed. Da UFSC, 2015, p83 

 

CARIAGA, D. Gênero e sexualidades indígenas: alguns aspectos das transformações 
nas relações a partir dos Kaiowa em Mato Grosso do Sul. Cadernos de campo, p. 441, 
2015. 

 

CARRARA, S. Discrimination, policies, and sexual rights in Brazil. Cadernos de Saúde 
Pública, v. 28, n. 1, p. 184-189, 2012. 

 

CASTILLO, R.A.H e ELIZONDO, H.O. Las demandas de la mujer indígena en Chiapas. 
Nueva Antropología;XV(49):31-39, 1996. 

 

CASTRO, E. V. de. No Brasil, todo mundo é índio, exceto quem não é.(entrevista à 
equipe de edição). In: Povos Indígenas do Brasil 2000-2005. Editores gerais: Beto 
Ricardo e Frany Ricardo. São Paulo: Instituto Sócio-Ambiental, 2006. 

 

CHIZZOTTI, A. Pesquisa em ciências humanas e sociais. São Paulo: Cortez, 2005. 
 

CIRINO, C. A. M. A mulher no universo Yanomami. Textos e Debates, v. 1, n. 2, 2012. 

 

CLASTRES, P. A sociedade contra o Estado. Pesquisas de Antropologia Política. Rio 
de Janeiro: Francisco Alves. 1978. 

 

CLEMENTS, F. E. Primitive Concepts of Disease. Berkeley, University of California 
Publications. American Archeology and Ethnology 32(2):185-252, 1932. 



115 
 
 

 

COHN, C. Culturas em transformação: os índios e a civilização. São Paulo em 
perspectiva, v. 15, n. 2, p. 36-42, 2001. 

 

COIMBRA JR, C. E. A.; GARNELO, L. Questões de saúde reprodutiva da mulher 
indígena no Brasil. MONTEIRO, S.; SANSONE, L. organizadores. Etnicidade na 
América Latina: um debate sobre raça, saúde e direitos reprodutivos. Rio de Janeiro: 
Fiocruz, p. 153-74, 2004. 

 

COIMBRA JR, C. E. A; SANTOS, R. V.; ESCOBAR, A. L. Epidemiologia e saúde dos 
povos indígenas no Brasil. SciELO-Editora FIOCRUZ, 2005. 

 

CSORDAS, T. A corporeidade como um paradigma para a antropologia. In: CSORDAS, 
T. Corpo/ Significado/ Cura. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2008. 

 

DA CUNHA, M.C. Cultura com aspas e outros ensaios. São Paulo: Cosac 
Naify, 2009 

 

DA MATTA, R. Você tem cultura? In: Explorações – ensaios de sociologia 
interpretativa. Rio de Janeiro: Rocco, 1986 

 

DIEHL, E.E. e PELLEGRINI, M.A. Saúde e povos indígenas no Brasil: o desafio 
da formação e educação permanente de trabalhadores para atuação em 
contextos interculturais. Caderno de Saúde Pública. 2014. 

 

DIEZ, J. A. Programa de investigación sobre el patrón sexual de las etnias indígenas 
venezolanas. Acción Pedagógica. 8 (2): 82-91, 1999. D-Universidad de los Andes 
Venezuela, 2011. 

 

DOUGLAS, M. Pureza e Perigo. Editora Perspectiva. São Paulo, 1976. (Cap II – A 
impureza secular, p43-56; e Cap VII: Fronteiras exteriores) 

 

EARLY, J. D. e PETERS, J. F. The Population Dynamics of the Mucajai Yanomama. 
San Diego: Academic Press, 1990. 

 

EARLY, J.D. e PETERS, J. F. The Xilixana Yanomami of the Amazon. Gainesville: 
University Press of Florida, 2000. 

 

ENGELS, F. A Origem da Familia,  da Propriedade Privada e do Estado. Trad. Leandro 
Konder. 2ª ed. Expressão Popular, São Paulo, 2010. 

 

ESPINOSA, G. Salud y derechos reproductivos en México, una mirada de conjunto. 
In MONTES, S.G. (orgs) Salud y derechos reproductivos en zonas indígenas de 
México. Memoria del seminario de investigación. Documentos de trabajo. México. El 
Colegio de México, Programa Salud Reproductiva y Sociedad. 2003 



116 

 

EUSEBI, L. A barriga morreu!: o genocídio dos Yanomami. São Paulo : Loyola, 1991. 
149 p. 

 

FERREIRA, L. O. Interculturalidade e saúde indígena no contexto das políticas públicas 
brasileiras. In: LANGDON, E. J.; CARDOSO, M. D. Saúde Indígena: políticas 
comparadas na América Latina. Florianópolis: Ed. Da UFSC, 2015. 

 

_______ et al. Entre discursos oficiais e vozes indígenas sobre gestação e parto 
no Alto Juruá: a emergência da medicina tradicional indígena no contexto de uma 
política pública. Florianópolis, 2010. Tese de Doutorado. Programa de Pós Graduação 
em Antropologia Social. Universidade Federal de Santa Catarina. 

 

________. O desenvolvimento participativo da área de medicina tradicional indígena, 
Projeto Vigisus II/Funasa. Saúde e Sociedade, v. 21, n. suppl. 1, p. 265-277, 2012. 

 

________. Saúde e relações de gênero: uma reflexão sobre os desafios para a 
implantação de políticas públicas de atenção à saúde da mulher indígena. Ciência e 
Saude Coletiva, v. 18, n. 4, p. 1151-1159, 2013. 

 

FERREIRA, M. I. M. Identidade étnica e transposições cosmológicas entre os 
Yanomami: uma etnografia das relações interétnicas na criação de uma associação de 
mulheres. 30ª Reunião Brasileira de Antropologia, João Pessoa, 2016. 

 

FREIRE, P. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 2005. 

 

GEERTZ, C. A Interpretação das Culturas. Rio, Zahar, 1978. 
 

______________. Uma descrição densa: por uma teoria interpretativa da cultura. In: A 
Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: Guanabara Koogan, 1989. 

 

GIL, A. C. Métodos e técnicas de pesquisa social. 6ª edição. São Paulo: Atlas, 2008. 
 

GOMES, R. Análise e interpretação de dados de pesquisa qualitativa. In: MINAYO, M. 
C. S (Org.). Pesquisa Social: Teoria, método e criatividade. 33. ed. Rio de Janeiro: 
Vozes, 2013, p.79-108. 

 

GUATTARI, F.; ROLNIK, S. Cultura: um conceito reacionário. Micropolítica. 
Cartografias do Desejo, Petrópolis. Vozes. p. 15-24, 1986. 

 

GUIMARÃES, S. Corpos e ciclos da vida sanumá-yanomami. Horizontes 
Antropológicos, v. 16, n. 34, p. 261-286, 2010. 

 

__________. O sistema médico Sanumá-Yanomami e sua interação com as práticas 
biomédicas de atenção à saúde. Cadernos de Saúde Pública, v. 31, n. 10, p. 
21482156, 2015. 



117 

 

HOBSBAWN, E. e RANGER, T (orgs.). A invenção das tradições. Rio de Janeiro, 
Paz e terra, 1997. 

 

HUTUKARA, Encontro das mulheres yanomami - yanomae thuë thëpë hereamuuwi.  
Hutukara, 2016. Disponível em: https://www.hutukara.org/index.php/noticias/827-convite-  
encontro-das-mulheres-yanomami. Acesso em: julho de 2016. 

 

 

IBGE. Os indígenas no Censo Demográfico 2010: primeiras considerações com base  
no quesito cor ou raça. Rio de Janeiro: IBGE, 2012. 

 

INTER-AGENCY SUPPORT GROUP ON INDIGENOUS PEOPLES‟ ISSUES. Indigenous 

Peoples' Sexual Health and Reproductive Rights. Thematic Paper towards the 

preparation of the 2014 World Conference on Indigenous Peoples. New York, 2014. 

 

JUNQUEIRA, C. Índias e antropólogas: diálogo de Carmen Junqueira e Betty Mindlin. 
Estudos Avançados, v. 17, n. 49, p. 235-251. 

 

KELLY, J. A. Notas para uma teoria do" virar branco". Mana, v. 11, n. 1, p. 201-234, 2005. 

 

LANGDON, E. J.; DIEHL, E. E. Participação e autonomia nos espaços interculturais de 
saúde indígena: reflexões a partir do sul do Brasil. Saúde e Sociedade, v. 16, n. 2, p. 
1936, 2007. 

 

LANGDON, E. J. M. A doença como experiência: a construção da doença e seu desafio 
para a prática médica. Antropologia em Primeira Mão. Florianópolis: Universidade 
Federal de Santa Catarina, n 12, 1996. 

 

LANZA, N.; VALEGGIA, C. Análisis longitudinal del comportamiento reproductivo de 
una población Toba en transición. Revista Brasileira de Estudos de População, v. 31, 
n. 1, p. 117-134, 2014. 

 

LEWKOWICZ, R. B. Entre A aldeia e o hospital: biopoder e políticas interculturais a 
partir de um parto Mbyá-Guarani. IV Congreso Latinoamericano de Antropologia: las 
antropologias latino-americanas frente a um mundo em transicion. México, 2015 

 

LORENZO, C. F. G. Desafios para uma bioética clínica interétnica: reflexões a partir da 
política nacional de saúde indígena. Revista Bioética, v. 19, n. 2, p. 329-342, 2011. 

 

MAGALHÃES, E. D. Gestão da Saúde Indígena: Modelo Brasileiro de Atenção à Saúde 
Indígena. Primer Foro Nacional de Salud de los Pueblos Indígenas, San José–Costa 
Rica, v. 26, 2005. 

 

MALUF, S. Corpo e corporalidade nas culturas contemporâneas: abordagens 
antropológicas. Esboços, v.9, n.9, 2001:87-101. 

https://www.hutukara.org/index.php/noticias/827-convite-encontro-das-mulheres-yanomami
https://www.hutukara.org/index.php/noticias/827-convite-encontro-das-mulheres-yanomami


118 

 

MANOS, A. Como Mujer…Yo Decido: El Derecho de Salud Sexual y Reproductiva 
en Mujeres Aymara de Putre, Chile. Independent Study Project (ISP) Collection. 
16. 2008. 

 

MARTUCCI, E. M. R. Estudo de Caso Etnográfico. Revista de Biblioteconomia de 
Brasília, v. 25, n. 2, p. 167-180, 2001. 

 

MAUSS, M. As técnicas do corpo. In: Sociologia e antropologia. São Paulo: Cosac 
Naify, 2003[1935]:399-422. 

 

_______. Uma categoria do espírito humano: a noção de pessoa, a de “eu”. MAUSS, M.  
As técnicas do corpo. In: Sociologia e antropologia. São Paulo: Cosac 
Naify, 2003[1938]:367-398 

 

MCCALLUM, C. Nota sobre as categorias “gênero” e “sexualidade” e os povos indígenas.  
Cadernos Pagu, n. 41, p. 53-61, 2016. 

 

MENÉNDEZ, E. L. Intencionalidad, experiencia y función: la articulación de los saberes 
médicos/Intention, experience and function: articulation of medical knowledge. Revista 
de Antropología Social, v. 14, p. 33-71, 2005. 

 

MENEZES, G. H. de S. Yanomami na encruzilhada da conquista: contato e 
transformação na fronteira amazônia. Tese (Doutorado em Antropologia) – 
Universidade de Brasília. Brasília, 2010. 

 

MERLEAU-PONTY, M. O olho e o espírito. São Paulo: Cosac & Naify, 2004 (pp.1346). 

 

MILLIKEN, W.; ALBERT, B. The use of medicinal plants by the Yanomami Indians of 
Brazil. Economic Botany, v. 50, n. 1, p. 10-25, 1996. 

 

MINAYO, M. C. S. O Desafio do Conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. 4ed.  
São Paulo: Hucitec-Abrasco, 1996 

 

MINAYO, M. C. S. Pesquisa social: teoria, método e criatividade. Petrópolis: Vozes 
org. 2001. 

 

MUÑIZ, E e CORONA, A. indigenismo y género: violencia doméstica. 
Nueva Antropología ;XV(49):41-58, 1996. 

 

NETTO, L. et al. Prática reflexiva e formação profissional: aproximações teóricas no 

campo da Saúde e da Enfermagem. Escola Anna Nery; 22(1):e20170309, 2018. 

 

NOVO, M. P. Política e intermedicalidade no Alto Xingu: do modelo à prática de atenção 
à saúde indígena. Cadernos de Saúde Pública, v. 27, n. 7, p. 1362-1370, 2011. 



119 

 

NUNES, A. et al. Motivação no trabalho em saúde. Recife, 2005. Monografia 
(Especialização em Gestão de Sistemas e Serviços). Departamento de Saúde 
Coletiva. Centro de Pesquisa Aggeu Magalhães. 

 

OLIVA, J. O Outro a partir da corporeidade: a importância do corpo na situação da 
mulher em O Segundo Sexo de Simone de Beauvoir. Sapere Aude-Revista de 
Filosofia, v. 5, n. 9, p. 267-286, 2014. 

 

ONU MULHERES. Mulheres Indígenas: a voz das mulheres indígenas. Disponível  
em: http://www.onumulheres.org.br/mulheres-indigenas/ Acesso em 01 de abril de 
2018.  

 

PAGLIARO, H.; JUNQUEIRA, C. Recuperação populacional e fecundidade dos Kamaiurá, 

povo Tupi do Alto Xingu, Brasil central, 1970-2003. Saúde e sociedade, 2007. 

 

PAGLIARO, H; AZEVEDO, M. M.; SANTOS, R. V. Demografia dos povos indígenas 
no Brasil. Editora Fiocruz, 2005. 

 

PAGLIOSA, F. L.; ROS, M. A. The flexner report: for good and for bad. Revista 
Brasileira de Educação Médica, Rio de Janeiro, v. 32, n. 4, p. 492–499, 2008. 

 

PARREIRA, T. Empatia e reconhecimento de emoções: O efeito do gênero e a 
relação da empatia com o alvo. Faro, 2013. Dissertação (Mestrado em Psicologia 
Social e das Organizações). Universidade do Algarve. 

 

PEREIRA, E. R. et al. Saúde Sexual, Reprodutiva e Aspectos Socioculturais de 
Mulheres Indígenas. Revista Brasileira em Promoção da Saúde, v. 27, n. 4, 2014. 

 

PIRES, A. P. Amostragem e pesquisa qualitativa: ensaio teórico e metodológico. 
In: PIRES, A. P e organizadores. A pesquisa qualitativa: enfoques  
epistemológicos e Metodológicos. Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

PONTES, A. L. et al. Reflexões sobre questões morais na relação de indígenas com 
serviços de saúde. 2014. Revista Bioética. 2014; 22 (2): 337-46 

 

POUPART,  J.  et  al.  (org.)  A pesquisa qualitativa: enfoques epistemológicos e 
metodológicos. Petrópolis RJ: Vozes, 2008. 

 

RABINOW, P.; ROSE, N. O conceito de Biopoder hoje. Política & trabalho – Revista de 
Ciências Sociais, 24: 27-57, abril/2006. 

 

RIBEIRO, D. O Povo Brasileiro: A formação e o sentido de Brasil. 2ª ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1995. 

 

RODRIGUES, G.S. Direitos Humanos e Multiculturalismo: o debate sobre o infanticídio 
indígena no Brasil. Revista Jurídica da Presidência, v. 15, n. 106, jun/Set, p. 489 a 
515, Brasília, 2013. 

http://www.onumulheres.org.br/mulheres-indigenas/


120 
 
 

 

SACCHI, Â.; GRAMKOW, M. M. (Orgs.). Gênero e povos indígenas: coletânea de 
textos produzidos para o "Fazendo Gênero 9" e para a "27ª Reunião Brasileira de 
Antropologia". - Rio de Janeiro, Brasília: Museu do Índio/ GIZ / FUNAI, 2012. 

 

SÁEZ, O. C. Do perspectivismo ameríndio ao índio real. Campos-Revista de 
Antropologia Social, v. 13, n. 2, 2012. 

 

SAFFIOTI, H. A mulher na sociedade de classes: mito e realidade. São Paulo:  
Expressão Popular, 2013. 

 

SANTOS, A.A.G. et al. Considerações bioéticas sobre a relação médico-paciente 
indígena. Revista de Bioética. v. 25 p 603-610, São Paulo, 2017. 

 

SECRETARIA ESPECIAL DE SAÚDE INDÍGENA. Relatório de Gestão. Ministério da 
Saúde, Brasília. 2011. 

 

SEEGER, A.; DA MATTA, R. e DE CASTRO, E. V. A construção da Pessoa nas 
sociedades indígenas brasileiras. In: Boletim do Museu Nacional. Rio de Janeiro: 
Museu Nacional, n'32, maio 1979, p. 2-1. 

 

SILVA, H. B. Beneficência e paternalismo médico. Revista Brasileira de Saúde 
Materno- Infantil, p. s419-s425, 2010. 

 

SOTO, M.A. Estrategia de comunicación educativa sobre salud sexual y reproductiva. 
In MONTES, S.G. (orgs) Salud y derechos reproductivos en zonas indígenas de 
México. Memoria del seminario de investigación. Documentos de trabajo. México. El 
Colegio de México, Programa Salud Reproductiva y Sociedad. 2003. 

 

SOUZA, J. M. Trajetórias femininas indígenas: gênero, memória, identidade e 
reprodução. Salvador, 2007. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) - Instituto de 
Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal da Bahia. 

 

SOUZA, F. M. de Os direitos reprodutivos das mulheres indígenas: relação entre 
direitos individuais de coletivos. In: Trabalhos Completos. XII Colóquio do Museu 
Pedagógico. Vol. 12, No 1, 2017. 

 

SOUZA, M. L. P. de et al. Histórias-míticas e construção da pessoa: ambiguidade dos 
corpos e juventude indígena em um contexto de transformações. Ciência e Saúde 
Coletiva, Rio de Janeiro, v. 16, n. 10, p. 4001-4010, 2011. 

 

SPONSEL,  L.  E.  Yanomami:  an  arena  of  conflict  and  aggression  in  the  Amazon. 
Aggressive Behavior, v. 24, n. 2, p. 97-122, 1998. 

 

STEWART, M. et al. Medicina centrada na pessoa: transformando o método clínico. 
3ª edição. Porto Alegre: Artmed, 2017. 

http://periodicos.uesb.br/index.php/cmp/issue/view/274


121 

 

TEIXEIRA, Í. A. V. Conhecendo a vida das mulheres Xakriabá: gênero e 
participação. Belo Horizonte, 2008. (Dissertação de Mestrado.) Programa de Pós-
Graduação em Educação e Inclusão Social. Universidade Federal de Minas Gerais. 

 

THIOLLENT, M. Metodologia da Pesquisa-Ação (14ªed.) São Paulo: Editora Cortez, 
2005. 

 

TIBLE, J. Lutas cosmopolíticas: Marx e América Indígena (Yanomami). Revista 
Brasileira de Estudos Jurídicos, v. 5, n. 2, p. 15, 2010. 

 

 

VALENCIA, M.M.A. Comportamiento reproductivo en las etnias de Antioquia Colombia. 
Salud Pública Méx, 43: 268-278, 2001. 

 

VALENCIA, M. M. A. et al. Aspectos culturales de la reproducción: el caso de los Suruí 
de Rondonia. Investigación y Educaión en Enfermería, p. 86-97, 2008. 

 

VARGAS, F.G. La investigación sobre la salud sexual y reproductiva de jóvenes de seis 
grupos étnicos. In MONTES, S.G. (orgs) Salud y derechos reproductivos en zonas 
indígenas de México. Memoria del seminario de investigación. Documentos de trabajo. 
México. El Colegio de México, Programa Salud Reproductiva y Sociedad. 2003 

 

VÁZQUEZ, G. Estatus de la mujer y condición étnica como determinantes del uso de 
métodos anticonceptivos: un estúdio de caso en el estado de Puebla. In MONTES, 
S.G. (orgs) Salud y derechos reproductivos en zonas indígenas de México. 
Memoria del seminario de investigación. Documentos de trabajo. México. El Colegio de 
México, Programa Salud Reproductiva y Sociedad. 2003 

 

WONG, L. L. R. Tendências da fecundidade dos povos indígenas nos Censos 
Demográficos brasileiros de 1991 a 2010. Revista Brasileira de Estudos de 
População, v. 33, n. 2, p. 399-421, 2016. 

 

WONG, L. L. R.; MORELL, M. N.; CARVALHO, R. Notas sobre o comportamento 
reprodutivo da população autodeclarada indígena – Censos Demográficos 1991 e 2000. 
Revista Brasileira de Estudos de População, v. 26, p. 61-7, 2009. 

 

Yin,  R.  K.  Estudos de caso -  Planejamento  e  Métodos.  3ª  edição.  Porto  Alegre. 
Bookman, 2005. 

 

ZAMBELLI, C. K. et al. Sobre o conceito de contratransferência em Freud, Ferenczi e 
Heimann. Psicologia Clínica. v 25, p 179-195 Rio de Janeiro, 2013. 

 

ZAMBRANO, R. et al. Conocimientos sobre VIH y comportamientos en Salud Sexual y 
Reproductiva en una comunidad indígena de Antioquia. Investigación Andina, vol. 26, 
no. 15, p. 640–653, 2014. 



122 

 

APÊNDICE A - ROTEIRO DE ENTREVISTA 
 

 

IDENTIFICAÇÃO: 
 

 

GÊNERO/SEXO: 
 

IDADE: 
 

FORMAÇÃO: 
 

LOCAL DE FORMAÇÃO: 
 

FUNÇÃO NA EQUIPE: 
 

COMO CHEGOU ATÉ A 
SAÚDE INDÍGENA: 

 
 

QUESTÕES: 

 

 

FORMAÇÃO ESPECÍFICA ANTES DE 
INICIAR O TRABALHO: 
 

TEMPO DE TRABALHO EM ÁREAS  
INDÍGENAS: 
 

LOCAIS EM QUE TRABALHOU: 
 

LOCAL DE TRABALHO ATUAL: 

 

 

1. Como você acha que deve ser a atuação dos profissionais de saúde sobre o 

controle da reprodução nas comunidades que trabalhou ou trabalha? 

 
2. Como é a abordagem em relação a essa questão nas comunidades em que 

trabalhou ou trabalha? Que métodos contraceptivos são solicitados e oferecidos? 

 
3. Que elementos você acha que influenciam a sua abordagem em área indígena? 

E que elementos a diferenciam da atuação em área não indígena? 

 
4. O que você entende por cultura? 

 
5. Há especificidades a partir das diferentes comunidades, idades, lideranças ou 

outros aspectos? 

 
6. O que você conhece e qual a sua opinião sobre as práticas tradicionais de controle 

da reprodução realizadas nas comunidades em que trabalhou ou trabalha? 

 
7. Quais são os efeitos que você acha que essa abordagem gerou ou pode gerar 

nas comunidades em que trabalha ou trabalhou? 



123 

 

APÊNDICE B - TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO (TCLE) 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO TERMO 
 

DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 
 

 
(PARA MAIORES DE 18 ANOS OU EMANCIPADOS - Resolução 466/12) 

 
 

 

Convidamos o (a) Sr. (a) para participar como voluntário (a) da pesquisa “ATENÇÃO 
DIFERENCIADA À SAÚDE INDÍGENA: A ABORDAGEM DO CONTROLE DA 
REPRODUÇÃO PELAS EQUIPES COM O PROJETO MAIS MÉDICOS EM COMUNIDADES 
YANOMAMI”, que está sob a responsabilidade da pesquisadora BRUNA TEIXEIRA ÁVILA, 
ENDENREÇO: RUA DAS JANGADAS, 66, PONTA DO SEIXAS, JOÃO PESSOA-PB – CEP: 
58045640 – TELEFONE: (83) 996527237 – EMAIL: avilatbruna@gmail.com. Está sob a 
orientação de: SANDRA VALONGUEIRO ALVES, TELEFONE: (81) 991825628, E-MAIL: 
svalong@gmail.com.  

Caso este Termo de Consentimento contenha informações que não lhe sejam 
compreensíveis, as dúvidas podem ser tiradas com a pessoa que está lhe entrevistando e 
apenas ao final, quando todos os esclarecimentos forem dados, caso concorde com a realização 
do estudo pedimos que rubrique as folhas e assine ao final deste documento, que está em duas 
vias, uma via lhe será entregue e a outra ficará com o pesquisador responsável. 

 
Caso não concorde, não haverá penalização, bem como será possível retirar o 

consentimento a qualquer momento, também sem nenhuma penalidade. 
 
 
 

INFORMAÇÕES SOBRE A PESQUISA: 
 

A pesquisa tem como objetivo geral compreender como os profissionais das equipes 
multidisciplinares de saúde indígena com o Projeto Mais Médicos interpretam e abordam o 
controle da reprodução em comunidades indígenas Yanomami de Roraima. A coleta de 
dados se dará através da análise de documentos, dos registros de observação em área e de 
entrevista semi-estuturada com profissionais das equipes multidisciplinares de saúde 
indígena vinculados ao Distrito Sanitário Especial Indígena (DSEI) Yanomami e Yekuana. 
Cada profissional será entrevistado apenas uma vez e a entrevista será gravada, 
armazenada e analisada. 

 

Pode haver desconforto ou constrangimento no fornecimento de algumas informações, 
porém será oferecido espaço com privacidade e conforto para a entrevista. A participação na 
pesquisa contribui com a construção de conhecimento para nortear de forma cada vez 
melhor os trabalhos dos profissionais e o cuidado à população. 

 
Todas as informações desta pesquisa serão confidenciais e serão divulgadas apenas 

em eventos ou publicações científicas, não havendo identificação dos voluntários, a não ser 
entre os responsáveis pelo estudo, sendo assegurado o sigilo sobre a sua participação. Os 
dados coletados nesta pesquisa (registro de observações e entrevistas), ficarão 
armazenados em computador pessoal, sob a responsabilidade da pesquisadora, no 
endereço RUA DAS JANGADAS, 66, PONTA DO SEIXAS, JOÃO PESSOA-PB - CEP: 
58045640, pelo período de mínimo 5 anos. 



124 

 

Nada lhe será pago e nem será cobrado para participar desta pesquisa, pois a aceitação  
é voluntária, mas fica também garantida a indenização em casos de danos, 
comprovadamente decorrentes da participação na pesquisa, conforme decisão judicial ou 
extra-judicial. Se houver necessidade, as despesas para a sua participação serão assumidas 
pelos pesquisadores (ressarcimento de transporte e alimentação). 

 
Em caso de dúvidas relacionadas aos aspectos éticos deste estudo, você poderá 

consultar o Comitê de Ética em Pesquisa Envolvendo Seres Humanos da UFPE no endereço: 
(Avenida da Engenharia s/n – 1º Andar, sala 4 - Cidade Universitária, Recife-PE, CEP: 
50740-600, Tel.: (81) 2126.8588 – e-mail: cepccs@ufpe.br). 

 

 

___________________________________________________ 

 

(assinatura da pesquisadora) 
 

 

CONSENTIMENTO DA PARTICIPAÇÃO DA PESSOA COMO VOLUNTÁRIO (A) 
 
 
 

Eu, _____________________________________, CPF _________________, abaixo 
assinado, após a leitura (ou a escuta da leitura) deste documento e de ter tido a oportunidade 
de conversar e ter esclarecido as minhas dúvidas com o pesquisador responsável, concordo 
em participar do estudo “ATENÇÃO DIFERENCIADA À SAÚDE INDÍGENA: A ABORDAGEM DO 
CONTROLE DA REPRODUÇÃO PELAS EQUIPES COM O PROJETO MAIS MÉDICOS EM 

COMUNIDADES YANOMAMI”, como voluntário (a). 
 

Fui devidamente informado (a) e esclarecido (a) pelo(a) pesquisador (a) sobre a 
pesquisa, os procedimentos nela envolvidos, assim como os possíveis riscos e benefícios 
decorrentes de minha participação. Foi-me garantido que posso retirar o meu consentimento 
a qualquer momento, sem que isto leve a qualquer penalidade. 

 

Local e data __________________ 
 

Assinatura do participante: __________________________ 
 
 
 

Presenciamos a solicitação de consentimento, esclarecimentos sobre a pesquisa e 
o aceite do voluntário em participar. (02 testemunhas não ligadas à equipe de 
pesquisadores):  

 
 

 

Nome: Nome:  
 

Assinatura: Assinatura:  



125 

 

APÊNDICE C – QUADRO DE SISTEMATIZAÇÃO ADAPTADO 
 

 

Eixos   Categorias Temáticas Núcleos de Sentido   

                       
Características do  A naturalidade A naturalidade e  a 

contexto                   proximidade cultural   
                      

   As intenções As motivações  para o 

                   trabalho em área indígena 
                   e  a  influência  disso  na 
                   abordagem       
   A formação A formação profissional e 

                   específica e a influência 
                   disso na abordagem   
   O gênero O gênero influenciando a 

                   abordagem       
                 

   O local de trabalho Os diferentes contextos 

                   locais e os  diferentes 
                   desafios e modos de atuar 
   O tempo de trabalho A  experiência como fator 

                   modificador da abordagem 
                        

A abordagem                   A compreensão  sobre o 
   A compreensão sobre a  processo  e  a  forma  de 

   abordagem atuar        
            

               

   O Diálogo intercultural Os sentidos do diálogo 

                   entre profissional  e 
                   indígena       

          
   Esferas de negociação A  existência  ou  não  de 

                   esferas de negociação e 
                   como se dão      
Diferenças de atuação em  Diferença e Desigualdade Elementos que geram 

área   indígena e   não                  diferença e desigualdade  
indígena   Similaridades Os elementos em comum e 

                   como são compreendidos 
   Desafios Os desafios  diferentes 

                   dessa atuação em área 
                   indígena.       
Compreensões sobre  Tradição A ideia de cultura enquanto 

cultura                   tradição       
   Modo de viver/Condições  A cultura definidora do 
   de viver modo de viver e o modo de 
                            



                    126 

                 

              viver como  definidor da 
              cultura     
    Regra maior A compreensão de cultura 

              como  regra maior, 
              homogênea e fixa  
    Originalidade A  ligação entre 

              originalidade e ter cultura 
    Intelectualidade Cultura   enquanto 

              conhecimento desigual  
Conhecimento e  opinião  Conhecimento O que influencia o 

sobre as práticas            conhecimento  sobre as 
tradicionais             práticas tradicionais  

          
    Controle da reprodução As formas de controle da 

              reprodução  mais 
              conhecidas  pelos 
              profissionais.    
    Opinião A opinião dos profissionais 

              sobre as formas de 
              controle da reprodução 
              que conhecem.   

Noções sobre os efeitos da  Atitude reflexiva Atitude  de  refletir ou não 

atuação              sobre as possibilidades de 
              consequências da atuação 
              Do profissional de  saúde 
              nesse contexto.   
    Benefício Compreensão   dos 

              benefícios da atuação do 
              serviço de saúde em área 
              indígena.     
    Malefício Compreensão   dos 

              malefícios da atuação do 
              serviço de saúde em área 
              indígena     

 



127 

 

ANEXO A – CARTA DE ANUÊNCIA DO DSEI YANOMAMI E YE’KUANA  



128  

 

ANEXO B – PARECER CONSUBSTANCIADO DO COMITÊ DE ÉTICA DO CENTRO DE 

CIÊNCIAS DA SAÚDE - UFPE 



129  



130  



131  


