
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE CIÊNCIAS JURÍDICAS 

FACULDADE DE DIREITO DO RECIFE 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DIREITO 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RUTE MIKAELE PACHECO DA SILVA 

 

 

 

 

 

A DEMOCRACIA INTERCULTURAL BOLIVIANA 

A ideia de cidadania ampliada relacionada à efetivação de Direitos Humanos 

Dissertação de Mestrado 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2018  



 

 

RUTE MIKAELE PACHECO DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A DEMOCRACIA INTERCULTURAL BOLIVIANA 

A ideia de cidadania ampliada relacionada à efetivação de Direitos Humanos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2018 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Direito do Centro de Ciências 

Jurídicas/Faculdade de Direito do Recife da 

Universidade Federal de Pernambuco como requisito 

parcial para obtenção do grau de Mestre em Direito. 

Área de concentração: Teoria Geral do Direito 
Contemporânea. 

Linha de pesquisa: Justiça e Direitos Humanos na 

América Latina. 

Orientador: Professor Doutor Bruno César Machado 

Torres Galindo. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecário Josias Machado CRB/4-1690 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

S586d Silva, Rute Mikaele Pacheco da 
       A democracia intercultural boliviana: a ideia de cidadania ampliada 
relacionada à efetivação de direitos humanos. – Recife: O Autor, 2018. 

155 f.: il. 
 
Orientador: Bruno César Machado Torres Galindo. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco. CCJ. 

Programa de Pós-Graduação em Direito, 2018.  
Inclui referências. 

1. Democracia. 2. Cidadania. 3. Multiculturalismo. 4. Bolívia - Política e 
governo - 1825-. 5. Direitos sociais - Bolívia. 6. Direitos humanos. I. Galindo, 
Bruno César Machado Torres. (Orientador). II. Título. 

 
341.481 CDD (22. ed.)                                        UFPE (BSCCJ2018-16) 

     

  



 

 

Rute Mikaele Pacheco da Silva 

 

 

A DEMOCRACIA INTERCULTURAL BOLIVIANA: A ideia de cidadania ampliada 

relacionada à efetivação de direitos humanos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

A banca examinadora composta pelos professores abaixo, sob a presidência do 

primeiro, submeteu o candidato à defesa, em nível de Mestrado, e o julgou nos 

seguintes termos: 

 

MENÇÃO GERAL:______________________________________________________ 

 

Profa. Dra. Flavia Danielle Santiago Lima, UFPE 

Julgamento:____________________________    Assinatura: _____________________ 

 

Prof. Dr. Artur Stamford da Silva, UFPE 
Julgamento:____________________________    Assinatura: _____________________ 

 

Profa. Dra. Alessandra Marchioni, UFAL 
Julgamento:____________________________    Assinatura: _____________________ 

 

Recife, 26 de fevereiro de 2018. 

 

 

Coordenadora Profª. Drª. Juliana Teixeira Esteves. 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Direito do Centro de Ciências 

Jurídicas/Faculdade de Direito do Recife da 

Universidade Federal de Pernambuco como requisito 

parcial para obtenção do grau de Mestre em Direito. 

Área de concentração: Teoria Geral do Direito 

Contemporânea. 

Linha de pesquisa: Justiça e Direitos Humanos na 

América Latina. 

Orientador: Professor Doutor Bruno César Machado 

Torres Galindo. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

E aprendi que se depende sempre 

De tanta, muita, diferente gente 

Toda pessoa sempre é as marcas 

Das lições diárias de outras tantas pessoas 

(Caminhos do Coração, Gonzaguinha) 

 

 

No desafiador caminho, iniciado na seleção do mestrado até a conclusão deste 

trabalho, pude compreender de forma mais profunda o sentido da palavra 

SOLIDARIEDADE. Em minha jornada tive a sorte de contar com pessoas sem as quais, 

tudo isso seria muito mais difícil, perfazendo real sentido os versos daquela antiga 

canção, que dizem assim: “sonho que sonha só, é só um sonho que se sonha só, mas 

sonho que se sonha junto, é realidade”. Por tudo que fizeram e que eu não saberei 

traduzir em palavras, quero dizer, sou só Gratidão, neste momento. 

À Yuri, um companheiro em todos os sentidos deste termo, presente do início ao 

fim, vibrando junto e ajudando substancialmente em cada etapa, agradeço não só por 

todo o fundamental apoio logístico, mas, sobretudo, por ter aberto meus olhos e o meu 

coração a esse mundo fantástico e tortuoso chamado América Latina. Sem ele, 

provavelmente este projeto não teria existido. 

À Rita Silva, minha mãe, exemplo maior de determinação e superação, fonte 

diária da força que me faz seguir buscando por dias melhores. À grande amiga, Graziela 

e sua (nossa) tia Eva, que diminuíram para mim o peso da distância, providenciando 

com todo cuidado e boa vontade a minha inscrição na seleção do mestrado, na 

maravilhosa cidade do Recife. 

À Diego, amigo de todas as horas, pela leitura e correção desse trabalho, quando 

os meus olhos cansados já não podiam mais. À Flavinho, pelo teto e o carinho 

garantidos durante as etapas da seleção. À Adriano, por todo o incentivo, contribuição 

intelectual, parceria, leitura do trabalho, sugestões fundamentais e sincera torcida.  

Às minhas chefes, Ana Paula e Tatiana, que, na etapa das aulas, garantiram que 

eu pudesse estar presente do início ao fim, dando todo o apoio e flexibilidade 

necessários àquele momento. Foram grandes amigas e parceiras. Ou, como eu costumo 

dizer, as melhores chefes do mundo! Aos queridos, Écio e Jane, que, atentos e 



 

 

solidários, não medindo esforços para que as coisas corressem bem, foram a extensão de 

meus olhos e de meus braços, enquanto estive nas aulas. 

Aos colegas do curso, que logo se tornaram amigos, Juliana, Elisa, André e 

Arthur. Todos, para além das fundamentais trocas de conhecimento e conselhos, me 

garantiram, entre tantas outras coisas, teto, caronas, matrículas, requerimentos, 

impressões, entregas de trabalhos e, principalmente, momentos inesquecíveis marcados 

pelo riso fácil e pela cumplicidade da amizade.  

Aos que vibraram sincera e calorosamente pela superação de cada etapa, 

fortalecendo meu coração esperançoso mas tantas vezes cansado, eles foram e são meus 

outros corações: Sylvinha, Laure, Samuel, Alexmar, Silvia Maria, Sandra, Luhanoa, 

Rosana, tia Paula, tia Ilza, tia Maria, tia Lina, tia Ita, Bia, Mari, Ana Maria, camarada 

Magno, Liginha, Tânia, Tâmara, Ingrid, Sueli, profa. Marchioni e Maria José da Silva, 

minha avó.  

Aos professores da linha de pesquisa “Justiça e Direitos Humanos na América 

Latina”, todos, sem exceção, deram grande contribuição a esse trabalho e ao meu 

desenvolvimento pessoal enquanto pesquisadora. Ao meu orientador, professor Bruno 

Galindo, pela inspiração, pela confiança, apoio e conselhos em toda a caminhada.  

Ao povo brasileiro, que, com seu suor, torna possível a existência de programas 

públicos e acessíveis aos que, como eu e tantos outros, não poderiam custear as 

mensalidades de um curso de mestrado. Aos povos indígenas da minha América, 

inspiração primeira, a quem eu dedico não só esse trabalho, como também o meu futuro 

profissional. 

A todos os aqui citados e aos que, de uma maneira ou de outra, mesmo não 

sendo nominados, foram presentes ao longo deste desafio, espero, sinceramente, que o 

presente texto esteja à altura do tanto que lhes devo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

Por que cantamos 

Se cada hora vem com sua morte 

se o tempo é um covil de ladrões 

os ares já não são tão bons ares 

e a vida é nada mais que um alvo móvel 

você perguntará por que cantamos 

se nossos bravos ficam sem abraço 

a pátria está morrendo de tristeza 

e o coração do homem se fez cacos  

antes mesmo de explodir a vergonha 

você perguntará por que cantamos 

se estamos longe como um horizonte 

se lá ficaram as árvores e céu 

se cada noite é sempre alguma ausência 

e cada despertar um desencontro 

você perguntará por que cantamos 

cantamos porque o rio esta soando 

e quando soa o rio/soa o rio 

cantamos porque o cruel não tem nome 

embora tenha nome seu destino 

cantamos pela infância e porque tudo 

e porque algum futuro e porque o povo 

cantamos porque os sobreviventes 

e nossos mortos querem que cantemos 

cantamos porque o grito só não basta 

e já não basta o pranto nem a raiva 

cantamos porque cremos nessa gente 

e porque venceremos a derrota 

cantamos porque o sol nos reconhece 

e porque o campo cheira a primavera 

e porque nesse talo e lá no fruto 

cada pergunta tem a sua resposta 

cantamos porque chove sobre o sulco 

e somos militantes desta vida 

e porque não podemos nem queremos 

deixar que a canção se torne cinzas. 

 

Antologia Poética – Mário Benedetti – “só quando transgrido alguma ordem o futuro se 

torna respirável”. 

 

 



 

 

RESUMO 

 

 

O presente trabalho tem por objeto a análise da Democracia Intercultural presente na 

nova Constituição boliviana, como se relacionam e são manejados os institutos da 

democracia representativa, participativa e comunitária nesse novo modelo, bem como se 

este tem sido capaz de implicar em maior empoderamento popular e efetivação de 

direitos, sobretudo, direitos sociais. Foi empreendida a leitura e análise das normas 

constitucionais específicas sobre o exercício da democracia intercultural, bem como das 

leis que as complementam. Também houve pesquisas bibliográficas, sobretudo, entre 

autores latino-americanos, como uma forma de buscar compreender o contexto 

histórico, político, social e econômico de criação e materialização das normas em 

estudo, através de lentes descoloniais e mais próximas do objeto. A pesquisa 

bibliográfica se perfez como fonte primária e, como fontes secundárias, foram utilizados 

documentos oficiais, dados estatísticos pretéritos e recentes sobre os índices 

socioeconômicos do Estado da Bolívia, como meios para se aferir a efetivação de 

direitos. A pesquisa partiu da concepção sobre a inseparabilidade entre democracia e 

direitos humanos, mais especificamente, direitos sociais, não se podendo falar na 

efetividade de um sem a efetividade do outro. Foi possível constatar um grande 

protagonismo dos povos indígenas bolivianos (cerca de 60% da população) no processo 

de formulação e de implementação das normas em estudo, bem como, uma melhora nos 

indíces socioeconômicos nas últimas décadas. Citamos alguns dados. Do ano 2000 a 

2011, o percentual de pessoas em situação de indigência diminuiu de 38,8% para 

18,7%, a proporção de pessoas com renda inferior a um dólar diminuiu de 26,9%, em 

2000, para 8% em 2012, e a proporção de pessoas formalmente empregadas aumentou, 

de 36,9%, em 1990, para 70,3%, em 2011. Do ano 2000 para 2011, a quantidade de 

pessoas, entre 20 e 24 anos, com educação secundária completa, subiu de 46,2% para 

66,9%. A proporção da população urbana que vive em favelas, diminuiu de 54,3% para 

43,5%, entre 2000 e 2014 (CEPAL, 2015). 

 

Palavras-chave: Democracia. Direitos Humanos. Interculturalidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

RESUMEN 

 

 

El presente trabajo tiene por objeto el análisis de la Democracia Intercultural presente 

en la nueva Constitución boliviana, cómo se relacionan y son manejados los institutos 

de la democracia representativa, participativa y comunitaria en ese nuevo modelo, así 

como si éste ha sido capaz de implicar en mayor empoderamiento popular y efectividad 

de derechos, sobre todo, derechos sociales. Se emprendió la lectura y análisis de las 

normas constitucionales específicas sobre el ejercicio de la democracia intercultural, así 

como de las leyes que las complementan. También hubo investigaciones bibliográficas, 

sobre todo, entre autores latinoamericanos, como una forma de buscar comprender el 

contexto histórico, político, social y económico de creación y materialización de las 

normas en estudio, a través de lentes descoloniales y más cercanas al objeto. La 

investigación bibliográfica se perfeccionó como fuente primaria y, como fuentes 

secundarias, se utilizaron documentos oficiales, datos estadísticos pretéritos y recientes 

sobre los índices socioeconómicos del Estado de Bolivia, como medios para medir la 

efectividad de derechos. La investigación partió de la concepción sobre la 

inseparabilidad entre democracia y derechos humanos, más específicamente, derechos 

sociales, no pudiéndose hablar en la efectividad de uno sin la efectividad del otro. Es 

posible constatar un gran protagonismo de los pueblos indígenas bolivianos (cerca del 

60% de la población) en el proceso de formulación y de implementación de las normas 

en estudio, así como una mejora en los indicios socioeconómicos en las últimas 

décadas. Citamos algunos datos. En el año 2000 a 2011, el porcentaje de personas en 

situación de indigencia disminuyó del 38,8% al 18,7%, la proporción de personas con 

ingresos inferiores a un dólar disminuyó del 26,9% en 2000 al 8% en Y la proporción de 

personas formalmente empleadas aumentó del 36,9% en 1990 al 70,3% en 2011. Del 

año 2000 al 2011, la cantidad de personas de entre 20 y 24 años con educación 

secundaria completa, subió del 46,2% al 66,9%. La proporción de la población urbana 

que vive en favelas, disminuyó del 54,3% al 43,5%, entre 2000 y 2014 (CEPAL, 2015). 

 

Palabras clave: Democracia. Derechos Humanos. Interculturalidad. 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE SIGLAS 

 

 

AIOC  Autonomia Indígena Originário Campesina 

ALP  Assembleia Legislativa Plurinacional 

BM  Banco Mundial 

CEDIB  Centro de Documentação e Informação da Bolívia 

CEPAL  Comissão Econômica para a América Latina e o Caribe 

CIDOB  Confederação de Povos Indígenas do Oriente Boliviano 

CIS  Centro de Investigações Sociais 

CNPV Censo Nacional de Población y Vivienda 

CPB  Constituição Política da Bolívia 

CRFB  Constituição da República Federativa do Brasil 

CSUTCB  Confederação Única de Trabalhadores Campesinos da Bolívia 

CSCB  Confederação Sindical de Colonizadores ou Comunidades Interculturais da 

Bolívia 

CONAMAQ  Conselho Nacional de Ayllus e Markas do Kollasuyu  

ETAS  Entidades Territoriais Autonômas 

INE  Instituto Nacional de Estatística 

JIOC  Jurisdição Indígena Campesina 

MAS  Movimiento al Socialismo 

MCD  Modernidade-Colonialidade-Descolonialidade 

NyPIOC  Nações e Povos Indígenas Originários Campesinos 

OEA  Organização dos Estados Americanos 

OIT  Organização Internacional do Trabalho 

TIPNIS  Território Indígena Parque Nacional Isiboro-Sécure 

TCP  Tribunal Constitucional Plurinacional 



 

 

TIOC  Território Indígena Originário Campesino 

TSJ  Tribunal Supremo de Justiça 

TSE Tribunal Supremo Eleitoral 

UNISINOS  Universidade do Vale do Rio dos Sinos 

UMSA  Universidad Maior de San Andrés  

YPFB  Yacimientos Petrolíferos Fiscales Bolivianos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 12 

2 ASPECTOS METODOLÓGICOS - OS CAMINHOS TRILHADOS ................. 16 

3 ONDE ESTAMOS E DE ONDE PARTIMOS ...................................................... 23 

3.1 O pensamento descolonial ................................................................................... 24 

3.2 O nascimento dos estados-nações latino-americanos, continuidades      coloniais 

e dependência ............................................................................................................ 34 

3.3 Multiculturalismo, Interculturalidade, Plurinacionalismo e ciclos 

constitucionais ........................................................................................................... 46 

3.4 Democracias e Direitos Humanos – concepções inseparáveis ............................ 58 

4 ESSAS NAÇÕES DENOMINADAS BOLÍVIA .................................................... 71 

4.1Colonização e Colonialidade – da Colônia à República ...................................... 72 

4.2 Pluralidade e protagonismo dos povos indígenas bolivianos ............................. 83 

4.3 Assembleia Nacional Constituinte - novos pactos e tensões ............................... 91 

5 DEMOCRACIA INTERCULTURAL BOLIVIANA ........................................... 96 

5.1 Instrumentos constitucionais da Democracia Intercultural .............................. 97 

5.2 Críticas ao modelo ............................................................................................. 121 

5.3 O que nos dizem os dados sobre a realidade boliviana – uma leitura a partir 

dos Direitos Humanos ............................................................................................. 125 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................... 129 

REFERÊNCIAS ...................................................................................................... 132 

ANEXO A - PARTE DOS DIREITOS SOCIAIS EXPRESSOS NA CPB ........... 139 

ANEXO B - PARTE DO QUE VIMOS E REGISTRAMOS NA BOLÍVIA ........ 146 

 

 

 

 

 

 

 

 

             



12 

 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Em 25 de janeiro de 2009 uma considerável diversidade de povos, então 

intitulados cidadãos bolivianos, foram às urnas formalizar sua decisão sobre a Carta que 

viria a inaugurar a nova ordem constitucional de seu país. Mais de 60% dos eleitores 

deram seu aval ao documento que, nascido no seio de massivas mobilizações sociais, foi 

elaborado com a participação dos povos subalternos e trazia em seu bojo a pretensão de 

descolonizar o Estado, refundando-o, sob a égide da pluralidade, com a finalidade de 

sanar as feridas e redesenhar os contornos de um país marcado pela segregação de sua 

maioria populacional. 

Essa data encerra o momento simbólico de conclusão de um processo 

constituinte impulsionador e também fruto das contínuas modificações das 

configurações políticas largamente dominantes, que nascera alguns anos antes, 

resultante, entre outros, do crescente protagonismo indígena e do esgotamento do 

modelo neoliberal que, na Bolívia, oprimia, sobretudo, as populações ligadas aos povos 

pré-colombianos. As guerras da água e do gás, no início dos anos 2000, lideradas pelos 

povos indígenas e demais seguimentos dos movimentos sociais, tendo como ponto 

fucral a reivindicação de soberania popular nas decisões políticas sobre recursos 

naturais e seu uso para garantir uma vida minimamente digna aos povos, demarcam um 

momento de aguçamento da crise estatal e de representatividade a exigir mudanças 

profundas e a criar as condições que levaram a instauração da assembleia nacional 

constituinte, no ano de 2007.  

O contexto de criação e debate da nova ordem constitucional boliviana foi 

marcado por conflitos violentos entre as forças antagônicas, tendo, inclusive, havido a 

necessidade de acompanhamento internacional da crise. Houve ampla participação dos 

povos indígenas, tanto nas ruas, quanto, pela primeira vez, dentro da Constituinte, 

trazendo como resultado a primeira carta constitucional boliviana que, apesar de 

encerrar muitas contradições, reconhece a existência e os direitos políticos, econômicos, 

linguísticos, sociais e culturais de sua ampla parcela populacional, os 36 diferentes 

povos indígenas que habitam o território da Bolívia.   

A nova Constituição boliviana, amplamente ratificada pelos cidadãos, reconhece 

o passado pré-colonial dos povos e nações indígenas, bem como seu domínio ancestral 

sobre seus territórios e, intentando deixar para trás o Estado colonial, republicano e 



13 

 

 

neoliberal, funda um novo modelo de Estado, o Estado Plurinacional, que, não apenas 

reconhece, mas incorpora, institucionalizando a pluralidade, o respeito e a promoção da 

cosmovisão de seus povos, sendo considerada como parte de um novo e original 

movimento do Direito Constitucional, chamado por alguns de Novo Constitucionalismo 

Latino-americano. 

O Estado Plurinacional da atual Constituição boliviana traz consigo a 

Democracia Intercultural, uma forma de governabilidade outra, que deverá ser 

amparada em diversos mecanismos de ampliação da participação popular nas decisões 

políticas, bem como na pluralidade política, econômica, jurídica, linguística e cultural. 

A nova Carta intenta superar o monismo que marcou o Estado-nação moderno e que 

contribuiu para o extermínio físico e cultural dos povos indígenas. Pela primeira vez, a 

Constituição da Bolívia resgata a história de seus povos e a eles se dirige em boa parte 

do texto, tornando-os protagonistas de seu próprio futuro.  

A estruturação burocrática do Estado-nação, herança do modelo europeu, 

institucionalizava a dominação sobre o “outro”, na medida em que, ao forjar uma 

uniformidade cultural, construiu em torno da cultura escolhida - a cultura dominante - 

todas as possibilidades de pertencimento e participação entre indivíduo e Estado, o que 

foi determinante para exclusão social de vários grupos. O Estado-nação reproduziu 

padrões coloniais de exploração e manteve as posições socioeconômicas de acordo com 

critérios raciais, denotando o que vem sendo chamado hoje de Colonialidade, ou seja, a 

continuidade histórica das relações de poder coloniais nos novos estados-nações, após o 

fim formal do período colonial. 

Como herança deste quadro, os povos indígenas encontram-se ainda hoje em 

condição de marginalidade nos países em que vivem. Segundo dados fornecidos pela 

Organização das Nações Unidas (ONU, 2014), estima-se que existem 370 milhões de 

pessoas indígenas em cerca de 90 países que constituem 15% da pobreza mundial e um 

terço das 900 milhões de pessoas extremamente pobres que vivem em meios rurais. Na 

América Latina, os indígenas representam cerca de 45 milhões, 8,3% da população. O 

Brasil possui a maior diversidade de povos indígenas – cerca de trezentas etnias, 

segundo os dados do censo IBGE do ano de 2010 -, seguido pela Colômbia, México e 

Bolívia, onde muitos deles estão em perigo de desaparecimento físico e cultural 

(RELATÓRIO CEPAL, 2014).  



14 

 

 

A Comissão Econômica para América Latina e Caribe (CEPAL) apresentou, em 

setembro de 2014, um relatório no qual afirma persistir uma diferença significativa nos 

níveis de acesso à educação básica e superior entre a população indígena e a não 

indígena, persistem também mais de 200 conflitos em territórios indígenas e, embora 

tenha aumentado na última década a participação política dos povos indígenas, continua 

havendo uma escassa representação desses povos em órgãos dos poderes do Estado. No 

contexto específico da Bolívia, a situação socioeconômica dos povos indígenas que, 

apesar de serem maioria populacional, confirmava fortemente esse quadro. 

A Constituição de 2009 e sua Democracia Intercultural visam dar respostas a 

esse cenário, através de uma nova institucionalidade, onde caiba a pluralidade do povo 

que conforma o país, o que vem sendo considerado como avanço para a questão 

indígena na América Latina. Para garantir a existência física é imprescindível manter a 

existência cultural dos povos que habitam o território boliviano e, para isso, se faz 

essencial promover o efetivo respeito às suas instituições, organização social, línguas, 

crenças e a liberdade de escolha sobre seu futuro, conformando uma nova ordem 

jurídica que, reconhecedora dos direitos da Pachamama e orientada ao alcance do Vivir 

Bien, determina que são línguas oficiais do Estado todas aquelas faladas pelos povos 

indígenas e que suas formas de aprendizagem, medicina e sistema jurídico serão 

respeitados e também farão parte das estruturas oficiais.  

Esse modelo constitucional outro, pretensamente afastado da fórmula jurídica 

eurocentrada que aqui imperou por anos e ainda se faz majoritária, torna necessário o 

emprego de formas outras de interpretação, levando a um giro hermenêutico e 

epistemológico que se encontra ainda em processo de desenvolvimento e que, entre 

outros, traz a marca do pensamento descolonial, desencobrindo a produção acadêmica 

de uma ampla gama de intelectuais e pensadores do Sul global. 

Nesse contexto, dá-se também visibilidade à crítica ao direito hegemônico, 

eurocentrado e monista, destacando-se a necessidade de descolonizar a ciência jurídica, 

abrindo o olhar para a diversidade e especificidades que demandam o abandono das 

velhas fórmulas universalistas e coloniais em prol da pluralidade e da inovação. Dessa 

forma, fala-se em descolonizar o Direito, desafio para o qual se faz necessário voltar o 

olhar para as realidades locais e também promover o entrosamento e o diálogo do 

Direito com outras áreas do conhecimento.  



15 

 

 

Considerando todos esses fatores, para fazermos a análise da Democracia 

Intercultural presente na nova Constituição boliviana, procuramos empreender uma 

abordagem interdisciplinar, na qual houvesse constante diálogo de juristas com 

sociólogos, antropólogos, filósofos, historiadores e cientistas políticos, visando ampliar 

o horizonte de entendimento do objeto e propondo-se ao dasafio da descolonização 

epistemológica.  

Dessa forma, dividimos o presente trabalho, além da introdução e conclusão, em 

outras quatro seções, nas quais nos propusemos, para além da discussão jurídica, a 

reconstruir o contexto histórico, social, econômico e político no qual emergiu a nova 

ordem constitucional boliviana. 

Na segunda seção, trazemos os aspectos metodológicos, visando explicar o 

caminho que foi seguido durante a pesquisa e quais os motivos das escolhas feitas, 

tentando demonstrar que a ideia de descolonização estaria presente também no método, 

a partir das discussões sobre neutralidade científica, lugar e contexto do sujeito 

pesquisador, como também a concepção do pluralismo metodológico, como ferramenta 

capaz de ampliar o inventário de normas para a investigação científica. 

 Na terceira seção, dividida em quatro itens, pretendemos trazer as estruturas de 

pensamento que orientaram a análise do objeto, o nosso marco teórico (ou melhor, 

teorias que conversam entre si), trazendo as discussões sobre Colonialismo, 

Colonialidade e Descolonialidade; Multiculturalismo, Interculturalidade e 

Plurinacionalidade; Estado-nação e dependência econômica e Democracia e Direitos 

Humanos. 

Na quarta seção fazemos um apanhado histórico que objetiva melhor entender o 

cenário que levou a instauração da Assembleia Nacional Constituinte e no qual foi 

construída a nova Carta, bem como o significado e a importância das novas normas 

constitucionais direcionadas aos povos e nações indígenas.  

Na quinta seção empreendemos a análise mais detalhada do objeto de estudo do 

presente trabalho, seus institutos constitucionais e algumas normas infraconstitucionais 

que os regulam e complementam, bem como dados estatísticos que visam trazer um 

panorama do cenário concreto atual, no que se refere à efetivação de direitos sociais. E, 

por fim, na sexta seção, temos as considerações finais. 

 

 

 



16 

 

 

2 ASPECTOS METODOLÓGICOS - OS CAMINHOS TRILHADOS 

 

O papa Paulo III estampa seu nome no selo de chumbo, que mostra 

as efígies de São Pedro e São Paulo, e o amarra em um pergaminho. 

Uma nova bula sai do Vaticano. Se chama “Sublimis Deus” e  

descobre que os índios são seres humanos, 

dotados de alma e razão. 

(GALEANO, 2013, p. 104) 

 

 

A primeira grande inquietação causada em nossa mente pelo objeto de estudo é, 

para nós, o passo inicial de uma pesquisa. E é importante perceber que ela, em regra, 

não ocorre sem qualquer relação com quem somos ou onde estamos (nosso lugar no 

mundo). Diz um antigo ditado “o fruto não cai longe de sua árvore”. Assim, as 

realidades sobre as quais nos debruçamos, bem como os frutos de nossas pesquisas são 

necessariamente parte do tronco que nos constitui, antes de tudo, enquanto seres 

humanos, inseridos em um dado contexto, que nos proporciona emoções e condiciona 

nossas escolhas. 

Partindo dessa reflexão, sabemos e aceitamos que o ato de pesquisar não é e não 

pode ser um ato empreendido por um ser neutro, desprovido de emoções (o sujeito 

pesquisador idealizado, e apenas idealizado, pelo positivismo), mas sim, um ser que, a 

partir de suas crenças e sentimentos sobre o mundo, se interessa por determinados temas 

e pretende entendê-los e dar a conhecer sobre eles, tendo, no entanto, como princípio 

fundamental, o seu compromisso em não falsear a realidade. 

Nesse sentido, afirma o professor Cláudio Souto que, basicamente, a 

metodologia científica implica em “observar informalmente a realidade, com o mínimo 

possível de preconceitos” (2014, p. 41) e formular as hipóteses que poderão ser 

comprovadas ou não, na busca, controlada, por sua correspondência com a realidade. 

Assim, é necessário, que o pesquisador se dispa de pré-compreensões e valores que 

possam falsear a realidade no transcorrer da pesquisa. No entanto, o autor reconhece 

que a neutralidade absoluta quanto a outros valores é inviável, de modo que se trata 

apenas de buscar a maior neutralidade axiológica possível (2014, p. 42). 

Ora, “como pessoa humana comum, o homem de ciência pode ser um homem de 

fé. Porém, na função de cientista, é um homem da dúvida: a atitude crítico-científica 



17 

 

 

substantiva e autêntica duvidará de tudo, inclusive de si mesma”. (SOUTO, p. 42). Ao 

cientista cabe questionar sempre, partindo, inclusive, do questionamento de suas 

próprias ideias e da possibilidade de chegar a respostas contrárias as suas expectativas 

iniciais. E, ainda, como frisa Luciano Oliveira, ao pesquisador cabe analisar todos os 

aspectos do tema, não só os favoráveis (p. 4-5). 

Sabemos, como foi dito acima, que não chegamos por acaso a esse objeto de 

pesquisa e ao marco teórico que a orienta. Somos fruto da “ferida colonial”
1
, nos toca a 

profunda desigualdade que marca a distribuição de riquezas e funções no sistema-

mundo moderno, o racismo, a precarização da força de trabalho na periferia mundial, o 

genocídio físico e cultural das populações indígenas e quilombolas, a barbárie ambiental 

e o saque das nossas riquezas, a posição subalterna que nos é sistematicamente imposta, 

entre tantos outros males que demarcam a solidão da América Latina
2
. 

                                                
1Categoria utilizada por Walter Mignolo, dentro do marco do pensamento descolonial, que se refere a 

consequência psicológica ou física do racismo que se imprime nos seres colonizados e que os define. Isto 

será melhor explicado no segundo capítulo do presente trabalho. 
2 Em 1982, quando do recebimento do Prêmio Nobel de Literatura pela obra “Cem anos de solidão”, 

Gabriel Garcia Marquez retrata em seu discurso a solidão em que é esquecida a América Latina perante as 
tantas agruras vivenciadas, advertindo aos europeus, seus então ouvintes, que não devem nos medir com o 

mesmo bastão que medem a si. Trazemos parte dessa contundente e também poética manifestação: “Não 

temos tido sequer um minuto de sossego. Um prometéico presidente, entrincheirado em seu palácio em 

chamas, morreu lutando contra um exército inteiro, sozinho; e dois suspeitos acidentes de avião, ainda por 

explicar, abreviaram a vida de um grande presidente e a de um militar democrata que tinha ressuscitado a 

dignidade de seu povo. Já ocorreram cinco guerras e dezessete golpes militares; surgiu um diabólico 

ditador que está realizando em nome de Deus o primeiro etnocídio da América Latina de nosso tempo. 

Nesse ínterim, 20 milhões de crianças latino-americanas morreram antes de completar um ano de vida – 

mais do que as que nasceram na Europa desde 1970. Os desaparecidos pela repressão chegam a quase 220 

mil. É como se ninguém soubesse onde foi parar a população inteira de Uppsala. Várias mulheres presas 

grávidas deram à luz nas prisões argentinas, e ainda ninguém sabe do paradeiro e da identidade de seus 
filhos, que foram furtivamente adotados ou enviados para orfanatos por ordem das autoridades militares. 

Porque tentaram mudar esta situação, quase 200 mil homens e mulheres morreram em todo o continente, 

e mais de cem mil perderam suas vidas em três pequenos e malfadados países da América Central: 

Nicarágua, El Salvador e Guatemala. Se fosse nos Estados Unidos, seria o equivalente a um milhão e 

seiscentos mil mortes violentas em quatro anos. Um milhão de pessoas abandonaram o Chile, um país 

com tradição de hospitalidade – ou seja, doze por cento da população. O Uruguai, pequenina nação de 

dois milhões e meio de habitantes, que se considerava o país mais civilizado do continente, perdeu para o 

exílio um em cada cinco de seus cidadãos. Desde 1979, a guerra civil de El Salvador vem produzindo 

quase um refugiado a cada vinte minutos. O país que se poderia criar com todos os exilados e emigrantes 

forçados da América Latina teria uma população maior que a da Noruega. Ouso dizer que é esta 

desproporcional realidade, e não apenas sua expressão literária, que mereceu a atenção da Academia 
Sueca de Letras. Uma realidade não de papel, mas que vive dentro de nós e determina cada instante de 

nossas incontáveis mortes de todos os dias, e que nutre uma fonte de criatividade insaciável, cheia de 

tristeza e beleza, da qual este errante e nostálgico colombiano não passa de mais um, escolhido pelo 

acaso. Poetas e mendigos, músicos e profetas, guerreiros e canalhas, todas as criaturas desta indomável 

realidade, temos pedido muito pouco da imaginação, porque nosso problema crucial tem sido a falta de 

meios concretos para tornar nossas vidas mais reais. Este, meus amigos, é o cerne da nossa solidão. E se 

estas dificuldades, cuja essência compartilhamos, nos atrasa, é compreensível que os talentos racionais 

desta parte do mundo, exaltados na contemplação de sua própria cultura, se encontrem sem meios 

apropriados de nos interpretar. É simplesmente natural que eles insistam em nos medir com o mesmo 



18 

 

 

Assim, apesar do vigilante cuidado em não se “deslumbrar” e, portanto, incorrer 

em falseamentos, temos claro que o nosso interesse sobre o objeto dessa pesquisa, nasce 

das inúmeras manifestações positivas sobre o potencial transformador da nova 

Constituição boliviana e a importância da visão pluralista nela contida para o contexto 

da luta contra o ocultamento e a opressão dos diferentes povos que vivem na América 

Latina.  

Portanto, promovemos uma pesquisa consciente de que o sentimento e a 

alteridade conduz o nosso olhar para o objeto e que essa pesquisa, inserida como está, 

nas ciências sociais, não é e não deve ser neutra, sobretudo, em um país como o Brasil, 

onde ainda imperam profundas desigualdades sociais (OLIVEIRA, 1988, p. 122) e onde 

estamos, nesse momento, vivenciando um enorme retrocesso institucional, social e 

democrático, iniciado pelo impeachment presidencial e seguido por profundas, 

impopulares e apressadas transformações no ordenamento jurídico, destinadas a 

supressão de direitos sociais duramente conquistados.  

Essa consciência e mesmo rechaço voluntário da ideia de neutralidade se dirige, 

seguindo a ideia do professor Luciano Oliveira, à neutralidade lato sensu, ou seja, ao 

conjunto da atividade de investigação científica, ao passo que nos comprometemos com 

a neutralidade strictu sensu, aquela dirigida aos procedimentos que levam à 

demonstração dos fatos investigados (1988, p. 122).     

Seguindo esse caminho, acreditamos que a pesquisa assumidamente movida por 

um conjunto de valores e razões não-neutros, mas responsável e honesta no método, é 

legítima e, sobretudo, útil. Assim, declaramos, a vontade de contribuir para um mundo 

melhor (menos desigual) move a nossa escolha do objeto de pesquisa e, portanto, 

fazemos como Darcy Ribeiro (2006, p. 16), no prefácio de “O povo brasileiro”, quando 

adverte ao leitor:  

Não se iluda comigo, leitor. Além de antropólogo, sou homem de fé e 
de partido. Faço política e faço ciência movido por razões éticas e por 

um fundo patriotismo. Não procure, aqui, análises isentas. Este é um 

livro que quer ser participante, que aspira a influir sobre as pessoas, 
que aspira a ajudar o Brasil a encontrar-se a si mesmo.  

 

                                                                                                                                          
bastão que medem a si mesmos, se esquecendo de que as intempéries da vida não são as mesmas para 

todos, e que a busca pela nossa própria identidade é tão árdua e sangrenta para nós quanto foi para eles. A 

interpretação de nossa realidade em cima de padrões que não são os nossos serve apenas para nos tornar 

ainda mais desconhecidos, ainda menos livres, ainda mais solitários. 



19 

 

 

Restando claro o ponto de partida de Darcy Ribeiro no empreendimento de sua 

investigação sobre a formação do povo brasileiro, estaria sua obra maculada de 

invalidade científica, após 30 anos de pesquisa documental e bibliográfica que 

precederam à sua escrita?  

Não iremos aqui nos propor a responder a esta pergunta. No entanto, ela nos leva 

a supor que a neutralidade científica (strictu sensu) não esteja afastada da utilização da 

ciência como um instrumento de intervenção social (TONET, 2013, p. 12) para aqueles 

que se propõem a utilizar o conhecimento na construção de “um novo mundo possível” 

(SANTOS, 2008, p. 22). Assim sendo, a linha tênue que separaria o cientista 

comprometido com as intervenções sociais que considera positivas de um político ou de 

um pesquisador “panfletista” seria o sincero compromisso do primeiro em questionar 

suas próprias ideias e não falsear os resultados da pesquisa, ainda que estes sejam 

contrários as suas preferências.  

Assim, desconfiamos ser desnecessário aparentar ser um pesquisador despido de 

ideologias políticas em sua atividade para que suas pesquisas sejam consideradas 

cientificamente válidas. Ao contrário, tem nos parecido ser importante não engrossar a 

fileira dos “cientistas fora do contexto”, que em suas atividades de pesquisa promovem 

o distanciamento entre a produção científica e os problemas da sociedade (SANTOS, 

2008, p. 36), pois, como afirmou Boaventura de Souza Santos “enquanto não 

confrontarmos os problemas, as incertezas e as perplexidades próprios do nosso tempo, 

estaremos condenados a neo-ismos e a pós-ismos, ou seja, a interpretações do presente 

que só têm passado” (2008, p. 37).  

Dessa forma, nos alinhamos aos que consideram o compromisso social presente 

no animus do pesquisador tão imprescindível quanto à qualidade e utilidade de seu 

trabalho. Portanto, para além da discussão sobre neutralidade, o que parece realmente 

importante é a busca por uma postura crítica e honesta do pesquisador durante todo o 

caminhar da pesquisa, o qual, conforme defende Popper, deve estar pronto para admitir 

“que eu posso estar errado e vós podereis estar certos, e, por um esforço, podermos 

aproximar-nos da verdade” (PRASS, 2008, p. 10). 

Mas o que é efetivamente realizar uma pesquisa científica? A partir das leituras 

de Ivo Tonet, o ato de empreender a uma pesquisa dita científica revela-se como a 

difícil tarefa de se aproximar o máximo possível da realidade concreta e traduzi-la para 



20 

 

 

a forma teórica (2013, p. 112). Ideia encontrada também em Vera Maria Werle, quando 

esta afirma que “a ciência é sempre uma versão aproximada do real” (2011, p. 70). A 

busca por esta aproximação, entretanto, perpassa obrigatoriamente pela seguinte 

pergunta: “como deve proceder o sujeito para traduzir teoricamente a realidade?” 

(TONET, p. 112). Isto é, qual o método a ser seguido? 

Parece-nos interessante a resposta sugerida pelo professor Ivo Tonet, quando 

este observa que “não será o método, elaborado prévia e autonomamente pelo sujeito, 

que irá prescrever como se deve proceder” (2013, p. 112), ao contrário, é o objeto (a 

realidade objetiva) que “indicará quais devem ser os procedimentos metodológicos” 

(2013, p. 112). Assim, a medida em que fomos obtendo um conhecimento mais 

aprofundado sobre o objeto fomos adaptando os métodos a serem empregados, fazendo 

o caminho sugerido por Tonet, em que a base inicial é dada “por elementos genéricos 

(abstratos, gerais) que vão se tornando menos genéricos (abstratos) na medida em que se 

aproximam do objeto específico” (2013, p. 113).  

Ao longo desse caminho de contínua busca e de incertezas, nos permitimos 

pensar em métodos (no plural), seguindo a perspectiva do pluralismo metodológico 

defendido por Feyerabend, que propõe a ampliação do inventário de regras, não 

devendo o cientista trabalhar adstrito a um único método e sim, em função da 

investigação, usar uma regra ou outra, podendo, inclusive, abandonar as regras já 

existentes e criar novas (JIMÉNEZ, 2008, p. 200). Para Feyerabend, a partir da análise 

de episódios históricos da ciência, “o único princípio que não inibe o progresso é: tudo 

vale” (1977, p.27), devendo o cientista adotar o pluralismo metodológico, uma vez que 

inexiste uma regra que seja válida para todas as circunstâncias, tampouco há “uma 

instância a que se possa apelar em todas as situações” (1977, p. 279) 

Assim, lançando mão da liberdade concedida pela ideia do pluralismo 

metodológico e da necessidade de adaptação ao longo do processo de pesquisa, é que 

nos propusemos a observar o objeto de pesquisa a partir de diferentes métodos que 

variaram, desde uma viagem à Bolívia (em abril de 2016 e de curta duração, tendo em 

vista que se realizou com nossos próprios e limitados recursos), à pesquisa 

bibliográfica, que se pretendeu multifacetária, tentando encontrar tanto os argumentos 

“otimistas” quanto os “pessimistas” em relação à democracia intercultural presente na 

Constituição boliviana, buscando, prioritariamente autores que se encontram mais 

próximos do objeto, ou seja, os próprios bolivianos e demais autores latino-americanos. 



21 

 

 

Em nossa viagem à Bolívia, visitamos o Supremo Tribunal de Justiça, o Tribunal 

Constitucional Plurinacional, os ministérios da saúde, da educação e do trabalho, a 

Vice-presidência, a Universidade Maior de San Andrés (onde assistimos a uma palestra 

ministrada por Victor Hugo Cárdenas
3
 sobre o então recente referendo realizado na 

Bolívia, em que foi rejeitada a emenda constitucional que possibilitaria mais uma 

reeleição ao presidente Evo Morales
4
), o Centro de Investigações Sociais e várias outras 

instituições, nas quais buscamos conversar com servidores para entender seu 

funcionamento, bem como obter material institucional impresso. 

As visitas aos museus, praças (quase sempre ocupadas por manifestações 

políticas) e mercados públicos nos possibilitaram uma aproximação, ainda que muito 

aquém do que seria necessário, sobre o que é e o que anseia essa multitude de povos que 

ocupam o território e, entre outras, a nacionalidade boliviana. As impressões e dados 

obtidos serão colocados mais adiante, ao longo dessa dissertação. 

Nas livrarias, nos alfarrábios e em algumas das instituições acima citadas nos foi 

possível a aquisição de livros, jornais, panfletos e outros materiais, produzidos pelos 

próprios bolivianos, sejam os que estão inseridos no cenário político-institucional, 

sejam os do cenário acadêmico ou dos movimentos sociais. Essa possibilidade foi 

bastante valiosa, tendo em vista a nossa intenção de entender a democracia intercultural 

boliviana, sobretudo, pelo olhar dos próprios bolivianos. 

De volta ao Brasil e, dentro dos espaços em que nos foi possível transitar, 

buscamos empreender diálogos com uma significativa diversidade de pesquisadores, o 

que foi feito a partir de contatos diretos e da participação em cursos (destaque para o 

minicurso ministrado na Universidade Católica de Pernambuco, por César Augusto 

Baldi, “Repensando a Teoria Crítica dos Direitos Humanos a Partir do Sul”, que nos 

rendeu importantes leituras) e eventos de maior porte como o I Congresso de Pesquisa 

em Direito da Universidade Federal de Pernambuco e o II Seminário Internacional Pós-

Colonialismo, Pensamento Descolonial e Direitos Humanos na América Latina, 

realizado na Unisinos, onde apresentamos parte dessa pesquisa e pudemos contar com 

                                                
3 Victor Hugo Cárdenas é indígena aymará, professor da Universidade Mayor de San Andrés, foi líder do 

Movimento de Libertação Revolucionária Tupaq Katari (MRTKL) e vice-presidente da Bolívia entre 

1993 e 1997. Atualmente, é um dos opositores do governo de Evo Morales.  
4Vale ressaltar que esse referendo se realizou em fevereiro de 2016 e, apesar da decisão popular, há um 

recente julgado da Suprema Corte do país, possibilitando uma nova candidatura a Evo. Não iremos 

adentrar aos detalhes dessa decisão, mas é preciso observá-la com cuidado, uma vez que denota um 

descumprimento importante da Constituição.  



22 

 

 

as sugestões e críticas dos pesquisadores ali presentes. A leitura dos trabalhos anteriores 

realizados por estudantes de nossa linha de pesquisa também se demonstrou bastante 

frutífera. 

Com relação as técnicas de pesquisa, foram empreendidas pesquisas 

bibliográficas com o intuito de compreender o contexto histórico, político, social e 

econômico de criação e materialização do objeto de estudo, através de lentes 

descoloniais e mais próximas do objeto – o que não prejudicou a interlocução com os 

autores de outros locais. Assim, a pesquisa bibliográfica, foi essencial e, portanto, se 

consolidou como fonte primária. Como fontes secundárias, foram utilizados 

documentos oficiais, dados estatísticos pretéritos e recentes sobre os índices 

socioeconômicos do Estado da Bolívia, elaborados por institutos de pesquisas 

acadêmicos, governamentais e da sociedade civil, nacionais e internacionais, como 

meios para se aferir a efetivação de Direitos Humanos e da Democracia Intercultural 

boliviana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 

 

 

3 ONDE ESTAMOS E DE ONDE PARTIMOS 

 

Companheiros, temos que decidir desde já uma mudança de rota.  

A grande noite na qual estivemos submersos 

temos que sacudi-la e sair dela.  

O novo dia que já se aponta deve encontrar-nos firmes,  

alertas e resolvidos. 

(Frantz Fanon, 1961, p. 99) 

(tradução livre)
5
 

 

 

No livro “Descolonização e Transição”, o sociólogo boliviano Raul Prada 

Alcoreza (2014, p. 15) faz uma minuciosa análise sobre a atual Constituição boliviana – 

adiante também chamada de CPB (Constituição Política da Bolívia) - e sobre o processo 

de transição para um novo modelo de Estado, antes da qual nos convida a refletir sobre 

as estruturas de pensamento que orientam sua análise: 

 
Devemos nos aproximar dos problemas através das estruturas de 

pensamento. De alguma maneira, podemos dizer que os problemas 

dependem das estruturas de pensamento. Estas os inventam ou os 
constroem; ao menos estão a eles associadas. Não podemos separar as 

formações enunciativas das regras que definem os jogos de verdade 

(tradução livre)
6
.  

 

O convite de Alcoreza nos parece imprescindível, sobretudo, quando nos 

deparamos com um objeto de estudo como a democracia intercultural presente na CPB, 

carta que anuncia, desde o seu preâmbulo, o rechaço ao Estado colonial, republicano e 

neoliberal, ao passo que propõe um Estado baseado no respeito e na igualdade entre 

todos e na busca pelo vivir bien, deixando patente a pluralidade da conformação de um 

povo que jamais compreendeu o racismo até que o sofreu desde os funestos tempos da 

colônia (BOLÍVIA, p. 11). 

Como se vê, esse documento político-jurídico fundador do Estado Plurinacional 

da Bolívia oferece uma linguagem diferenciada dos demais documentos da espécie. 

Todo ele é composto de uma série de referências a processos históricos, sociais e 

                                                
5Compañeros, hay que decidir desde ahora un cambio de ruta. La gran noche en la que estuvimos 

submergidos hay que sacudirla y salir de ella. El nuevo día que ya se apunta debe encontrarnos firmes, 

alertas y resueltos. 
6Debemos acercarnos a los problemas a través de las estructuras de pensamiento. De alguna manera, 

podemos decir que los problemas dependen de las estructuras de pensamiento. Estas los inventan o los 

construyen; por lo menos están asociados. No podemos separar las formaciones enunciativas de las reglas 

que definen los juegos de verdad. 



24 

 

 

culturais para os quais as estruturas de pensamento a eles relacionadas são essenciais 

para sua compreensão. Uma dessas estruturas é o pensamento descolonial, que, como 

afirma Alcoreza, nasce da vontade descolonizadora, a qual ilumina os caminhos 

escolhidos nas soluções encontradas pelo novo pacto constitucional boliviano: 

Na Bolívia, o caminho optado na transição descolonizadora tem o 

nome de Estado Plurinacional comunitário e autonômico, que concebe 

um novo mapa institucional e a transformação estrutural do Estado, de 

acordo com sua condição plurinacional e comunitária, e do sistema 
político da democracia participativa, para um exercício pluralista da 

democracia, direta, representativa e comunitária. (2014, p. 26) 

(tradução livre)
7
 

 

Assim, no presente capítulo, nos propomos a demarcar de onde falamos e de 

onde partimos para a análise do objeto de estudo. Considerando a ideia de 

descolonização
8
 como inspiração expressa na CPB, a nossa busca por aproximar-se e 

entender a democracia intercultural presente nela será desenvolvida através da 

perspectiva descolonial, além de outras discussões que julgamos correlatas, quais sejam, 

a problemática sobre a formação do Estado-nação latino-americano e sua estrutura de 

dependência, as concepções e diferenciações entre multiculturalismo e 

interculturalidade e a relação destas categorias com os ciclos constitucionais da América 

Latina e, por último, uma discussão que se pretende crítica sobre as concepções de 

democracia e de Direitos Humanos. 

 

 

3.1 O pensamento descolonial 

 

Parte do que vem sendo chamado de pensamento descolonial é resultado do 

Projeto Modernidade-Colonialidade-Descolonialidade (MCD), desenvolvido 

majoritariamente por autores da América Latina e do Caribe, provenientes de diversas 

disciplinas teóricas e que, em comum, reconhecem o esgotamento das teorias críticas 

                                                
7En Bolivia, el camino optado de la transición descolonizadora tiene el nombre de Estado Plurinacional 

comunitario y autonómico, que concibe un nuevo mapa institucional y la transformación estructural del 

Estado, de acuerdo con su condición plurinacional y comunitaria, y del sistema político de la democracia 

participativa, para un ejercicio pluralista de la democracia, directa, representativa y comunitaria. 
8Da mesma forma que Ana Catarina Zema, em sua tese de doutoramento, utilizamos aqui o termo 

“descolonização” em itálico quando, dado o contexto, ele assumir um significado para além do momento 

histórico de indepedência política das colônias, aproximando-se do significado de descolonialidade, 

categoria do pensamento descolonial, que será explicada no item “2.1” da presente dissertação. 



25 

 

 

euro-anglo-centradas e a necessidade de um giro epistêmico-político na atividade de 

produção do conhecimento (BORSANI, 2012, p. 61/62). 

Trata-se de uma perspectiva crítica profundamente inspirada em pensadores 

inseridos nas correntes conhecidas como pós-coloniais, tais como Frantz Fanon e 

Edward Said, que, como princípio básico, traz a ideia de que, para compreender as 

sociedades atualmente existentes, é imprescindível levar em conta os processos do 

colonialismo europeu (PALLET, 2011, p. 41), propondo um olhar que parte do outro 

lado da fotografia, ou seja, dos colonizados aos colonizadores. 

O giro epistemológico proposto pelo MCD apresenta a ideia de colonialidade 

como o lado sombrio da modernidade e, ao mesmo tempo, sua condição sine qua non, 

que opera através de três esferas interdependentes: a colonialidade do poder, a 

colonialidade do saber e a colonialidade do ser (BORSANI, 2012, p. 63,). A primeira se 

refere ao âmbito político-econômico e ao modo pelo qual são impostas classificações e 

funções sociais sustentadas no conceito de raça. A segunda se relaciona com a esfera do 

conhecimento e a produção do saber científico e filosófico, assentada em cânones 

eurocentrados que os validam. E a terceira se refere a processos subjetivos de domínio 

sobre os corpos, forjando um esteriótipo de sujeito desejável, cujo modelo vem de fora, 

mais precisamente, do colonizador
9
 (BORSANI, 2012, p. 64). 

Considerando a novidade da ideia por trás do termo “colonialidade”, é 

importante assinalar que, embora profundamente ligado ao termo “colonialismo”, não se 

trata de sinônimos. Conforme sintetiza Alejandro de Oto (2012, 53): 

Enquanto o termo “colonialismo” faz referência aos processos 
históricos que produzem a subordinação política, cultural e econômica 

de uma sociedade com respeito a uma metrópole, “colonialidade” 

refere-se ao padrão de poder que emerge em relação com o 
colonialismo moderno e que perdura, inclusive, uma vez que a relação 

de submetimento (explícito) desaparece. Por conseguinte, a 

                                                
9 Em se tratando de almejar o enquadramento em um modelo forâneo, nessa perspectiva da colonialidade 

do ser, algumas experiências de nossa viagem à Bolívia vêm a mente. Caminhando pelas ruas de La Paz, 

nos chamou bastante atenção a grande quantidade de anúncios nos quais se ofertava uma cirurgia plástica 

corretora das “deformidades” do nariz, nos quais apareciam duas fotos, uma do antes, mostrando um nariz 

tipicamente indígena, e outra do depois, mostrando como resultado, um nariz “ocidental”. Não foram 

poucas as paredes da cidade em que nos deparamos com tais anúncios, o que nos levou a crer que é 

grande a demanda por essa cirurgia “corretora”. Ainda sobre um ideal de beleza caucado no esteriótipo 

ocidental, observamos que a publicidade do setor privado colocava pessoas brancas em seus anúncios, 

perfazendo um grande contraste com a maioria esmagadora da população boliviana. 



26 

 

 

colonialidade é aquilo que ainda hoje sobrevive como efeito do poder 

colonial sobre os corpos e narrativas. (tradução livre)
10

 

 

Assumindo a presença da colonialidade entre nós, surge, como proposta não só 

teórica, mas também política, a ideia de “descolonialidade”, encarada como uma 

segunda descolonização dirigida às múltiplas relações sociais, sexuais, epistêmicas, 

econômicas e de gênero, como um processo de ressignificação e complementação do 

primeiro (a descolonização). Trata-se de um termo que responde ao reconhecimento de 

que a descolonização político-administrativa não foi suficiente para liberar as então ex-

colônias da subordinação, ao revés, “as novas formas de dominação parecem, às vezes, 

ainda mais efetivas e difíceis de resistir que o domínio direto colonial” (PALLET, 2011, 

p. 92) (tradução livre)
11

. 

Assim, intrínseco ao termo “descolonialidade” há como determinante a ação de 

“descolonizar” que, nessa perspectiva, terá alcances e dimensões teórico-políticas para 

além do debate sobre o caráter independente e a soberania de um conjunto de países, 

alcançando também a criação das condições que não fizeram possível a existência de 

um sujeito liberado das sujeições do colonialismo nas sociedades não europeias. 

Descolonizar é uma ação destinada a subverter cada recôndito das práticas sociais e a 

criar novas subjetividades em espaços muito concretos (OTO, 2012, p. 41/42). Ou, 

como escreveu o boliviano Raúl Prada Alcoreza (2013, p. 16), “é a vontade 

descolonizadora que ilumina sobre a problemática do Colonialismo e da colonialidade” 

(tradução livre)
12

. 

Segundo Ana Catarina Zema, no âmbito do movimento indígena de alguns dos 

nossos países, usa-se o termo descolonização, o qual, como projeto político, assume o 

mesmo sentido da categoria “descolonialidade” (2014, p. 52). Da mesma forma ocorre 

na CPB quando utiliza o termo, estabelecendo, por exemplo, que uma das finalidades do 

Estado é “constituir uma sociedade justa e harmoniosa, fundada na descolonização, sem 

discriminação nem exploração, com plena justiça social, para consolidar as identidades 

                                                
10Mientras el término “colonialismo” hace referencia a los procesos históricos que producen la 

subordinación política, cultural y económica de una sociedade com respecto a una metrópolis, 

“colonialidad” refiere al patrón de poder que emerge en relación com el colonialismo moderno y que 

perdura, incluso, una vez que la relación de sometimiento (explícito) desaparece. Por conseguinte, la 

colonialidad es aquello que aún hoy sobrevive como efecto de inscripción del poder colonial sobre los 

cuerpos y narrativas. 
11 Las nuevas formas de dominación parecen, a veces, aún más efectivas y difíciles de resistir que el 

dominio directo colonial. 
12 es la voluntad descolonizadora la que ilumina sobre la problemática del Colonialismo y la colonialidad. 



27 

 

 

plurinacionais” (grifo nosso, art. 9, 1) (tradução livre)
13

, transcendendo o sentido 

tradicional do termo, incorporando o discurso do movimento indígena e demonstrando 

sua aproximação ao pensamento descolonial. 

Portanto, para melhor entender a vontade descolonizadora presente na essência 

do novo pacto constitucional boliviano, partimos das categorias e problemáticas 

apresentadas pelo pensamento descolonial, pretendendo partilhar do desafio de 

descolonizar a produção do conhecimento para melhor entender a colonialidade do 

poder e do ser, perseguindo a difícil tafera de “despensar para então repensar de uma 

maneira que não reproduzamos as formas de opressão”, conforme proposto por 

Boaventura de Souza Santos em sua “Ecologia dos Saberes”. Ou, conforme afirmou 

Clavero sobre a Constituição boliviana, “Para se levar à prática seu projeto 

anticolonialista, necessita-se antes de tudo de uma descolonização mental.” (2009, p. 

9/10) (tradução livre)
14

 

O sociólogo boliviano Rafael Bautista (2014, p. 80) também fala sobre a 

necessidade de uma descolonização mental, interligando as facetas subjetivas e 

objetivas/políticas da colonialidade: 

a estrutura colonial é também uma estrutura mental que conforma a 

um indivíduo que só pode afirmar algum sentido de sua existência 

como o simples eco do afirmado no outro lado. Esta estrutura perfilha 
o movimento satelital de uma subjetividade que nunca se considera 

centro de seus projetos senão uma literal periferia, que só tem sentido 

nesse movimento concêntrico ao redor de um centro (o ocidente 

moderno). Esta subjetividade aspira a ser o que não é, para isso deve 
renegar da parte que obscurece sua aspiração; nesta renegação se nega 

a si mesmo e se parte em dois, dividido, sem discutir sequer a 

possibilidade de reunião de sua parte negada, negando desta maneira 
toda possibilidade de convivência pacífica, porque a parte negada 

sempre regressa, como o trauma, como a voz que reclama desde a 

terra o assassinato do irmão. Por isso é necessária uma autocrítica, um 

revirar o olhar a essa idiossincrasia que reproduz estas estruturas 
afincadas no mais profundo da constituição, já não só política, como 

também subjetiva de um tipo de homem que, desde 1825, se 

autodenomina boliviano. (tradução livre)
15

 

                                                
13Constituir una sociedad justa y armoniosa, cimentada en la descolonización, sin discriminación ni 

explotación, con plena justicia social, para consolidar las identidades plurinacionales. 
14 Para llevarse a la práctica su proyecto anticolonialista, se necesita ante todo la descolonización mental. 
15la estructura colonial es también una estructura mental que conforma a un individuo que sólo puede 

afirmar algún sentido de su existencia como el simple eco de lo afirmado en otro lado. Esta estructura 

perfila el movimiento satelital de una subjetividad que nunca se considera centro de sus proyectos sino 

una literal periferia, que sólo tiene sentido en ese movimiento concéntrico alrededor de un centro (el 

occidente moderno). Esta subjetividad aspira a ser lo que no es, para ello debe re-negar de la parte que 

oscurece su aspiración; en esta re-negación se niega a sí mismo y se parte en dos, dividido, sin plantearse 

siquiera la posibilidad de reunión de su parte negada, negando de esta manera toda posibilidad de 

convivencia pacífica, porque la parte negada siempre regresa, como el trauma, como la voz que reclama 



28 

 

 

 

Descolonizar a mente, entretanto, não é uma tarefa fácil, sobretudo, quando se 

está inserido em um campo de conhecimento como o Direito, onde, desde a graduação 

até a prática forense, nos deparamos com um olhar notadamente voltado para acima da 

linha do Equador. É comum ou mesmo encarado como necessário que os nossos 

tribunais superiores fundamentem suas decisões em teorias desenvolvidas no Norte, 

dando continuidade ao que Andrés Botero Bernal chamou de “neocolonialismo 

jurídico”, em razão do qual, por exemplo, nossos constitucionalistas reduzem  a história 

da defesa judicial da constituição a “dois mitos fundacionais: Marbury versus Madison, 

de um lado, e Kelsen, com seus tribunais constitucionais, de outro” (BERNAL, 2009, p. 

272), desconsiderando uma série de registros históricos de decisões judiciais defensoras 

de uma supramacia/hierarquia constitucional, em solo latino-americano, anteriores à 

assimilação desses “mitos”. 

Esse olhar fixo ao Norte acaba por desconsiderar e invisibilizar as nossas 

próprias construções, especificidades e necessidades, gerando um mero transplante 

acrítico dos modelos jurídicos europeu e estadunidense para o âmbito latino-americano 

(BERNAL, 2009, p. 278/279), que conta com um importante papel dos “colonizados” 

para sua reprodução e perpetuação, uma vez que “o discurso jurídico hegemônico busca 

que certa ideia, norma ou instituição seja imposta a uma cultura jurídica pré-existente, 

utilizando-se, para isto, da atitude acrítica e com poucos matizes de uma cultura 

acadêmica latino-americana propensa a idolatrar o forâneo” (BERNAL, 2009, p. 291). 

Essa atitude acrítica de que fala Bernal é vista hoje como o fruto de uma 

construção histórica que, desde a colonização, representa a exclusão de determinados 

sujeitos e o “descarte” de seus conhecimentos, conforme lembra a professora Maria 

Lúcia Barbosa, para quem “o direito e as demais ciências sociais não efetuaram uma 

ruptura epistemológica com o pensamento colonial”, uma vez que, historicamente, as 

universidades se constituíram no espaço de poder colonial e a sua produção se voltou a 

justificar uma suposta superioridade eurocêntrica. E, assim, a colonialidade do saber e 

do poder determina quem deve ensinar e quem deve e o que deve aprender, realidade 

bastante visível nas faculdades de Direito, que, conforme Barbosa, “reproduzem uma 

perspectiva colonial de formação jurídica e mantêm os padrões de privilégios nos 

                                                                                                                                          
desde la tierra el asesinato del hermano. Por ello es necesario una autocrítica, un re-volcar la mirada a esa 

idiosincrasia que reproduce estas estructuras afincadas en lo más profundo de la constitución, ya no sólo 

política, sino subjetiva de un tipo de hombre que, desde 1825, se autodenomina boliviano. 



29 

 

 

espaços acadêmicos, o que se revela na composição do seu corpo docente de maioria 

branca e masculina” (EMPÓRIO DO DIREITO, 2017).  

A colonialidade do saber é parte do legado da violência colonial e, como 

escreveu Walter Mignolo (2012, p. 12), está relacionada “com a incapacidade do 

Ocidente de imaginar que mais além de seus pensamentos não se pensa e que todo o 

saber e o que há para saber está em um só lugar” (tradução livre)
16

. Tal quadro é 

bastante visível no mundo jurídico, mas não é exclusivo deste. Conforme relato do 

professor Paulo Henrique Martins “percebemos que a sociologia brasileira valoriza 

excessivamente os autores franceses, ingleses, alemães e norte-americanos e quase não 

existe referência a autores latino-americanos” (2015, p. 60). 

Trata-se de uma prática acadêmica tão naturalizada quanto esses versos de 

Caetano Veloso na canção “Língua” (1984): “se você tem uma ideia incrível/É melhor 

fazer uma canção/Está provado que só é possível/Filosofar em alemão”. A ideia de 

colonialidade do saber é, como bem expressam os versos citados, algo relacionado com 

um sentimento de inferioridade epistemológica, manifestado historicamente em nossa 

produção acadêmica, na medida em que a dominação colonial no plano do saber 

demonstrou-se imprescindível “para moldar os sistemas cognitivos das populações que 

foram objeto da colonização, inclusive os intelectuais, e a organização de sistemas de 

conhecimento voltados para reproduzir saberes eurocêntricos, apresentados como 

informações universais” (MARTINS, 2016, p. 15). 

Antes mesmo de surgir o conceito de colonialidade do saber e a preocupação 

com a múltipla problemática do universalismo europeu, verifica-se que esta situação já 

vinha sendo observada e contestada em solo boliviano. O escritor Franz Tamayo, em 

um ensaio escrito em 1910, defendeu a necessidade de criação de uma pedagogia 

eminentimente boliviana, que se afastasse da falsa ideia de que o modelo produzido na 

Europa se encaixava em toda e qualquer realidade. A despeito do apelo à ideia de uma 

(única) nação boliviana, vale citar suas palavras, por representarem importante registro 

histórico da crítica ao que hoje o pensamento descolonial chama de colonialidade do 

saber (1910, p. 1/2): 

Tem-se acreditado que a pedagogia devia ser estudada na Europa para 
aplicá-la depois à Bolívia (…). Seguindo estes critérios falsos e pueris, 

                                                
16 Com la incapacidad de Occidente de imaginar que más allá de sus pensamientos no se piensa y que 

todo el saber y lo que hay que saber está en un solo lugar. 



30 

 

 

a suprema aspiração de nossos pedagogos seria fazer de nossos novos 

países novas Franças e novas Alemanhas, como se isto fosse possível, 

e desconhecendo uma lei biológico-histórica, que é a de que a história 

não se repete jamais, nem em política nem em nada. 
Até agora esta tem sido uma pedagogia facilíssima, pois não tem 

havido outro labor que a cópia e o decalque, e nem sequer se tem 

plageado um modelo único, tem-se tomado uma ideia da França ou 
programa da Alemanha, ou vice-e-versa, sem levar em consideração 

as razões de ser de cada um desses países. 

(…) 

Tratemos de formar bolivianos e não macacos franceses ou alemães. 
Tratemos de criar o caráter nacional que seguramente (podemos 

afirmá-lo a priori) é de todo diferente do europeu. É tão falsa nossa 

orientação nesse grave assunto, que as escassas observações sobre o 
íntimo da vida boliviana não estão em livros bolivianos e sim em 

páginas de estrangeiros que nos viram de passagem (tradução livre).
17

 

 

Por outro lado, enquanto Tamayo exaltava positivamente o elemento indígena na 

conformação da identidade boliviana, seu contemporâneo e conterrâneo, Alcides 

Arguedas, publica, em 1909, Pueblo Enfermo, obra que apresenta clara inspiração 

positivista, na qual o sociólogo, se referindo ao indígena como “ser débil, pobre e 

imprudente” (1979, p. 14) (tradução livre)
18

, coloca neste a responsabilidade pelo 

insucesso da Bolívia na guerra travada contra o Chile, em 1879, lamentando não ter a 

Bolívia, tal como a Argentina, uma maior conformação de imigrantes europeus. Este 

livro foi bastante “aplaudido na Europa por aqueles que viam na América um conjunto 

de povos condenados a uma eterna apredizagem e colonização” (SARMIENTO, 1979, 

p. 3) (tradução livre)
19

. 

Arguedas é um dos autores que se alinha a uma produção científica destinada a 

justificar a violência da colonização, através da “demonstração” da inferioridade do ser 

colonizado e, portanto, da necessidade de sua “civilização” pelo colonizador, apoiando-

se, entre outras, nas categorias biológicas do “evolucionismo”, “determinismo” e “raça”. 

                                                
17 Se há creído que la pedagogia debía ir a estudiase a Europa para aplicarla después a Bolivia (…). 

Seguiendo estos criterios falsos y pueriles, la suprema aspiración de nuestros pedagogos sería hacer de 

nuestros nuevos países nuevas Francias y nuevas Alemanias, como si esto fuera posible, y desconociendo 

una ley biológico-histórica, cual es la de que la historia no se repite jamás, ni en política ni en nada. Hasta 

ahora esta há sido una pedagogía facilíssima, pues no ha habido otro labor que la de copia y de calco, y ni 
siquiera se há plagiado un modelo único, sino que se ha tomado una ideia de Francia o un program en 

Alemania, o viveversa, sin darse siempre cuenta de las razones de ser cada uno de esos países. Tratemos 

de formar bolivianos y no jimios franceses o alemanes. Tratemos de crear el caráter nacional que 

seguramente (podemos afirmalo a priori) es del todo diferente del europeo. Es tan falsa nuestra 

orientación en este grave asunto, que las escasas observaciones sobre lo íntimo de la vida boliviana no 

están en livro bolivianos sino en páginas de extranjeros que nos han visto de paso. 
18 Ser débil, pobre e imprevisor. 
19 aplaudido en Europa por quienes veían en esta América a un conjunto de pueblos condenados a un 

eterno aprendizaje y coloniaje. 



31 

 

 

A releitura crítica de obras como a de Arguedas demonstra como a produção do 

conhecimento esteve, desde há muito, associada à dominação colonial e, para ela, o 

conceito de “raça” é fundamental. Como lembra Rafael Bautista (2014, p. 90), “o 

encobrimento da vítima e sua consequente subsunção como objeto a disposição, apenas 

será possível por esta naturalização de sua “inferioridade”, ou seja, sua racialização”. 

(tradução livre)
20

 

Walter Mignolo mostra como a complexa articulação histórica, calcada em uma 

classificação racial que favorecia a marginalização das línguas, conhecimentos e 

pessoas colonizadas foi crucial para o domínio colonial. Segundo ele, o processo de 

exploração da mão de obra e espoliação da terra dependeu da construção ideológica do 

racismo. Simultaneamente à invasão da América, à expulsão dos mouros e judeus da 

península ibérica e à escravização dos negros africanos, os europeus constroem toda 

uma classificação e narrativa que vai hierarquizar os povos segundo sua origem e 

relegar aos índios e negros a condição de humanos de segunda classe. Nesse momento a 

ideia de raça não está atrelada a cor da pele, mas sim ao grau de similitude com um 

modelo de humanidade considerado ideal (o europeu), incluindo, portanto, os seus 

costumes e a sua cultura (MIGNOLO, 2007, 40/41). A partir dessa narrativa, justifica-se 

o colonialismo para a salvação das almas e civilização dos “bárbaros” colonizados, que 

terão sistematicamente negados o seu modo de viver e de entender o mundo. 

O professor argentino afirma que a classificação racial, naquele momento chave 

da dominação colonial, se baseia em dizer “não és como eu e, portanto, és inferior”. Um 

exemplo bastante claro disso se dá com a classificação feita pelo frade Bartolomé de 

Las Casas, em meados do século XVI, segundo a qual haveria quatro tipos de bárbaros: 

1) grupos humanos com condutas estranhas ou violentas e cujo senso de justiça, razão e 

modelos eram “aberrantes”; 2) todos os povos cuja língua carecia de uma locução literal 

que respondesse da mesma maneira que as locuções das línguas dos colonizadores 

respondem ao latim; 3) os povos que contavam com um sistema básico de 

governabilidade, mas careciam de Estado e de direito; e 4) aqueles que eram racionais e 

contavam com uma estrutura de direito, mas eram infiéis ou pagãos por não terem uma 

“religião verdadeira” ou abraçar a fé cristã (MIGNOLO, 2007, p. 43/44). Apesar de 

historicamente conhecido como veemente defensor dos povos indígenas, Las Casas, 

                                                
20el encubrimiento de la víctima y su consecuente subsunción como objeto a disposición, será sólo posible 

por esta naturalización de su “inferioridad”, es decir, su racialización. 



32 

 

 

com essa classificação, dá o exemplo perfeito de que “Narciso acha feio, o que não é 

espelho”, demonstrando como o domínio colonial, de fato, implica no encobrimento do 

ser colonizado (“o Outro”), em vários aspectos.  

No mesmo sentido, o também argentino Enrique Dussel, em “1492 – O 

encobrimento do outro”, apresenta sua tese de que a Modernidade nasce em 1492, 

quando o europeu se defronta com o “Outro” e o controla, domina e violenta, se 

reafirmando como o “Eu” conquistador em face do “Outro” conquistado (1992, p. 8). 

Portanto, a Modernidade nasce junto com o Colonialismo e a Colonialidade (esta sendo 

a outra face daquela), na medida em que o encontro com o “Outro” não é uma 

descoberta deste e sim o seu encobrimento, uma vez que este “Outro”, em sua distinção, 

é negado, subsumido e alienado (1992, p. 44). Conforme Dussel, o momento histórico 

de inauguração do domínio colonial, é o momento em que a Europa se constitui como 

centro do mundo, em face de uma periferia dominada (1992, p. 15). Aqui nasce a 

Modernidade e o arcabouço subjetivo do mundo moderno, apoiado em uma produção 

teórica altamente racista, cuja missão é legitimar a Europa como centro e fim da história 

mundial. 

A dominação colonial será também uma colonização do mundo da vida, domínio 

dos corpos. No mundo colonial, a mulher índia (e também a negra) é submetida a 

constante violência sexual, instrumento à disposição do colonizador. O homem índio (e 

o negro) é explorado, sobretudo, pelo trabalho – inserido em uma compulsória nova 

dinâmica econômica (DUSSEL, 1992, p. 52). Junto ao domínio dos corpos impõe-se a 

conquista espiritual. Em nome de um deus universal, aos índios será negada “sua 

própria civilização, sua cultura, seu mundo” (DUSSEL, 1992, p. 58). Esse violento 

processo vai ser chamado pelos povos do Tawantinsuyu e Anáhuac de pachakuti, 

compreendido por eles como uma revolução que levará a destruição massiva das formas 

de vida pré-existentes, através da invasão, violência e destruição despiedada, que 

convulsionam todos os níveis da existência e marcam o momento fundacional “da ferida 

do mundo moderno/colonial” (MIGNOLO, 2007, p. 77). 

Esses resgates históricos se revelam fundamentais para reconhecermos e 

valorizarmos os passos importantes no sentido de conhecer a profundidade dessa 

“ferida” decorrente da violência colonial, cujas consequências ainda experimentamos e 

são contempladas nas concepções de colonialidade do poder, do ser e do saber, sendo, 



33 

 

 

portanto, imprescindível voltar o olhar acadêmico e social para Nuestra America
21

, 

buscando nos entender a partir da nossa própria complexidade e capacidade de produção 

de conhecimento. Ou, como disse Dussel, “temos de ter os olhos do Outro, de outro 

ego, de um ego de quem devemos re-construir o processo de formação (como a “outra 

face” da Modernidade) e, por isso, devemos agora partir do Oceano Pacífico” (1992, p. 

90). E esse novo ponto de partida, proposto pelo pensamento descolonial, requer 

necessariamente uma mudança de pele: 

Mudemos a pele! Adotemos agora “metodicamente” a pele do índio, 

do africano escravo, do mestiço humilhado, do camponês 

empobrecido, do operário explorado, dos milhões de marginalizados 
amontoados pelas cidades latino-americanas contemporâneas. 

Façamos nossos os “olhos” do povo oprimido, desde “os de baixo” – 

como se exprimia Azuela em sua conhecida novela. (DUSSEL, 1992, 
p. 90). 

 

Como se pode ver, as discussões propostas pelos pensadores inseridos no 

pensamento descolonial pretendem iluminar para as várias formas de dominação 

decorrentes dos processos históricos de colonização e de colonialidade, observando para 

além da opressão de classes, na medida em que busca problematizar também as 

opressões raciais, de sexo e de gênero e propõe a teorização e intervenção política a 

partir da nossa própria produção teórica e experiências sociais, históricas e políticas. 

A necessária mudança de pele e de olhar não implica, todavia, em um acrítico 

rechaço à produção téorica do Norte, é bom que se diga, e sim, na busca por uma 

conjunção epistêmica, um pensamento integrativo pelo qual “a ciência ocidental possa 

enlaçar-se com outras formas de produção de conhecimento” (CASTRO-GOMES, 

2007, p. 90), lançando mão de uma constante articulação entre Norte e Sul, pela 

desconstrução da colonialidade e da modernidade eurocêntrica, conforme explica o 

professor Paulo Henrique Martins (2012, p. 64/65). 

Trata-se de abrir caminhos alternativos ao universalismo que marcou o sistema-

mundo moderno e se apresentou como instrumento de dominação de vários povos 

(WALLERSTEIN, 2007, p. 83/84), que, hoje, clamam por libertação política, 

econômica, cultural e científica, em razão do que se faz imperioso desenvolver estudos 

críticos desde as exterioridades dos espaços de poder e do saber modernos (MARTINS, 

                                                
21Termo utilizado pelo escritor cubano José Marti, no século XIX, para se referir ao nosso subcontinente, 

em obra de mesmo nome, na qual propõe a formação de uma identidade própria, através de um maior 

conhecimento sobre as peculiaridades e os problemas dos países que conformam a Nossa América. 



34 

 

 

2012, p. 60), ou, ainda, “confrontar o próprio colonizado que existe dentro de cada um 

de nós” (ROMAGUERA; TEIXEIRA; BRAGATO, 2014, p. 21). 

Levando em conta que a colonialidade se refere a um padrão de poder que 

emerge como resultado do colonialismo moderno e que não se limita a uma relação de 

poder entre os povos, mas reflete na forma como o trabalho, o conhecimento, a 

autoridade e as relações intersubjetivas se articulam através do sistema capitalista 

mundial e da ideia de raça (MALDONADO-TORRES, 2007, p. 131), a concepção de 

democracia intercultural como um modelo contra-hegemônico, pluralista e inclusivo se 

encontra intimamente ligada aos estudos desenvolvidos sob a perspectiva descolonial, 

os quais trazem importantes contribuições através “da valorização dos elementos 

políticos, morais, estéticos e linguísticos, e da articulação com novos movimentos 

sociais e culturais, abrindo assim novas possibilidades de entendimento da América 

Latina” (MARTINS, 2015, p. 41). 

Assim, afastando a ideia de um único sujeito universal portador de todas as 

respostas, desenvolvemos a presente pesquisa, partindo das ideias propostas pelo 

pensamento descolonial latino-americano, sem olvidar o necessário diálogo com a 

produção também contra-hegemônica que vem se realizando no Norte, da qual é 

exemplo a obra de Boaventura de Souza Santos. A ideia é mesmo desaprender aquilo 

que nos foi apresentado como universal para então poder aprender sobre a pluralidade 

epistemológica que nos cerca. E, nesse reaprender, daremos prioridade aos autores 

bolivianos e aos oriundos dos países vizinhos, por entendermos que são os estudiosos 

mais apropriados a avaliar o nosso objeto de estudo. 

 

3.2 O nascimento dos estados-nações latino-americanos, continuidades 

coloniais e dependência  

 

 

Um aspecto importante da democracia intercultural boliviana é que ela inaugura, 

e, ao mesmo tempo, nasce de um novo modelo de Estado. Modelo este que visa superar 

a colonialidade intrínseca do anterior Estado-nação, através do reconhecimento das 

várias nações existentes no território boliviano, fundando, portanto, o Estado 

Plurinacional, um Estado que se pretende de todos e de todas, descortinando os 

encobrimentos feitos nos tempos coloniais e aprofundados na era republicana.   



35 

 

 

A partir da refundação da Bolívia (pretensão expressa no preâmbulo da CPB e 

uma das bandeiras dos movimentos sociais que levaram à Constituinte), na forma de 

Estado Plurinacional, parte dos bolivianos agora experimentam uma “identidade 

nacional composta” (LINERA, 2014, p. 52), pela qual, além de bolivianos, são também 

(oficialmente) aymaras, quéchuas, guaranis, moxeños, trinitários, urus, etc (LINERA, 

2014, p. 47), representando o “reconhecimento da existência das nações indígenas na 

construção material do novo Estado” (LINERA, 2014, p. 43) (tradução livre)
22

. 

Para registrar a relevância desse aspecto é que falaremos brevemente neste 

tópico sobre a formação dos estados-nações latino-americanos e como eles resultaram 

em continuidades coloniais por meio da adoção de um modelo que observava os 

interesses das ex-metrópoles em detrimento da população dos novos estados 

“independentes”, cenário que demarca uma nova era de opressão e extermínio dos 

povos indígenas, sob a égide das Repúblicas. 

O escritor uruguaio Eduardo Galeano (2014, p. 132) retratou em poucas palavras 

o cotidiano de ocultamento, dominação cultural e segregação social comumente vivido 

pelos indígenas latino-americanos nos países em que moram: 

 

No Equador, os carrascos chamam de carrascos as suas vítimas: 

- Índios carrascos! – gritam. 
De cada três equatorianos, um é índio. Os outros dois cobram dele, 

todos os dias, a derrota histórica. 

- Somos os vencidos. Ganharam a guerra. Nós perdemos por 

acreditar neles. Por isso – me diz Miguel, nascido no fundo da selva 
amazônica. 

São tratados como os negros na África do Sul: os índios não podem 

entrar nos hotéis ou nos restaurantes. 
- Na escola metiam a lenha em mim quando eu falava a nossa língua 

– me conta Lucho, nascido ao sul da serra. 

- Meu pai me proibia de falar quechua. É pelo seu bem, me dizia – 

recorda Rosa, a mulher de Lucho. 
Rosa e Lucho vivem em Quito. Estão acostumados a ouvir: 

- Índio de merda. 

Os índios são bobos, vagabundos, bêbados. Mas o sistema que os 
despreza, despreza o que ignora, porque ignora o que teme. Por trás da 

máscara do desprezo, aparece o pânico: estas vozes antigas, 

teimosamente vivas, o que dizem? O que dizem quando falam? O que 
dizem quando calam? 

 

Após o processo histórico de domínio colonial direto, com as declarações de 

independência das colônias, nascem os Estados nacionais latino-americanos que darão 

                                                
22 el reconocimiento de la existência de las naciones indígenas en la construcción material del nuevo 

Estado. 



36 

 

 

continuidade ao encobrimento, ao domínio e à invisibilização do “Outro”, os povos 

indígenas habitantes de seus territórios (e também os negros). Entretanto, apesar da 

violência simbólica e concreta com a qual se impõe o Estado moderno, esses povos 

seguem, como disse Galeano, “teimosamente vivos”, a estampar o que se insiste em 

esconder, a existência de uma diversidade, que os novos estados-nações não 

conseguirão extinguir. Como nos lembra o filósofo boliviano Luis Tapia, “em lugares 

como Bolívia, Equador, Guatemala e parte do México, a diversidade social não só 

persiste como diversidade de línguas, trajes e cores de pele, mas também como 

totalidades sociais” (2010, p. 67) (tradução livre)
23

. 

Walter Mignolo observa que, no século XVIII, com o nascimento do Estado 

moderno, a ideia de “nação” substitui a de “religião”, surgindo como uma nova liga 

imaginária de comunidade. Nesse contexto, a concepção de cultura vai ser reformulada 

e passa a ser sinônimo de cultura nacional (língua, literatura, símbolos pátrios, história). 

Os discursos nacionalistas objetivam criar uma unidade cultural prévia ao próprio 

processo de construção política dos novos estados (TAPIA, 2010, p. 67). E na 

articulação desse processo, fabrica-se o sentimento de ser parte de um Estado-nação 

(MIGNOLO, 2007, p. 52), mecanismo imprescindível à consecução da tarefa 

fundamental dos estados nacionais: a criação de uma identidade nacional homogênea 

(VIAÑA, 2010, p. 128), apoiada na institucionalização da uniformidade cultural, 

linguística, histórica, econômica, jurídica etc. 

A concepção da instituição do Estado como correspondência de uma (única) 

Nação, portanto, Estado-nação, quando de sua criação, na Europa, atende aos interesses 

do sistema capitalista em ascensão para o qual a construção de grandes nações era 

fundamental para conformar um mercado interno de “suficiente envergadura e solidez 

para as forças produtivas em expansão” (SPILIMBERGO, 2002, p. 33). Nesse contexto, 

a formação das nacionalidades europeias, impulsionadas por causas econômicas, 

geopolíticias e militares, resultam de um ciclo expansivo, no qual ocorrem várias 

aglutinações nacionais, de modo que os elementos de unidade cultural, geográfica e 

linguística não são fatores prévios ao processo de unidade nacional, mas resultado 

                                                
23 En lugares como Bolivia, Ecuador, Guatemala y parte de México, la diversidad social no sólo persiste 

como diversidad de lenguas, trajes y colores de piel, sino como totalidades sociales. 



37 

 

 

histórico dele (SPILIMBERGO, 2002, p. 33/34) – resultado que muitas vezes acaba não 

ocorrendo
24

. 

Nesse processo, a diversidade dá lugar à homogeneidade, a fim de se construir 

um sentimento nacional, visto como indispensável à formação de um Estado forte o 

suficiente para legislar e fazer aplicar as leis em favor da propriedade privada e do 

mercado. A pluralidade linguística e cultural da vida real é ocultada por uma 

uniformidade institucional e fabricada. Na formação dos Estados-nações latino-

americanos essa concepção é transplantada com um “elemento-trator” a mais, a cultura 

legal-institucional incorporada nas novas nações “independentes” será justamente a do 

colonizador, aprofundando o processo de extermínio físico e cultural das nações pré-

colombianas. 

Aqui as ideias de coesão, identidade nacional e sentimento de um destino 

comum, elementos conformadores do nacionalismo enquanto discurso justificador do 

Estado-nação, que poderiam ser produtos de uma construção nacional de longo prazo, 

aparecem, quando da instituição dos nossos Estados-nações, impostos de cima para 

baixo, no plano institucional-teórico, e tendo como parâmetro os Estados-nações 

colonizadores, em total contraste com a nossa realidade sócio-cultural, conforme 

exemplifica Garcia Linera (2014, p.21/22), especificamente sobre o momento da 

constituição do Estado-nação boliviano, nascido de costas para a diversidade existente 

em seu território: 

 

Quando nosso país nasceu à vida estatal em 1825, o fez com 

numerosos idiomas indígenas majoritários, enquanto o idioma 
castelhano era falado somente por uma pequena minoria. Aqui o 

idioma da “nação” boliviana não correspondia ao idioma majoritário 

dos bolivianos, e tampouco à identidade boliviana era uma identidade 

unificadora da vontade autodeterminativa das populações majoritárias 
do país. (tradução livre)

25
 

 

Estima-se que a Bolívia do início do século XIX contava com menos de 20% 

de sua população como falante da língua espanhola (KLEIN, Herbert, 2008, p. 140-141, 

                                                
24 As inúmeras pretensões de cisões ou aglutinações para formação de novos estados na Europa 

demonstram que, mesmo em casos de antigas nações, como a Espanha, o sentimento de unidade 

justificador do Estado-nação nunca se consolidou, tornando patente a necessidade de se discutir re-

arranjos com base na pluralidade, em seus vários aspectos. 
25 Cuando nuestro país nació a la vida estatal en 1825, lo hizo con numerosos idiomas indígenas 

mayoritarios, en tanto que el idioma castellano era hablado sólo por una pequena minoría. Aquí el idioma 

de la “nación” boliviana no correspondia al idioma mayoritario de los bolivianos, y tampoco la identidad 

boliviana era una identidad unificadora de la voluntade autodeterminativa de las poblaciones mayoritarias 

del país.  



38 

 

 

apud, LINERA, Garcia, 2014, p. 22). Apesar disso, sua primeira Constituição (1826) 

condicionava a cidadania boliviana, entre outras coisas, a habilidade de “saber ler e 

escrever o idioma dominante (castelhano), além de não ter vínculos de servidão, o que 

fez com que, de saída, os indígenas carecessem de cidadania” (LINERA, 2010, p. 

168/169). 

Assim nasce o Estado-nação boliviano que, tal como os demais novos Estados 

latino-americanos, pós-independências, coloca como ponto de partida para sua 

formação, a uniformidade de idioma, cultura, território, direito e economia, rechaçando 

a existência das diversas etnias presentes em seu território, em uma inversão perversa 

que parte do que, na realidade, deveria ser o produto da validação histórica do que viria 

a ser o Estado. Como resultado, nasce o que Linera chamou de “Estado esquizofrênico” 

(2010, p. 186), que, a despeito de possuir uma imensa diversidade étnica, 

institucionaliza-se como Estado monocultural. 

Para Boaventura de Souza Santos (2007, p. 18) existem dois conceitos de Nação, 

um deles é o conceito liberal, marcado pela intencional coincidência entre Estado e 

Nação, em que se difunde a ideia de que a Nação é o conjunto uniforme de indivíduos 

pertencentes ao mesmo espaço geopolítico de um Estado. Portanto, um Estado, uma 

Nação. Daí os Estados modernos serem denominados Estados-nações. Daí a 

necessidade de se criarem símbolos que levem a identificação do indivíduo com sua 

nação, tais como a bandeira, o idioma oficial, a moeda, as forças armadas, entre outros. 

O Estado-nação tem como base um constitucionalismo monocultural que traz 

como conceito fundamental a pretensa homogeneidade do povo (SANTOS, 2007, p. 

21). A força do conceito liberal de uniformidade do povo foi tão difundida que, segundo 

informa Boaventura (2007, p. 23): “Quando foi fundada a Organização das Nações 

Unidas, a maioria dos países latino-americanos declarou que não possuía minorias 

étnicas, apenas alguns possuíam maiorias étnicas” (tradução livre)
26

. O 

constitucionalismo liberal do século XIX será fundamental para institucionalizar a falsa 

homogeneidade dos novos Estados-nações, que, no quesito institucional-formal, 

nascem, tal como filhos, à imagem e semelhança de suas “ex-metrópoles”. 

Lançando um olhar sobre as primeiras constituições latino-americanas, 

Bartolomé de Clavero afirma de forma contundente que estas tiveram em comum o fato 

                                                
26 “Cuando se fundo las Naciones Unidas, la gran mayoría de los países latinoamericanos declararon que 

no tenían minorías étnicas, solo algunos tenían mayorías étnicas” (SANTOS, 2007, p. 23). 



39 

 

 

de serem, antes que qualquer coisa, uma forma de ocultar a continuidade do 

colonialismo, após a formação dos Estados liberais, protaganizada justamente por 

aqueles que nunca sofreram o julgo colonial, ao contrário, se beneficiariam dele – os 

“crioulos”
27

, descendentes dos europeus. De modo que as nossas cartas constitucionais, 

foram concebidas como instrumento de uma minoria destinado à defesa destas e à 

ampliação e domínio do que se havia conseguido nos tempos do colonialismo europeu, 

relegando aos povos indígenas a condição de contínuo submetimento (2009, p. 1). 

Assim, afirma o professor espanhol, “Bolívia como Estado nasce colonial e 

constitucional ao mesmo tempo” (2009, p. 1) (tradução livre)
28

, apresentando já em sua 

primeira constituição, a partir de terminologia com inspiração francesa, uma estrutura 

territorial que se presta ao objetivo colonial. O território será dividido em 

Departamentos, administrados por prefeitos delegados do governo, sem 

responsabilidade ou representatividade perante seus governados (2009, p. 1), ignorando 

e ocultando as diversas estruturas de organização próprias das comunidades indígenas. 

Segundo a observação histórica de Clavero, esse é um modelo constitucional 

que, além de se repetir na formação dos estados-nações americanos, irá se prolongar 

historicamente até a contemporaneidade, de modo a se poder afirmar que a Bolívia, por 

exemplo, de 1826 até 2009, teve apenas uma Constituição, em que pese a sucessão de 

textos constitucionais, os quais mantiveram o padrão de organização territorial 

destinado a manter o desígnio colonial (2009, p. 2). E, acrescenta:  

 

A Constituição da Bolívia de 2009 é a primeira Constituição das 

Américas que assenta bases para o acesso a direitos e poderes de todas 
e todos, adotando como resolução uma posição íntegra e 

congruentemente anticolonialista, a primeira que rompe de uma forma 

decidida com o trato tipicamente americano do colonialismo 

constitucional ou constitucionalismo colonial desde os tempos da 
independência. (tradução livre)

29
 

 

A Constituição boliviana de 1826 traz não só o modelo institucional da 

métropole, como também expressa seus valores. Exemplo disso é o seu artigo 6º, 

segundo o qual “a Religião Católica, Apostólica, Romana, é da República, com 

                                                
27 Nome dado aos filhos dos espanhóis nascidos em nosso continente.  
28Bolivia como Estado nace colonial y constitucional al tiempo. 
29La Constitución de Bolivia de 2009 es la primera Constitución de las Américas que sienta bases para el 

acceso a derechos y poderes de todas y todos adoptando con resolución una posición íntegra y 

congruentemente anticolonialista, la primera que rompe de una forma decidida con el tracto típicamente 

americano del colonialismo constitucional o constitucionalismo colonial desde los tiempos de la 

independencia. 



40 

 

 

exclusão de todo outro culto público” (FARJADO, 2014, p. 4) (tradução livre)
30

 e 

demais previsões, ao longo dessa Carta, que condicionam o exercício de cargos e 

funções públicas à profissão da fé católica. Aqui se evidencia a continuidade da sujeição 

colonial, após o fim da colonização direta-formal e a formação dos Estados-nações, 

sendo estes, em essência, instrumentos garantidores dessa continuidade. A colonialidade 

do poder se expressa na forma como se organizarão nossas sociedades pós-coloniais, 

importando o modelo do colonizador, que exalta a cultura europeia e esmaga o elemento 

nativo, em vários âmbitos, forjando uma uniformidade étnico-cultural com grande 

pontencial etnocida, uma vez que nega a diversidade em todos os seus espaços 

institucionais. 

A estruturação do Estado-nação é feita a partir da escolha de apenas uma cultura 

para ser “a cultura” do Estado. E será escolhida aquela entendida como a mais forte, a 

mais “desenvolvida” (a do colonizador), mesmo quando ela reflita a realidade de 

pequena minoria da população conformadora do novo Estado
31

. Com o 

monoculturalismo forjado, institucionaliza-se a dominação de uma cultura sobre a outra. 

Sob o manto da nacionalidade, oculta-se a pluralidade e a possibilidade de reinvidicar 

direitos com base nela, conforme descreve Linera (2010, p 185), especificamente sobre 

a Bolívia: 

Essa pluralidade de comunidades linguísticas e de identidades étnicas 

faz com que estas sejam portadoras de diferentes configurações 
simbólicas, visões de mundo, formas organizativas, saberes e práticas 

culturais e apegos territoriais. No entanto, a maioria dessas referências 

cognitivas e práticas nunca foi integrada à conformação do mundo 
simbólico e organizativo estatal legítimo, devido ao fato de que as 

estruturas de poder social se encontram sob monopólio predominante 

da identidade étnica boliviana. Isso faz com que se possa dizer que o 
Estado republicano é um Estado de tipo monoétnico ou monocultural 

e, nesse sentido, excluidor e racista. 

 

A nacionalidade (de todos) e a cidadania (de alguns) serve ao propósito de 

inviabilizar a existência fática daqueles que tiveram sua existência formal rechaçada 

pelo Estado-nação. Trata-se de um padrão de negação que se repete, ao longo dos anos, 

na institucionalidade de vários dos nossos países. Um decreto-lei chileno de 1979 

                                                
30 La Religión Católica, Apostólica, Romana, es de la República, con exclusión de todo otro culto 

público. 
31 Um censo populacional realizado em 1846 constatou que na Bolívia só havia 100.000 mil pessoas 

alfabetizadas em castelhano, o que corresponderia a 7% da população contabilizada no censo (KLEIN, 

Herbert, 2008, p. 140-141, apud, LINERA, Garcia, 2014, p. 22) 



41 

 

 

inscreve-se no mesmo diapasão. Nele, o Estado-nação chileno estabeleceu que não 

existiam nem terras indígenas, nem proprietários indígenas, porque naquela nação só 

existiam chilenos. Pela igualdade formal decorrente da ideia da “nacionalidade chilena 

universal”, o Estado estava, na realidade, privando seus povos nativos – os Mapuches – 

de toda forma de proteção legal. Estava legitimando a usurpação das terras indígenas ao 

mesmo tempo em que negava a esses povos qualquer possibilidade de reivindicação. 

Nesse exemplo, a cidadania chilena, como um status aparentemente garantidor 

de direitos, serve justamente para negá-los, atendendo ao escopo do Estado-nação 

liberal, que se aparelha e se constitui para garantir a dominação de uns “nós” sobre uns 

“outros”, da cultura “civilizada” sobre a “primitiva”, dos proprietários sobre os 

possuídos, dando explícita continuidade ao extermínio físico e cultural indígena, que vai 

apenas mudando de formato, ao longo dos anos. 

Álvaro Garcia Linera (2010, p. 185), afirma que o Estado-nação, enquanto 

Estado de tipo monoétnico ou monocultural, é racista e excludente, uma vez que “a 

monoetnização do Estado é feita selecionando de forma arbitrária um conjunto de 

aptidões, competências e valores monopolizados por determinados grupos em 

detrimento de outros”. Assim, no Estado monoétnico, “as relações étnicas de dominação 

hierarquizam, com a força do poder estatal, bens culturais específicos em detrimento de 

outros” (LINERA, 2010, p. 186). 

Na Bolívia, existem cerca de 30 idiomas regionais, 37% da população tem como 

língua materna o quechua ou o aymara e cerca de 62% se identifica com algum povo 

originário. São 8 milhões de habitantes e mais de 4 milhões falam aymara ou quéchua 

(2010, p. 201). Apesar disso, no contexto do Estado-nação, a população indígena só 

podia exercer seus direitos por meio de um idioma estrangeiro – o castelhano -, uma vez 

que a educação oficial, o sistema universitário, os serviços e vínculos com a 

Administração Pública só eram possíveis no referido idioma, a língua do colonizador
32

. 

                                                
32 Nossos interlocutores, durante a nossa estadia na Bolívia, relataram que os indígenas, quando tinham de 
ir aos centros urbanos, costumavam falar baixo e andavam de cabeça baixa, pois, em regra, não sabiam 

falar espanhol e temiam as manifestações racistas das pessoas da cidade que os ouvisse conversando em 

língua indígena. Segundo suas narrativas, eram inúmeras as dificuldades de trânsito enfrentadas pelos 

indígenas quando fora de suas comunidades. Relataram, ainda, que, no contexto atual, devido a legislação 

que proíbe manifestações racistas, a situação dos indígenas está melhor. Relacionado a isto, percebemos, 

ainda, especialmente em La Paz, nos restaurantes e lanchonetes, a presença de placas nas quais se avisa 

“todos somos iguales ante la ley”, lembrando aos proprietários e clientes sobre a proibição de tratamento 

discriminarório contra os indígenas, frequentemente materializado na proibição de acesso destes aos 

referidos estabelecimentos. 



42 

 

 

Portanto, no caso da América Latina, o monoculturalismo do Estado-nação dá 

continuidade a práticas coloniais, na medida em que a cultura oficial do Estado é 

justamente aquela originada e imposta pelo conquistador que, primeiro o fez de maneira 

aberta e violenta - enquanto a relação se deu no contexto da colonização formal entre 

metrópole e colônia - depois providencia a sua manutenção – continuidades coloniais 

(colonialidade), no contexto posterior à criação das repúblicas. 

De modo que a superação do modelo estatal monocultural, representado pelo 

Estado-nação liberal, encontra forte ligação com a superação do pensamento colonial e 

a implementação de uma democracia intercultural que, por sua vez, será determinante 

na batalha contra o racismo e a segregação social sofrida pelos povos indígenas 

bolivianos, bem como na busca por um modelo socioeconômico voltado para as 

necessidades internas, que intenta afastar-se da fórmula colonial dependentista, seguida 

no período republicano. 

No plano econômico, as formações dos nossos estados-nações representam as 

medidas necessárias à continuidade das relações coloniais – à Colonialidade -, agora sob 

um novo arcabouço jurídico e com uma nova “metrópole” que se impõe no cenário 

geopolítico europeu, conforme destaca Marini, no âmbito das discussões trazidas pela 

teoria da dependência: 

A revolução industrial, que dará início a ela, corresponde na América 

Latina à independência política que, conquistada nas primeiras 
décadas do século 19, fará surgir, com base na estrutura demográfica e 

administrativa construída durante a Colônia, um conjunto de países 

que passam a girar em torno da Inglaterra. Os fluxos de mercadorias e, 
posteriormente, de capitais têm nesta seu ponto de entroncamento: 

ignorando uns aos outros, os novos países se articularão diretamente 

com a metrópole inglesa e, em função dos requerimentos desta, 
começarão a produzir e a exportar bens primários, em troca de 

manufaturas de consumo e — quando a exportação supera as 

importações — de dívidas. (1973, p. 3) 

 

Os novos estados-nações já nascem endividados e, inseridos na geopolítica do 

sistema-mundo moderno, com uma função pré-determinada: ser a periferia mundial 

provedora de matéria-prima e de mão de obra barata em prol do bem-estar dos países 

centrais. Evidente que isto fica ocultado pela retórica imperial classificadora do mundo 

em países desenvolvidos e subdesenvolvidos, criando em nós a expectativa de sermos 

um dia como os primeiros, através do paradigma moderno. Entretanto, trata-se de um 

projeto impossível, como avalia Rafael Bautista: 



43 

 

 

a nova ordem requer estabilidade. A expansão econômica da Europa é 

também expansão bélica, gestionada pela política. As colônias já não 

necessitam ser colônias: a política estrutura uma subordinação 

mundial. Ser “moderno” é um imperativo que arrasta a periferia a um 
projeto impossível: ser como o centro. É um projeto que o centro 

patrocina para conservar as desigualdades: “modernizar” é 

desenvolver o centro subdesenvolvendo a periferia, enquanto mais se 
afana a periferia, mais se distancia o centro; é uma aproximação 

assintótica que provoca, sistematicamente, uma destruição acelerada: 

o preço do desenvolvimento do centro é o subdesenvolvimento da 

periferia. (2014, p. 80/81) (tradução livre)
33

 
 

No afã de nos assemelharmos ao centro moderno, capitaneados pelos crioulos, 

na fundação dos nossos Estados, negamos nossas origens e peculiaridades, relegamos 

aos nossos povos a condição de marginalidade, o que se demonstrou fundamental para a 

nossa posição subalterna na geopolítica internacional. Assim, nossas nações recém-

formadas e dependentes irão conformar um modo peculiar de capitalismo que fica 

melhor compreendido quando analisado de acordo com a sua função no sistema 

internacional. Marini chama de “capitalismo sui generis”, que tem como fundamento a 

superexploração do trabalho (MARINI, 1973, p. 25). Wallenstein, na teoria do sistema-

mundo, destaca a função subalterna dos países periféricos na distribuição internacional 

do trabalho, pela qual os países centrais ostentam o seu progresso tecnológico, enquanto 

à periferia é dado fornecer matérias-primas, produtos agrícolas e força de trabalho 

barata (2007, p.13). 

Neste cenário, os sujeitos historicamente negados e espoliados durante o período 

colonial ocuparão, dentro dos países periféricos, a posição mais à margem existente, ou 

seja, serão a periferia da periferia. Serão, majoritariamente, o sujeito superexplorado, 

quando em uma relação de trabalho, ou os indigentes, a “ralé” de que fala Jessé de 

Souza (2017, p. 46). Em nossos países, esse é o lugar que, preferencialmente, ocupam 

os indígenas, os negros e os mestiços, evidenciando a opressão racial na qual está 

cimentada a criação e o desenvolvimento do Estado-nação moderno (ancorado em um 

modelo sócio-cultural e econômico opressor), demonstrando, portanto, a existência da 

                                                
33

el nuevo orden requiere estabilidad. La expansión económica de europa es también expansión bélica, 

gestionada por la política. Las colonias ya no necesitan ser colonias: la política estructura una 

subordinación mundial. Ser “moderno” es un imperativo que arrastra a la periferia a un proyecto 

imposible: ser como el centro. Es un proyecto que el centro patrocina para conservar las desigualdades: 

“modernizar” es desarrollar al centro subdesarrollando a la periferia, mientras más se afana la periferia, 

más se aleja el centro; es una aproximación asintótica que provoca, sistemáticamente, una destrucción 

acelerada: el precio del desarrollo del centro es el subdesarrollo de la periferia. (BAUTISTA, 2014, p. 

80/81) 
 



44 

 

 

colonialidade como uma continuidade histórica das relações externas e internas dos 

países latino-americanos. 

Um estudo recente, promovido pelo Banco Mundial, relata que há, nos países da 

América Latina, “condições estruturais que possivelmente atrelam os povos indígenas à 

pobreza e impedem que eles realizem todo o seu potencial em termos de oportunidades 

econômicas” (BANCO MUNDIAL, 2015, p. 6). Segundo a sua leitura dos dados 

colhidos, “a pobreza afeta 43% da população indígena na região (mais do dobro da 

proporção de não indígenas), enquanto 24% de todos os povos indígenas vivem em 

extrema pobreza” (BANCO MUNDIAL, 2015, p. 9). Os povos indígenas representam 

cerca de 8% da população latino-americana, mas são eles os 14% dos pobres e os 17% 

dos extremamente pobres de nossa região, dados que, avaliados em conjunto com a 

situação dos afrodescendentes, “mostram uma face predominantemente étnica da 

exclusão na América Latina” (BANCO MUNDIAL, 2015, p. 13). 

A forma como se organizam os novos estados-nações será determinante para a 

manutenção de um padrão de exclusão social, fundamentalmente racista, uma vez que, 

na definição das políticas econômicas e sociais, em regra, não haverá lugar para a 

observância das necessidades internas. Após as independências das colônias, as relações 

da América Latina com os centros capitalistas europeus se inserem em uma estrutura 

definida: a divisão internacional do trabalho, que determinará o sentido do 

desenvolvimento posterior da região. Em outros termos, é a partir de então que se 

configura a dependência, entendida como uma relação de subordinação entre nações 

formalmente independentes, em cujo marco as relações de produção das nações 

subordinadas são modificadas ou recriadas para assegurar a reprodução ampliada da 

dependência (MARINI, 1973, p. 16).  

Inicialmente, a América Latina terá função essencial no crescimento da 

industrialização dos países centrais, vez que será responsável por fornecer produtos 

primários e gêneros alimentícios, permitindo aos países centrais uma especialização na 

industrialização que não seria possível, caso tivessem que se preocupar com o 

abastecimento alimentar, por exemplo (MARINI, 1973, p. 17). Assim, é importante 

perceber que, em verdade, existe um sistema mundial integrado, no qual o 

desenvolvimento dos países capitalistas centrais pressupõe o subdesenvolvimento dos 

países periféricos, no marco da divisão internacional do trabalho. Para isso, o Estado-

nação e seu aparato institucional-burocrático terá papel fundamental, cumprindo a tarefa 



45 

 

 

de dar seguimento à subalternidade do período colonial e orientar a produção para os 

mercados externos, dando vida ao modelo agro-mineiro exportador (OSORIO, 2013, p. 

185) ainda vigente, ignorando as potencialidades e necessidades internas. 

Mais recentemente, vivemos a fase da industrialização dos países latino-

americanos, mas que não fugiu do marco da divisão internacional do trabalho, em que 

nossa posição econômica é de subordinação, conforme observou Marini (1973, p. 17): 

A industrialização latino-americana corresponde assim a uma nova 

divisão internacional do trabalho, em cujo marco são transferidas para 

os países dependentes etapas inferiores da produção industrial 

(observe-se que a siderurgia, que correspondia a um sinal distintivo da 

economia industrial clássica, generalizou-se a tal ponto que países 

como Brasil já exportam aço), sendo reservadas para os centros 

imperialistas as etapas mais avançadas (como a produção de 

computadores e a indústria eletrônica pesada em geral, a exploração 

de novas fontes de energia, como a de origem nuclear etc.) e o 

monopólio da tecnologia correspondente. Indo ainda mais longe, 

pode-se distinguir na economia internacional escalões, nos quais vão 

sendo recolocados não só os novos países industriais, mas também os 

mais antigos. É assim como, na produção de aço e na de veículos 

automotores, a Europa Ocidental e o Japão competem vantajosamente 

com os mesmos Estados Unidos, mas não conseguem ainda fazê-lo no 

que se refere à indústria de máquinas e ferramentas, principalmente as 

automatizadas (1973, p. 41). 

 

A nova Constituição boliviana reconhece a posição dependente em que foi 

historicamente alocada a Bolívia e, no marco da criação do Estado Plurinacional, 

registra a intenção de mudança paradigmática também da ordem econômica, fazendo 

constar, entre os vários aspectos do que denomina economia plural, em seu art. 311, 

inciso II, ponto 3, aquele que compreende a “industrialização dos recursos naturais para 

superar a dependência da exportação de matérias-primas e lograr uma economia de base 

produtiva, no marco do desenvolvimento sustentável, em harmonia com a natureza” 

(BOLÍVIA, p.125) (tradução livre).
34

 A nova política econômica inserida na CPB 

valoriza os conhecimentos e organizações indígenas (art. 319, I), prioriza as 

necessidades e investimentos internos (art. 320, I) e intenta fazer valer a soberania 

boliviana frente aos outros países e também às instituições financeiras: 

Artigo 320. 

                                                
34 La industrialización de los recursos naturales para superar la dependencia de la exportación de materias 

primas y lograr una economía de base productiva, en el marco del desarrollo sostenible, en armonía con la 

naturaliza. 



46 

 

 

IV. O Estado é independente em todas as decisões de política 

econômica interna, e não aceitará imposições nem condicionamentos 

sobre esta política por parte de estados, bancos ou instituições 

financeiras bolivianas ou estrangeiras, entidades multilaterais nem 
empresas transnacionais. (tradução livre)

35
 

 

A CPB, ao traçar um futuro descolonial, não olvida de seu passado e, portanto, 

reconhece que a efetiva descolonização não se restringe ao âmbito sociocultural, com o 

reconhecimento institucional da pluralidade que conforma o seu território, mas perpassa 

fundamentalmente por uma mudança profunda no modelo econômico, que busca se 

afastar daquele formato dependentista vivido da Colônia até a República (ainda que com 

arranjos e proporções distintas). Conforme se depreende do texto constitucional, esse 

modelo é que dará suporte e efetividade ao amplo rol de direitos sociais ali previstos e, 

consequentemente, ao empoderamento popular, por meio da democracia intercultural e 

vice-versa. 

O ponto central aqui é perceber como os estados-nações latino-americanos, 

nascidos com os olhos voltados para o Norte, negadores da diversidade, etnocidas, são 

gestados para a manutenção das relações de subordinação entre as ex-colônias e as ex-

metrópoles, transformando o que seria uma pretensa libertação em ainda mais 

marginalização, principalmente das minorias étnicas, mantendo o padrão de dominação 

e exclusão racista, sendo importante perceber, ainda, que o rompimento dessas relações 

perpassa por uma necessária transformação política, social, cultural e econômica, uma 

vez que não basta reconhecer a existência dos povos indígenas e suas formas próprias de 

organização política e social, mas deve-se garantir a materialização dessa existência. 

 

3.3 Multiculturalismo, Interculturalidade , Plurinacionalismo e ciclos 

constitucionais 

 

Levando em conta que o objeto de estudo da presente dissertação possui o 

adjetivo “intercultural”, consideramos ser necessário trazer aqui algumas delimitações 

aclaratórias sobre o que se pretende dizer com o uso desse termo, tendo certo, por outro 

lado, que tais delimitações não se prestam à formação de um conceito do termo, mas 

                                                
35 El Estado es independiente en todas las decisiones de política económica interna, y no aceptará 

imposiciones ni condicionamentos sobre esta política por parte de estados, bancos o instituciones 

financeiras bolivianas o extranjeras, entidades multilaterales ni empresas transnacionales. 



47 

 

 

sim à aproximação da ideia que temos dele enquanto parte integrante do objeto de 

estudo, a partir de discussões teóricas que entendemos relevantes. 

Considerando, ainda, que a concepção (ou as concepções) de interculturalidade 

aparece, por vezes, associada, seja como oposição, sinônimo ou superação da concepção 

de multiculturalismo, traremos breves menções a esta, o que, por sua vez, nos leva a 

necessidade de abordar também a ideia de plurinacionalismo e a teoria dos ciclos 

constitucionais, formulada pela professora peruana Raquel Farjado, que utiliza as três 

perspectivas como ferramenta analítica das constituições elaboradas nos últimos 30 

anos, no continente americano – discussão fundamental para entender o cenário no qual 

se situa a nova Constituição Boliviana e sua democracia intercultural. 

A preocupação com a pluralidade cultural e suas implicações dentro do território 

estatal não é algo novo, sendo, no entanto, diferentes, em cada época e lugar, a forma e 

o objetivo com os quais essa discussão é colocada em pauta no cenário estatal-

institucional e de aplicação e reconhecimento de direitos humanos. Assim, surgirão uma 

série de rearranjos que irá valorizar de forma diferente o elemento da diversidade 

cultural dentro do terrritório estatal, podendo ter efeitos mais ou menos profundos do 

ponto de vista estrutural e, muitas vezes, considerando esses efeitos, é que serão 

entendidos como inseridos em uma perspectiva multicultural ou intercultural ou, ainda, 

plurinacional. 

Sobre a pluralidade cultural, ainda existente em nossos dias, informa Linera 

(2010, p. 202) que “[c]om cerca de 8 mil grupos etnoculturais no mundo e somente 

cerca de duzentos Estados está claro que mais de 90% dos Estados modernos têm que 

afrontar algum tipo de multiculturalidade, majoritária ou minoritária, em seus 

territórios”. Portanto, a discussão em torno das bases hegemônicas sobre as quais 

historicamente se assentaram os estados nacionais e seus ordenamentos jurídicos 

aparece como uma necessidade urgente, seja na forma multicultural, intercultural ou 

plurinacional. 

Em sua “Teoria Intercultural da Constituição”, o professor Bruno Galindo traz 

uma distinção entre multiculturalismo e interculturalismo, iniciando pelo aspecto léxico, 

pelo qual observa que o prefixo “multi” se origina do latim (multu) e expressa a ideia de 

muito, muitas vezes, enquanto o prefixo “inter”, de mesma origem, denota posição 

intermédia, de modo que, partindo desse aspecto, o “multiculturalismo seria um sistema 

de compreensão da existência de uma multiplicidade de culturas, ao passo que o 



48 

 

 

interculturalismo denotaria a idéia de um sistema entrelaçador de culturas, 

estabelecendo necessários influxos entre elas” (2006, p. 94). 

Aprofundando a análise, o professor pernambucano, informa que o termo 

multiculturalismo é o mais utilizado para designar o debate sobre a diversidade cultural 

e que: 

A partir da utilização corrente da referida palavra, há uma tendência a 
compreender o seu significado de duas formas: por um lado, como um 

fato, uma expressão que registra a existência de uma multiplicidade de 

culturas; por outro, como um valor, implicando uma política de 

reconhecimento das diversas culturas. (GALINDO, 2006, p. 95). 
 

O interculturalismo, por sua vez, transcenderia a proposta do multiculturalismo, 

na medida em que implicaria em algo mais que o mero registro ou reconhecimento da 

diversidade cultural. Seria o interculturalismo uma ideia cosmopolita e emancipatória de 

“diálogo permanente entre culturas diferentes” (GALINDO, 2006, p. 95), que significa, 

nas palavras do autor: 

(…) mais do que a idéia de posição intermédia, a impossibilidade da 

exclusão cultural, protegendo o diálogo entre culturas, somente 

possível em uma perspectiva aberta e includente. A nossa preferência 
por utilizar a expressão interculturalismo em vez de multiculturalismo 

está fundamentada precisamente na defesa desse diálogo cultural. 

Este, a seu turno, fomenta o reconhecimento das limitações de cada 
uma das culturas e a aproximação entre elas para pensarem o seu 

próprio desenvolvimento a partir de contribuições recíprocas. O 

vocábulo multiculturalismo pode ensejar a compreensão de que, 
embora exista uma multiplicidade de culturas, o diálogo entre as 

mesmas nem sempre é possível e desejável, podendo resultar em um 

hermetismo cultural excludente. Já a expressão interculturalismo 

propicia a inclusão do debate entre as culturas como algo 
indispensável. (GALINDO, 2006, p. 95/96) 

 

Essa abertura dialógica propiciada pelo debate em torno do interculturalismo se 

apresenta como fundamental para um novo constitucionalismo, na medida em que para 

a “preservação da multiplicidade cultural e dos princípios fundamentais da vida em 

sociedade no ocidente, o constitucionalismo precisa ser intercultural, ou seja, a 

constituição deve ser um espaço de diálogo entre as diferentes culturas sociais” 

(GALINDO, 2006, p. 115). 

Para além da questão dialógica como essência do interculturalismo emancipador, 

os professores Jorge Viaña, Luis Tapia e Catherine Walsh apresentam uma discussão 

que visa demonstrar a necessidade de se construir uma interculturalidade crítica, 

observando, a partir de uma perspectiva descolonial, que a interculturalidade, em 



49 

 

 

Nuestra America, também foi ultilizada como instrumento de dominação e etnofagia
36

. 

Aqui não há uma preocupação em distinguir multi e interculturalismo, mas demonstrar 

as diferentes concepções e finalidades políticas que o próprio termo interculturalidade 

pode assumir. 

Os mencionados autores nos convidam a mudar o ponto de partida da 

investigação, de modo que, em lugar de perguntarmos se há ou não diálogo 

intercultural, devemos intentar descobrir se há condições e fatores que permitam a 

existência de relações em paridade de condições para possibilitar um verdadeiro 

diálogo. Se não houver ênfase em câmbios estruturais profundos, as meras exortações a 

viver em harmonia na diversidade se apresentam como estratégias conservadoras que 

devem ser superadas (VIAÑA; TAPIA; WALSH, 2010, p. 8). 

O boliviano Jorge Viaña afirma que o conceito de multiculturalidade vem sendo 

questionado há um tempo por se referir tão somente ao reconhecimento de um 

relativismo cultural, posto diante de uma realidade – a latino-americana – que exige 

muito mais que o reconhecimento formal da diversidade. Todavia, a noção de 

interculturalidade, ora apontada como substituta da noção de multiculturalidade, pode 

resultar, em sua acepção dominante, na manutenção do mesmo horizonte e fundamentos 

tradicionais (2010, p. 10), se não se propor a mudar radicalmente as estruturas e assim 

possibilitar um verdadeiro diálogo cultural. 

Partindo dessa premissa, Viaña aponta para a necessidade de se desconstruir a 

imagem “amistosa” da interculturalidade que está centrada somente no dialógo e na 

convivência entre culturas, apoiada na legalidade e igualdade formal que, ao fim e ao 

cabo, é funcional à continuidade da dominação, tendo em vista que desconsidera o fato 

de que, por mais que se tenham feito esforços ou simulações de modernização 

juridicista, as minorias étnicas ficaram para trás, submetidas à pressão do sistema, sendo 

imperioso, portanto, buscar a mudança do próprio sistema. E essa necessidade de 

mudança, segundo o autor, os “pluri-multi” e os “interculturalistas” não estão dispostos 

a considerar seriamente (2010, p. 17). 

Por isso a busca por uma reconceitualização da ideia por trás do termo 

interculturalidade que objetive observar o viés tradicional de seu uso dominante e, ao 

                                                
36 Jorge Viaña faz uma discussão importante sobre o conceito de cultura – a qual não iremos adentrar, em 

razão das limitações do presente trabalho -, na qual demonstra as várias formas de incorporação destrutiva 

de uma cultura pela outra, mencionando o conceito de processo etnofágico, o qual se dá justamente com o 

reconhecimento da diversidade dentro da lógica, das dinâmicas, das instituições e das estruturas culturais 

e sociais da cultura dominante, em um processo de inclusão subordinada (2010, p. 130). 



50 

 

 

mesmo tempo, construa uma concepção crítica que seja capaz de transcender o campo 

meramente teórico-formal, propondo mudanças efetivas na realidade latino-americana, a 

partir das relações de poder. Nessa esteira, a equatoriana Catherine Walsh fala sobre 

interculturalidade como um paradigma “outro” que questiona e modifica a colonialidade 

do poder e oferece um caminho para pensar desde a diferença e através da 

descolonização (WALSH, 2007, p. 58). 

Portanto, a interculturalidade, em seu uso crítico, pressupõe a busca por uma 

transformação profunda das relações sociais e estruturas da sociedade, que possibilite a 

paridade entre grupos subalternos e grupos dominantes, através da construção de um 

novo de tipo democracia que, utilizando dos usos e costumes dos povos indígenas como 

elementos de democracia direta, possibilite um novo tipo de constitucionalismo e uma 

reinvenção do Estado e do que se conhece por democracia (VIAÑA, 2010, p. 11/12). 

Afinal, afirma Viaña, “a igualdade real (econômica, política, social, cultural e 

simbólica) não chegará porque as elites na América Latina (antigas e novas) se ponham 

a estabelecer “regras de igualdade”” (2010, p.  15) (tradução livre)
37

. 

 Luis Tapia reforça esse entendimento, afirmando que uma interculturalidade 

igualitária e descolonizadora não se traduz na mera prática do reconhecimento legal da 

diversidade e exemplifica (2010, p. 71/72): 

 

As reformas educativas que introduzem a educação bilíngue 
respondem à ideia de reconhecimento da diversidade cultural e o 

direito a que os diferentes povos se eduquem em sua própria língua. 

Em sua versão mais simples, isto implicaria uma espécie de integração 
dualista não necessariamente intercultural, na medida em que 

efetivamente funcionem dois modos ou mais de educação no seio de 

diferentes culturas. No geral, a estrutura do processo educativo segue 
correspondendo à cultura dominante, e se introduz em maior ou menor 

medida uma das línguas subalternas e o conteúdo de sua cultura. Neste 

caso, efetivamente há interculturalidade, mas provavelmente não se 

trate ainda de uma interculturalidade igualitária e descolonizadora. 
(tradução livre)

38
 

 

                                                
37 la igualdad real (en lo económico, político, social, cultural y simbólico) no llegará porque las elites en 
Latinoamérica (antiguas y nuevas) se pongan a estabelecer “reglas de igualdad”. 
38 Las reformas educativas que introducen la educación bilíngue responden a la idea del reconocimiento 

de la diversidade cultural y el derecho a que los diferentes pueblos se eduquen en su propia lengua. En su 

versión más simple, esto implicaria una espécie de integración dualista no necessariamente intercultural, 

en la medida en que efectivamente funcionen dos modos o más de educación en el seno de las diferentes 

culturas. Por lo general, la estructura del proceso educativo sigue correspondendo a la cultura dominante, 

y se introduce en mayor o menor medida una de las lenguas subalternas y el contenido de su cultura. En 

este caso, efetivamente hay interculturalidad, pero probablemente no se trate todavía de una 

interculturalidad igualitária y descolonizadora. 



51 

 

 

Para que haja interculturalidade, segundo Tapia, “não basta a interação de 

elementos de duas culturas, mas sim que eles subsistam através e depois da interação” 

(2010, p. 65) (tradução livre)
39

. O filósofo boliviano fala em três tipos de 

interculturalidade, correspondentes a três momentos históricos diferentes: 1) a 

interculturalidade de resistência, que se dá em condições de domínio colonial, quando, 

por exemplo, os nossos povos nativos passam a celebrar as festas próprias do 

catolicismo e a frequentar suas igrejas, mas ocultamente mantêm a substância de suas 

culturas, através de seus núcleos e sistemas de relações, estruturas produtivas e políticas 

e sua cosmovisão (2010, p. 65); 2) a interculturalidade reformista neoliberal, no âmbito 

do estado nacional moderno, que reconhece fragmentos de outras culturas, mas de 

forma distorcida e com novas funções no interior do sistema de instituições da cultura 

dominante. É uma forma subordinada de interface de culturas e, portanto, trata-se de 

uma interculturalidade neocolonial (2010, p. 70). Quando, por exemplo, se começa a 

reconhecer e nomear as diferenças na Bolívia, fala-se em campesinos, figura moderna 

que oculta os povos indígenas (2010, p. 68) e 3) a interculturalidade igualitária e 

descolonizadora, que pode emergir atualmente, após o momento de ascensão da 

autonomia moral, intelectual e política dos povos e culturas (2010, p 68). 

Na Bolívia, conforme Tapia, esse último tipo de interculturalidade aparece como 

necessidade e alternativa, na medida em que (2010, p. 68/69): 

as outras culturas historicamente subalternas não somente são 

fragmentos de memória e de história, que caberia integrar na história e 

cultura da nação construída em torno da matriz da cultura e civilização 
colonizadora, mas existem como territórios sociais organizados em 

torno de outro conjunto de relações sociais, cosmovisões, formas de 

interação e constituição de sujeitos, outro tipo de intersubjetividade e 
estruturas de autoridade. (tradução livre)

40
 

 

Assim, diante de um cenário em que, apesar dos estragos causados pelo domínio 

colonial e neocolonial, vive-se, na Bolívia e em alguns outros países latino-americanos, 

o crescimento dos movimentos indígenas e de seus questionamentos sobre as supostas 

universalidade e supremacia das instituições dos estados moderno e da própria 

                                                
39 no basta la interacción de elementos de dos culturas, sino que ellos pervivan a través y después de la 

interacción. 
40 las otras culturas históricamente subalternas no sólo son fragmentos de memoria y de historia que 

cabría integrar en la historia y cultura de la nación construída en torno a la matriz de la cultura y 

civilización colonizadora, sino que existen como territorios sociales organizados en torno a otro conjunto 

de relaciones sociales, cosmovisiones, formas de interacción y constitución de sujetos, outro tipo de 

intersubjetividad y estructuras de autoridad. 



52 

 

 

sociedade capitalista, a discussão em torno da interculturalidade aparece como um 

mecanismo, inclusive, de sobrevivência do próprio Estado e de suas instituições. 

Dessa forma, para que se possa conceber uma interculturalidade crítica, é 

importante observar os processos históricos de uso do termo para que seja possível fazer 

a “distinção entre uma interculturalidade que é funcional ao sistema dominante, e outra 

concebida como projeto político de descolonização, transformação e criação” (WALSH, 

2010, p. 76) (tradução livre)
41

. 

Catherine Walsh esquematiza sinteticamente o uso e sentido contemporâneo e 

conjuntural do termo a partir de três diferentes perspectivas: 1) a interculturalidade 

relacional, que faz referência genérica ao contato e intercâmbio entre as diferentes 

culturas, em condições de igualdade ou não, sendo, portanto, uma perspectiva que 

oculta ou minimiza os contextos de poder e dominação nos quais se dá essa relação; 2) a 

interculturalidade funcional, que reconhece a diversidade cultural, com o objetivo de 

incluí-la no interior da estrutura social estabelecida, mas não questiona as causas da 

assimetria e desigualdade sociais e culturais; e 3) a interculturalidade crítica, que é algo 

por se construir, entendendo-se como uma estratégia, ação e processo permanentes de 

relação e negociação, em condições de respeito, legitimidade, simetria, equidade e 

igualdade, para as quais é fundamental mudar as estruturas e dispositivos de poder 

mantenedores da desigualdade (WALSH, 2010, 78/79). 

Segundo a professora equatoriana, é possível identificar a inteculturalidade 

funcional na onda de reformas educativas e constitucionais dos anos 90, do século 

passado, nas quais houve o reconhecimento do caráter multiétnico e plurilinguístico dos 

países e a introdução de políticas específicas para os indígenas e afrodescendentes 

(WALSH, 2010, p. 78). Igualmente observa Jorge Viaña quando assevera que uma das 

formas de manifestação da interculturalidade funcional é o seu uso como mecanismo de 

inclusão subordinada e reconhecimento distorcido, destacando seu uso como parte do 

discurso oficial de muitos Estados nacionais na América Latina, a partir dos anos 90, 

coincidindo com a implementação do modelo neoliberal (2010, p. 128), trazendo 

também como exemplo as reformas educativas neoliberais que apresentam as culturas 

indígenas de modo folclórico e tem como função: 

 
mostrar o “plural” e “tolerante” que é o Estado neoliberal para poder 

ser “a cara amável” dos processos de privatização e entrega dos 

                                                
41 distinción entre una interculturalidad que es funcional al sistema dominante, y otra concebida como 

proyecto político de descolonización, transformación y creación. 



53 

 

 

recursos naturais às empresas transnacionais, destruição dos direitos 

dos trabalhadores, desregulação da economia e abertura de mercados 

para minar os processos produtivos campesinos e comunitários, 

trabalhar contra toda possibilidade de equiparação real das culturas 
(VIAÑA, 2010, p. 130) (tradução livre)

42
. 

 

Enfatizando a imprescindibilidade de mudanças estruturais para se conceber uma 

interculturalidade crítica, Jorge Viaña considera Equador, Bolívia e Venezuela (nos 

últimos anos) como exceção ao uso da interculturalidade como mecanismo estatal de 

inclusão subordinada, isto porque nestes países, segundo o autor, ocorreram processos 

profundos de transformação estrutural (2010, p. 128), com a inauguração de um novo 

tipo de constitucionalismo e mesmo, no caso dos dois primeiros, um novo tipo de 

Estado, os estados plurinacionais, condições essas que são “somente ponto de partida da 

revolucionarização da economia e conjunto das relações sociais” (VIAÑA, 2010, p. 

129) (tradução livre)
43

. 

Dessa discussão em torno do termo interculturalidade, ousamos sintetizar o 

sentido que nos interessa quando falamos em democracia intercultural. Considerando o 

que até aqui expomos, nos interessa uma concepção de interculturalidade ou 

interculturalismo (usamos aqui como sinônimos) que, além de ter como essencial o 

caráter dialógico permanente e ciente das limitações de cada cultura, conforme bem 

frisado pelo professor  Bruno Galindo, compreenda os mecanismos imprescindíveis à 

realização de um diálogo em condições de igualdade, mecanismos esses que, como 

exposto acima, a partir das ideias de Catherine Walsh, Luis Tapia e Jorge Viaña, se 

inserem em um novo modelo de democracia e de Estado, apoiados em uma gama 

extensa de direitos sociais que pretende tornar possível as relações paritárias entre os 

grupos subalternos e os que até aqui se fizeram dominantes. Esses mecanismos serão 

tratados no último capítulo do presente trabalho. 

Antes de concluir este tópico, todavia, passamos às correlatas discussões sobre o 

plurinacionalismo e os ciclos constitucionais, questões essenciais ao entendimento do 

contexto no qual se insere a democracia intercultural presente na CPB. 

                                                
42 mostrar lo “plural” y “tolerante” que es el Estado neoliberal para poder ser “la cara amable” de los 

procesos de privatización, destrucción y entrega de los recursos naturales a las empresas transnacionales, 

destrucción de los derechos de los trabajadores, desregulación de la economia y apertura de mercados 

para minar los procesos productivos campesinos y comunitarios, trabajar contra toda posibilidad de 

igualación real de las culturas. 
43 sólo como punto de partida de la revolucionarización de la economia y el conjunto de las relaciones 

sociales. 



54 

 

 

Em nosso continente, a reestruturação do Estado na busca por sua 

correspondência com a diversidade cultural dos povos que o habitam, assume contornos 

diferenciados, uma vez que aqui também está em jogo a superação do pensamento 

colonial e eurocêntrico representado pelo Estado-nação, sendo a reestruturação proposta 

nas atuais constituições do Equador e da Bolívia considerada uma grande inovação 

social e jurídica. Neste sentido, expressam os juristas mineiros José Luiz Quadros de 

Magalhães e Afonso Weil (2011, p. 263): 

As novas constituições da Bolívia e do Equador do ano de 2008 são 

uma grande novidade para o Direito, pois têm o potencial de significar 

uma ruptura com o modelo estatal moderno. Da uniformização e 
unificação – para não falar na intolerância religiosa e cultural –, 

elementos estes que forjam a base valorativa do Estado-nação advindo 

da tradição europeia, o Estado Plurinacional pretende fornecer novos 
paradigmas não somente em termos de organização social, mas 

também atender às demandas dos povos e nações historicamente 

marginalizados no processo “civilizatório” americano, africano e 

asiático. 

 

Vários países europeus reconhecem sua plurinacionalidade. A discussão sobre 

esta nova estrutura de Estado está acontecendo também na Ásia e na África tornando 

evidente “o forte questionamento político e teórico da concepção liberal de uma só 

nação como realidade coincidente com um só Estado, e sugerindo, diante dela, a 

coexistência democrática de várias nações ou nacionalidades sob o marco de um mesmo 

Estado” (GRIJALVA, 2009, p.118). Assim, a reestruturação do Estado para um viés 

plurinacional vem sendo apontada como uma necessidade real, na medida em que a 

mononacionalidade do Estado demonstra um óbice para uma relação eficiente e 

democrática entre sociedade e Estado (LINERA, 2010, p. 186). Nessa linha, assevera 

Agustín Grijalva (2009, p. 115): 

A diversidade cultural é, sem dúvida, um dos desafios centrais com 

que se depara o constitucionalismo atual. Tal desafio se deve a dois 

problemas teóricos e práticos, que advêm da coexistência entre grupos 
humanos com diversas culturas no território de um mesmo Estado. 

Essa coexistência questiona certas visões de conceitos centrais, como 

nação, cidadania ou igualdade, conceitos estes que foram pensados 
sob o marco dos projetos de Estados nacionais, que desconsideravam 

os povos indígenas, seja ignorando-os ou pretendendo integrá-los a 

uma cultura nacional homogênea.  

Dessa forma, o Estado Plurinacional, no âmbito latino-americano, parece 

representar uma resposta positiva às dívidas históricas que os países de Nuestra 

América têm com seus povos originários, a partir do reconhecimento de sua exclusão 



55 

 

 

política, social e econômica e do empreendimento de uma reestruturação social que visa 

superar problemas latentes e atender às demandadas pelo fim do pensamento colonial. 

Neste sentido, aduz Boaventura Santos (2007, p. 19): 

 
Devemos reconhecer o racismo quando é necessário para eliminá-lo. 
Esta é a ideia da pós-colonialidade que leva consigo duas questões 

muito importantes para tomar em consideração. Uma, que o Estado 

não pode ser culturalmente neutro porque se é neutro, objetivamente, 

favorece à cultura dominante; e duas, a questão da memória; vivemos 
um período no qual alguns não querem recordar e outros não querem 

deixar ao passado as injustiças históricas que foram cometidas no 

longo período do colonialismo. 
[...] 

Então, a ideia de pós-colonialidade significa isto: se houve uma 

injustiça histórica deve-se permitir um período de transição no qual 
haja um tempo de discriminação positiva em favor das populações 

oprimidas. Os gestos podem ser distintos, em algumas sociedades o 

fazem com redistribuição de riqueza e também com atos políticos. 

Austrália, por exemplo, em 1992 pediu oficialmente desculpas aos 
indígenas pelos roubos, pelas destruições feitas. Assim, na Austrália 

houve depois uma redistribuição em favor destas populações 

indígenas. (tradução livre).
44

 

 

Esta reestruturação do Estado se apoia em um novo modelo constitucional. 

Tendo as nossas últimas cartas constitucionais como paradigma, a advogada peruana 

Raquel Z. Yrigoyen Fajardo (2009, p. 25) faz uma análise histórica interessante e que se 

relaciona com as discussões acima apresentadas sobre multiculturalismo, 

interculturalidade e plurinacionalismo. Ela observa que, a par do desenvolvimento das 

normas internacionais sobre os direitos indígenas, ocorreram, no continente americano, 

mudanças constitucionais importantes nas últimas três décadas, definidas, por ela, em 

três ciclos: 

O primeiro ciclo de reforma constitucional multiculturalista teve início 

nos anos oitenta do séc. XX e caracteriza-se pela introdução do direito 
– individual e coletivo – à identidade cultural, junto com a inclusão de 

                                                
44Debemos reconocer el racismo cuando es necesario para eliminarlo. Ésta es la idea de la 

postcolonialidad que lleva consigo dos cuestiones muy importantes para tomar em cuenta. Una, que el 
Estado no puede ser culturalmente neutro porque si es neutro, objetivamente, favorece a la cultura 

dominante; y dos, la cuestión de la memoria; vamos a vivir un período en el que algunos no querrán 

recordar y otros no querrán olvidar la historia pasada por las injusticias históricas que fueron cometidas 

en el período largo del colonialismo. [...] Entonces, la idea de postcolonialidad significa esto: si hubo una 

injusticia histórica hay que permitir un período transicional donde haya um tiempo de discriminación 

positiva a favor de las poblaciones oprimidas. Los gestos pueden ser distintos, em algunas sociedades lo 

hacen com redistribución de riqueza y también com actos políticos. Australia, por ejemplo, en 1992 pidió 

oficialmente disculpas a los indígenas por los robos, por las destrucciones hechas. Es decir, em Australia 

hubo después una redistribución a favor de estas poblaciones indígenas (SANTOS, 2010, p. 19). 



56 

 

 

direitos indígenas específicos. Após a primeira adoção do 

constitucionalismo multicultural pelo Canadá em 1982, seguiram-se 

dois países centro-americanos – Guatemala 1985 e Nicarágua 1987 – 

que buscam sair de processos bélicos e reconciliar as suas sociedades, 
incluindo o reconhecimento de direitos indígenas e, no caso da 

Nicarágua, um sistema de autonomias. A reforma do Brasil em 1988 

antecede em um ano a adoção do Convênio 169 da OIT sobre direitos 
indígenas, mas já reconhece algumas das concepções debatidas na 

revisão do Convênio 107, pelo que tal constituição está no limiar do 

segundo ciclo. O segundo ciclo, durante os anos noventa do séc. XX, 

incorpora os direitos contidos no Convênio 169 da OIT. Este ciclo 
afirma o direito (individual e coletivo) à identidade e diversidade 

cultural, já introduzido no primeiro ciclo, mas desenvolve mais o 

conceito de “nação multiétnica” e “estado pluricultural”, qualificando 
a natureza da população e avançando rumo ao caráter do Estado. 

Também reconhece o pluralismo jurídico, assim como novos direitos 

indígenas e de afrodescententes. Este modelo se expande nas 
Américas Central e do Sul (Colômbia 1991, México 1992, Paraguai 

1992, Peru 1993, Bolívia 1994, Argentina 1994, Equador 1996 e 

1998, Venezuela 1999). 

O terceiro ciclo, durante a primeira década do séc. XXI, colocou no 
cenário um debate ainda não resolvido por dois processos 

constituintes (Bolívia 2007-2008 e Equador 2008) sobre o “Estado 

plurinacional” e um modelo de pluralismo legal igualitário, baseado 
no diálogo intercultural. 

Para a autora, a diferença do segundo para o terceiro ciclo é que naquele, embora 

houvesse o reconhecimento de autodeterminação dos povos indígenas, ao mesmo 

tempo, e contraditoriamente, coexistiam normas que contrariavam este direito, bem 

como ainda não havia mecanismos de efetiva participação política dos povos nativos 

nos estados em que vivem – uma espécie de inclusão subordinada, portanto -, o que faz 

nascer a demanda pelos Estados Plurinacionais, mote do terceiro ciclo. As constituições 

dos Estados Plurinacionais dão amplo reconhecimento aos direitos indígenas e suas 

instituições, tais como a educação, a organização política, a medicina, o direito e a 

justiça indígenas, permitindo que estes povos possam viver e se organizar conforme 

suas próprias cosmovisões. 

Reconhece-se que a sobrevivência física tem forte ligação com a sobrevivência 

cultural e esta requer políticas públicas específicas, de modo que, além de ser 

oficialmente reconhecida as diversas formas de manifestação cultural dos povos 

indígenas, estão sendo empreendidas formas de incentivo à sua propagação, como, por 

exemplo, a utilização da medicina indígena pelo sistema público de saúde e a 

determinação para que servidores públicos aprendam algum idioma indígena 

(FAJARDO, 2009, p.49). 



57 

 

 

Assim, estes Estados Plurinacionais representam “a aposta por um modelo de 

Estado que ofereça as condições favoráveis para o desenvolvimento de uma sociedade 

pluricultural, capaz de incluir as distintas formas sociais, culturais, políticas e 

econômicas das coletividades étnicas que se assentam no país”, nas palavras de Sànchez 

(2009, p. 78). 

 Em contraposição, alguns autores vêm considerando que um Estado 

Plurinacional se oporia ao fundamento democrático do Estado assentado na cidadania 

universal (LINERA, 2010, p. 202). A este respeito, Linera (2010, p. 2002) leciona: 

Correntes intelectuais sobre as quais não recai nenhuma suspeita de 

postura antidemocrática, como a dos liberais comunitaristas ou a dos 

liberais multiculturalistas, há mais de uma década vêm trabalhando a 

temática da “democracia multinacional” como parte dos esforços para 
ampliar o suporte democrático dos Estados modernos em sociedades 

multiculturais e, de fato, a realidade tem demonstrado que não apenas 

sociedades recentemente descolonizadas avançaram na formação de 
Estados democráticos com instituições multinacionais (Índia, Malásia, 

Nigéria, África do Sul), como também o fizeram sociedades altamente 

industrializadas e com longa tradição democrática (Bélgica, Suíça ou 
Canadá).  

Ante outros questionamentos, tem-se a demonstração de que o reconhecimento 

de autogoverno às minorias nacionais colabora para a estabilidade e a coesão dos 

Estados (LINERA, 2010 p. 200). Sobre isto, Boaventura de Souza Santos (2007, p. 20) 

afirma que um Estado Unificado não é necessariamente um Estado Uniforme, de modo 

que, deve-se buscar formas de unificar sem uniformizar, alcançando o que chamou de 

uma “geometria variável de Estado”. 

Souza Santos (2007), fazendo uma análise dos pontos que se apontam como 

negativos em um Estado Plurinacional, e não rechaçando de plano a pertinência de tais 

pontos (insegurança jurídica, instabilidade democrática, desunião), chama a atenção 

para o fato de que estamos lidando com a reconstrução de um modelo estatal e como tal 

é algo novo que deve vir acompanhado de soluções inovadoras, com grande capacidade 

analítica. A ideia é fortalecer a unidade nacional a partir do reconhecimento 

institucionalizado da diversidade. Portanto, trata-se de pensar a união na pluralidade 

(SOUZA SANTOS,2007, p. 28). 

No que se refere especificamente aos temores de instabilidade democrática, 

decorrente da ampla participação popular fomentada por este novo modelo de Estado, 

vale lembrar um outro aspecto, apontado por Marilena Chauí em seu conceito de 

democracia (2008, p. 39), donde se depreende que democracia é “a forma política na 



58 

 

 

qual, ao contrário de todas as outras, o conflito é considerado legítimo e necessário, 

buscando mediações institucionais para que possa exprimir-se. A democracia não é o 

regime do consenso, mas do trabalho dos e sobre os conflitos”. Pela importância, para o 

presente trabalho, do que se concebe como democracia, traremos a discussão no tópico 

seguinte. 

 

3.4 Democracias e Direitos Humanos – concepções inseparáveis  

 

Optamos aqui por usar o termo “democracias” com o intuito de demonstrar a 

nossa pretensão em discutir a ideia moderna e estática de democracia, abrindo caminho 

para tentativas de concepções outras e, portanto, pensando o termo de modo plural e 

com estruturas diversas. De início, trazemos uma provocação do escritor José 

Saramago
45

, que, apesar de não se tratar de um acadêmico, nos parece fazer uma 

importante fala sobre o tema: 

Tudo se discute nesse mundo, menos uma única coisa que não se 

discute, não se discute a democracia. A democracia está aí, como se 

fosse uma espécie de santa de altar, de quem já não esperam milagres, 
mas que está aí como uma referência, uma referência, a democracia. E 

não se repara que a democracia em que vivemos é uma democracia 

sequestrada, condicionada, amputada. Porque o poder, o poder do 

cidadão, o poder de cada um de nós, limita-se, na esfera política, 
repito, na esfera política, a tirar um governo de que não gosta e a por 

outro de que talvez venha a gostar. Nada mais. As grandes decisões 

são tomadas numa outra esfera. E todos sabemos qual é. As grandes 
organizações financeiras internacionais, os FMI, a Organização 

Mudial do Comércio, os bancos mundiais (…), nenhum desses 

organismos é democrático. E, portanto, como é que podemos 
continuar a falar de democracia, se aqueles que efetivamente 

governam o mundo não são eleitos democraticamente pelo povo? 

Quem é que escolhe os representantes dos países nessas organizações? 

Onde está então a democracia? (SARAMAGO, 2008)
46

 

 

Esta última pergunta feita por Saramago, diante da sua inexorável realidade, 

parece permanecer sem resposta e nos mostra como o nosso contexto político e social 

exige uma discussão profunda e permanente sobre democracia. Jaime Osório (2014, p. 

                                                
45 A citação exposta não é uma provocão eventual do autor sobre o tema em questão. Em sua obra Ensaio 

sobre a lucidez, podemos encontrar uma rica metáfora sobre a fragilidade do sistema de escolha daqueles 

que governam quando, em um dia qualquer de eleições, de forma totalmente inesperada e surpreendente, 

nenhum eleitor, nem mesmo os candidatos, saem de suas casas para votar, gerando caos e incertezas para 

as quais o sistema não tem qualquer solução além da repressão, evidenciando, entre outras coisas, sua 

carência de legitimidade.  
46 Trata-se de transcrição feita a partir de um vídeo, disponibilizado em 

<https://www.youtube.com/watch?v=m1nePkQAM4w>. Acesso em 20/12/2016. 

https://www.youtube.com/watch?v=m1nePkQAM4w


59 

 

 

257) critica as análises predominantes na academia e no espaço político em torno da 

concepção de democracia, lembrando como o pensamento moderno se organiza em 

termos dicotômicos, de forma a classificar os mais diversos regimes políticos em apenas 

dois formatos: democrático e autoritário. 

Essa classificação geralmente é feita a partir da observância de algumas regras 

básicas do jogo, tais como a alternância de poder, a existência de eleições gerais e 

periódicas, o sistema pluripartidarista, a possibilidade real de que os governantes 

entreguem o governo a seus opositores, um sistema confiável de contagem de votos, 

liberdade de expressão, entre outros, como, se pode ver, por exemplo, na 

esquematização feita por Szmolka Vida, na qual a autora utiliza essas regras para 

pontuar e obter uma gradação dos níveis maior ou menor de democracia com o fim de 

caracterizar os regimes políticos (2010, p. 126-129, apud GALINDO, 2015, p. 92). 

Tais análises parecem valorizar unicamente as instituições liberais clássicas, 

desconsiderando outros aspectos relevantes que dão conta do aspecto social e do efetivo 

empoderamento do “cidadão”, deixando, assim, de observar “a estranha convivência de 

uma institucionalidade supostamente democrática e uma vida societária submetida ao 

poder do capital” (OSORIO, 2014, p. 258).  

No cenário atual, demonstra-se insuficiente pensar os regimes políticos como 

democráticos ou autoritários, exclusivamente a partir das instituições das democracias 

liberais modernas, ainda que o fazendo por gradações.  A realidade se apresenta muito 

mais complexa e nem sempre o que é “A”, por simplesmente ser “A” não é “B”. É 

possível ser “A” e, simultaneamente, “não A”, de modo que é perfeitamente possível 

que Estados democráticos, do ponto de vista institucional, apresentem em seu conjunto 

social, um sistema brutalmente despótico (OSORIO, 2014, p. 259), sendo 

imprescindível enfrentar as seguintes questões: quem detém o poder e como o exerce? 

Em 2015, o mundo assistiu aos gregos participarem de um plebiscito sobre um 

novo pacote de austeridade “proposto” ao país por seus credores. Por 61% dos votos, os 

eleitores gregos disseram “não” ao pacote que, entre outras coisas, aumentaria impostos 

sobre o consumo, elevaria a idade para acesso à aposentadoria e efetuaria privatizações. 

Uma semana depois, essa decisão foi desconsiderada pelo então primeiro-ministro da 

Grécia que, a revelia do sonoro “não” dos cidadãos gregos e do próprio discurso 

eleitoral, aprovou o ajuste (BBC BRASIL, 2015). 



60 

 

 

Nós, brasileiros, assistimos a uma depauperação gradual do viés social do nosso 

ordenamento jurídico, já no último governo eleito, mas, sobretudo, a partir de 2016, 

pós-impeachment presidencial, vemos uma escalada rápida e profunda de retirada de 

direitos sociais do ordenamento jurídico, através de reformas altamente impopulares e 

contrárias ao programa político escolhido nas urnas, em 2014. Até o momento que 

escrevemos o presente trabalho, para citar somente alguns exemplos, temos a reforma 

constitucional que congelou por 20 anos os gastos públicos, a aprovação da 

terceirização para atividades-fim e uma reforma trabalhista que, entre outras 

malfeitorias, permite a contratação por hora e a permanência de gestantes em locais 

insalubres. Todas essas reformas tiveram ampla rejeição popular, entretanto, aos 

“mandantes”, nossos mandatários fizeram “ouvidos de mercador”, soterrando o 

princípio constitucional da soberania popular. 

Em um contexto parecido com o atual, na introdução de sua Teoria 

Constitucional da Democracia Participativa, Paulo Bonavides defende aguerridamente 

o princípio da soberania popular, o qual considera “a carta de navegação da cidadania 

rumo às conquistas democráticas” (2008, p.11). Nessa obra, publicada pela primeira vez 

em 2001, o autor perfaz, aqui e ali, análises conjunturais que – lamentavelmente – 

coincidem em vários aspectos com o cenário atual, quando, entre outras coisas, afirma 

que o princípio da soberania popular foi, no Congresso Nacional, “tão desfigurado, tão 

atraiçoado, tão ferido pela covardia dos quadros representativos, os quais, em aliança 

com o Executivo, consentem que este leve a cabo a tarefa de despedaçar a Constituição 

e as leis” (BONAVIDES, 2008, p. 11). 

No entanto, os institutos da democracia representativa continuam em plena 

vigência, a evidenciar como a dicotomia democracia x autoritarismo não é suficiente 

para analisar a questão do déficit democrático. Nas décadas de 80 e 90 do século 

passado, o Brasil e vários outros países da América Latina, viviam o processo de 

“redemocratização”, pelo qual foi dada ao povo novamente a oportunidade de escolher 

seus governantes. Se sob o autoritarismo vivíamos uma completa paralisia cidadã, esse 

momento de redemocratização tampouco se revelou como a possibilidade de 

escolhermos o nosso futuro. Imediatamente nos foram impostas as medidas neoliberais, 

que contribuíram para acelerar nossos imensos desequilíbrios econômicos, elevadas 

taxas de desemprego, profundas desigualdades sociais, grandes desajustes no cotidiano 

das comunidades locais e o genocídio cultural (WOLKMER, 2006, p. 116).  



61 

 

 

Sánchez, através da análise da obra de Helio Gallardo, relembra que o período 

da chamada redemocratização latino-americana coincide com os processos de 

transnacionalização e internacionalização das decisões políticas, reformas neoliberais, 

precarização do mercado de trabalho, falsa feminização da oferta laboral, 

descampesinação e geração de excluídos (2004, p. 33). Desse cenário, extraímos outras 

imprescindíveis questões: quanta pobreza e exclusão a democracia permite? É possível 

pensar democracia sem a concretização de direitos humanos?  

Analisando o desenvolvimento da democracia na América Latina, Enzo Bello 

considera que, após as proclamações das independências, a cidadania e os direitos 

sociais receberam diferentes tratamentos e foram manejados com vários propósitos em 

nossas constituições, chamando atenção para a discrepância entre normatividade e 

facticidade, o “que demonstra a insuficiência da dimensão jurídica e a necessidade de 

serem criadas condições políticas para a concretização desses direitos na prática social” 

(BELLO, 2012, p. 56).  

Tais condições, como se observa, por exemplo, no contexto acima mencionado 

de pós-redemocratização dos países latino-americanos, não se apresentam no bojo da 

clássica democracia representativa, na qual “o povo dos países em desenvolvimento 

conserva a forma e não a substância do poder democrático e republicano” 

(BONAVIDES, 2008, p. 27), uma vez que neste modelo estão ausentes meios 

efetivamente destinados a possibilitar a participação popular e a concretização de 

direitos, sendo, a intermediação representativa, portanto, “um símbolo de tutela, 

sujeição e menoridade democrática do cidadão – meio povo, meio súdito” 

(BONAVIDES, 2008, p. 35). 

Nesse contexto, mais que nunca se faz necessário pensar a concepção de cidadão 

para além de sua definição como um mero sujeito nacional dotado de capacidade 

eleitoral ativa (FERNANDES, 2012, p. 613), cujo único direito político consiste em 

votar para legitimar a substituição dos que irão administrar a coisa pública, sem, 

contudo, “poder definir a agenda nem o rumo dos assuntos públicos” (OSORIO, 2014, 

p. 244). A cidadania não pode se encerrar nos escassos segundos em que dura o ato de 

votar (LINERA, 2010, p. 109), sob pena de se deixar perpetuar uma concepção 

fossilizada e ineficaz do termo (BELLO, 2012, p. 23). 

Analisando as nossas democracias, Helio Gallardo utiliza a categoria 

“democracias restritivas” para se referir a um regime que se destina tão somente a 



62 

 

 

legitimar as instituições de poder vigentes e que reduz a ideia de democracia a termos 

puramente procedimentais. Aqui a eletividade não implica responsabilidade política 

para os eleitos, conformando “democracias” sem representatividade e sanção efetivas, 

na qual o debilitado cidadão vota, mas não decide (SÁNCHEZ, 2004, p. 37). 

A “democracia” brasileira é um exemplo bem próximo desse quadro e se torna 

ainda mais evidente quando, por exemplo, a imensa maioria da população se coloca 

contra reformas constitucionais que restringem (ou mesmo extinguem) direitos sociais 

e, no entanto, tais reformas vêm sendo rapidamente aprovadas por nossos 

“representantes”, sem que se dignem ao menos a utilizar os vigentes institutos do 

plebiscito e do referendo. 

Importante lembrar, inclusive, que esses institutos, previstos em nossa 

Constituição como mecanismos de participação política popular direta, só podem ser 

utilizados se autorizados pelo Congresso Nacional (art. 49, XV, CRFB/88), o que 

configura uma singular originalidade do ordenamento brasileiro, conforme observou 

Fábio Konder Comparato (2010), pela qual “o mandante somente pode manifestar 

validamente a sua vontade, se houver concordância dos mandatários”. 

Nosso Poder Legislativo Federal se encontra, atualmente, em deliberação de 

temas de grande relevância nacional sem, contudo, consultar a população diretamente 

afetada. Enfrentamos indubitavelmente uma deficiência democrática cada dia mais 

evidente e preocupante. Portanto, discutir sobre democracia no contexto latino-

americano e, sobretudo, no Brasil, é de inexorável relevância social, pois, conforme 

afirmou Comparato (2010), “se o regime democrático implica necessariamente a 

atribuição de poder soberano ao povo, é forçoso reconhecer que este continua, como 

sempre esteve, em estado de menoridade absoluta”. 

O caminho para a concretização de direitos humanos tem como ponto de partida 

a concepção do cidadão como sujeito verdadeiramente capaz de decidir o seu destino, 

em um espaço público radicalmente democrático, no qual se garanta “a capacidade real 

e constante de qualquer tipo de minoria exprimir-se política e culturalmente” 

(WALLERSTEIN, 2007, p. 58), de modo que democracia e direitos humanos são 

concepções inseparáveis e fundamentais uma para a outra. 

 As instituições eleitorais das democracias representativas modernas 

configuram-se em meros instrumentos de legitimação da ordem posta, em um sistema 

orientado exclusivamente pelos ditames econômicos. Esse sistema que cria a figura do 



63 

 

 

“subcidadão” leva ao pertinente questionamento feito por José Trindade (2002, p. 211), 

“quais direitos humanos restarão para as multidões descartadas da economia, do 

consumo, do mercado?” Pensando pela perspectiva da geopolítica global, perguntamos, 

quais direitos humanos restarão para os povos dos países submetidos ao papel de 

colônias fornecedoras de matéria-prima e de mão de obra barata, na dinâmica da divisão 

internacional do trabalho? 

Esses questionamentos ligam as discussões em torno de democracia e de direitos 

humanos, bem como, das ideias de colonização e colonialidade. Torna-se cada dia mais 

patente a impossibilidade de se entender como democrático um Estado marcado pela 

profunda desigualdade socioeconômica e pela submissão a interesses exógenos, no qual 

os direitos mais fundamentais do homem sejam privilégios de alguns poucos – 

coincidentemente aqueles representados pelos agentes políticos encarregados da 

continuidade da agenda colonial.  

Portanto, é importante apontar a interdependência dos conceitos de cidadania, 

democracia e direitos humanos, medindo-se a qualidade da democracia por sua 

capacidade de transformar direitos em cidadania (CAPUTO, 2011, p. 11, apud, 

OSORIO, 2014, p. 259), bem como de democracia e colonialidade/descolonialidade, 

avaliando-se as possibilidades reais do efetivo poder dos povos de escolher e trilhar o 

seu futuro sem ingerências externas. 

Essas ligações e interdependências demonstram a necessidade de se entender 

democracia para além do modelo liberal-clássico, e, nesse contexto, faz-se interessante 

também buscar um entendimento de direitos humanos e cidadania diferenciado daquele 

consignado historicamente no paradigma da modernidade. Partindo unicamente deste, 

tais concepções foram, ao longo da história, parte da retórica do poder e, portanto, ao 

invés de instrumentos de libertação, configuraram-se em mecanismos justificadores da 

opressão de uns povos sobre os outros. Sartre, no prefácio da obra Os condenados da 

terra, de Fanon, toca nesse ponto, demonstrando a contradição do humanismo europeu 

que coloniza e violenta: 

 

Primeiro temos que afrontar um espetáculo inesperado: o striptease do 

nosso humanismo. Aqui está, desnudo e não agradável de ver: não era 
senão uma ideologia mentirosa, a requintada justificação da pilhagem; 

suas ternuras e seu preciosismo justificavam nossas agressões. Que 



64 

 

 

belo pregar a não violência: nem vítimas nem verdugos! (1961, p.10) 

(tradução livre)
47

 

 

Em “O universalismo europeu: a retórica do poder”, Wallerstein analisa como os 

termos “liberdade”, “direitos humanos” e “democracia” fizeram parte do discurso 

imperial justitificador das invasões de países periféricos pelos países centrais e como a 

“defesa” daqueles tem sido geopoliticamente seletiva, a evidenciar que tais concepções 

precisam ser compreendidas para além do paradigma universalista europeu. De forma 

parecida, Helio Gallardo fala sobre a intrumentalização dos direitos humanos para fins 

não humanitários (2006, p. 68): 

 

Na transição entre os séculos XX e XXI o discurso ideológico sobre 
os direitos humanos que não resulta factível cumprir tem-se orientado 

basicamente em duas frentes. A mais ampla, ainda que atualmente 

decaída, tem manipulado direitos humanos como instrumento de 
enfrentamento e delimitação dos adversários ideológicos locais e 

internacionais e também como critério para processar outras culturas. 

O eixo deste posicionamento é a ideologia do Mundo Livre ocidental 
que facilitou encarar a “comunistas” e “totalitários”, mas também a 

culturas e civilizações asiáticas, africanas (sintoísmo, hinduísmo, 

islamismo, etc) e latino-americanas que não valorizam as ideias 

ocidentais sobre individualismo, liberalismo, constitucionalismo, 
direitos humanos, democracia, mercados livres ou separação de Igreja 

e Estado. O critério assume que “a comunidade mundial” é, em 

realidade falsa. Não existe universalidade da experiência humana, e 
sim conflito entre civilizações. Neste contexto, direitos humanos se 

transforma explicitamente em uma bandeira para estender o império 

do Ocidente sobre as outras civilizações. (tradução nossa)
48

 

 

Assim, em contextos de invasões, perseguições e opressão do “Outro” ressurge 

uma espécie de fundamentalismo dos direitos humanos que os transforma em uma 

                                                
47Primero hay que afrontar un espectáculo inesperado: el striptease de nuestro humanismo. Aquí está, 

desnudo y no agradable de ver: no era sino una ideología mentirosa, la exquisita justificación del pillaje; 

sus ternuras y su preciosismo justificaban nuestras agresiones. ¡Qué bello predicar la no violencia!: ni 

víctimas ni verdugos! 
48 En la transición entre los siglos XX y XXI el discurso ideológico sobre derechos humanos que no 

resulta factible cumplir se há orientado básicamente hacia dos frentes, El más amplio, aunque actualmente 

decaído, ha manipulado derechos humanos como instrumento de enfrentamento de enfrentamiento y 

delimitación de los adversarios ideológicos locales e internacionales y también como criterio para 
enjuiciara otras culturas. El eje de este posicionamiento es la ideología del Mundo Libre occidental que 

facilitó encarar a “comunistas” y “totalitarios”, pero también a culturas y civilizaciones asiáticas, 

africanas (sintoísmo, hinduismo, Islam, etc) y latinoamericanas que no valoran las ideas occidentales 

sobre individualismo, liberalismo, constitucionalismo, derechos humanos, liberalismo, 

constitucionalismo, derechos humanos, democracia, mercados libres o separación de Iglesia y Estado. El 

criterio asume que “la comunidad mundial” es, en realidad falsa. No existe universalidad de la 

experiencia humana, sino conflicto entre civilizaciones. En este contexto, derechos humanos se 

transforma explícitamente en una badera para extender el imperio de Occidente sobre las otras 

civilizaciones. 



65 

 

 

ferramenta moral para legitimar agressões e violências. A vinculação moral (à dignidade 

e à cidadania) dos direitos humamos é substituída por uma vinculação legal 

(GALLARDO, 2006, p. 69). Diante de tais fatos é essencial uma abordagem crítica dos 

direitos humanos que seja capaz de ampliar a sua concepção, deslocando-a de uma 

plataforma legal positivada pretensamente universal (um catálogo pré-determinado de 

direitos) para a ideia de direitos humanos como um processo de luta social por 

dignidade, assumindo a possibilidade de esta ser entendida de várias formas, de acordo 

com as experiências próprias de cada povo. 

Helio Gallardo propõe que os direitos humanos sejam fundamentados de 

maneira diversa da historicamente vigente: em lugar de um jusnaturalismo calcado em 

uma moral ocidental eurocentrada, que sejam concebidos como sócio-históricos e frutos 

das várias lutas populares que os vêem como demandas de empoderamentos ou 

transferências de poder, “de modo que se construa um mundo sem populações em 

condições de vulnerabilidade” (2006, p. 125) (tradução livre)
49

. Assim sendo, estaremos 

a falar, portanto, dos “direitos humanos cujo fundamento está na luta da gente” (2006, 

p. 125) (tradução livre)
50

.  

Esse ponto específico da perspectiva crítica de direitos humanos desenvolvida 

por Gallardo, nos remete ao catalógo de direitos fundamentais previsto na CPB, o qual 

apresenta boa parte daquelas disposições clássicas sedimentadas nas declarações 

“universais” ocidentais, porém, apresenta também um rol peculiar de direitos, 

claramente resultantes das lutas e experiências próprias da gente boliviana. A chamada 

Guerra da Água, ocorrida em 2000 e trazida no próximo capítulo como um dos 

movimentos precursores do novo pacto constituinte e, vencida pelo povo, diga-se, é 

certamente um acontecimento de peso relevante para que a CPB traga expressamente a 

previsão de que “a água constitui um direito fundamentalíssimo para a vida, no marco 

da soberania do povo” (art. 373, I, destaque nosso) (tradução livre)
51

, assim como as 

disposições seguintes, inseridas especificamente no capítulo dos direitos fundamentais: 

 

Artigo 16.  
I. Toda pessoa tem direito à água e à alimentação.  

II. O Estado tem a obrigação de garantir a segurança alimentar, 

através de uma alimentação saudável, adequada e suficiente para toda 

a população.  

                                                
49 De modo que se construya un mundo sin poblaciones en condiciones de vulnerabilidad. 
50 Derechos humanos cuyo fundamento estpa en la lucha de la gente. 
51 El agua constituye un derecho fundamentalísimo para la vida, en el marco de la soberanía del pueblo. 



66 

 

 

(...) 

Artigo 20.  

I. Toda pessoa tem direito ao acesso universal e equitativo aos 

serviços básicos de água potável, sistema de esgoto, eletricidade, gás 
domiciliar, postal e telecomunicações.  

II. É responsabilidade do Estado, em todos seus níveis de governo, a 

provisão dos serviços básicos através de entidades públicas, mistas, 
cooperativas ou comunitárias. Nos casos de eletricidade, gás 

domiciliar e telecomunicações se poderá prestar o serviço mediante 

contratos com a empresa privada. A provisão de serviços deve 

responder aos critérios de universalidade, responsabilidade, 
acessibilidade, continuidade, qualidade, eficiência, eficácia, tarifas 

equitativas e cobertura necessária; com participação e controle social. 

III. O acesso à água e serviço de esgoto constituem direitos humanos, 
não são objeto de concessão nem privatização e estão sujeitos a 

regime de licenças e registros, conforme a lei. (tradução livre)
52

 

 

Igualmente, estes outros dispositivos parecem atender muito especificamente à 

realidade socioeconômica boliviana, dando atenção a situações de vulnerabilidade e 

discriminação vivenciadas pelas parcelas menos favorecidas de sua população: 

 

Artigo 17. Toda pessoa tem direito a receber educação em todos os 

níveis de maneira universal, produtiva, gratuita, integral e 
intercultural, sem discriminação.  

Artigo 18.  

I. Todas as pessoas têm direito à saúde.  
II. O Estado garante a inclusão e o acesso à saúde de todas as pessoas, 

sem exclusão nem discriminação alguma.  

III. O sistema único de saúde será universal, gratuito, equitativo, 

intracultural, intercultural, participativo, com qualidade, humanidade e 
controle social. O sistema se baseia nos princípios de solidaridade, 

eficiência e corresponsabilidade e se desenvolve mediante políticas 

públicas em todos os níveis de governo.  
Artigo 19.  

I. Toda pessoa tem direito a um habitat e moradia adequada, que 

dignifiquem a vida familiar e comunitária.  

                                                
52Artículo 16.  

I. Toda persona tiene derecho al agua y a la alimentación.  

II. El Estado tiene la obligación de garantizar la seguridad alimentaría, a través de una alimentación sana, 

adecuada y suficiente para toda la población.  

(…) 

Artículo 20.  

I. Toda persona tiene derecho al acceso universal y equitativo a los servicios básicos de agua potable, 
alcantarillado, electricidad, gas domiciliario, postal y telecomunicaciones.  

II. Es responsabilidad del Estado, en todos sus niveles de gobierno, la provisión de los servicios básicos a 

través de entidades públicas, mixtas, cooperativas o comunitarias. En los casos de electricidad, gas 

domiciliario y telecomunicaciones se podrá prestar el servicio mediante contratos con la empresa privada. 

La provisión de servicios debe responder a los criterios de universalidad, responsabilidad, accesibilidad, 

continuidad, calidad, eficiencia, eficacia, tarifas equitativas y cobertura necesaria; con participación y 

control social. 

III. El acceso al agua y alcantarillado constituyen derechos humanos, no son objeto de concesión ni 

privatización y están sujetos a régimen de licencias y registros, conforme a ley. 



67 

 

 

II. O Estado, em todos seus níveis de governo, promoverá planos de 

moradia de interesse social, mediante sistemas adequados de 

financiamento, baseando-se nos princípios de solidaridadee equidade. 

Esses planos se destinarão preferencialmente a familias de escassos 
recursos, a grupos menos favorecidos e a área rural. (tradução livre)

53
 

 

Esse entendimento crítico da concepção de direitos humanos é fundamental para 

a análise que aqui se pretende da democracia intercultural boliviana e sua relação com a 

efetivação de direitos. Portanto, a discussão ora apresentada tem a finalidade de 

demonstrar que, quando falamos em direitos humanos, pretendemos ir um pouco mais 

além que a concepção moderna eurocentrada e liberal do termo, levando em conta as 

experiências próprias e as lutas dos povos e nações que estão construindo a democracia 

intercultural. 

Da mesma forma, considerando que adiante falaremos bastante sobre a 

ampliação dos poderes cidadãos (a ideia de cidadania ampliada), imprescindível é, 

digamos assim, a descolonização do conceito de cidadania, ampliando-o para além do 

ideal individualista e abstrato nascido no seio das revoluções liberais. Rafael Baustista 

observa, a partir do cenário da nova Constituição boliviana, que, para se pensar em um 

processo de libertação que não culmine em um retorno aos mesmos sistemas de 

dominação, é necessário ir além da concepção liberal de “cidadão”, destacando que “o 

conceito mesmo de “cidadania” deve ser transformado no contexto de uma 

descolonização epistemológica” (2014, p. 199) (tradução livre)
54

. 

A ideia de cidadania, segundo o autor, não expressa, por si só, um processo de 

emancipação e, menos ainda, de libertação (BAUTISTA, 2014, p. 203). Ele não nega a 

importância das conquistas decorrentes das revoluções liberais, mas assevera que as 

                                                
53Artículo 17. Toda persona tiene derecho a recibir educación en todos los niveles de manera universal, 

productiva, gratuita, integral e intercultural, sin discriminación.  

Artículo 18.  

I. Todas las personas tienen derecho a la salud.  

II. El Estado garantiza la inclusión y el acceso a la salud de todas las personas, sin exclusión ni 

discriminación alguna.  

III. El sistema único de salud será universal, gratuito, equitativo, intracultural, intercultural, participativo, 

con calidad, calidez y control social. El sistema se basa en los principios de solidaridad, eficiencia y 

corresponsabilidad y se desarrolla mediante políticas públicas en todos los niveles de gobierno.  
Artículo 19.  

I. Toda persona tiene derecho a un hábitat y vivienda adecuada, que dignifiquen la vida familiar y 

comunitaria.  

II. El Estado, en todos sus niveles de gobierno, promoverá planes de vivienda de interés social, mediante 

sistemas adecuados de financiamiento, basándose en los principios de solidaridad y equidad. Estos planes 

se destinarán preferentemente a familias de escasos recursos, a grupos menos favorecidos y al área rural. 
54El conceptomismo de “ciudadanía” debe de ser transformado en el contexto de unadescolonización 

epistemológica. 

 



68 

 

 

lutas por libertações não se encerram nelas (2014, 199). A cidadania, observada como 

um processo histórico de individualização do ser humano, a partir da propriedade 

privada e da lógica contratualista do pertencimento a uma sociedade (e não 

comunidade), pela qual o indivíduo cidadão se faz credor de direitos e devedor de 

obrigações, não condiz com o pensamento comunitário, de caráter solidário, que orienta 

uma das bases da democracia intercultural. Em uma comunidade, seus membros se 

movem pelo bem de todos, a lógica que orienta o cidadão moderno, porém, a reclamar 

por algo é a lógica da dívida. O cidadão não é o sujeito comunitário das necessidades e 

sim um indivíduo com interesses (BAUTISTA, 2014, p. 201).  

A perspectiva puramente moderna de cidadania, envolta em valores distanciados 

daqueles que orientam o vínculo comunitário, é, conforme o sociólogo, mais uma forma 

de desagregação que de unidade (BAUTISTA, 2014, 198/199):  

A humanidade se classifica: quanto mais distante da natureza mais 

humano se é. O indivíduo produzido é o “cidadão”. O indivíduo 

abstrato que se define por ser propietário e estabelecer contratos; um 

indivíduo produzido pelo mercado, ou seja, uma mercadoria, cujas 
relações com os demais já não podem ser humanas e sim mercantis. 

                          (…) 

A “cidadania” é, precisamente, o modo que tem a forma sociedade, de 
criar vínculos; mas havíamos visto que esses vínculos não vinculam, 

tampouco integram e sim desintegram. A “cidadania” não produz 

comunidade. Porque a “cidadania” pressupõe a sociedade e esta 
supõe, por sua vez, um abandono de toda forma tradicional 

(comunitária) de integração. (tradução livre)
55

 

 

Todavia, adverte Bautista, “transformar a “cidadania” não é negá-la e sim 

atravessá-la, transcendê-la, dotar-lhe de um novo sentido, algo que ela mesma não pode 

por si só” (2014, p. 203) (tradução livre)
56

. Esta necessidade de transformação de 

sentido aparece nos diálogos dos constituintes indígenas, no seio da assembleia nacional 

que deu origem a CPB, citados pelo sociólogo boliviano, dos quais transcrevemos este: 

 

                                                
55La humanidad se clasifica: cuanto más alejado de la naturaleza más humano se es. El individuo 

producido es el “ciudadano”. El individuo abstracto que se define por ser propietario y establecer 
contratos; un individuo producido por el mercado, es decir, una mercancía, cuyas relaciones con los 

demás ya no pueden ser humanas sino mercantiles. 

(…) 

La “ciudadanía” es, precisamente, el modo que tiene la forma sociedad, de crear vínculos;300 pero 

habíamos visto que esos vínculos no vinculan, tampoco integran sino desintegran. La “ciudadanía” no 

produce comunidad.301 Porque la “ciudadanía” presupone la sociedad y ésta supone, a su vez, un 

abandono de toda forma tradicional (comunitaria) de integración.  
56transformar la “ciudadanía” no es negarla sino atravesarla, trascenderla, dotarle un nuevo sentido, algo 

que ella misma no puede por sí sola. 



69 

 

 

“O que é, pois, um cidadão? o que é isso de ‘direitos cidadãos’ não 

entendiam, que eles não eram cidadãos nem campesinos, que esses 

direitos eles não queriam porque não estavam mencionados, que eles 

tinham direito a viver em comunidade, porque em comunidade, antes, 
nem cadeados usavam, que em comunidade todos resolvem seus 

problemas, que na cidade não é assim. Que agora que eram governo 

se deram conta que havía que mudar as coisas, mas que como 
estavam na cidade então há que mudar a cidade, mas que na cidade 

eles não se fazem entender nem entendem o que se faz na cidade”. 

(BAUTISTA, 2014, p. 203, grifos do autor) (tradução livre)
57

 

 

A democracia intercultural e sua ampliação cidadã, portanto, pressupõem uma 

necessária reconceitualização da ideia de cidadania, se se quer efetivamente ser 

intercultural, compreendendo a cosmovisão das nações e povos indígenas acerca dos 

vínculos que unem seus agrupamentos e as formas próprias de sociabilidade entre seus 

membros, como, por exemplo, o direito a uma vida e organização comunitárias. 

Em sentido parecido, Gersem Luciano Baniwa fala em cidadania plena dos 

povos indígenas, pela qual a estes devem ser garantidos os mesmos direitos conferidos 

aos demais cidadãos, não deixando, porém de se garantir uma cidadania “diferenciada”, 

pela qual o Estado garante a estes povos o direito de manter e dar continuidade aos seus 

próprios modos de vida (2011, p. 298).  A cidadania plena abarcaria, portanto, aquela 

cidania universal (moderna) e uma cidadania diferenciada, sendo que para a efetivação 

desta se faz necessário superar a noção clássica de cidadania que se refere a um 

conjunto de direitos e deveres compartilhados por indíviduos que congregam os 

mesmos valores e símbolos nacionais (BANIWA, 2011, p. 298). Para uma democracia 

intercultural, portanto, indispensável é uma concepção intercultural de cidadania. 

Levando em conta, pois, toda a problematização em torno dos conceitos acima 

expressos, bem como as nossas peculiaridades históricas, temos que o desafio atual da 

América Latina é a luta para “passar de uma democracia eleitoral para uma democracia 

cidadã” (CAPUTO, 2011, p. 11 apud OSÓRIO, 2014, p. 259), da democracia como 

ideia à democracia como realidade, materializada na garantia do direito a ter direitos 

para todos os povos que vivem neste continente denominado por José Magalhães (2012, 

p. 30) de “América Plural”.  

                                                
57“¿Qué es pues un ciudadano?; que eso de ‘derechos ciudadanos’ no entendían, queellos no eran 

ciudadanos ni campesinos, que esos derechos ellos no queríanporque no estaban mencionados, que ellos 

tenían derecho a vivir encomunidad, porque en comunidad, antes, ni candados usaban, queen comunidad 

todos resuelven sus problemas, que en la ciudad no es así. Que ahora que eran gobierno se dieron cuenta 

que había que cambiarlas cosas, pero que como estaban en la ciudad entonces hay que cambiar la 

ciudad, pero que en la ciudad ellos no se hacen entenderni entienden lo que se hace en la ciudad”. 



70 

 

 

É preciso pensar democracia como um espaço de poder ocupado pelo povo e, 

nessa perspectiva, ela será entendida não apenas como um modelo institucional, mas 

também como “um dispositivo imaginário que pressupõe a existência de um espaço 

público onde conflui uma comunidade que ganhou o direito a ter direitos e a sonhar” 

(SÁNCHEZ, 2004, p. 31) (tradução livre)
58

. É preciso reformular a ordem vigente sob o 

critério de viver sem exclusões, caso se queira ser autenticamente democrática 

(SÁNCHEZ, 2004, p. 40). 

Feitas essas considerações, no último capítulo voltaremos o olhar 

especificamente para o objeto de estudo, a democracia intercultural boliviana, essa 

recente experiência político-constitucional, esse processo (como prefere o boliviano 

Raul Prada Alcoreza), nascido e em desenvolvimento no seio dos povos subalternos da 

América Latina, que nos apresenta um modelo democrático outro, resultante de uma 

intensa luta político-social, luta esta protagonizada por povos ocultados, oprimidos e 

rechaçados ao longo dos processos de colonização e de colonialidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
58 Un dispositivo imaginario que presupone la existencia de un espacio público político donde confluye 

una comunidad que se há ganado el derecho a tener derechos y a soñar. 



71 

 

 

4 ESSAS NAÇÕES DENOMINADAS BOLÍVIA 

 

Até que os leões tenham seus próprios historiadores, as 

histórias de caçadas continuarão glorificando o caçador. 

(provérbio africano) 

 

Um rápido olhar sobre os aspectos histórico e social da Bolívia é imprescindível 

para o entendimento dessa concepção democrática outra que é a democracia 

intercultural. Assim, nesta seção nos dedicamos a conhecer um pouco melhor o 

contexto sócio-histórico dos povos que conformam o Estado boliviano. A nova 

Constituição boliviana reconhece a importância da história por trás das convulsões 

sociais que levaram ao novo pacto constitucional e expressa isso em seu preâmbulo: 

 

Em tempos imemoriais se erigiram montanhas, se deslocaram 

rios, se formaram lagos. Nossa amazônia, nosso chaco, nosso 

altiplano e nossas planícies e vales se cobriram de verduras e 
flores. Povoamos esta sagrada Mãe Terra com rostos diferentes, 

e compreendemos desde então a pluralidade vigente de todas as 

coisas e nossa diversidade como seres e culturas. Assim 
configuramos nossos povos, e jamais compreendemos o 

racismo até que o sofremos desde os funestos tempos da 

colônia. 
O povo boliviano, de composição plural, desde a profundidade 

da história, inspirado nas lutas do passado, na sublevação 

indígena anticolonial, na independênica, nas lutas populares de 

libertação, nas marchas indígenas, sociais e sindicais, nas 
guerras, da água e de outubro, nas lutas pela terra e território, e 

com a memória de nossos mártires, construimos um novo 

Estado. 
Um Estado baseado no respeito e igualdade entre todos, com 

princípios de soberania, dignidade, complementariedade, 

solidariedade, harmonia e equidade na distribuição e 

redistribuição do produto social, onde predomine a busca do 
viver bem; com respeito à pluralidade econômica, social, 

jurídica, política e cultural dos habitantes desta Terra; em 

convivência coletiva com acesso à água, trabalho, educação, 
saúde e habitação para todos. 

Deixamos no passado o Estado colonial, republicano e 

neoliberal. Assumimos o desafio histórico de construir 
coletivamente o Estado Unitário Social de Direito Plurinacional 

Comunitário, que integra e articula os propósitos de avançar até 

uma Bolívia democrática, produtiva, portadora e inspiradora da 

paz, comprometida com o desenvolvimento e com a livre 
determinação dos povos. 

Nós, mulheres e homens, através da Assembleia Constituinte e 

com o poder originário do povo, manifestamos nosso 
compromisso com a unidade e integridade do país. 

Cumprindo o mandato de nossos povos, com a fortaleza de 

nossa Pachamama e graças a Deus, refundamos a Bolívia. 



72 

 

 

Honra e glória aos mártires da ação constitucional e libertadora 

que fizeram possível esta nova história. (tradução livre)
59

 

 

Assim, entendemos como fundamental nos aproximar da história desses povos 

para poder compreender a origem e a importância dessas normas constitucionais que 

propõem uma ruptura colonial. Todavia, como nos alertou o professor Luciano de 

Oliveira, em seu artigo Não me fale do Código de Hamurabi!, sabemos que a história 

não é algo linear e superficial. Portanto, é importante frisar que as linhas seguintes não 

se propõem a um aprofundamento, mas sim a um passeio rápido, um panorama geral, 

sobre aspectos históricos considerados importantes e relacionados ao objeto de estudo 

da presente dissertação.  

 

4.1Colonização e Colonialidade – da Colônia à República  

 

Na seção anterior discorremos sobre colonização, colonialidade e seus efeitos de 

modo mais amplo, enfocando genericamente a América Latina, nas similitudes que 

possuem os países que conformam nosso continente. Aqui pretendemos abarcar essa 

problemática no contexto específico da Bolívia e dos povos indígenas que vivem em seu 

território para que, assim, possamos entender, por exemplo, a importância da 

                                                
59 En tiempos inmemoriales se erigieron montañas, se desplazaran ríos, se formaron lagos. Nuestra 

amazonia, nuestro chaco, nuestro altiplano y nuestros llanos y valles se cubrieron de verdores y flores. 

Poblamos esta sagrada Madre Tierra com rostros diferentes, y comprendimos desde entonces la 

pluraridad vigente de todas las cosas y nuestra diversidad como seres y culturas. Así conformamos 

nuestros pueblos, y jamás comprendimos el racismo hasta que lo sufrimos desde los funestos tiempos de 

la colonia. 
El pueblo boliviano, de composición plural, desda la profundidad de la historia, inspirado en las luchas 

del pasado, en la sublevación indígena anticolonial, en la independencia, en las luchas populares de 

liberación, en las marchas indígenas, sociales y sindicales, en las guerras del agua y de octubre, en las 

luchas por la tierra y territorio, y con la memoria de nuestros mártires, construimos un nuevo Estado. 

Un Estado basado en el respeto e igualdad entre todos, com principios de soberanía, dignidad, 

complementariedad, solidaridad, armonia y equidad en la distribución y redistribución del producto 

social, donde predomine la búsqueda del vivir bien; com respeto a la pluralidad económica, social, 

jurídica, política y cultural de los habitantes de esta tierra; en convivencia colectiva com acceso al agua, 

trabajo, educación, salud y vivienda para todos. 

Dejamos en el pasado el Estado colonial, republicano y neoliberal. Asuminos el reto histórico de construir 

colectivamente el Estado Unitario Social de Derecho Plurinacional Comunitario, que integra y articula los 
propósitos de avanzar hacia una Bolivia democrática, productiva, portadora e inspiradora de la paz, 

comprometida com el desarollo integral y com la libre determinación de los pueblos. 

Nosotros, mujeres y hombres, a través de la Asamblea Constituyente y con el poder originario del pueblo, 

manifestamos nuestro compromiso con la unidad e integridade del país. 

Cumpliendo el mandato de nuestros pueblos, com la fortaleza de nuestra Pachamama y gracias a Dios, 

refundamos Bolivia. 

Honor y gloria a los mártires de la gesta constituyente y liberadora, que han hecho posible esta nueva 

historia. 

 



73 

 

 

valorização constitucional das línguas indígenas e das demais normas da democracia 

intercultural boliviana que dão visibilidade aos seus povos. 

O território que hoje corresponde à Bolívia, à época da invasão espanhola, era 

habitado por inúmeros e diversos povos que, em boa parte, encontrava-se sob o domínio 

do Império Inca – este império chegou a se estender pelas regiões que atualmente 

correspondem aos territórios do Equador e do Peru, sul e oeste da Bolívia, noroeste da 

Argentina, norte do Chile e sul da Colômbia. O que os conquistadores chamaram de 

império incaico era pelos incas chamado de Tahuantisuyo, composto de quatro partes: 

Chinchasuyo (ao norte), Cuntisuyo (costa do pacífico), Antisuyo (na selva) e Collasuyo 

(no altiplano) (GISBERT, 2012, p. 54). 

Collasuyo era a região que compreendia, entre outros territórios, o altiplano 

boliviano e, quando da chegada dos espanhóis, contava com uma dupla estrutura, de um 

lado, as instituições incaicas e, de outro, as etnias aymarás que haviam sido 

incorporadas ao império. Havia também os povos marginais, derivados de culturas mais 

antigas, como os urus, moyos e choquelas, subsistindo ao lado das etnias aymarás, 

dentro do império incário (MESA; GISBERT, 2012, p. 115).  

A referência à Collasuyo, para se entender (em parte) o mosaico etnológico 

existente à época da conquista, deve-se ao registro promovido pelo vice-rei espanhol 

Toledo, que, em visita feita a essa região, em 1572, mapeou, para fins tributários, os 

povos ali existentes. A classificação foi feita de acordo com a língua falada, de modo 

que se identificou, naquela região, entre as etnias aymarás (ou seja, povos falantes do 

aymará), os seguintes povos: o collas, os lupacas, os pacajes (estes no Departamento de 

La Paz), os chuis e cotas (em Cochabamba), os charcas, os caracaras (próximos de 

Potosí) e os chichas. Fora essas citadas etnias aymarás, registrou-se, também os povos 

charangas, callahuayas, yamparaes e lípez (MESA; GISBERT, 2012, p. 115). Em 

outras partes da Bolívia, não pertencentes ao Collasuyo, os colonizadores fizeram o 

registro de outros povos, tais como os chiriguanos (MESA; GISBERT, 2012, p. 104). 

Apesar da língua dominante ser o aymará, as regiões de Cochabamba, 

Chuquisaca e Potosí foram quechuizadas pelo Império Inca, tendo em vista que o 

quéchua era o idioma oficial desse império (MESA; GISBERT, 2012, p. 116). O 

processo de difusão da língua quéchua terá certa continuidade no período colonial, uma 

vez que, por razões estratégicas, serão mantidos, por algum tempo e sob o domínio 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Equador
https://pt.wikipedia.org/wiki/Bol%C3%ADvia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Argentina
https://pt.wikipedia.org/wiki/Chile
https://pt.wikipedia.org/wiki/Col%C3%B4mbia


74 

 

 

espanhol, alguns líderes incas, assim como lideranças denominadas de “caciques”
60

. 

Esses fatores, somados à posterior e longa falta dos serviços de educação em áreas 

rurais, talvez expliquem porque, atualmente, “o quéchua e o aymará são falados por 

grande parte da população boliviana” (GISBERT, 2012, p. 61) (tradução livre)
61

. 

Atahuallpa foi o último dos incas reinantes antes da chegada dos europeus. 

Executado em 1533, a mando do conquistador Franciso Pizarro, seus sucessores, já 

submetidos ao domínio espanhol, jamais puderam recuperar o poder sobre suas terras 

(GISBERT, 2012, p. 84). Em 1543 consolida-se o domínio espanhol, criando-se o Vice-

Reinado do Peru, que abarcava quase toda a América espanhola e, devido a sua grande 

extensão, para facilitar a administração, no século XVIII, foi dividido em dois vice-

reinados: Nova Granada e Rio da Prata, os quais, por sua vez, serão divididos em 

Audiências (por exemplo, Real Audiência de Panamá, Real Audiência de Lima, Real 

Audiência de Quito e Real Audiência de Charcas), que serão a gênese dos nossos atuais 

países. O último inca reinante foi Tupac Amaru, executado em 1573. Assim, registra-se 

o ano de 1572 como o fim da resistência armada dos índios e fim do governo dos Incas 

(GISBERT, 2012, p. 54).  

Ao término da conquista só existiam duas classes: a dos vencedores (os fidalgos, 

soldados e encomenderos) e a dos vencidos (os povos indígenas). Cria-se, portanto, no 

século XVI, uma nova hierarquia de classes, sustentada em critérios raciais, cuja 

gradação obedecia a essa ordem: espanhóis, crioulos, indígenas nobres, mestiços, índios 

e negros escravos (MESA; GISBERT, 2012, p. 130). Nessa hierarquia, quanto mais 

clara a cor da pele, melhor a posição social do indivíduo e, portanto, os conflitos raciais 

são permanentes e historicamente determinantes. Assim, após a conquista, adiciona-se 

aos espanhóis, outra classe opressora: a dos “criollos e criollas, que soberbos, tendo se 

alimentado do leite de índias ou negras, tornam-se perversos, mentirosos e inimigos dos 

índios; inimigos ainda piores que os mestiços” (FERRAZZO, 2015, p. 49). 

Dessa forma, apesar de considerada consolidada “a conquista”, desde a queda do 

império incaico até o fim do período colonial, o Vice-reinado do Peru será palco de 

várias sublevações protagonizadas pelos povos indígenas, das quais citamos apenas 

algumas, ocorridas no território da Real Audiência de Charcas (atual Bolívia): 1) El 

                                                
60 Segundo Teresa Gisbert, a palavra “cacique” foi trazida do Caribe ao cenário boliviano pelos 

espanhóis. Nessa região, seriam mais adequadas as palavras “Curaca” ou “Mallcu” (2012, p. 120). 

Mesmo após a conquista, os espanhóis mantêm os caciques como autoridades comunitárias e elo 

fundamental entre a administração colonial e a vasta massa de povos indígenas. 
61 El quéchua y el aimará son hablados por gran parte de la población boliviana. 



75 

 

 

Taqui Oncoy (1580), resistência indígena contra a imposição do tributo, da mita
62

, da 

encomienda
63

 e da religião cristã
64

 (GISBERT, 2012, p. 116); 2) Levante de Zonzo 

(1623), os indígenas se rebelaram contra os abusos sofridos por parte dos 

encomenderos, chegando a matar mais de trinta espanhóis e ameaçando toda a 

circunvizinhança (MESA; GISBERT, 2012, p. 153/154); e 3) Levante nas missões 

franciscanas (1696), os índios maniquíes se rebelaram nas missões dominicanas, 

repercurtindo nas missões franciscanas, onde houve um grande levante de todos os 

povos que haviam tido contato com os brancos (MESA; GISBERT, 2012, p. 162). 

Em 1780, ocorre um dos maiores levantes indígenas do período colonial de 

Nuestra America. Contando com a colaboração de mestiços e de alguns crioulos, 

liderados por José Gabriel Condorcanqui, descendente do inca Tupac Amaru, e, por 

isso, chamado de Tupac Amaru II, o líder indígena declara guerra aos espanhóis e 

propõe a supressão total da mita e o retorno das terras às mãos dos índios. Haverá 

levantes em importantes cidades do vice-reinado e muitas batalhas, com significativas 

baixas nas tropas reais, até que Tupac Amaru II seja derrotado e condenado a morte, em 

1781. Assim escreve Eduardo Galeano sobre este levante libertário (2013, p. 334/335):  

                                                
62 A mita era um sistema de trabalho obrigatório, que já existia no período do império incaico, porém foi 

ampliado e largamente utilizado no período colonial, sobretudo, para o trabalho dentro das minas. Os 

indígenas sujeitos à mita eram chamados mitayos. Forçados a um regime de trabalho extenuante, 

recebiam um pagamento mínimo e o resultado do trabalho era entregue aos colonos pelos caciques. Em 

nossa viagem à Bolívia, visitamos a minas de Potosí, que, ativas desde o século XVI, em diferentes ciclos 

de exploração, forneceu à Europa toneladas de prata, através do trabalho forçado que ceifou milhares de 

vidas. Os escravos africanos “duravam” pouco tempo trabalhando nas minas. Logo adoeciam e morriam, 

devido ao frio e a altitude. Por este motivo, os colonos desistiram dos escravos negros e passaram a 

“investir” em escravos indígenas. Segundo informações da nossa guia, os indígenas eram obrigados a 

permanecer 06 meses nesse trabalho. A historiadora Teresa Gisbert informa que, a depender da função do 

mitayo no trabalho mineiro, ele poderia permanecer seis dias consecutivos sem sair do interior da mina 
(2012, p. 117). A cidade de Potosí ainda hoje amarga as consequências da exploração colonial, em suas 

minas ainda trabalham cerca de doze mil homens, a cidade depende direta ou indiretamente da mineração, 

é o trabalho que existe por lá. E o cenário atual não é muito diferente do descrito por Eduardo Galeano em 

1971 (p. 24): “Aquela sociedade potosina, enferma de ostentação e desperdício, só deixou na Bolívia a 

vaga memória de seus esplendores, as ruínas de seus templos e palácios, e oito milhões de cadáveres de 

índios. Qualquer diamante incrustado no escudo de um cavalheiro rico valia mais do que um índio podia 

ganhar em toda sua vida de mitayo, mas o cavalheiro fugiu com os diamantes. A Bolívia, hoje um dos 

países mais pobres do mundo, poderia vangloriar-se - se isso não fosse pateticamente inútil - de ter 

alimentado a riqueza dos países mais ricos. Em nossos dias, Potosí é uma pobre cidade da pobre Bolívia: 

“A cidade que mais deu ao mundo e a que menos tem”, como me disse uma velha senhora potosina, 

envolta num quilométrico xale de lã de alpaca, quando conversamos à frente do pátio andaluz de sua casa 
de dois séculos. Esta cidade condenada à nostalgia, atormentada pela miséria e pelo frio, é ainda uma 

ferida aberta do sistema colonial na América: uma acusação ainda viva.”  
63 As encomiendas foram estabelecidas com o fim de beneficiar os conquistadores que haviam sido fiéis 

ao rei e consistiam na entrega de uma quantidade de terras com os indígenas que a habitavam nela 

incluídos. A estes cabia trabalhar a terra em proveito dos encomenderos, aos quais cabia o dever de 

cristianizar os indígenas (GISBERT, 2012, p. 117). 
64 A formação da Comissão “Extirpação da Idolatria”, entre 1610 e 1630, ilustra um dos muitos atos de 

violência como método de imposição da fé cristã. Essa comissão recorreu todo o vice-reinado do Peru, 

destruindo os antigos templos e ídolos das religiões indígenas (MESA; GISBERT, 2012, p. 176). 



76 

 

 

Passaram-se dois séculos desde que o sabre do verdugo partiu o 

pescoço de Túpac Amaru, o último dos incas, na Praça Maior de 

Cusco. Realiza-se agora o mito que naquele momento nasceu da sua 

morte. A profecia se cumpre: a cabeça se junta com o corpo e Túpac 
Amaru, renascido, ataca. 

José Gabriel Condorcanqui, Túpac Amaru II, entra na aldeia de 

Sangarara, ao som de grandes caracóis marinhos, para cortar o mau 
governo de tanto ladrão ordinário que rouba o mel de nossos favos. 

Atrás de seu cavalo branco, cresce um exército de desesperados. 

Lutam com estilingues, paus e facas esses soldados nus. São, na 

maioria, índios que passam a vida em vômitos de sangue e socavões 
de Potosí ou se extenuam em construções de fazendas. 

Troar de tambores, nuvens de bandeiras, cinquenta mil homens 

coroando as serras: avança e arrasa Túpac Amaru, libertador de índios 
e negros, castigador dos que nos puseram nesse estado de morte tão 

deplorável. Os mensageiros galopam sublevando povoados do vale do 

Cusco até as costas de Arica e as fronteiras de Tucumán, porque os 
que caem nessa guerra têm a certeza de que renascerão depois. 

Muitos mestiços se juntam à revolta. Também uns quantos criollos, 

europeus de sangue, mas americanos de nascimento. 

 

Como se vê, nos poucos casos acima citados, dentre as muitas ocorridas, as 

revoltas indígenas do período colonial dão-se principalmente pelas condições de vida 

deploráveis que serão impostas aos indígenas, após a conquista, das quais a mita e as 

encomiendas são grandes símbolos de opressão. Vencidos, os indígenas são obrigados a 

trabalhar em favor dos colonos, converter-se a fé destes e ainda a pagar tributo à coroa. 

Em que pese todos esses fatotes, os chamados “índios” lograrão sobreviver (física e 

culturalmente) e ser maioria populacional no território que virá ser a Bolívia.  

Dos três longos séculos que se seguiram à conquista, o último do período 

colonial será o menos cruel para os povos indígenas, uma vez que, durante ele, será 

suprimida a obrigatoriedade da mita e da encomienda. Assim, os índios, ao lado dos 

mestiços, se ocuparão de ofícios artesãos e receberão salário por seu trabalho. Muitos 

grupos conseguirão manter suas próprias formas de organização, como os ayllus
65

, 

através da colônia e até os dias atuais (MESA; GISBERT, 2012, p 228).  

Embora o século XVIII tenha sido menos desumano para os povos indígenas, a 

estes sempre foi assegurada a posição de subalternidade dentro da sociedade colonial. A 

                                                
65 Sobre os Ayllus, ultilizamos a pesquisa de Débora Ferrazzo para darmos uma ideia do que são essas 

estruturas ainda existentes na organização político-territorial boliviana (2015, p. 29/30): “Dos incas, 

chegou até os dias de hoje, junto aos descendentes de quéchuas e aymarás, a formação dos ayllus, que 

eram pequenas comunidades agropastoris, um conjunto de famílias que em certas comunidades poderia 

chegar a centenas e que eram unidas por laços de parentesco ou aliança. Eram a “célula” e estruturava-se 

no trabalho cooperativo, onde as famílias se ajudavam mutuamente nos momentos de semeadura e 

colheita. A formação social dos ayllus não conhecia divisão por classes nem propriedade privada 

(CÁRCERES, 17; 27; JESUS OSCAR, 2000, p. 69)”. 



77 

 

 

era republicana que se inaugurará no século seguinte, ancorada no discurso francês de 

igualdade, liberdade e fraternidade, tampouco mudará as relações raciais de 

classificação e empoderadamento dentro da então sociedade boliviana. Aos seus povos 

nativos restarão os ofícios de servidão, a extrema pobreza e uma espécie de 

subcidadania, fatos que demonstrarão a continuidade das relações coloniais após a 

Colônia, uma das características da Colonialidade. Esse cenário pode ser depreendido 

da narrativa do historiador boliviano Carlos Mesa Gisbert, sobre a situação 

socioeconômica da Bolívia pós-independência (2012, p. 286): 

 

Finalmente, havia a situação do indígena, cuja presença efetiva era 

majoritária, embora estivesse privado de todo tipo de representação 

política, em razão das condicionantes do voto. As excelentes 
disposições que consideravam a supressão do tributo não puderam ser 

aplicadas, pois o país totalmente esgotado havia contraído dívidas 

externas, como manter o exército colombiano, e não tinha com o que 
solvê-las. Esta situação obrigou a reimplantar o tributo indígena que 

somado à liquidação de seus privilégios, exercidos através dos 

caciques, deixava ao indígena o caminho da total indigência. As 
classes dirigentes, crioulas em sua maioria, mantiveram um sistema de 

sujeição para o índio, herdado da colônia, sistema no qual haviam 

sustentado boa parte de sua prosperidade. (tradução livre)
66

 

 

O Estado-nação Bolívia é instituído, em 1825, tendo seu nome se originado de 

uma homenagem ao líder crioulo da guerra por independência, Simon Bolívar. As 

batalhas desta guerra tiveram intensa atuação dos povos indígenas e dos mestiços, no 

entanto, o Estado-nação dela resultante consolida-se em um padrão liberal, espelhado no 

modelo europeu, em conformidade com as convicções dos líderes, que viam o modelo 

de Estado moderno como o único possível (LÓPEZ, 2014, p. 49). Assim, junto com o 

nascimento da nação boliviana, se iniciam os processos de homogeinização cultural, 

cujo paradigma será o padrão moderno. 

 Inspirados nos ideais das revoluções burguesas do século XVIII, e claramente 

influenciados pelos interesses das nações europeias, os líderes da independência 

acreditavam na formação do cidadão e na defesa do indivíduo como a base da sociedade 

                                                
66 Finalmente estaba la situación del indígena cuya presencia efectiva era mayoritaria aunque se veía 

privado de todo tipo de representación política por las condicionantes del voto. Las excelentes 

disposiciones que consideraban la supresión del tributo no pudieron ser aplicadas, pues el país totalmente 

esquilmado había contraído deudas ajenas, como mantener el ejército colombiano, y no tenía con qué 

solventarlas. Esta situación obligó a reimplantar el tributo indígena que sumado a la liquidación de sus 

privilegios, ejercidos a través de los caciques, dejava al indígena camino a la total indigencia. Las clases 

dirigentes, criollas en su mayoría, mantuvieran un sistema de sujeción para el indio, heredado de la 

colonia, sistema en que habían basado buena parte de su prosperidad. 



78 

 

 

“democrática”. Por isso, Bolívar editou decretos baseados na ideia filosófica liberal 

genérica de que “todos somos iguais perante a lei” e, com isso, fechou os olhos para a 

diversidade que conformava a população do então novo Estado-nação. 

Entre as suas providências que tiveram impacto direto sobre a população 

indígena, temos as seguintes: 1) a eliminação da hierarquia dos caciques, com o que a 

população indígena restou sem representação, destruindo-se os vínculos entre a 

sociedade crioulo-mestiça e a indígena (MESA GISBERT, 2012, p. 286/287); 2) o 

reconhecimento da propriedade individual sobre a terra como regra da organização 

territorial; 3) a extinção da diversidade de legislação para tratar indígenas e não 

indígenas, argumentando que todos são iguais e, portanto, devem estar submetidos às 

mesmas leis. 

Tais medidas terão consequências diversas. Ao erigir o indivíduo como eixo 

central do Estado-nação, desconsidera-se a visão comunitarista que encerra a base de 

organização das populações indígenas. O Estado republicano desconhece a sociedade 

comunal, a hierarquia e a nobreza indígena, diferentemente do período colonial, no qual, 

as chamadas Leis das Índias, possibilitavam, nos espaços urbanos, a existência de 

bairros indígenas, com suas próprias autoridades e leis diferenciadas e, de algum modo, 

mais adequadas aos seus costumes (GISBERT, 2012, p. 119). Assim, a República irá 

fraturar ainda mais os modos de vida dos povos indígenas, pavimentando a nova forma 

de sujeição do país aos interesses dos países centrais. 

Subcidadãos, sem a representação dos caciques e impossibilitados de votar para 

eleger os representantes do governo, os indígenas ainda assim serão a base de sustento 

do Estado. Em 1827, o tributo indígena representava 39% dos ingressos nacionais e até 

a edição das novas legislações da segunda metade do século XIX, esse tributo será uma 

das principais fontes de receita do país, fato que “desmente a ideia dos liberais de que os 

indígenas foram sempre uma “carga” para o Estado” (MESA GISBERT, 2012, p. 289) 

(tradução livre)
67

. Observando que, em 1838, o tributo indígena representou 53% da 

receita do tesouro nacional, José Mesa, afirma que “ironicamente uma Nação que deu as 

costas a mais da metade de sua população, a excluiu do voto, dos direitos cidadãos 

                                                
67 Desmiente la idea de los libelares de que los indígenas fueran siempre una “carga” para el Estado. 



79 

 

 

básicos, da educação e dos serviços, vivia graças aos tributos dos indígenas” (2012, p. 

357) (tradução livre)
68

. 

Sobre os serviços de educação, dados estatísticos do ano de 1857 demonstram 

que, das 12.000 crianças brancas e mestiças e das 200.000 indígenas, recebiam 

educação primária na cidade de La Paz, uma em cada doze, no primeiro caso, e uma em 

cada 400, no segundo (MESA, 2012, p. 343), fator de grande relevância para a 

manutenção dos povos indígenas fora dos espaços de poder e da própria vida societária 

de um país racialmente dividido
69

. 

O tema fundamental do mundo andino é o tema da terra. As medidas agrárias 

adotadas pelos governos pós-independência não só não resolvem o problema como 

agudizam os conflitos decorrentes da política de espoliação das terras indígenas pelas 

elites que governam o país. No decorrer do século XIX houve um pêndulo ideológico 

que orientou os governos, variando entre os chamados liberais e os chamados 

nacionalistas, o que trouxe consequências também para a questão da terra, que ora foi, 

ao modo do Estado liberal, assegurada aos indígenas, ora lhe foi violentamente retirada. 

Não será possível trazer aqui todas as medidas agrárias dessa época, mas citaremos 

algumas, a título de exemplo. 

Em 1863, o então presidente José María Achá editou decreto que concedia a 

propriedade das terras aos índios e anulava o tributo indígena. Essa medida seria uma 

resposta as medidas legislativas dos governos anteriores, que possibilitaram a ocupação 

violenta de muitas parcelas de terras por parte de fazendeiros. Assim, o decreto de 1863, 

estabeleceu o direito de todo indígena sem terra a receber uma pequena parcela de terra 

para cultivo e aos índios contribuintes lhes declarou proprietários dos terrenos que 

possuíam por, no mínimo, dez anos (MESA, 2012, p. 351). 

Apenas três anos depois, o novo presidente, Maríano Melgarejo, em 20 de maio 

de 1866, edita uma disposição pela qual se despojava as comunidades de suas terras, 

que deveriam ser adquiridas por cada um dos comunários de modo individual por um 

valor que variava entre 25 e 100 pesos. Caso não fosse efetuado o pagamento, a terra 

passaria a propriedade do Estado em um prazo de 60 dias! O resultado disso foi uma 

                                                
68 Ironicamente una Nación que le dio la espalda a más de la mitad de su población, la excluyó del voto, 

de los derechos ciudadanos básicos, de la educación y de los servicios, vivía gracias los tributos de los 

indígenas. 
69 Somente no ano de 1945, se autoriza a livre circulação de índios nas ruas da cidade, o que, até então, 

era restrito (GISBERT, 2012, p. 500).  



80 

 

 

massiva expulsão dos povos indígenas de suas terras. Tal despojo foi feito com o apoio 

do Exército, resultando, inclusive, em várias mortes no campo (MESA, 2012, p. 356).  

A renda obtida através desse despojo arbitrário favoreceu particulares em razão 

de acordos e favores políticos, os quais passaram a obter grande quantidade de terras, 

transformando rapidamente o cenário da propriedade agrária, entre os anos de 1880 e 

1910 (MESA, 2012, p. 356), de modo que o latinfúndio se converteu em uma realidade 

do campo boliviano, aumentando a exploração indígena e os conflitos. 

As ideias de José Vicente Dourado, publicadas em 1864, sustentavam a 

necessidade de retirar a terra dos povos indígenas, com o argumento de que, estes, 

indolentes, ignorantes e carentes de conhecimento técnico manteriam o estancamento da 

agricultura. Por outro lado, os brancos progressistas mecanizariam o campo e o 

tornariam mais produtivo. Essa ideia buscava a feudalização que, de fato, se produziu ao 

final do século XIX (MESA GISBERT, 2012, p. 416), com a significativa redução das 

comunidades indígenas, decorrente dos despojos de suas terras, e o consequente 

aumento das relações salariais de superexploração dos índios (antigos comunários 

livres) (MESA GISBERT, 2012, 417). 

O esforço “científico” para justificar esse cenário, afirmava a inferioridade dos 

povos indígenas e apontava sua grande quantidade no território boliviano como um 

impeditivo para que o país se incorporasse à “civilização”. Alcides Arguedas escreve 

em 1909 um livro determinado a “comprovar” a inferioridade dos povos indígenas em 

vários aspectos, entre os quais, o de trabalhar a terra de modo produtivo. Escreve que o 

índio aymará “vegeta”, desde tempos imemoriáveis, a região interandina, “selvagem” e 

tímido como “besta” de bosque (1979, p. 8), tendo como principal atividade a 

agricultura e o gado, porém, de modo rudimentar: 

 

O procedimento que usa para o trabalho de seus campos é primitivo. 

Não conhece (nem se) dá conta das modernas máquinas agrículas; 
para ele, o arado patriarcal é a última perfeição mecânica. Ferozmente 

conservador, jamais aceita inovação alguma em seus hábitos e 

costumes herdados. É pior que o chinês neste ponto. Trabalha a terra 

dura, penosamente e emprega esforços inauditos, somente colhe 
algumas batatas, um pouco de quinua e de cevada e ocas. 

(ARGUEDAS, 1979, p. 13) (tradução livre)
70

 

 

                                                
70 El procedimiento que usa para el laboreo de sus campos es primitivo. No conoce ni se da cuenta de las 

modernas máquinas agrícolas; para él, el arado patriarcal es la última perfección mecánica. Ferozmente 

conservador, jamás acepta innovación alguna en sus hábitos y costumbres heredados. Es peor que el chino 

en este punto. Labora la tierra ruda, penosamente y tras esfuerzos inauditos; sólo cosecha algo de patatas, 

un poco de quinua y otro de cebada y ocas. 



81 

 

 

Atento a estes processos históricos, Enrique Dussel afirma que, após o “choque 

cultural” de 1492, o primeiro protagonista na história latino-americana será o índio, 

invisível para a Modernidade, mas cuja história posterior já dura 500 anos, os quais são 

marcados por sua resistência. O índio será a primeira vítima da Modernidade, negado 

em sua diversidade, é inicialmente explorado pelo sistema de “encomenda”, depois nos 

“repartimentos” e, por fim, recebendo salários de fome nas fazendas, tendo de recompor 

totalmente sua existência para sobreviver em uma desumana opressão, que resulta no 

primeiro “holocausto” moderno. O período colonial domina o índio sistematicamente, 

mas admite, ainda, um resquício de seu modo de vida, através do uso comunitário e 

tradicional da terra. O golpe fatal virá com o liberalismo do século XIX que, 

individualista, inicia a imposição da propriedade privada no campo, tornando ainda 

mais difícil que antes a existência do índio (DUSSEL, 1992, p. 160/161). 

Carlos Mesa Gisbert observa como o termo “selvagem”, utilizado, inclusive 

institucionalmente, pelos liberais e conservadores para referir-se aos povos indígenas do 

oriente boliviano serve à categorização destes como seres inferiores em relação ao 

“mundo civilizado” e desencadeia duas ações concretas: a catequização levada a cabo, 

sobretudo, pelos franciscanos, no período republicano; e a ação do próprio Estado e de 

particulares que, a bem dos interesses econômicos, abrirão fronteiras, expulsando 

comunidadades de seu habitat e, eventualmente, destruindo-as (2012, p. 412). Tal foi o 

caso dos chiriguanos que viviam espalhados pelos departamentos de Santa Cruz, 

Chuquisaca e Tarija e, em 1892, cansados do despojo de terras e da exploração de seu 

trabalho, iniciaram um enorme levante que, em que pese algumas batalhas vitoriosas, 

terminou com a morte de cerca de 500 índios, os acampamentos incendiados e a 

execução de todos considerados inimigos, inclusive, crianças e mulheres (MESA 

GISBERT, 2012, p. 413). 

As reivindicações indígenas em torno da questão da terra e por melhores 

condições de vida dará lugar a muitos outros levantes e consequentes massacres desses 

povos ao longo dos séculos XIX e XX. Na primeira metade, do século XX, os povos 

aymarás e quéchuas protagonizaram movimentos de grande magnitude (MESA 

GISBERT, 2012, 452), de modo que, “a estabilidade da elite governante esteve 



82 

 

 

permanentemente ameaçada por sublevações indígenas” (MESA GISBERT, 2012, P. 

462) (tradução livre)
71

. 

  No aspecto econômico, a Bolívia da era republicana, além de se apoiar na 

continuidade da relação colonial de superexploração dos povos indígenas – como 

revelam a longa vigência do tributo indígena e o seu trabalho semi-escravo nas grandes 

fazendas
72

 – ocupa, no contexto internacional, a posição de um país altamente 

endividado e pobre, predominantemente rural (de caráter latifundiário) e fornecedor de 

matéria-prima aos países centrais (em 1927, os minerais representam 93% das 

exportações bolivianas, dos quais, 74% é de estanho
73

), deixando patente a presença dos 

males da Colonialidade.  

Ao lado de disparidades sociais intensas, uma profunda instabilidade política 

marca a história da Bolívia que, após sua “independência”, em 1825, teve 85 governos e 

a maioria deles foi investida por golpe de Estado ou sucessão constitucional após 

renúncia ou assassinato do titular (MESA GISBERT, 2012, p. 732 – 735). 

Esse país, majoritariamente indígena e historicamente alheio a situação precária 

dos povos que o constitui, marcado por intensas contradições econômicas, sociais e 

políticas, chega ao ano de 1952, a um ponto de acirramento dos conflitos e ao mesmo 

tempo de ampliação das frentes políticas (através de novos partidos, movimentos sociais 

e organizações sindicais), favorecendo a eclosão da chamada Revolução Nacional, em 9 

de abril daquele ano. Trata-se de um processo histórico complexo, que se não pode 

explicar em poucas linhas, contudo, pelas mudanças que provoca no cenário 

sociopolítico boliviano, será citado aqui superficialmente, com destaque para as suas 

principais consequências: o estabelecimento do sufrágio universal, possibilitando (só 

então) aos indígenas o ato de votar; a nacionalização das minas, fortalecendo a classe 

mineira e uma reforma agrária (PERICÁS, 1997, p. 115/116) que visava eliminar o 

latifúndio. Para Gisbert, a Revolução de 1952 constrói uma Bolívia totalmente nova, 

                                                
71 La estabilidad de la elite governante estuve permanentemente amenazada por las sublevaciones 

indígenas. 
72 O regime de encomiendas da era colonial é substituído, no período republicado, pelo pongueaje, no 

qual o índio executava serviços obrigatórios e gratuitos em favor do proprietário da terra (GISBERT, 

2012, p. 500). Esse regime só foi legalmente extinto em 1945.    
73 O estanho é um metal fundamental na indústria bélica e automobilista. Em 1940, a Bolívia passa a 

fornecê-lo aos Estados Unidos e, por imposição, terá de fazê-lo a preços a abaixo do mercado mundial, 

até o fim da Segunda Guerra, gerando ainda mais danos na já debilitada economia boliviana (GISBERT, 

2012, p. 496).  



83 

 

 

integrando mais de 50% de sua população à vida econômica, através da propriedade da 

terra, e à vida política, através do voto (2012, p. 555). 

Em 1964, entretanto, viria o golpe militar restaurador, fortemente apoiado pelos 

Estados Unidos, a demonstrar outro aspecto da Colonialidade em solo boliviano, pelo 

qual este país, tal como as demais nações da América Latina, jamais puderam escolher 

soberanamente os seus destinos, tendo que se alinhar aos interesses dos Estados-nações 

centrais, suas novas metrópoles. O governo militar permanece no poder até o ano de 

1982, causando as sequelas que já conhecemos, uma vez que a Bolívia e o Brasil, ao 

ingressarem, no mesmo ano, em governos autoritários, inauguram o que seria uma 

tendência continental, governos de extrema direita, sem respeito aos direitos humanos e 

causadores de grande violência (MESA GISBERT, 2012, 558). 

Em que pese a repressão típica dos governos militares, os anos seguintes 

marcam o momento histórico de ascensão política do movimento indígena no contexto 

latino-americano e, consequentemente, dentro da Bolívia, o que trará à tona conflitos 

étnicos antes invisibilizados e levará a uma série de reformas constitucionais em prol do 

reconhecimento da diversidade – conforme demonstrado no esquema dos ciclos 

constitucionais formulado pela professora Raquel Farjado, trazido no segundo capítulo 

do presente – e que são a gênese do fortalecimento necessário às mudanças mais 

profundas, demandadas em solo boliviano (e também equatoriano), que ocorrerão nos 

anos 2000.   

 

4.2 Pluralidade e protagonismo dos povos indígenas bolivianos  

 

A Bolívia possui um território de 1.098.581 km², sendo o quinto maior país da 

América do Sul, contando, no entanto, com uma baixa densidade demográfica 

(9,87/Km²) (MESA GISBERT, 2012, p. 723). Seus cerca de 11 milhões de habitantes 

conformam um país vasto em diversidade linguística e cultural. Segundo o censo 

realizado em 2001, aproximadamente 60% da população se autoidentificava 

etnicamente como pertencente aos povos indígenas, sendo 30,71% quéchuas, 25,23% 

aymarás, 1,55% guaranis, 2,21% chiquitanos, 0,85% mojeños e 1,49% de outras etnias 

(INE, 2001).   

O censo realizado em 2012 utilizou critérios diferentes para a identificação 

étnica da população e, portanto, não é possível fazer uma retilínea comparação desses 



84 

 

 

dados entre os dois censos. Porém, dele pudemos extrair que cerca de 4.200.000 pessoas 

foram classificadas como pertencentes a uma nação ou povo indígena, portanto, 

aproximadamente 40% da população atual do país (uma porção ainda significativa). 

Frente a esta realidade, a CPB e a legislação ordinária atual boliviana reconhecem a 

existência de 36 nações e povos indígenas originários campesinos (NyPIOC) e seus 

respectivos idiomas. 

Considerando que essa ampla quantidade de povos indígenas, com suas 

diferentes formas de falar e de viver, foi submetida a uma uniformidade forjada e 

formada a partir dos paradigmas do colonizador, tendo que se expressar no idioma deste 

para ter acesso aos serviços públicos, por exemplo, impressiona a pluralidade linguística 

ainda existente. Esse quadro, formulado por Carlos Mesa Gisbert (2012, p. 738), 

demonstra que, nos últimos 50 anos do século passado, quase nada mudou em relação 

ao domínio das línguas indígenas, em que pese o significativo aumento de falantes do 

espanhol: 

 

IDIOMA 1950 1976 1992 2001 

Espanhol 35,9 78,8 87,4 85,8 

Quéchua 36,5 39,7 34,3 30,6 

Aymará 24,5 28,8 23,5 21,3 

Guarani - - 1,0 0,9 

Outras línguas nativas 2,5 - 0,6 0,6 

Idiomas estrangeiros 0,4 - 3,1 3,5 

 

 

O censo de 2012 informa a existência de aproximadamente 900 mil falantes do 

aymará, 1.500.000 falantes do quéchua, 43 mil falantes do guarani, menores proporções 

de falantes de uma diversa quantidade de outras línguas indígenas, e cerca de 6 milhões 

de falantes do espanhol (INE, 2017). Em nossa estadia na Bolívia, passamos por Santa 

Cruz, Sucre, Potosí, La Paz e Copacabana e, em todas essas cidades, encontramos a 

presença constante de algum idioma indígena
74

. Trata-se, portanto, de um cenário, no 

                                                
74 Nativos de Isla del Sol, na parte boliviana do Lago Titicaca (Copacabana) nos confidenciaram que 

estavam ainda aprendendo o idioma espanhol, em virtude da necessidade de receber turistas em seus 

empreendimentos comunitários. 



85 

 

 

qual a diversidade étnica e cultural, embora largamente invisibilizada e oprimida, não 

desaparece, como observa Luis Tapia (2010, p. 69): 

No caso boliviano, ocorre que vários dos povos que têm estado em 

condição de subalternidade demograficamente são maiorias relativas. 
A população maior é a quéchua, seguida pela aymará, o que 

demonstra que, especificamente no caso boliviano, temos a presença 

de vários povos e culturas que, apesar e através da dominação colonial 
e domínio neocolonial republicano e liberal, e inclusive através da 

experiência de construção do Estado-Nação, tem-se mantido como 

totalidades sociais, mais ou menos afetadas pelas relações de 

dominação. (tradução livre)
75

 
 

Conforme exposto no tópico anterior, a população descendente dos povos 

originários do território boliviano, forma, ao longo da história desse país, a massa da 

população pobre e excluída. Garcia Linera aponta que uma pesquisa realizada no ano 

2000, na Bolívia, demonstrou que cerca de 70% dos trabalhos precários e vulneráveis 

eram ocupados por indígenas. Essa população ocupava apenas 4% dos trabalhos 

qualificados e seu salário equivalia a 30% do salário do mestiço, isto é, na Bolívia, país 

no qual 62% da população se reconhecia como indígena, um índio valia um terço de um 

não índio (2010, p. 130). 

Esses povos, no entanto, não deixaram de lutar e hoje fazem sentir sua presença 

(MIGNOLO, 2007, p. 77). Garcia Linera observa que a indianidade, na Bolívia, é 

tomada como identidade nos anos 70 e, desde então, torna-se um grito de emancipação 

que irá revolucionar o panorama ideológico-político boliviano (2015, p. 78). Segundo 

este autor, primeiro ocorre uma construção discursiva emancipatória, que passará a 

materialização auto-organizativa das federações e confederações indígenas dos anos 80, 

que, na década de 90 se converte em vontade política de tomada do poder, através da 

transformação da estrutura sindical-comunal em instrumento político, avançando para 

os movimentos sociais de 2006 (LINERA, 2015, p. 79). 

A reforma agrária de 1953 se demonstrou fundamental ao empoderamento 

indígena, uma vez que, além da recuperação da terra, ela proporcionou a inserção dos 

índios na sociedade boliviana, os quais, a partir de então, irão ocupar cada vez mais 

                                                
75 En el caso boliviano, ocurre que varios de los pueblos que han estado en condición de subalternidad 

demográficamente son mayorías relativas. La poplación más grande es la quechua, seguida por la aymara, 

lo cual plantea que, específicamente en el caso boliviano, estamos en presencia de varios pueblos y 

culturas que, a pesar y a través de la dominación colonial e dominio neocolonial republicano y liberal, e 

inclusive a través de la experiencia de construcción del Estado-Nación, se han mantenido como 

totalidades sociales, más o menos afectadas por las relaciones de dominación. 



86 

 

 

espaços. Os sindicatos campesinos vão se incrementando e, em 1979, cria-se a 

Confederação Sindical Única dos Trabalhadores Campesinos da Bolívia (CSUTCB), 

organização que terá papel decisivo na luta contra as ditaturas militares (MESA 

GISBERT, 2012, p. 588/589). 

O fortalecimento da identidade indígena repercutiu também nos ayllus, de modo 

que, em 1997, os ayllus de várias partes da Bolívia unem-se, criando o Consejo 

Nacional de Ayllus y Markas del Collasuyo (CONAMAQ), do qual seus membros, os 

indígenas campesinos (comunários) se tornarão importantes atores em movimento, e 

protagonizarão os bloqueios e marchas mobilizadoras que partirão das comunidades até 

La Paz, durante o ciclo rebelde (SPINELLI JÚNIOR, 2013, p. 282). 

Em seu protagonismo político, os povos indígenas irão se valer de práticas 

originais que chocam com o sistema vigente, exigindo a sua transformação. Uma delas é 

a prática do “cerco”, pela qual as organizações obreiras, sociais campesinas e indígenas 

se fazem presentes em momentos cruciais, cercando os prédios públicos, onde os 

“representantes” estão a deliberar e tomar decisões sobre a vida de todos. Esta prática 

tem sido, desde outubro de 2003, um modo de pressão popular à ordem instituída, “uma 

interpelação radical ao estado de direito” (BAUTISTA, 2014, p. 52) (tradução livre)
76

, 

que, deixando patente o estado de rebelião popular, acaba por demonstrar a 

ilegitimidade da ordem constituída. 

Segundo Rafael Bautista, “cercar” não é só uma estratégia de intimidação, é 

também uma forma de deixar patente a condição colonial na qual se encontra imersa a 

política vigente, que se comprime dentro dos marcos legais da cidade, tentando, dali, 

administrar o horizonte expansivo de seu domínio, mas vive rodeada daquilo que não 

consegue dominar. Essa centralização no ambiente urbano desemboca em um 

desenvolvimento não expansivo, cujo acúmulo é exportado para as metrópoles do 

“primeiro mundo” (desenvolvendo aos outros a custa de si mesmo), bem como, gera 

deslocamentos rurais forçados que rodeiam as cidades em suas margens. Assim, o 

cerco, que não se restringe aos prédios e instituições, torna patente a condição colonial 

de um poder dependente, que são sabe enraizar e que, de modo parasitário, produz a 

desnutrição de seu entorno (BAUTISTA, 2014, p. 53). 

                                                
76una interpelación radical al estado de derecho 



87 

 

 

As diversas formas de “cerco” são expressões dos sujeitos marginalizados, são 

gritos voltados contra a totalidade de um sistema que sustenta as relações de dominação 

historicamente constituídas e naturalizadas pela estrutura colonial de poder. São gritos 

que desestabilizam a estrutura porque não buscam uma inclusão e sim “a transformação 

do sistema político, desde uma possibilidade impossível para este: a afirmação da vida 

do sujeito que está sendo excluído e negado” (BAUTISTA, 2014, p. 57) (tradução 

livre).
77

 

Dessa forma, o movimento indígena boliviano, como uma voz insistente que não 

se cala, em sintonia com as demais organizações indígenas da América Latina vai 

ganhando forma, se institucionalizando e disputando os espaços de poder, sobretudo, a 

partir da década de 80, demonstrando ao mundo que a ferida colonial existe e precisa ser 

enfrentada.  

Na década de 90, o cenário boliviano, tal como dos demais países latino-

americanos, é de aprofundamento das medidas neoliberais. E é nele que as mobilizações 

indígenas se tornam ainda mais presentes, logrando algumas reformas institucionais que 

visam dar uma aparência multicultural ao Estado, acalmando os ânimos e afastando a 

demanda por reformas estruturais. Vale citar, no entanto, essas reformas que, de algum 

modo contribuem para o momento mais incisivo da década seguinte. Entre as mais 

significativas para as populações indígenas, temos a Lei de Participação Popular (1994), 

que possibilitou o recebimento de recursos públicos na área rural; o Instituto Nacional 

de Reforma Agrária (1996), que reconhece pela primeira vez as organizações indígenas 

tradicionais e os territórios indígenas do oriente, titulando definitivamente as terras 

comunitárias e dando preferência de doação de terras a comunidades e indígenas 

organizados coletivamente; e a reforma da Constituição (1994) tornando constitucional 

o caráter multiétnico e pluricultural da Bolívia (MESA GISBERT, 2012, p. 657/658). 

 Tais medidas não aplacam as demandas populares, tendo em vista que, ao 

mesmo tempo, a população assistia a uma crescente precarização das condições de vida 

com a “ampliação da informalidade do trabalho, a privatização de serviços básicos e 

recursos naturais” (SPINELLI JUNIOR, 2013, p. 283). Assim, em 1999, chega-se ao 

momento que Spinelli Júnior (2013, p.278) chamou de aguçamento da conflitividade, 

decorrente de um contexto nacional de tormenta econômica, política e social, resultante 

                                                
77la transformación del sistema político, desde una posibilidad imposible para éste: la afirmación de la 

vida del sujeto que está siendo excluido y negado. 



88 

 

 

da ausência de empregos e crescimento econômico, do agressivo programa 

governamental de erradicação da folha de coca (atendendo a pressão dos EUA e 

gerando a destruição da economia regional), da diminuição dos rendimentos estatais em 

razão da privatização da empresa petroleira, entre outras situações que produziram “um 

quadro nacional de comoção e agitação social que se ampliava exponencialmente” 

(SPINNELI JÚNIOR, 2013, p. 278). 

Duas grandes sublevações respondem violentamente as não menos violentas 

medidas neoliberais. São elas: A Guerra da Água (2000) e a Guerra do Gás (2003). São 

acontecimentos históricos de profunda relevância e que podem ser considerados como 

imprescindíveis à instauração da Assembleia Nacional Constituinte que promulgará a 

atual Constituição boliviana, com as características que a diferenciam profundamente 

das anteriores, quais sejam, a pretensão por refundar o Estado, tornando-o plurinacional, 

anticolonial, antineoliberal e social.   

Spinneli Júnior considera a guerra da água como um evento inaugural do que 

chamou de ciclo rebelde. Segundo ele, esse evento marca “um ponto de inflexão nas 

demandas e na capacidade organizativa e de mobilização dos movimentos sociais 

bolivianos” (2013, p. 285). A chamada guerra da água ocorreu entre janeiro e abril do 

ano 2000, em Cochabamba (a terceira maior cidade boliviana), inicialmente motivada 

pelo significativo aumento na tarifa do serviço de água, decorrente da privatização do 

sistema municipal de gestão de água.  

Através de um contrato de concessão de serviço público, o município de 

Cochabamba havia outorgado à empresa Águas del Tunari (filial do grupo norte-

americano Bechtel) o serviço de abastecimento de água na região, por um prazo de 

quarenta anos. O contrato em questão outorgava à empresa também o controle de todas 

as águas subterrâneas, dando a esta o direito de cobrar pela água de poços preexistentes, 

sistemas de irrigação superficiais e até a captura da água da chuva (SPINNELI 

JÚNIOR, 2013, p. 285). 

Junto a este contrato, houve a promulgação da Lei nº 2029 (Lei da Água), que 

“mercantilizava a água em áreas urbanas, expropriando um sistema de distribuição 

vicinal de água e afetando os usos tradicionais de sistemas estruturados com base na 

construção de valas e regos por onde a água passava abastecendo comunidades 

campesinas” (SPINNELI JÚNIOR, 2013, p. 285). As disposições desta lei e as 



89 

 

 

prerrogativas do contrato de concessão firmado acabavam por obrigar a todos os 

usuários a realizar contratos com a empresa concessionária, onerando significatimente 

populações já extremamente empobrecidas e, ressalte-se, no acesso a um bem vital, a 

água. 

A resposta a esse abuso será uma articulação organizada, envolvendo diversos 

atores sociais, que criam um grupo denominado Coordinadora del Agua y de la Vida, 

que irá exigir a revogação do contrato e da Lei da Água. A partir dos bloqueios de 

estradas e tomadas das ruas surge “um movimento social que unia campesinos, 

ambientalistas, grupos vicinais, operários e empregados até se converter em um dos 

símbolos mais poderosos do movimento antiglobalização no mundo” (KHOL; 

FAIRTHING, 2007, p. 266, apud, SPINNELI JÚNIOR, 2013, p. 286). O presidente 

decretou estado de sítio (MESA GISBERT, 2012, p. 671). Ao final de abril, cessam os 

ciclos de protesto, quando, cedendo à pressão popular, o governo anula o contrato de 

concessão e revoga a Lei da Água. Spinneli Junior considera que essa vitória teve 

importantes consequências psicológicas junto aos atores sociais, pois “são muitos os 

ingredientes presentes na guerra da água que serão sentidos de uma forma ou outra em 

outros fluxos movimentalistas intensificados que foram vividos na Bolívia a partir daqui 

até pelo menos 2003” (2013, p. 286). 

A guerra do Gás ou Octubre Negro, três anos depois, foi um desses outros fluxos 

movimentalistas decorrentes da guerra da água. O país vivia uma convulsão social 

crescente, que se agudizou com o projeto do então presidente, Gonzalo Sanchez de 

Lozada, de exportação do gás boliviano para o México e EUA, por meio de um porto 

chileno (SPINNELI JÚNIOR, 2013, p. 293). O clamor popular era pela nacionalização 

do gás, um dos recursos naturais mais importantes da Bolívia, cuja exploração, junto 

com o petróleo, havia sido privatizada na década de 90. Uma conjunção de atores 

sociais cria a Coordinadora Nacional para la Defensa y Recuperación del Gas 

(CNDRG), composta por 21 organizações e liderada por Evo Morales e Filemón 

Escobar, tendo como finalidade “recuperar o gás para os bolivianos” (SPINNELI 

JÚNIOR, 2013, p. 293). 

Entre os meses de setembro e outubro de 2003, haverá massivas mobilizações 

que incluem greves, bloqueios de estradas, avenidas e ruas, os “cercos”, entre outras 

táticas, que, duramente reprimidas pelo governo, com o uso das Forças Armadas 

(MESA GISBERT, 2012, p. 681), resultarão no massacre de quase cem pessoas, 



90 

 

 

principalmente indígenas (urbanos e rurais), colocando novamente em cheque o tipo de 

democracia vigente e as verdadeiras relações políticas entre setores sociais dominantes e 

a população indígena e os demais setores populares do país (ALEJO, 2005, p. 186). 

No decorrer do crescimento das mobilizações, as reivindicações que nasceram 

da exigência de não exportação do gás, convocação de referendo sobre os 

hidrocarbonetos e uma Assembleia Constituinte, se transformam em clamor nacional 

pela renúncia do presidente. Inicia-se uma greve de fome massiva com esse pedido 

(MESA GISBERT, 2012, p. 682). Sánchez de Lozada viveu boa parte de sua vida nos 

EUA, falava espanhol com sotaque estadunidense e, naquele momento, segundo 

observação histórica do boliviano Esteban Ticona Alejo, converteu-se em um presidente 

que simbolizava o colonialismo externo, o antinacionalismo, o estrangeiro, a afronta ao 

povo (2005, p. 183).  

No dia 17 de outubro de 2003, o Presidente da República foge com sua família 

para Miami e envia ao Parlamento, por fax, um texto de renúncia do seu mandato. 

Assim “acabava dramaticamente uma etapa da democracia reaberta em 1982” (MESA 

GISBERT, 2012, p. 682) (tradução livre)
78

. Em seu lugar, assume o então vice-

presidente, o historiador Carlos Mesa Gisbert que, frente a novas crises e ao risco 

iminente de outros massacres, renunciará ao mandato em junho de 2005, deixando um 

breve presidente interino que convocará eleições nacionais nesse mesmo ano. Como 

resultado, a Bolívia terá pela primeira vez a eleição de um presidente indígena, o líder 

sindical Evo Morales.   

É importante ressaltar que a pauta das mobilizações indígenas transcende as 

reivindicações por terra e melhores condições de vida. A história desse movimento vai 

demonstrar que esses povos não emergem para lutar simplesmente por interesses 

particulares, “o sentido que nutre suas lutas tem sido sempre o restabelecimento de um 

modo de vida que está demonstrando, por todos os seus argumentos, ser mais racional, 

humano e verdadeiro, que aquele imposto por cinco séculos” (BAUTISTA, 2014, p. 

190) (tradução livre)
79

. Assim, entrará em pauta a necessidade de proteção ao meio 

ambiente, a libertação de todas as formas de opressão e a convivência com a pluralidade 

                                                
78 Acababa dramaticamente una etapa de la democracia reaberta en 1982. 
79el sentido que ha nutrido sus luchas ha sido siempre el restablecimiento de un modo de vida que está 

demostrando, por todos sus argumentos, ser más racional, humano y verdadero, que aquel que se nos ha 

impuesto por cinco siglos. 



91 

 

 

e os diversos modos de viver e entender o mundo, elementos fortemente presentes no 

texto da nova Constituição boliviana. 

 

4.3 Assembleia Nacional Constituinte - novos pactos e tensões 

 

A instauração da Assembleia Nacional Constituinte foi a resposta institucional 

encontrada, num cenário em que a força política dos povos e culturas historicamente 

subalternizados logrou estabelecer uma nova relação de forças, pela qual demandam o 

reconhecimento igualitário, a reforma das instituições e das relações entre as culturas, 

bem como da política (TAPIA, p. 71). Para Alejo (2005, p. 195): 

Os sucessos de outubro obrigaram a classe política do país a legitimar 

o que o povo vinha reclamando: que a participação cidadã não se 

concretize somente mediante os partidos políticos, e sim também 

através de organizações sociais. Ou seja, esgotaram os esquemas 
criados da representação política, provocando um dos câmbios mais 

importantes do sistema político boliviano. (tradução livre)
80

 

 

Aquele momento histórico desnudou a impossibilidade de subsistência da velha 

democracia representativa e a necessidade imperiosa de mudanças estruturais, que 

atendessem às demandas de uma ampla parcela da população largamente excluída, 

porém cada dia mais empoderada e organizada. Nos momentos de maiores tensões, 

como nos grandes levantes populares, o Estado e toda sua estrutura pareceram 

desaparecer, ruir, tal como uma velha e decadente carcaça. Luis Tapia diz que, nesses 

momentos, emerge na Bolívia o que ele chama de subsolo político, que seria formado 

por entidades marginais, como as assembleias de bairro e organizações comunitárias. 

Nesse contexto, resta, como único caminho, uma nova construção de arcabouço estatal, 

com a participação de todos e, tendo como base, os indígenas e os demais setores 

populares.   

Caracterizam muito bem esse momento, as palavras do constituinte aymará, 

Félix Cárdenas, registrando nas atas da Assembleia Nacional Constituinte, que os povos 

indígenas estão, ali, dando uma última chance ao Estado: 

                                                
80 Los sucesos de octubre han obligado a la clase política del país a legitimar lo que el pueblo ha 

reclamado: que la participación ciudadana no se concrete sólo mediante los partidos políticos, sino 

también a través de organizaciones sociales. Es decir, agotaron los esquemas creados de la representación 

política, provocando uno de los câmbios más importantes del sistema político boliviano. 



92 

 

 

Nenhuma fórmula vinda do outro lado tem solucionado os problemas. 

Primeiro se tratava de liquidar o índio na Colônia, logo civilizá-lo, 

incluí-lo, interculturalizar o índio. Como buscamos algo viável? No 

mundo se tem aceitado a existência de culturas-nações, o moderno é 
reconhecer a pluriculturalidade, a plurinacionalidade. Bolívia não é 

uma nação: não tem idioma próprio, religião própria, cultura 

própria… A cultura boliviana é o cruzamento do cavalo e o burro. 
Assim como não há uma nação boliviana, não há nação camba. Por 

que os aymarás, não pedem autonomias? A quem vamos pedir? 

Quem vai nos dar? Ao contrário, nós reconhecemos ao Estado e 

lhe estamos dando uma oportunidade mais de viver. Creio 
superado o tema da Bolívia uma só nação. Nem o dicionário nos 

interpreta. Quando falamos do Plurinacional, não é repartirmos o 

território. (Ata da sessão da Comissão Visão País, de 04 de maio de 
2007, apud, TCP, BOLÍVIA, 2014) (grifo nosso) (tradução livre)

81
 

 

O percurso do ciclo rebelde, com as renúncias presidenciais e as novas eleições, 

até a convocação e instauração da Assembleia Nacional Constituinte é todo marcado por 

atos simbólicos que visam a todo tempo relembrar a história dos povos que, vencidos 

nos períodos colonial e republicano, agora demarcam a sua emergência libertadora, 

assim como, é marcado pela violência e forte oposição das velhas classes antes 

monopolizadoras dos espaços de porder. Resultado dessa complexa disputa de classes e 

correlação de forças, a aprovação da nova Constituição assume papel de grande 

relevância, como símbolo de vitória, reconhecido em seu preâmbulo, quando diz “Honra 

e glória aos mártires da ação constitucional e libertadora que fizeram possível esta nova 

história”. 

Vitorioso nas eleições de 2005, Evo Morales, foi simbolicamente “entronizado”, 

no dia 21 de janeiro de 2006, em Tiahuanacu, como o primeiro líder indígena do país. 

Em 22 de janeiro de 2006, dirige essas palavras ao Congresso Nacional: “da resistência 

de quinhentos anos à tomada do poder para quinhentos anos” (MESA GISBERT, 2012, 

p. 695).  O momento é de grande significado para os povos indígenas bolivianos, como 

                                                
81 Ninguna fórmula que ha venido de otro lado ha solucionado los problemas. Primero se trataba de 

liquidar al indio en la Colonia, luego civilizarlo, incluirlo, interculturalizar al indio. Como buscamos algo 

viable? En el mundo se ha aceptado la existencia de culturas-naciones, lo moderno es reconocer la 

pluriculturalidad, la plurinacionalidad. Bolivia no es una nación: no tiene idioma propio, religión propia, 

cultura propia… La cultura boliviana es el cruce del caballo y el burro. Así como no hay una nación 

boliviana, no hay nación camba. Por qué los aimaras, no piden autonomías? A quiénes vamos a 

pedir? Quién nos va dar? Al revés, nosotros reconocemos al Estado y le estamos dando una 

oportunidad más de vivir. Creo superado el tema de Bolivia una sola nación. Ni el diccionario nos 

interpreta a nosotros. Cuando hablamos de lo Plurinacional, no es repartirnos el territorio. 



93 

 

 

observa a filósofa boliviana Lucila Choque Huarin, “muitos índios e índias, se viam no 

rosto do “irmão Evo”” (2013, p. 15) (tradução livre)
82

. 

Em agosto de 2006, foi instalada a Assembleia Nacional Constituinte, tendo 

entre os seus 255 assembleístas, além de representantes eleitos por partidos políticos, 26 

membros oriundos de organizações cidadãs. De saída, a instalação da Constituinte 

enfrenta protestos decorrentes de uma alteração legislativa que mudou o quorum de 

aprovação da constituição, dos anteriores 2/3 para maioria absoluta. Junto a isso, os 

assembleístas dos partidos opositores ao governo (em boa parte representantes da classe 

empresária), promovem um bloqueio sistemático à Constituinte, de modo que 

transcorre-se um ano e três meses sem que nenhum artigo da nova constituição tenha 

sido aprovado em sessão plenária (MESA GISBERT, 2012, p. 695/696). 

 Em 24 de novembro de 2007, o governo aprovou um grande texto 

constitucional, em leitura única, realizada em um edifício militar, sem a presença da 

oposição e por uma equipe estranha aos assembleístas. Pouco depois, em dezembro de 

2007, apoiado por manifestações populares, o governo muda a sede da Assembleia para 

a cidade de Oruro, onde, novamente sem a presença da oposição, aprova o texto em 

detalhe (MESA GISBERT, 2012, p. 696). Estes atos da Constituinte se deram em 

sessões, envoltas tanto em protestos quanto em manifestações de apoio, ocorrendo “a 

morte de manifestantes nas ruas, regiões sublevadas, evacuação de constituintes pelas 

montanhas e transferências sucessivas da sede da Assembleia” (SHAVELZON, 2014, p. 

2). 

 Disso resultou uma enorme ruptura entre governo e oposição, o que fez de 2008 

um dos anos mais violentos da história democrática boliviana, obrigando a uma 

complexa e dura negociação com mediação internacional, presidida pela OEA. Ao fim 

das negociações, governo e oposição chegam a um acordo que leva a modificação de 

vários artigos da Constituição aprovada em Oruro. Essa seria a condição para viabilizar 

a realização do referendo, requisito indispensável para a vigência da nova carta (MESA 

GISBERT, 2012, p. 696). Conforme Huarin, essa negociação resultou em mudanças 

substanciais no texto aprovado em Oruro por assembleístas do MAS
83

 e de outros 

agrupamentos políticos, os quais “com muita paciência e paixão, empurrados pelas 

                                                
82 Muchos indios e indias, se miraban en el rostro del “hermano Evo”. 
83 MAS (Movimiento al Socialismo) é a sigla do partido do então presidente Evo Morales e ao qual 

pertencia significativa parte dos assembleístas eleitos, precisamente, um total de 137.  



94 

 

 

organizações sociais do país, haviam logrado construir um novo texto constitucional” 

(2013, p. 20) (tradução livre)
84

. 

 Segundo informa Salvador Schavelzon, foram modificados um total de 120 

artigos, dos 411 da nova Constituição (2014, p. 2). Huarin chama atenção para o fato 

aparentemente contraditório de ter o governo cedido demasiadamente à oposição, 

mesmo contando com amplo apoio às suas ações por parte das organizações sociais 

integrantes do chamado “Pacto de Unidade”, conformado por entidades de matriz 

indígena, tais como a Confederação Única de Trabalhadores Campesinos da Bolívia 

(CSUTCB), a Confederação de Mulheres Campesinas Originárias Indígenas da Bolívia 

“Bartolina Sisa”, a Confederação de Povos Indígenas do Oriente Boliviano (CIDOB) e 

o Conselho Nacional de Ayllus e Markas do Kollasuyu (CONAMAQ) (2013, p. 20). 

Talvez por isso Rafael Bautista se refere a esse momento como um golpe, afirmando 

que, naquela ocasião, “A constituição é “aberta” pelo poder constituído, despotenciando 

seu caráter soberano e originário” (2014, p. 14) (tradução livre)
85

. 

 Todavia, em 25 de janeiro de 2009, foi finalmente realizado o Referendo sobre a 

Constituição, fato inédito na história da Bolívia, que nunca havia submetido uma 

constituição à ratificação popular (SOUZA, 2016, p. 57), procedimento também não 

muito comum em nosso constitucionalimo tradicional. O Referendo contou com a 

participação de 90% dos eleitores, que aprovou o texto por 61,4% dos votos, em face de 

38,6% de votos pela desaprovação e 4,31% de votos nulos e brancos (MESA 

GISBERT, 2012, p. 697). A expressiva aprovação do texto constitucional pode ser lida 

como um reflexo do sentimento de esperança então vivenciado por boa parte da 

população, apesar das inúmeras contradições e atropelos que marcaram o processo de 

criação da nova carta. É o que se pode depreender desse relato emocionado de Lucila 

Choque Huarin (2013, p. 19): 

Era janeiro de 2009. Nunca vi ante meus olhos marchar tantos atores 
sociais como são os povos e nações indígena originário campesinos, 

apoiando a seu presidente “EVO”, mas na realidade era uma nova 

esperança ante a desconformidade: a aprovação do novo texto 
constitucional; Pela primeira vez eu conheci na Praça Murillo os 

irmãos e irmãs de terras baixas, os vi e acompanhei desde Caracollo, 

um lugar que se encontra no departamento de Oruro, foi 
impressionante vê-los descer de Altu Pata (cidade de El Alto), até a 

                                                
84 Com mucha paciência y pasión empujados por las organizaciones sociales del país, habían logrado 

construir un nuevo texto constitucional. 
85 La constitución es “abierta” por el poder constituido, despotenciando su carácter soberano y originário. 



95 

 

 

sede do governo, muitas delas não vinham abrigadas, porque queriam 

fazer sua entrada à sede do governo na “Praça Murillo” com sua 

verdadeira indumentária, não traziam sapatos, me emocionei até 

chorar porque em seus olhos havia uma grande esperança no novo 
texto constitucional, não cabia nem uma palha, e nisto me encontrei 

com uma amiga (Karin Monasterios) e apenas pudemos chegar até 

este lugar para ver o acontecimento maior e esperado: o nascimento de 
um novo Estado chamado Plurinacional que continha direitos 

ancestrais para uma maioria da população boliviana esquecida pela 

instituição do Estado. (tradução livre)
86

 

 

Assim, após intensos conflitos, de caráter étnico, social e econômico, nasce a 

nova Constituição boliviana, trazendo em seu texto a pretensão de refundar o Estado, 

com base em sua diversidade étnica e cultural e tendo como instrumento a chamada 

Democracia Intercultural. A nova Carta dará grande visibilidade à Bolívia, país antes 

por muitos esquecido, e que agora assume o desafio político-social de um ousado 

projeto, ainda em transição, chamado Estado Plurinacional, que, longe de ser 

unanimidade, será tanto festejado como criticado por juristas e cientistas sociais 

considerados progressistas. 

Raul Prada Alcoreza, atualmente um dos críticos do governo Evo Morales, 

porém aguerrido defensor da nova Carta Constitucional, enfatiza que esta foi aprovada 

pela grande maioria do povo boliviano e este é um fato político que não se pode perder 

de vista (2014, p. 214). Apesar das 144 modificações efetuadas, nos últimos instantes, 

resultando na revisão de 120 artigos, defende este autor que, não foi possível mudar o 

espírito e a vontade constituinte “expressa na própria estrutura da Constituição, na visão 

do país e no modelo de Estado” (ALCOREZA, 2010, apud, SHAVELZON, 2014, p. 

12). A nova Constituição Política da Bolívia permanece sendo um “horizonte, que 

define uma transição civilizatória até o Viver Bem” (ALCOREZA, 2014, p. 215)
87

. 

                                                
86 Era enero del 2009. Nunca vi ante mis ojos machar tantos actores sociales como son los pueblos y 

naciones indígena originario campesinos, apoyando a su presidente “EVO”, pero en realidad era una 

nueva esperanza ante la disconformidad: la aprobación del nuevo texto constitucional; yo primera vez 

conocí en la Plaza Murillo a los hermanos y hermanas de tierras bajas, los vi y acompañé desde 

Caracollo, un lugar que se encuentra en el departamento de Oruro, fue impresionante verlos bajar desde 
Altu Pata (ciudad de El Alto), hasta la sede do gobierno, muchas de ellas no venían abrigadas, porque 

querían hacer su entrada en la sede de gobierno a la “Plaza Murillo” con su verdadera indumentaria, no 

traían zapatos, me emocione hasta llorar porque en sus ojos había una gran esperanza en el nuevo texto 

constitucional, no cabía ni una paja, y en esto me encontré con una amiga (Karin Monasterios) y apenas 

pudimos llegar hasta este lugar para ver el acontecimiento más grande y esperado: el nascimiento de un 

nuevo Estado llamado Plurinacional que contenga derechos ancestrales para una mayoría de la población 

boliviana olvidada por la institución del Estado.  

87 horizonte, que define una transición civilizatoria hacia el Vivir Bien. 



96 

 

 

 

5 DEMOCRACIA INTERCULTURAL BOLIVIANA 

 

“Por um mundo onde caibam todos os mundos” 

(lema zapatista) 

 

 

Nesse capítulo pretendemos trazer a discussão mais centrada propriamente no 

objeto de pesquisa da presente dissertação, para a qual, esperamos, que as 

problematizações e exposições feitas até aqui tenham servido de base. Apesar da forma 

como estruturamos este trabalho, salientamos que não pretendemos apresentar a 

democracia intercultural presente na CPB, nosso objeto de estudo, como uma fórmula 

mágica, capaz de solucionar os complexos problemas discutidos nas seções anteriores. 

Sabemos que a lei e o direito não são, por si sós, meios de libertação contra as 

várias formas de opressão social. Todavia, a existência de um ordenamento 

reconhecedor dessas opressões, dos processos históricos do colonialismo e da 

colonialidade e das distorções sociais deles decorrentes, representa “uma placa que nos 

indica uma direção de investigação” (MAGALHÃES, 2012, p. 93) ou, ainda, uma 

possível “solução em marcha” (OSORIO, 2014, p. 260).  

Conforme observa o jurista boliviano Boris Wilson Arias López, o direito 

descansa em uma moral e, portanto, o só reconhecimento de direitos na Constituição 

implica em uma eleição valorativa de uma determinada sociedade (2006, p. 55/56). 

Assim, não podemos deixar de reconhecer a importância das eleições valorativas 

expressadas na CPB, pela inovação na promoção de valores outros, valores estes 

orientados a dar visibilidade e atenuar as desigualdades existentes. 

Reconhecendo as limitações que, em qualquer caso, têm as reformas 

constitucionais para transformar a realidade, Roberto Gargarella, analisa as últimas 

modificações constitucionais latino-americanas, e faz a seguinte pergunta: “temos feito 

o melhor possível, dentro dos óbvios limites em que nos movemos, para melhorar a 

qualidade de nossas instituições e contribuir para uma sociedade mais justa, igualitária e 

democrática?” (2011, p. 87) (tradução livre)
88

. Em seguida, este autor responde 

negativamente à própria pergunta, afirmando que temos implementado reformas 

                                                                                                                                          
 

88 ¿hemos hecho lo mejor posible, dentro de los obvios límites en que nos movemos, para mejorar la 

calidad de nuestras instituciones y contribuir al logro de una sociedad más justa, igualitaria y 

democrática?  



97 

 

 

constitucionais pobres, movidas por objetivos de curto prazo, nos deixamos levar mais 

pela inércia que por convicções e, com frequência, copiamos algumas pálidas 

instituições do constitucionalismo europeu, de modo que, conclui, não temos utilizado 

suficientemente a imaginação constitucional (GARGARELLA, 2011, p. 88).  

A esse crítico cenário do constitucionalismo latino-americano, Gargarella aponta 

duas exceções: a Constituição do Equador (2008) e a Constituição da Bolívia (2009), 

argumentando que (2011, p. 88): 

Com todas as suas enormes imperfeições e inconsistências, ambos 

textos – e muito especialmente o da Bolívia– representam um intento 

de maior inovação institucional. A nova Constituição da Bolívia, em 
particular, responde também – e como poucas outras – a um objetivo 

principal de crucial importância para a esquerda, que é a integração 

política e social de um setor majoritário da população – o setor 
indígena – tradicionalmente excluído do poder pelas minorias 

governantes. (tradução livre)
89

 

 

Concordamos com esse autor quanto à contribuição inovadora da atual 

Constituição boliviana, a qual pode ser considerada, conforme proposto por Souza 

Santos, como parte de um constitucionalismo experimental e pós-colonial (2008, p.22), 

potencialmente capaz de contribuir para a superação da crise da democracia liberal 

moderna, caracterizada por ser uma democracia de baixa intensidade, incapaz de 

garantir igualdade política (2008, p.23).  

Ao nosso ver, a inovação mais importante dessa carta reside justamente na 

questão democrática, ao trazer à lume um conjunto de instituições impulsionadoras do 

aumento da participação política das classes subalternas, reduzindo, assim, o monopólio 

político das classes dominantes. Essas instituições conformam o que vem sendo 

chamado de Democracia Intercultural, base do Estado Plurinacional e, precisamente, o 

objeto de análise do presente capítulo. 

 

5.1 Instrumentos constitucionais da Democracia Intercultural  

 

A pretensão de refundar o Estado, expressa na CPB, parece se materializar, no 

que se refere, ao menos, ao seu arcabouço jurídico. Caminhando pelas ruas de La Paz, 

                                                
89 Con todas sus enormes imperfecciones e inconsistencias, ambos textos – y muy especialmente el de 

Bolivia– representan un intento de mayor innovación institucional. La nueva Constitución de Bolivia, en 

particular, responde además – y como pocas otras – a un objetivo principal de crucial importancia para la 

izquierda, que es la integración política y social de un sector mayoritario de la población – el sector 

indígena – tradicionalmente excluido del poder por las minorías gobernantes. 

 



98 

 

 

ainda em 2016 (sete anos após a promulgação da CPB), vê-se inúmeras barracas de rua, 

em especial nas circunvizinhanças dos prédios do poder público, vendendo um produto 

bastante peculiar àquela forma de comércio: uma infinidade de pequenos livros que 

trazem os novos códigos e leis do Estado Plurinacional boliviano. Em lugar dos 

costumeiros acessórios para smartphone, comuns em nossas ruas, os ambulantes 

paceños
90

 ofertavam em larga escala o novo ordenamento jurídico boliviano. 

Esse cenário, em nosso sentir, parece refletir o aumento do uso dos instrumentos 

jurídicos como forma de empoderamento cidadão. As novas leis que, ao menos em tese, 

estão sendo formuladas e aplicadas com a participação de representantes dos povos 

indígenas, devem ser por estes conhecidas e manejadas. Há um grande incentivo ao 

empoderamento por meio das leis. Assim, os bolivianos carregam no bolso e no 

discurso a presença dos seus direitos na legislação do país. Um dos nossos 

interlocutores falava entusiasticamente das novas leis e medidas direcionadas aos 

indígenas, conforme revela parte de nossas anotações no diário de viagem: 

Neste segundo dia Diego
91

 estava mais falante. Nos contou muitas 

coisas sobre a Bolívia. Disse que hoje o campesino é respeitado 
porque há leis que punem o racismo. Disse que agora as pessoas são 

iguais e que com Evo está tudo muito melhor. Nos revelou que morou 

no Brasil durante um ano, quando trabalhou em São Paulo, em 
oficinas de costura, 18 horas por dia. Disse que hoje já não é mais 

escravo e que, sim, tem um futuro. (Potosí, 12 de abril de 2016) 

 

Esse apelo discursivo ao que está legislado demonstra, ao nosso ver, como as 

camadas populares e, sobretudo, os indígenas se apoderaram de instrumentos outrora 

alheios aos seus modos de vida e antes utilizados como forma de sua dominação, 

perfazendo um uso contra-hegemônico destes mecanismos. Tal manuseio não é 

exclusivo do momento atual. Ele acompanha o contexto de organização e crescimento 

dos movimentos indígenas e sociais, como um todo. Todavia, o momento atual é 

paradigmático, e nos parece demonstrar a materialização de um dos escopos da 

Democracia Intercultural: o ordenamento jurídico, antes formulado, aplicado e 

                                                
90 Adjetivo que qualifica o que é originário, relativo a, ou próprio da cidade boliviana de La Paz 

(Wikcionario. Disponível em <https://es.wiktionary.org/wiki/pace%C3%B1o> Acesso em: 10/01/18). 
91 Essas anotações foram feitas em nosso diário de viagem e decorreram de conversas informais e, 

portanto, utilizamos na citação acima um nome fictício para preservar a identidade do sujeito que, no caso 

em tela, não se tratava de um sujeito de pesquisa, mas parte de um contexto de observações empíricas 

informais. 

https://es.wiktionary.org/wiki/La_Paz


99 

 

 

destinado às classes dominantes (uma minoria populacional), agora é formulado, 

aplicado, conhecido e dirigido também aos povos subalternizados. 

O conhecimento da lei é considerado fundamental ao fomento de uma cultura 

democrática, conforme se vê nesse importante mecanismo previsto na lei boliviana que 

regula os procedimentos eleitorais (BOLÍVIA, 2010): 

Artigo 6. (CULTURA DEMOCRÁTICA INTERCULTURAL). O 
Órgão Eleitoral Plurinacional, através do Serviço Intercultural de 

Fortalecimento Democrático (SIFDE), promoverá o conhecimento e 

exercício dos direitos e deveres políticos das bolivianas e dos 

bolivianos como base para a consolidação de una cultura democrática 
intercultural em todos os âmbitos da sociedade e do Estado. (tradução 

livre)
92

  

 

Ao lado da ampliação do acesso dos direitos e deveres previstos em lei, a 

presença indígena nos órgãos legisladores é fundamental. Ana Maria Martins Amorim 

(2014, p. 125) apresenta alguns dados sobre a efetiva existência de legisladores 

oriundos dos povos indígenas no Poder Legislativo boliviano, entre os mandatos 

referentes aos períodos de 2006 a 2015: 

Como maioria, os indígenas chegaram ao Parlamento nas eleições de 
2006, através da aliança com o MAS, que atingiu a maioria 

significativa de 53,74% dos votos nas eleições gerais, garantindo-lhe 

maioria na Câmara dos Deputados e, em 2009, alcançaram a maioria 
de dois terços das Câmaras do Senado e dos Deputados. 

 

Essa significativa representatividade responde não só a força crescente das 

organizações indígenas bolivianas, como também a presença de normas constitucionais 

que a impulsionam, indispensáveis ao caráter intercultural da democracia, o qual 

desenha um contexto histórico, neste particular aspecto, bastante diferente do período 

republicano, em que “o parlamento boliviano mostrou-se inacessível à representação 

indígena” (AMORIM, 2014, p. 120). Analisando a pluralidade representativa, no 

cenário pós-constituinte, o cientista político boliviano Fernando Mayorga traz também 

algumas informações interessantes: 

A Bolívia tem o Parlamento bicameral, temos esta porcentagem de 
indígenas deputados, há nove governos departamentais (estaduais), 

nas assembleias departamentais há cotas étnicas que podem ser de 5%, 

10% ou 15%. Em alguns casos, eleitos por usos e costumes. Tu tens 

                                                
92 Artículo 6. (CULTURA DEMOCRÁTICA INTERCULTURAL). El Órgano Electoral Plurinacional, a 

través del Servicio Intercultural de Fortalecimiento Democrático (SIFDE), impulsará el conocimiento y 

ejercicio de los derechos y deberes políticos de las bolivianas y los bolivianos como base para la 

consolidación de una cultura democrática intercultural en todos los ámbitos de la sociedad y el Estado. 



100 

 

 

representação via identidade étnica no Parlamento, no Congresso e nas 

Assembleias departamentais. Em tudo. Em nível municipal, existe 

muito antes, desde 1995. Além disso, há três níveis de governo 

subnacional: o departamento, o município e a autonomia indígena. 
Dos 367 municípios, em 15 votou-se em referendo sua transformação 

em autonomia indígena: ganharam 11. (ARUGUETE, 2014) 

 

Observa-se, portanto, a presença indígena nos vários órgão do Poder Legislativo 

boliviano, sendo esta pluralidade uma das bases fundamentais da Democracia 

Intercultural. Mas, do ponto de vista conceitual, o que seria essa Democracia 

Intercultural presente na nova Constituição boliviana? 

Segundo Mayorga, a Democracia Intercultural vem sendo entendida como a 

convivência e o diálogo entre as instituições da democracia representativa, da 

democracia participativa e da democracia comunitária. O autor explica que a 

democracia intercultural é o modelo correlato de democracia no Estado Plurinacional e 

que, diferente das constituições equatoriana e venezuelana, que incorporaram mais 

mecanismos da democracia representativa para ampliar a participativa, na Bolívia, além 

destes mecanismos, houve a incorporação de instrumentos comunitários, como a 

assembleia, o cabildo e a consulta prévia (ARUGUETE, 2014). 

Para Amorim, a “articulação e coexistência desses três formatos de democracia 

inauguram grandes desafios no atual campo político do país com implicações no 

processo de descolonização da relação entre Estado e sociedade” (2014, p. 126). A 

Democracia Intercultural, segundo esta autora, “amplia a concepção de democracia ao 

reconhecer além dos processos eleitorais, o direito à ampla participação e à democracia 

comunitária praticada pelos povos indígenas com base em suas próprias normas e 

procedimentos” (AMORIM, 2014, p. 126).  

A Lei nº 026, de 30 de junho de 2010 (Lei do Regime Eleitoral) regulamenta o 

sistema eleitoral com o objetivo de promover o exercício da Democracia Intercultural 

boliviana (art. 1º), a qual, conforme definição expressa no art. 7º dessa lei, “se sustenta 

no exercício complementar e em igualdade de condições, de três formas de democracia: 

direta e participativa, representativa e comunitária” (BOLÍVIA, 2010) (tradução livre)
93

. 

Para além das formas e mecanismos que dão suporte à concepção de 

Democracia Intercultural, a CPB, em seu conjunto, apresenta uma diversidade de 

                                                
93 se sustenta en el ejercicio complementario y en igualdad de condiciones, de tres formas de democracia: 

directa y participativa, representativa y comunitaria 



101 

 

 

dispositivos que se interconectam e são essenciais para se compreender e aplicar a 

Democracia Intercultural. 

 Vejamos. A CBP inicia por reconhecer a pluralidade conformadora do novo 

Estado Plurinacional, base de sua democracia, conforme se vê em seu artigo primeiro 

(BOLÍVIA, 2009): 

Artigo 1. Bolívia se constitui em um Estado Unitário Social de Direito 
Plurinacional Comunitário, livre, independente, soberano, 

democrático, intercultural, descentralizado e com autonomias. Bolívia 

se funda na pluralidade e no pluralismo político, econômico, jurídico, 

cultural e linguístico, dentro do processo integrador do país. (tradução 
livre)

94
 

 

Aqui a nova Carta anuncia que, diferente das normas multiculturalistas 

produzidas no seio da democracia representativa, sobretudo, no período neoliberal, a 

pluralidade do novo Estado não se restringe à cultura e etnia, ela abarca os âmbitos 

político, econômico, jurídico e linguístico, sem os quais, não haveria, de fato, 

pluralidade, real democratização dos espaços sociais. Esse artigo, conforme interpreta 

Raúl Prada Alcoreza, “abre o novo cenário constitucional, o novo horizonte histórico-

político” (2014, p. 67) (tradução livre)
95

, que anuncia o dever de construir o Estado a 

partir de transformações estruturais e institucionais (ALCOREZA, 2014, p. 69), afinal: 

Não se pode recorrer à transição e manter as mesmas formas e 
estruturas institucionais correspondentes ao Estado nação subalterno. 

Não se pode manter a forma dominante econômica do capitalismo 

dependente, que é a forma da economia-mundo na periferia da 
geopolítica do sistema-mundo capitalista. Não se pode manter o 

domínio do sistema jurídico único, mesmo no caso de uma abertura a 

certas formas da justiça indígena originária campesina. É necessário, 
então, abrir-se plenamente, consequentemente, desde a episteme e 

práxis pluralistas, ao pluralismo jurídico. É compreensível que devem 

liberar-se as potencialidades culturais inibidas pela cultura dominante, 

não só para colocá-las em igualdade de condições, como também para 
converter às culturas em verdadeiros mundos simbólicos, significantes 

e imaginários, capazes de uma hermenêutica aberta e enriquecedora de 

interpretações e intercambios culturais. (ALCOREZA, 2014, p. 70/71) 
(tradução livre)

96
  

                                                
94Artículo 1. Bolivia se constituye en un Estado Unitario Social de Derecho Plurinacional Comunitario, 

libre, independiente, soberano, democrático, intercultural, descentralizado y con autonomías. Bolivia se 

funda en la pluralidad y el pluralismo político, económico, jurídico, cultural y lingüístico, dentro del 

proceso integrador del país. 
95 abre el nuevo escenario constitucional, el nuevo horizonte histórico-político. 
96 mantener las mismas formas y estructuras institucionales correspondientes al Estado nación subalterno. 

No se puede mantener la forma dominante económica del capitalismo dependiente, que es la forma de la 

economía-mundo en la periferia de la geopolítica del sistema-mundo capitalista. No se puede mantener el 

dominio del sistema jurídico único, incluso en el caso de una apertura a ciertas formas de la justicia 



102 

 

 

 

Esse primeiro artigo da CPB demonstra a necessidade de um giro epistêmico, 

pois não se pode compreendê-lo a partir de paradigmas universalizantes eurocentrados, 

sendo, portanto, imprescidínvel o uso de uma hermenêutica aberta, como defende 

Alcoreza (2014, p. 74). O segundo artigo da CPB ratifica o propósito descolonizador do 

Estado Plurinacional, trazendo as mudanças estruturais indispensáveis à democracia 

intercultural (BOLÍVIA, 2009): 

Artigo 2. Dada a existência pré-colonial das nações e povos indígena 
originário campesinos e seu domínio ancestral sobre seus territórios, 

se garante sua livre determinação no marco da unidade do Estado, que 

consiste em seu direito à autonomia, ao autogoverno, a sua cultura, ao 
reconhecimento de suas instituições e à consolidação de suas 

entidades territoriais, conforme esta Constituição e a lei. (tradução 

livre)
97

 

 

 As ideias de autonomia e autogoverno irão determinar uma forma de 

estruturação territorial e distribuição de competências que visam respeitar as instituições 

próprias dos povos e nações indígenas, não só a partir do reconhecimento destas, mas 

também de sua incorporação ao formato do Estado, conforme consta expressamente no 

art. 30, II, 5, da CPB, pelo qual, é direito das nações e povos indígena originário 

campesino, que “suas instituições sejam parte da estrutura geral do Estado” (tradução 

livre)
98

. Demonstrando essa pretensão de simbiose, a CPB erige a wiphala
99

 à função de 

                                                                                                                                          
indígena originaria campesina. Es necesario, entonces, abrirse plenamente, consecuentemente, desde la 

episteme y práxis pluralistas, al pluralismo jurídico. Es comprensible que deben liberarse las 

potencialidades culturales inhibidas por la cultura dominante, no solo para colocarlas en igualdad de 
condiciones, sino también para convertir a las culturas en verdaderos mundos simbólicos, significantes e 

imaginarios, capaces de una hermenéutica abierta y enriquecedora de interpretaciones e intercambios 

culturales. 
97 Artículo 2. Dada la existencia precolonial de las naciones y pueblos indígena originario campesinos y 

su dominio ancestral sobre sus territorios, se garantiza su libre determinación en el marco de la unidad del 

Estado, que consiste en su derecho a la autonomía, al autogobierno, a su cultura, al reconocimiento de sus 

instituciones y a la consolidación de sus entidades territoriales, conforme a esta Constitución y la ley.  
98 sus instituciones sean parte de la estructura general del Estado. 
99 A wiphala é uma antiga bandeira, símbolo de identificação andina – estima-se que existe há mais de 

2000 anos -, considerada sagrada e reconhecida pelos povos aymarás e quéchuas como emblema nacional 

do Tahuantisuyo (Império Inca), representa a coletividade harmônica e as atividades diárias do homem 
andino no tempo e no espaço. Ela é composta pelas sete cores do arco-íris, sendo quatro cores 

correspondentes aos quatro Suyu. (Katari.org, disponível em <http://www.katari.org/la-sagrada-wiphala> 

acesso em 13/01/2018). Essa bandeira foi fortemente utilizada pelo movimento indígena boliviano, nas 

marchas do ciclo rebelde e também durante sessões da Assembleia Nacional Constiuinte. Salvador 

Schalvezon, em sua etnografia da Constituinte, relata a resistência ao reconhecimento da wiphala como 

símbolo nacional (2012): “A imprensa informava, satisfeita, que não haveria reeleição contínua e se 

respeitaria a propiedade privada; mas, alarmada, agregava que se incluíria como símbolo pátrio a wiphala 

(p. 228). A wiphala havia sido incorporada como símbolo nacional, em que pese à crítica de opositores 

que a viam como símbolo do avanço andino sobre o resto do país” (p. 515). 



103 

 

 

um dos símbolos nacionais (art. 6º, II), bandeira que atualmente se vê em todos os 

prédios públicos, ao lado da tradicional bandeira tricolor boliviana.  

Estamos, assim, diante de novos padrões institucionais e simbólicos, estruturas 

outras, e, nelas, os povos indígenas ganham o direito de se expressar: 

Artigo 5.  

I. São idiomas oficiais do Estado o castelhano e todos os idiomas das 

nações e povos indígena originário campesinos, que são o aymara, 

araona, baure, bésiro, canichana, cavineño, cayubaba, chácobo, 
chimán, ese ejja, guaraní, guarasu’we, guarayu, itonama, leco, 

machajuyai-kallawaya, machineri, maropa, mojeño-trinitario, 

mojeño-ignaciano, moré, mosetén, movima, pacawara, puquina, 
quechua, sirionó, tacana, tapiete, toromona, uru-chipaya, weenhayek, 

yaminawa, yuki, yuracaré e zamuco. 

II. O Governo plurinacional e os governos departamentais devem 
utilizar ao menos dois idiomas oficiais. Um deles deve ser o 

castelhano, e o outro se decidirá tomando em conta o uso, a 

conveniência, as circunstâncias, as necessidades e preferências da 

população em sua totalidade ou do território em questão. Os demais 
governos autônomos devem utilizar os idiomas próprios de seu 

território, e um deles deve ser o castelhano. (tradução livre)
100

 

 

A partir dessa previsão, resulta a obrigatoriedade dos servidores públicos 

saberem, ao menos um idioma indígena, de modo a ampliar as possibilidades dos povos 

indígenas terem acesso aos órgãos e serviços públicos, democratizando, portanto, a 

estrutura estatal, através de instrumentos capazes de fornecer efetivas condições de 

diálogo intercultural. Essa é uma norma constitucional que parece ter alguma 

efetividade, uma vez que é possível ver nas ruas de La Paz e Sucre, inúmeras ofertas de 

cursos de idiomas indígenas dirigidos aos servidores públicos, sendo o aymará e o 

quéchua os mais oferecidos. 

Com efeito, a importância dada pela nova Constituição boliviana à diversidade 

linguística do país é mecanismo indispensável à Democracia Intercultural, como um 

instrumento de efetivação de direitos sociais, bem como de materialização do direito 

                                                
100Artículo 5.  

I. Son idiomas oficiales del Estado el castellano y todos los idiomas de las naciones y pueblos indígena 
originario campesinos, que son el aymara, araona, baure, bésiro, canichana, cavineño, cayubaba, chácobo, 

chimán, ese ejja, guaraní, guarasu’we, guarayu, itonama, leco, machajuyai-kallawaya, machineri, maropa, 

mojeño-trinitario, mojeño-ignaciano, moré, mosetén, movima, pacawara, puquina, quechua, sirionó, 

tacana, tapiete, toromona, uru-chipaya, weenhayek, yaminawa, yuki, yuracaré y zamuco. 

II. El Gobierno plurinacional y los gobiernos departamentales deben utilizar al menos dos idiomas 

oficiales. Uno de ellos debe ser el castellano, y el otro se decidirá tomando en cuenta el uso, la 

conveniencia, las circunstancias, las necesidades y preferencias de la población en su totalidad o del 

territorio en cuestión. Los demás gobiernos autónomos deben utilizar los idiomas propios de su territorio, 

y uno de ellos debe ser el castellano. 



104 

 

 

dos povos indígenas ao resguardo de sua própria cosmovisão (art. 30, II, 2, CPB). Um 

idioma apresenta toda uma forma de entender o mundo e, portanto, a sua extinção 

resulta também na morte de uma cosmovisão, na morte de formas outras de existir, 

entender e de se organizar em sociedade. Nesse sentido, adverte Alcoreza sobre a 

necessidade de reconstituição plena da diversidade linguística (2014, p. 71): 

Certamente deve restar claro que o pluralismo linguístico não se reduz 
ao reconhecimento constitucional das línguas das nações e povos 

indígenas originários campesinos. Não pode reduzir-se à oficialização 

destas línguas. Ao contrário, exige que se liberem as potencialidades 

linguísticas e culturais das línguas, e se promova sua reconstituição 
plena. (tradução livre)

101
 

 

Em harmonia com a pluralidade linguística reconhecida em seu art. 5º, a CPB 

prevê os meios de proteção à essa diversidade e à possibilidade real de os povos 

indígenas se expressarem em suas próprias línguas. Para isso, a educação terá papel 

fundamental. É direito dos povos indígenas que o sistema educativo do país seja 

intercultural e plurilíngue (art. 30, II, 12, da CPB). A educação, função suprema e 

primeira responsabilidade financeira do Estado (art. 77, I, da CPB), deverá ser 

universal, democrática, descolonizadora, comunitária (art. 78, I, da CPB), intercultural e 

plurilíngue (art. 78, II, da CPB), devendo contribuir, entre outras coisas, para o 

entendimento e enriquecimento intercultural dentro do Estado (art. 80, II, da CPB) 

(BOLÍVIA, 2009).  

A educação superior, que também deverá ser intercultural e plurilíngue (art. 91, 

II, da CPB), deverá levar em conta os “conhecimentos universais” e também os saberes 

coletivos das nações e povos indígena originário campesinos (art. 91, I, da CPB), 

cabendo às universidades públicas, entre outras coisas, o dever de implementar 

programas para recuperação, preservação e divulgação das diferentes línguas faladas no 

país (art. 95, II, da CPB) (BOLÍVIA, 2009). 

Em se materializando essas normas, atende-se à necessidade apontada por 

Alcoreza de promover a reconstituição da pluralidade linguística existente na Bolívia, 

configurando-se em um panorama ideal para a efetivação da Democracia Intercultural, 

uma vez que, podendo expressar-se, os povos indígenas não terão a necessidade de 

                                                
101 Ciertamente debe quedar claro que el pluralismo lingüístico no se reduce al reconocimiento 

constitucional de las lenguas de las naciones y pueblos indígenas originários campesinos. No puede 

reducirse a la oficialización de estas lenguas. Al contrario, exige que se liberen las potencialidades 

linguísticas y culturales de las lenguas, y se promocione su reconstitución plena. 



105 

 

 

ocultar o seu idioma originário para ter acesso a serviços públicos essenciais, como a 

educação formal, por exemplo. E, certamente, o acesso à educação formal é 

fundamental para a ocupação dos espaços sociais de poder. Assim, as normas 

constitucionais que garantem o ensino de línguas indígenas, ao lado do espanhol, ao 

nosso ver, podem, a longo prazo, serem as grandes responsáveis por uma diferencial 

posição política e social destes povos dentro do Estado boliviano, sendo, portanto, 

importantes instrumentos em prol da Democracia Intercultural. 

A Lei nº 070/2010 (Lei da Educação), que regula e amplia esses ditames 

constitucionais, fala da educação pública como uma prioridade estratégica para a 

transformação social até o Viver Bem (art. 2º, II) e traz, em seu artigo 7º, a 

obrigatoriedade do uso dos idiomas oficiais do Estado, estabelecendo que a educação 

deve iniciar-se na língua materna, sendo adotada a língua indígena como a primeira 

língua e o espanhol como a segunda, nas comunidades em que seja predominante o uso 

da língua originária. Já em populações em que predomine o uso da língua espanhola, 

essa é adotada como primeira língua, ao lado de algum idioma originário, como segunda 

língua (BOLÍVIA, 2010). 

Tal como uma série de outros instrumentos de democratização intercultural, a 

implantação dessa lei, parece encontrar alguma resistência. Em um dos dias que 

passamos em La Paz, ocorreu uma marcha de professores urbanos, em prol de diversas 

reivindicações, entre elas, o repúdio à aplicação da Lei nº 070/2010 e “suas 

consequências nefastas para a educação e os direitos dos professores” (URMA, 2016) 

(tradução livre)
102

. No folheto distribuído por esses manifestantes, afirma-se que a 

reforma educativa promovida pela referida lei, “dá ênfase na formação pachamámica, a 

qual não é tomada em conta nos exames de ingresso nos institutos de profissionalização 

e universidades” (URMA, 2016) (tradução livre)
103

.  

É preocupante o panorama apontado por esses profissionais da educação e, se 

real – não temos como avaliar isso no presente estudo -, denota uma contradição no 

sistema de ensino como um todo, levando a perceber a necessidade de harmonização 

para que o sistema plurilíngue se efetive, gerando inclusão e não o contrário. Entretanto, 

considerando a enorme quantidade de bolivianos falantes de idiomas indígenas, para 

                                                
102 Sus consecuencias nefastas para la educación y los derechos de los maestros.  
103 da énfasis en la formación pachamámica, la cual no es tomada en cuenta en los exámenes de ingreso 

en los institutos de profesionalización y Universidades. 



106 

 

 

que haja a efetivação da Democracia Intercultural, a pluralidade linguística e seus 

mecanismos, em lugar de serem abandonados (como pareceu defender os citados 

professores), devem ser aperfeiçoados, visando sua materialização, o que certamente 

depende de um processo lento e progressivo que, sim, pode trazer os resultados 

pretendidos, se atendido o ditame constitucional de ser a educação prioridade número 

um do Estado Plurinacional. 

As normas constitucionais até aqui analisadas demonstram, como observa 

Alcoreza, “o caráter intercultural, comunitário, autonômico, descolonizador e pluralista 

da Constituição” (2014, p. 76) (tradução livre)
104

. O discurso por trás dessas normas 

representam uma ruptura epistemológica e, apesar de identificadas inúmeras 

contradições ao longo da CPB, não se pode ignorar a tentativa de criar algo novo, 

diverso do modelo forâneo até então predominante no constitucionalismo latino-

americano. A nova Constituição boliviana “se abre à circulação de distintos paradigmas 

e, portanto, à transformação deles, ao deslocamento e à transformação das formações 

enunciativas e discursivas” (ALCOREZA, 2014, p. 76) (tradução livre)
105

, apontando 

para uma transformação pluralista política e estatal. 

Outra norma constitucional fortemente simbolizadora desse pluralismo 

institucional se encontra no artigo 8º que, em seu inciso I, incorpora valores indígenas 

aos princípios éticos e morais do Estado, fazendo-o, inclusive, em seu idioma original: 

“ama qhilla, ama llulla, ama suwa (não seja frouxo, não seja mentiroso nem seja 

ladrão), suma qamaña (viver bem), ñandekero (vida harmoniosa), teko kavi (vida boa), 

ivi maraei (terra sem mal) e qhapaj ñan (caminho ou vida nobre) (tradução livre)
106

, 

complementando, em seu inciso II, que o Estado se sustenta, entre outros, na 

distribuição dos bens e produtos sociais com a finalidade de alcançar o viver bem 

(BOLÍVIA, 2009). O Viver Bem é uma tradução de concepções andinas encontradas 

nas palavras suma qamaña (do aymará) e suma kawsay (do quéchua) e está inserida em 

várias outras partes da CPB. Tais conceitos, oriundos dos povos indígenas, transcendem 

seus sentidos originais e formam parte de um processo que busca um Estado distinto, o 

Plurinacional (SCHAVELZON, 2015, p. 247). 

                                                
104 el carácter intercultural, comunitario, autonómico, descolonizador y pluralista de la Constitución 
105 Se abre a la circulación de distintos paradigmas y, por lo tanto, a la transformación de ellos, al 

desplazamiento y a la transformación de las formaciones enunciativas y discursivas. 
106 ama qhilla, ama llulla, ama suwa (no seas flojo, no seas mentiroso ni seas ladrón), suma qamaña (vivir 

bien), ñandereko (vida armoniosa), teko kavi (vida buena), ivi maraei (tierra sin mal) y qhapaj ñan 

(camino o vida noble). 



107 

 

 

O Capítulo Terceiro da CPB trata especificamente do sistema de governo e, 

conforme analisa Alcoreza, é onde se produz um dos mais importantes deslocamentos 

no tocante ao exercício da democracia, pois nele não se constitucionaliza apenas a 

participação, mas todo um sistema de democracia participativa, mediante a criação de 

novas formas de governo ou de governabilidade (2014, p. 88). Em seu artigo 11, temos 

expressamente os elementos constitutivos da Democracia Intercultural: 

Artigo 11.  

I. A República da Bolívia adota para seu governo a forma democrática 
participativa, representativa e comunitária, com equivalência de 

condições entre homens e mulheres.  

II. A democracia se exerce das seguintes formas, que serão 
regulamentadas pela lei:  

1. Direta e participativa, por meio do referendo, a iniciativa legislativa 

cidadã, a revocatória de mandato, a assembleia, o cabildo e a consulta 

prévia. As assembleias e cabildos terão caráter deliberativo conforme 
a Lei. 

2. Representativa, por meio da eleição de representantes por voto 

universal, direto e secreto, conforme a Lei.  
3. Comunitária, por meio da eleição, designação ou nomeação de 

autoridades e representantes por normas e procedimentos próprios das 

nações e povos indígena originário campesinos, entre outros, 

conforme a Lei.  (BOLÍVIA, 2009) (tradução livre)
107

 

 

Segundo Alcoreza, a forma direta de exercício da democracia foi um dos 

projetos mais desejados pelos movimentos impulsionadores da Assembleia Nacional 

Constituinte. O referendo, a revocatória de mandato, a assembleia, o cabildo e a 

consulta prévia são mecanismos de participação direta na construção coletiva da decisão 

política. Todavia, se vislumbra nesse mesmo artigo, uma preocupação em limitar o 

alcance desses instrumentos, uma vez que expressa, ao final, que a assembleia e o 

cabildo são instâncias deliberativas (2014, p. 90/91). Analisando a convivência das três 

formas de democracia na CPB, Schavelzon afirma que a democracia representativa se 

                                                
107Artículo 11.  

I. La República de Bolivia adopta para su gobierno la forma democrática participativa, representativa y 

comunitaria, con equivalencia de condiciones entre hombres y mujeres.  
II. La democracia se ejerce de las siguientes formas, que serán desarrolladas por la ley:  

1. Directa y participativa, por medio del referendo, la iniciativa legislativa ciudadana, la revocatoria de 

mandato, la asamblea, el cabildo y la consulta previa. Las asambleas y cabildos tendrán carácter 

deliberativo conforme a Ley. 

2. Representativa, por medio de la elección de representantes por voto universal, directo y secreto, 

conforme a Ley.  

3. Comunitaria, por medio de la elección, designación o nominación de autoridades y representantes por 

normas y procedimientos propios de las naciones y pueblos indígena originario campesinos, entre otros, 

conforme a Ley. 



108 

 

 

sobrepõe à comunitária (2014, p. 12), contudo, não desmerece a importância do 

reconhecimento e incorporação desta como parte da forma de governo.  

O grande diferencial do art. 11 da CPB, acima transcrito, repousa no terceiro 

elemento da Democracia Intercultural, a forma comunitária, pela qual se incorpora ao 

Estado as normas e procedimentos próprios das nações e povos indígenas, o que 

representa uma transformação descolonizadora da política e um grande avanço do 

exercício plural da democracia (ALCOREZA, 2014, p. 92). Esse dispositivo se 

harmoniza com o art. 30, II, ambos da CPB, pelo qual, entre outros direitos dos povos 

indígenas, constam o direito a que suas instituições sejam parte da estrutura do Estado, 

o direito ao exercício de seus próprios sistemas políticos jurídicos e econômicos e o 

direito de participação nos órgãos e instituições do Estado (BOLÍVIA, 2009). 

A Lei do Regime Eleitoral traz definições sobre as três formas de democracia, 

constitutivas da Democracia Intercultural, dizendo sobre a democracia comunitária o 

seguinte (art. 10): “A democracia comunitária se exerce mediante o autogoverno, a 

deliberação, a representação qualitativa e o exercício de direitos coletivos, segundo 

normas e procedimentos próprios das nações e povos indígena originário campesinos” 

(BOLÍVIA, 2010) (tradução livre)
108

.  

Assim, a implementação da Democracia Intercultural, com o efetivo uso dos 

mecanismos da democracia comunitária, se comunica e também depende da 

implementação do novo modelo de organização territorial, com as respectivas 

distribuições de competências. Nesse sentido, a CPB prevê que a Bolívia “se organiza 

territorialmente em departamentos, províncias, municípios e territórios indígena 

originário campesino” (art. 269, I) (tradução livre)
109

, constando, entre os princípios que 

regem essa organização, o reconhecimento da “pré-existência das nações e povos 

indígena originário campesinos” (art. 270) (tradução livre)
110

 (BOLÍVIA, 2009).  

São especialmente nas autonomias indígenas originário campesinas onde se 

aplicarão mais largamente os instrumentos da democracia comunitária, agora 

reconhecidos pela CPB, como legítimos, conforme podemos depreender dessas 

                                                
108 La democracia comunitaria se ejerce mediante el autogobierno, la deliberación, la representación 

cualitativa y el ejercicio de derechos colectivos, según normas y procedimientos propios de las naciones y 

pueblos indígena originario campesinos 
109 se organiza territorialmente en departamentos, provincias, municipios y territorios indígena originario 

campesinos. 
110 preexistencia de las naciones y pueblos indígena originario campesinos 



109 

 

 

determinações inseridas no Capítulo Sétimo, do Título que trata da Organização 

Territorial do Estado, o qual apresenta um conjunto de disposições especificamente 

sobre a Autonomia Indígena Originário Campesina (BOLÍVIA, 2009): 

Artigo 289. A autonomia indígena originária campesina consiste no 

autogoverno como exercício da livre determinação das nações e os 

povos indígena originário campesinos, cuja população compartilhe 
território, cultura, história, línguas, e organização ou instituições 

jurídicas, políticas, sociais e econômicas próprias.  

Artigo 290.  
I. A conformação da autonomia indígena originário campesina se 

baseia nos territórios ancestrais, atualmente habitados por esses povos 

e nações, e na vontade de sua população, expressada em consulta, de 

acordo com a Constituição e a lei.  
II. O autogoverno das autonomias indígenas originário campesinas 

se exercerá de acordo com suas normas, instituições, autoridades e 

procedimentos, conforme a suas atribuições e competências, em 
harmonia com a Constituição e a lei. 

Artigo 291.  

I. São autonomias indígena originário campesinas os territórios 
indígena originário campesinos, e os municípios, e regiões que adotam 

tal qualidade de acordo com o estabelecido nesta Constituição e na lei.  

(…) 

Artigo 292. Cada autonomia indígena originário campesina elaborará 
seu Estatuto, de acordo com suas normas e procedimentos próprios, 

segundo a Constituição e a Lei.  

Artículo 293.  
I. A autonomia indígena baseada em territórios indígenas 

consolidados e aqueles em processo, uma vez consolidados, se 

constituirá pela vontade expressa de sua população em consulta em 

conformidade com suas normas e procedimentos próprios como único 
requisito exigível. (tradução livre)

111
 

 

                                                
111 Artículo 289. La autonomía indígena originaria campesina consiste en el autogobierno como ejercicio 
de la libre determinación de las naciones y los pueblos indígena originario campesinos, cuya población 

comparte territorio, cultura, historia, lenguas, y organización o instituciones jurídicas, políticas, sociales y 

económicas propias.  

Artículo 290.  

I. La conformación de la autonomía indígena originario campesina se basa en los territorios 

ancestrales, actualmente habitados por esos pueblos y naciones, y en la voluntad de su población, 

expresada en consulta, de acuerdo a la Constitución y la ley.  

II. El autogobierno de las autonomías indígenas originario campesinas se ejercerá de acuerdo a sus 

normas, instituciones, autoridades y procedimientos, conforme a sus atribuciones y competencias, en 

armonía con la Constitución y la ley. 

Artículo 291.  
I. Son autonomías indígena originario campesinas los territorios indígena originario campesinos, y los 

municipios, y regiones que adoptan tal cualidad de acuerdo a lo establecido en esta Constitución y la ley.  

(…) 

Artículo 292. Cada autonomía indígena originario campesina elaborará su Estatuto, de acuerdo a sus 

normas y procedimientos propios, según la Constitución y la Ley.  

Artículo 293.  

I. La autonomía indígena basada en territorios indígenas consolidados y aquellos en proceso, una vez 

consolidados, se constituirá por la voluntad expresada de su población en consulta en conformidad a sus 

normas y procedimientos propios como único requisito exigible.  



110 

 

 

Observe que, desde a decisão de se tornar AIOC até a sua implementação com a 

elaboração dos estatutos próprios, os procedimentos necessários giram em torno do 

respeito aos mecanismos próprios dos povos em questão. No âmbito das AIOCs, entre 

outras competências, a CPB prevê a competência exclusiva para o “exercício da 

jurisdição indígena originária campesina para a aplicação da justiça e resolução de 

conflitos através de normas e procedimentos próprios de acordo com a Constituição e a 

lei” (art. 304, I, 8) (tradução livre)
112

, o que demarca a institucionalização do pluralismo 

jurídico, fator indispensável à conformação da Democracia Intercultural.  

Assim, democratizando os poderes do Estado, a CPB apresenta a conformação 

de um Poder Judiciário que espelha a pluralidade social, tendo como princípio o 

pluralismo jurídico, a interculturalidade e a participação cidadã. Um poder menos 

formal e mais voltado à legitimidade de seus atos: 

Artigo 178.  

I. O poder de distribuir justiça emana do povo boliviano e se sustenta 

nos princípios de independência, imparcialidade, segurança jurídica, 

publicidade, probidade, celeridade, gratuidade, pluralismo jurídico, 
interculturalidade, equidade, serviço à sociedade, participação cidadã, 

harmonia social e respeito aos direitos. 

(…) 
Artigo 179.  

I. A função judicial é única. A jurisdição ordinária se exerce pelo 

Tribunal Supremo de Justiça, os tribunais departamentais de justiça, 
os tribunais de sentença e os juizes; a jurisdição agroambiental pelo 

Tribunal e juízes agroambientais; a jurisdição indígena originária 

campesina se exerce por suas próprias autoridades; existirão 

jurisdições especializadas reguladas pela lei.  
II. A jurisdição ordinária e a jurisdição indígena originário campesina 

gozarão de igual hierarquia.  

III. A justiça constitucional se exerce pelo Tribunal Constitucional 
Plurinacional. 

(…) 

Artigo 196.  
I. O Tribunal Constitucional Plurinacional vela pela supremacia da 

Constituição, exerce o controle de constitucionalidade, e precautela o 

respeito e a vigência dos direitos e as garantias constitucionais. 

(…) 
Artigo 197.  

I. O Tribunal Constitucional Plurinacional estará integrado por 

Magistradas e Magistrados eleitos com critérios de plurinacionalidade, 
com representação do sistema ordinário e do sistema indígena 

originário campesino. (BOLÍVIA, 2009) (tradução livre)
113

 

                                                
112 Ejercicio de la jurisdicción indígena originaria campesina para la aplicación de justicia y resolución de 

conflictos a través de normas y procedimientos propios de acuerdo a la Constitución y la ley. 
113Artículo 178.  



111 

 

 

 

De grande relevância para a concepção intercultural emancipadora do 

pluralismo jurídico é a disposição de que o poder de distribuir justiça emana do povo, o 

que vem ao encontro da necessária construção de uma cultura jurídica antiformalista e 

antimonista, fundada no poder da comunidade e vinculada aos critérios de uma nova 

legitimação social e de um diálogo intercultural (WOLKMER, 2006, p. 114). 

 Outro importante dispositivo é o que garante a igual hierarquia entre as 

justiças ordinária e a indígena, as quais terão no Tribunal Constitucional Plurinacional 

(TCP) a palavra final, no que se refere à Constituição. A formação plural do TCP será 

fundamental para as decisões do órgão guardião da Constituição boliviana, que terá 

como norte de seus julgados não só o sistema jurídico tradicional, como também, os 

valores e saberes professados pelas nações que formam o Estado, em uma singular 

atenção da magistratura à legitimidade de seus julgamentos.  

A jurisdição indígena, principal âmbito de manejo do pluralismo jurídico, é 

tratada em capítulo próprio da CPB, o qual traz os seguintes dispositivos (BOLÍVIA, 

2009): 

Artigo 190.  

I. As nações e povos indígena originário campesinos exercerão suas 
funções jurisdicionais e de competência através de suas autoridades, e 

aplicarão seus princípios, valores culturais, normas e procedimentos 

próprios.  
II. A jurisdição indígena originária campesina respeita o direito à vida, 

o direito à defesa e demais direitos e garantias estabelecidos na 

presente Constituição.  
Artigo 191.  

                                                                                                                                          
I.La potestad de impartir justicia emana del pueblo boliviano y se sustenta en los principios de 

independencia, imparcialidad, seguridad jurídica, publicidad, probidad, celeridad, gratuidad, pluralismo 

jurídico, interculturalidad, equidad, servicio a la sociedad, participación ciudadana, armonía social y 

respeto a los derechos. 

Artículo 179.  

I. La función judicial es única. La jurisdicción ordinaria se ejerce por el Tribunal Supremo de Justicia, los 

tribunales departamentales de justicia, los tribunales de sentencia y los jueces; la jurisdicción 

agroambiental por el Tribunal y jueces agroambientales; la jurisdicción indígena originaria campesina se 

ejerce por sus propias autoridades; existirán jurisdicciones especializadas reguladas por la ley.  

II. La jurisdicción ordinaria y la jurisdicción indígena originario campesina gozarán de igual jerarquía.  
III. La justicia constitucional se ejerce por el Tribunal Constitucional Plurinacional. 

Artículo 196.  

I.El Tribunal Constitucional Plurinacional vela por la supremacía de la Constitución, ejerce el control de 

constitucionalidad, y precautela el respeto y la vigencia de los derechos y las garantías constitucionales. 

Artículo 197.  

I.El Tribunal Constitucional Plurinacional estará integrado por Magistradas y Magistrados elegidos con 

criterios de plurinacionalidad, con representación del sistema ordinario y del sistema indígena originario 

campesino. 

 



112 

 

 

I. A jurisdição indígena originário campesina se fundamenta em um 

vínculo particular das pessoas que são membros da respectiva nação 

ou povo indígena originário campesino.  

II. A jurisdição indígena originário campesina se exerce nos seguintes 
âmbitos de vigência pessoal, material e territorial:  

1. Estão sujeitos a esta jurisdição os membros da nação ou povo 

indígena originário campesino, seja que atuem como autores ou 
demandado, denunciantes o querelantes, denunciados ou imputados, 

recorrentes ou recorridos.  

2. Esta jurisdição conhece os assuntos indígena originário campesinos 

de conformidade ao estabelecido em uma Lei de Deslinde 
Jurisdicional.  

3. Esta jurisdição se aplica às relações e fatos jurídicos que se 

realizam ou cujos efeitos se produzem dentro da jurisdição de um 
povo indígena originário campesino.  

Artigo 192.  

I. Toda autoridade pública ou pessoa acatará as decisões da jurisdição 
indígena originária campesina.  

II. Para o cumprimento das decisões da jurisdição indígena originário 

campesina, suas autoridades poderão solicitar o apoio dos órgãos 

competentes do Estado.  
III. O Estado promoverá e fortalecerá a justiça indígena originária 

campesina. A Lei de Deslinde Jurisdicional, determinará os 

mecanismos de coordenação e cooperação entre a jurisdição indígena 
originária campesina com a jurisdição ordinária e a jurisdição 

agroambiental e todas as jurisdições constitucionalmente 

reconhecidas. (tradução livre)
114

 

 

                                                
114 Artículo 190.  

I. Las naciones y pueblos indígena originario campesinos ejercerán sus funciones jurisdiccionales y de 

competencia a través de sus autoridades, y aplicarán sus principios, valores culturales, normas y 

procedimientos propios.  

II. La jurisdicción indígena originaria campesina respeta el derecho a la vida, el derecho a la defensa y 

demás derechos y garantías establecidos en la presente Constitución.  

Artículo 191.  
I. La jurisdicción indígena originario campesina se fundamenta en un vínculo particular de las personas 

que son miembros de la respectiva nación o pueblo indígena originario campesino.  

II. La jurisdicción indígena originario campesina se ejerce en los siguientes ámbitos de vigencia personal, 

material y territorial:  

1. Están sujetos a esta jurisdicción los miembros de la nación o pueblo indígena originario campesino, sea 

que actúen como actores o demandado, denunciantes o querellantes, denunciados o imputados, 

recurrentes o recurridos.  

2. Esta jurisdicción conoce los asuntos indígena originario campesinos de conformidad a lo establecido en 

una Ley de Deslinde Jurisdiccional.  

3. Esta jurisdicción se aplica a las relaciones y hechos jurídicos que se realizan o cuyos efectos se 

producen dentro de la jurisdicción de un pueblo indígena originario campesino.  
Artículo 192.  

I. Toda autoridad pública o persona acatará las decisiones de la jurisdicción indígena originaria 

campesina.  

II. Para el cumplimiento de las decisiones de la jurisdicción indígena originario campesina, sus 

autoridades podrán solicitar el apoyo de los órganos competentes del Estado.  

III. El Estado promoverá y fortalecerá la justicia indígena originaria campesina. La Ley de Deslinde 

Jurisdiccional, determinará los mecanismos de coordinación y cooperación entre la jurisdicción indígena 

originaria campesina con la jurisdicción ordinaria y la jurisdicción agroambiental y todas las 

jurisdicciones constitucionalmente reconocidas. 



113 

 

 

O pluralismo jurídico então inserido na CPB reconhece a existência da 

pluralidade normativa tradicional e decorrente da própria pluralidade de formas de 

organização social na Bolívia. Assim, o sistema agora formalmente plurijurídico, 

reconhece “a diversidade de direitos de família e de propriedade” (MAGALHÃES, 

2012, p. 85), bem como, a autonomia dos povos indígenas “para resolver as 

controvérsias sobre estes temas em seus espaços territoriais pela sua própria justiça” 

(MAGALHÃES, 2012, p. 85), a jurisdição indígena originária campesina. 

Antonio Carlos Wolkmer vê no pluralismo jurídico, comprometido com a 

diversidade cultural e a alteridade, um forte instrumento contra-hegemônico de 

afirmação de Direitos Humanos, uma vez que “mobiliza concretamente a relação mais 

direta entre novos sujeitos sociais e poder institucional, favorecendo a radicalização de 

um processo comunitário participativo” (2006, p. 117). Para este autor, o fundamento de 

efetividade formal, considerado crucial para a consolidação da marcha descolonizadora 

boliviana, é a reordenação do espaço público, privilegiando uma democracia 

descentralizada e com participação popular. Neste aspecto, se harmonizam a jurisdição 

indígena e a nova organização territorial e distribuição de competências previstas na 

CPB, formando um conjunto de institutos e mecanismos essenciais à efetivação da 

Democracia Intercultural. 

Não podemos esquecer, todavia, que estamos analisando o plano teórico-

normativo, apresentado pela CPB, podendo a realidade boliviana ainda ser bem distante 

desse ideal constitucionalmente construído. Tivemos a oportunidade de visitar o TCP, 

onde conversamos com um dos seus antropólogos, o qual nos reportou o fato de ter, 

naquele momento (abril de 2016), apenas dois juízes oriundos da justiça indígena, 

dentre os sete juízes que conformam o tribunal. Verificamos essa informação no sítio 

eletrônico do TCP e a confirmamos
115

. Além disso, em que pese a previsão 

constitucional de igual hierarquia entre as justiças, segundo esse servidor, haveria uma 

grande disparidade entre o orçamento destinado à justiça ordinária e aquele destinado à 

justiça indígena, tornando as possibilidades desta muito aquém do esperado. Apesar de 

apontar para essa realidade em parte contradizente da Constituição, a fala do referido 

antropólogo era marcada pelo entusiasmo com o escopo constitucional-legal vigente, 

salientando que o grande desafio é torna-lo efetivo.  

                                                
115 http://www.tcpbolivia.bo/tcp/index.php 



114 

 

 

 Um outro aspecto muito relevante presente na CPB e que consideramos parte 

essencial da concepção de Democracia Intercultural é a linguagem de gênero, que torna 

patente a intenção do Constituinte de democratizar o espaço público não só etnicamente, 

como também entre os gêneros, traduzindo-se em importante valor simbólico e 

descolonial “com vistas a incluir e reconhecer a importância feminina no Estado” 

(BARBOSA; TEIXEIRA, 2017, p. 1.133). Assim, em todo o texto constitucional temos 

a demarcação da presença feminina, a preocupação em não ocultar a mulher, deixando 

expresso e evidente que as mulheres bolivianas deverão integrar todos os espaços 

políticos e sociais do país, conforme podemos ver nestes fragmentos (BOLÍVIA, 2009): 

Artigo 147.  
I. Na eleição de assembleístas se garantirá a igual participação de 

homens e mulheres. 

(…) 
Artigo 149. Para ser candidata ou candidato à Assembleia 

Legislativa Plurinacional se requerirá cumprir com as condições gerais 

de acesso ao serviço público, contar com dezoito anos de idade 

cumpridos ao momento da eleição, haver residido de forma 
permanente ao menos os dois anos imediatamente anteriores à eleição 

na circunscrição correspondente. 

(…) 
Artigo 162.  

I. Possuem a faculdade de iniciativa legislativa, para seu tratamento 

obrigatório na Assembleia Legislativa Plurinacional:  

1. As cidadãs e os cidadãos.  
2. As assembleístas e os assembleístas em cada uma de suas 

Câmaras. 

(…) 
Artículo 165.  

I. O Órgão Executivo está composto pela Presidenta ou o Presidente 

do Estado, a Vice-presidenta o o Vice-presidente do Estado, e as 

Ministras e os Ministros de Estado. 

(…) 

Artigo 182. 

I. As Magistradas e os Magistrados do Tribunal Supremo de 
Justiça serão eleitas e eleitos mediante sufrágio universal. (grifos 

nossos) (tradução livre)
116

 

                                                
116

 Artículo 147.  

I. En la elección de asambleístas se garantizará la igual participación de hombres y mujeres. 

(…) 
Artículo 149. Para ser candidata o candidato a la Asamblea Legislativa Plurinacional se requerirá 

cumplir con las condiciones generales de acceso al servicio público, contar con dieciocho años de edad 

cumplidos al momento de la elección, haber residido de forma permanente al menos los dos años 

inmediatamente anteriores a la elección en la circunscripción correspondiente. 

(…) 

Artículo 162.  

I. Tienen la facultad de iniciativa legislativa, para su tratamiento obligatorio en la Asamblea Legislativa 

Plurinacional:  

1. Las ciudadanas y los ciudadanos.  



115 

 

 

 

 De fato as mulheres assumem importante papel no cenário político boliviano. 

Segundo Mayorga, a Bolívia teria alcançado a equidade de gênero (ARUGUETE, 

2014): 

No caso das mulheres, passou-se da igualdade à equidade de 

oportunidades. Atualmente, há mulheres que são presidentes das 
câmaras de Deputados e Senadores, chegou-se a ter a metade de 

ministras mulheres, algumas delas, também camponesas e indígenas. 

A presença camponesa é muito evidente nas esferas governamentais e 
nos espaços de representação. Esses são os atores que mais 

visivelmente ingressaram na política e, além disso, fizeram-no como 

atores decisivos. 

 

Ponto fulcral para caracterizar e materializar a Democracia Intercultural é a sua 

conexão com os Direitos Humanos (DHs), conforme discutimos na terceira seção, item 

2.4, do presente trabalho. E, nesse aspecto, vemos na CPB um rol significativo de 

normas dessa natureza, sobretudo, de direitos sociais. Para além da beleza e do caráter 

simbólico da constitucionalização mais ampla de DHs de caráter social, como resultante 

também de lutas contra-hegemônicas nos processos constituintes, a sua importância se 

deve também ao seu potencial de fator mobilizador de forças modificadoras da 

realidade, conforme analisa Gargarella (2011, p. 97): 

Este resultado, produto (parcial) da pressão das forças de esquerda, 

pode considerar-se, em parte, um êxito dessas forças. Sem dúvidas, e 

contra o que alguns possam dizer, existe um certo valor (como 
mínimo, expressivo) no mero fato de contar com mais cláusulas 

sociais na Constituição. É certo que em princípio, e por algumas 

décadas, muitas dessas cláusulas quedaram como “direitos dormidos” 
aparentemente inoperantes, meramente consagrados no “papel” da 

Constituição. Sem embargo, também é certo que em muitos casos, e 

com o passar do tempo, esses direitos demostraram ter capacidade 

para “despertar-se” e “ativar-se” acompanhando a sucessão de 
mudanças na correlação de forças políticas prevalecente. (tradução 

livre)
117

 

                                                                                                                                          
2. Las asambleístas y los asambleístas en cada una de sus Cámaras. 

(…) 

Artículo 165.  
I. El Órgano Ejecutivo está compuesto por la Presidenta o el Presidente del Estado, la Vicepresidenta o 

el Vicepresidente del Estado, y las Ministras y los Ministros de Estado. 

(…) 

Artículo 182.  

I. Las Magistradas y los Magistrados del Tribunal Supremo de Justicia serán elegidas y elegidos 

mediante sufragio universal. 

 
117 Este resultado, producto (parcial) de la presión de las fuerzas de izquierda, puede considerarse, en 

parte, un éxito de esas fuerzas. Sin dudas, y contra lo que algunos puedan decir, existe un cierto valor 



116 

 

 

 

Dessa forma, como resultante de uma correlação de forças, onde logrou-se 

sobressair as reivindicações dos povos subalternizados, a CPB traz, no Título II, um 

amplo rol de direitos e garantias fundamentais, base do Estado Plurinacional, que 

também se define como Social, dividido em sete capítulos, assim ordenados: 1º) 

Disposições Gerais; 2º) Direitos Fundamentais; 3º) Direitos Civis e Políticos; 4º) 

Direitos das Nações e Povos Indígena Originário Campesino; 5º) Direitos Sociais e 

Econômicos; 6º) Educação Interculturalidade e Direitos Culturais; e 7º) Comunicação 

Social (BOLÍVIA, 2009).  

Relembramos que, como já dito anteriormente nesse trabalho, com relação aos 

DHs, a CPB segue a tradição de repetir boa parte das normas oriundas das declarações e 

cartas modernas, entretanto, apresenta também os direitos resultantes das lutas próprias 

de seus povos, encartando uma ampla lista de direitos sociais e de direitos 

especificamente voltados as populações mais vulneráveis, de modo que o capítulo 

específico dos direitos sociais, comporta 43 artigos, divididos em dez seções: 1) Direito 

ao Meio Ambiente; 2) Direito à Saúde e à Seguridade Social; 3) Direito ao Trabalho e 

ao Emprego; 4) Direito à Propriedade; 5) Direitos da Infância, Adolescência e 

Juventude; 6) Direito das Famílias; 7) Direitos das Pessoas Adultas Idosas; 8) Direitos 

das Pessoas com Deficiência; 9) Direitos das Pessoas Privadas de Liberdade; e 10) 

Direitos das Usuárias e dos Usuários e das Consumidoras e Consumidores (BOLÍVIA, 

2009). Tais normas trazem obrigações positivas do Estado com a finalidade de proteção 

e diminuição das disparidades sociais (em razão da grande extensão serão 

disponibilizadas nos anexos), sendo certo que as normas de DHs de caráter social da 

CPB não estão restritas a esse capítulo, identifica-se sua presença em várias partes da 

Carta. 

No capítulo específico sobre os Direitos das Nações e Povos Indígena Originário 

Campesinos vemos que, além da incorporação das reivindicações próprias do 

movimentos indígenas bolivianos, a CPB se inspira nas normas previstas na Convenção 

                                                                                                                                          
(como mínimo, expresivo) en el mero hecho de contar con más cláusulas sociales en la Constitución. Es 

cierto que en un principio, y por algunas décadas, muchas de esas cláusulas quedaron como “derechos 

dormidos” aparentemente inoperantes, meramente consagrados en el “papel” de la Constitución. Sin 

embargo, también es cierto que en muchos casos, y con el paso del tiempo, esos derechos demostraron 

tener capacidad para “despertarse” y “activarse” acompañando la sucesión de cambios en la correlación 

de fuerzas políticas imperante. 

 



117 

 

 

169 da OIT (1989) e na Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos 

Indígenas (2007) (BOLÍVIA, 2009): 

Artigo 30.  

I. É nação e povo indígena originário campesino toda a coletividade 
humana que compartilha identidade cultural, idioma, tradição 

histórica, instituições, territorialidade e cosmovisão, cuja existência é 

anterior à invasão colonial espanhola.  
II. No marco da unidade do Estado e de acordo com esta Constituição 

as nações e povos indígena originário campesinos gozam dos 

seguintes direitos:  

1. A existir livremente.  
2. A sua identidade cultural, crença religiosa, espiritualidades, práticas 

e costumes, e a sua própria cosmovisão.  

3. A que a identidade cultural de cada um de seus membros, se assim 
o desejem, se inscreva junto à cidadania boliviana em sua cédula de 

identidade, passaporte ou outros documentos de identificação com 

validade legal.  

4. À livre determinação e territorialidade.  
5. A que suas instituições sejam parte da estrutura geral do Estado.  

6. À titulação coletiva de terras e territórios.  

7. À proteção de seus lugares sagrados.  
8. A criar e administrar sistemas, meios e redes de comunicação 

próprios.  

9. A que seus saberes e conhecimentos tradicionais, sua medicina 

tradicional, seus idiomas, seus rituais e seus símbolos e vestimentas 

sejam valorizados, respeitados e promovidos.  
10. A viver em um meio ambiente sadio, com manejo e 
aproveitamento adequado dos ecossistemas.  

11. À propriedade intelectual coletiva de seus saberes, ciências e 

conhecimentos, assim como a sua valorização, uso, promoção e 
desenvolvimento.  

12. A uma educação intracultural, intercultural e plurilingüe em todo o 

sistema educativo.  

13. Ao sistema de saúde universal e gratuito que respeite sua 
cosmovisão e práticas tradicionais.  

14. Ao exercício de seus sistemas políticos, jurídicos e econômicos de 

acordo com a sua cosmovisão.  
15. A ser consultados mediante procedimentos apropriados, e em 

particular através de suas instituições, cada vez que se prevejam 

medidas legislativas ou administrativas suscetíveis de afetar-lhes. 

Neste marco, se respeitará e garantirá o direito à consulta prévia 
obrigatória, realizada pelo Estado, de boa fé e concertada, relativa à 

exploração dos recursos naturais não renováveis no território que 

habitam.  
16. A participação nos benefícios da exploração dos recursos naturais 

em seus territórios.  

17. À gestão territorial indígena autônoma, e ao uso e aproveitamento 
exclusivo dos recursos naturais renováveis existentes em seu território 

sem prejuízo dos direitos legítimamente adquiridos por terceiros.  

18. À participação nos órgãos e instituições do Estado.  

III. O Estado garante, respeita e protege os direitos das nações e povos 
indígena originário campesinos consagrados nesta Constituição e na 

lei.  



118 

 

 

Artigo 31.  

I. As nações e povos indígena originários em perigo de extinção, em 

situação de isolamento voluntário e não contactados, serão protegidos 

e respeitados em suas formas de vida individual e coletiva.  
II. As nações e povos indígenas em isolamento e não contactados 

gozam do direito à manter-se nessa condição, à delimitação e 

consolidação legal do território que ocupam e habitam. 
Artigo 32. O povo afroboliviano goza, em tudo o que corresponda, dos 

direitos econômicos, sociais, políticos e culturais reconhecidos na 

Constituição para as nações e povos indígena originário campesinos. 

(tradução livre)
118

 

                                                
118 Artículo 30.  

I. Es nación y pueblo indígena originario campesino toda la colectividad humana que comparta identidad 
cultural, idioma, tradición histórica, instituciones, territorialidad y cosmovisión, cuya existencia es 

anterior a la invasión colonial española.  

II. En el marco de la unidad del Estado y de acuerdo con esta Constitución las naciones y pueblos 

indígena originario campesinos gozan de los siguientes derechos:  

1. A existir libremente.  

2. A su identidad cultural, creencia religiosa, espiritualidades, prácticas y costumbres, y a su propia 

cosmovisión.  

3. A que la identidad cultural de cada uno de sus miembros, si así lo desea, se inscriba junto a la 

ciudadanía boliviana en su cédula de identidad, pasaporte u otros documentos de identificación con 

validez legal.  

4. A la libre determinación y territorialidad.  

5. A que sus instituciones sean parte de la estructura general del Estado.  
6. A la titulación colectiva de tierras y territorios.  

7. A la protección de sus lugares sagrados.  

8. A crear y administrar sistemas, medios y redes de comunicación propios.  

9. A que sus saberes y conocimientos tradicionales, su medicina tradicional, sus idiomas, sus rituales y 

sus símbolos y vestimentas sean valorados, respetados y promocionados.  

10. A vivir en un medio ambiente sano, con manejo y aprovechamiento adecuado de los ecosistemas.  

11. A la propiedad intelectual colectiva de sus saberes, ciencias y conocimientos, así como a su 

valoración, uso, promoción y desarrollo.  

12. A una educación intracultural, intercultural y plurilingüe en todo el sistema educativo.  

13. Al sistema de salud universal y gratuito que respete su cosmovisión y prácticas tradicionales.  

14. Al ejercicio de sus sistemas políticos, jurídicos y económicos acorde a su cosmovisión.  
15. A ser consultados mediante procedimientos apropiados, y en particular a través de sus instituciones, 

cada vez que se prevean medidas legislativas o administrativas susceptibles de afectarles. En este marco, 

se respetará y garantizará el derecho a la consulta previa obligatoria, realizada por el Estado, de buena fe 

y concertada, respecto a la explotación de los recursos naturales no renovables en el territorio que habitan.  

16. A la participación en los beneficios de la explotación de los recursos naturales en sus territorios.  

17. A la gestión territorial indígena autónoma, y al uso y aprovechamiento exclusivo de los recursos 

naturales renovables existentes en su territorio sin perjuicio de los derechos legítimamente adquiridos por 

terceros.  

18. A la participación en los órganos e instituciones del Estado.  

III. El Estado garantiza, respeta y protege los derechos de las naciones y pueblos indígena originario 

campesinos consagrados en esta Constitución y la ley.  
Artículo 31.  

I. Las naciones y pueblos indígena originarios en peligro de extinción, en situación de aislamiento 

voluntario y no contactados, serán protegidos y respetados en sus formas de vida individual y colectiva.  

II. Las naciones y pueblos indígenas en aislamiento y no contactados gozan del derecho a mantenerse en 

esa condición, a la delimitación y consolidación legal del territorio que ocupan y habitan. 

Artículo 32. El pueblo afroboliviano goza, en todo lo que corresponda, de los derechos económicos, 

sociales, políticos y culturales reconocidos en la Constitución para las naciones y pueblos indígena 

originario campesinos. 

 



119 

 

 

Um dos traços também muito marcantes da Democracia Intercultural, no 

sentido de empoderamento popular, é a constitucionalização da revogatória de 

mandatos, pela qual os mandantes agora assumem maior controle social sobre os seus 

mandatários, sendo possível, revogar os mandatos dos legisladores e do presidente e, 

inclusive, de servidores públicos eleitos (artigos 157, 170 e 240 da CPB) (BOLÍVIA, 

2009). Trata-se de poderes bastante característicos do chamado Novo 

Constitucionalismo Latino-americano, conforme observam os professores Maria Lúcia 

Barbosa e João Paulo Teixeira Allain, segundo os quais, “Hugo Chávez foi o primeiro 

presidente no mundo a ser submetido a uma revogatória de mandato em 2004 

(BRANDÃO, 2015) e Evo Morales foi o segundo em 2008, tendo ambos saído 

vitoriosos no processo eleitoral e sendo mantidos em seus cargos (2017, p. 1.128)”. 

Por fim, no que se refere a ampliação do poder popular, a nova Constituição 

traz em seu último artigo os dispositivos que concedem ao povo a possibilidade de 

ativar o poder constituinte de reforma e também o originário, traduzindo-se em 

significativas concessões de poderes políticos ao cidadão (BOLÍVIA, 1009):  

Artigo 411. 

I. A reforma total da Constituição, ou aquela que afete a suas bases 

fundamentais, aos direitos, deveres e garantias, ou a primazia e 
reforma da Constituição, terá lugar através de uma Assembleia 

Constituinte originária plenipotenciária, ativada por vontade popular 

mediante referendo. A convocatória do referendo se realizará por 
iniciativa cidadã, com a assinatura de ao menos vinte por cento do 

eleitorado; por maioria absoluta dos membros da Assembleia 

Legislativa Plurinacional; ou pela Presidenta ou o Presidente do 
Estado. A Assembleia Constituinte se autorregulará a todos os efeitos, 

devendo aprovar o texto constitucional por dois terços do total de seus 

membros presentes. A vigência da reforma necessitará referendo 

constitucional aprobatório.  
II. A reforma parcial da Constitução poderá iniciar-se por iniciativa 

popular, com a assinatura de ao menos vinte por cento do eleitorado; 

ou pela Assembleia Legislativa Plurinacional, mediante lei de reforma 
constitucional aprovada por dois terços do total dos membros 

presentes da Assembleia Legislativa Plurinacional. Qualquer reforma 

parcial necessitará referendo constitucional aprobatório. (tradução 

nossa)
119

 

                                                
119Artículo 411. 

I. La reforma total de la Constitución, o aquella que afecte a sus bases fundamentales, a los derechos, 

deberes y garantías, o a la primacía y reforma de la Constitución, tendrá lugar a través de una Asamblea 

Constituyente originaria plenipotenciaria, activada por voluntad popular mediante referendo. La 

convocatoria del referendo se realizará por iniciativa ciudadana, con la firma de al menos el veinte por 

ciento del electorado; por mayoría absoluta de los miembros de la Asamblea Legislativa Plurinacional; o 

por la Presidenta o el Presidente del Estado. La Asamblea Constituyente se autorregulará a todos los 

efectos, debiendo aprobar el texto constitucional por dos tercios del total de sus miembros presentes. La 

vigencia de la reforma necesitará referendo constitucional aprobatorio.  



120 

 

 

 

Este último artigo da CPB, transmite a simbólica e importante mensagem de que 

ao povo boliviano coube o poder de ratificar a presente Carta e também a ele cabe o 

poder de modificar a ordem Constitucional então vigente, demonstrando que a 

Constituição é um processo dinâmico e em transição que deve corresponder aos anseios 

e correlações de forças resultantes das mobilizações sociais. 

Como se vê, é bastante ousado o projeto constitucional do Estado Plurinacional e 

sua Democracia Intercultural, o que levanta a dúvida de muitos estudiosos quanto a sua 

real possibilidade de concretização. A esse respeito, se posiciona fortemente Raúl Prada 

Alcoreza, em defesa da nova Constituição do seu país (2014, 245): 

A Constituição não é inviável. O inviável é o estado de coisas 

existente, a perdurabilidade da exploração, a desigualdade, a 

discriminação, a submissão e o submetimento. Não são inviáveis os 
direitos fundamentais (as quatro gerações de direitos; os direitos 

individuais, civis e políticos; os direitos sociais; os direitos coletivos e 

os direitos da Mãe Terra). O inviável é seguir pelo caminho do não 

cumprimento desses direitos. O inviável não é o Estado Plurinacional 
comunitário e autonômico, e sim manter a condição de um Estado-

nação subalterno e administrador da transferência de nossos recursos 

naturais ao centro do sistema-mundo capitalista. (tradução livre)
120

  
 

 A nova Constituição boliviana e seu inovador modelo de Estado, assentado na 

Democracia Intercultural, é fruto de anseios e de sonhos por libertação e, assim sendo, 

demarca um projeto societário que parece utópico, em alguma medida. Entretanto, como 

produto que é de intensas mobilizações sociais, demonstra que não é um projeto 

impossível. Esse povo que, humilhado, porém, nunca vencido, é o mesmo povo que se 

desafia cotidianamente à tarefa de tornar real o projeto constitucional, se aproximar dele 

ou, ainda, melhorá-lo. 

 A Democracia Intercultural, como vimos, é uma forma de governabilidade outra, 

fortemente interligada aos direitos sociais e impossível de ser efetivada sem estes. O 

                                                                                                                                          
II. La reforma parcial de la Constitución podrá iniciarse por iniciativa popular, con la firma de al menos el 

veinte por ciento del electorado; o por la Asamblea Legislativa Plurinacional, mediante ley de reforma 
constitucional aprobada por dos tercios del total de los miembros presentes de la Asamblea Legislativa 

Plurinacional. Cualquier reforma parcial necesitará referendo constitucional aprobatorio. 
120 La Constitución no es inviable. Lo inviable es el estado de cosas existente, la perdurabilidad de la 

explotación, la desigualdad, la discriminación, la sumisión y el sometimiento. No son inviables los 

derechos fundamentales (las cuatro generaciones de derechos; los derechos individuales, civiles y 

políticos; los derechos sociales; los derechos colectivos y los derechos de la Madre Tierra). Lo inviable es 

seguir por el camino del no cumplimiento de estos derechos. Lo inviable no es el Estado Plurinacional 

comunitario y autonómico, sino mantener la condición de un Estado nación subalterno y administrador de 

la transferencia de nuestros recursos naturales al centro del sistema-mundo capitalista. 



121 

 

 

acesso à educação plural, ao pluralismo jurídico, econômico, político, linguístico e 

cultural são fatores essenciais a sua materialização, fatores estes previstos nos 

dispositivos que comentamos neste item.  

A seguir apresentaremos contrapontos, encontrados ao longo de nossa pesquisa, 

formulados à CPB e ao seu modelo de Estado e de democracia. E, ao final, traremos 

alguns dados estatísticos, com a pretensão de fornecer um panorama aproximado da 

realidade concreta da Bolívia, no que se refere ao acesso à direitos, objetivando ter uma 

pista, quiçá uma indicação, sobre a efetividadade dos DHs no país e consequentemente 

da sua Democracia Intercultural, após a vigência da nova Carta. 

 

5.2 Críticas ao modelo  

 

 

Luis Tapia, um dos grandes estudiosos bolivianos, dirige críticas à nova 

Constituição de seu país, centrando no estudo que formula sobre as formas de 

interculturalidade, concluindo que a interculturalidade prevista na CPB padece de 

algumas debilidades (2010, p. 72): 

A ideia de um Estado Plurinacional segue essa linha de pensar as 

condições de interculturalidade a nível macro do país. Depende muito 

de como se imagina e, sobretudo, de como se organiza e desenha um 

Estado Plurinacional. Tenho a impressão de que, no caso boliviano, se 
trataria de uma interculturalidade débil, no sentido de que se tomou a 

via das autonomias indígenas, que responde ao reconhecimento da 

diversidade cultural que está ligado, por sua vez, ao feito de que se 
reconstrua ou invente territórios para seus povos e culturas, de tal 

maneira que se possa fazer aterrizar este reconhecimento no horizonte 

do modo moderno de conceber a organização do Estado, ou seja, 

através de territórios contínuos, nos quais se trataria de fazer 
corresponder população, cultura e estruturas políticas. (tradução 

livre)
121

 

 

A crítica do autor parece estar centrada no que ele visualiza como uma 

adequação forçada das organizações e formas de sociabilidades dos povos e nações 

                                                
121 La ideia de un Estado Plurinacional vae n esta línea, la de pensar condiciones de interculturalidad a 

nivel macro del país. Depende mucho de cómo se imagina y, sobre todo, de cómo se organiza y diseña un 

Estado Plurinacional. Tengo la impresión de que, en el caso boliviano, se trataría una interculturalidad 

débil, en el sentido de que se há tomado la vía de las autonomías indígenas, que responde al 

reconocimiento de la diversidad cultural que está ligado, a su vez, al hecho de que se reconstruya o 

invente territorios para sus pueblos y culturas, de tal manera que se pueda hacer aterrizar este 

reconocimiento en el horizonte del modo moderno de concebir la organización del Estado, es decir, a 

través de territorios continuos, en los que se trataría de hacer corresponder población, cultura e estructuras 

políticas. 



122 

 

 

indígenas aos modelos tradicionais caracterizadores do Estado moderno. Ou seja, na 

visão do autor, o formato escolhido não responde à necessidade de uma 

interculturalidade igualitária e descolonizadora, uma vez que: 

A interculturalidade existe na medida em que há culturas que se 

distinguem como totalidades autônomas, e a partir disso interatuam 

mantendo a diferença, embora gerando instituições, espaços e 
processos de interação e interpenetração. O caminho das autonomias 

avança efetivamente no reconhecimento, mas não nas formas de 

composição de uma interculturalidade democrática e igualitária a nível 
macro do país, na medida em que a este nível se segue mantendo o 

formato liberal moderno, piorado através da ampliação do princípio de 

representação majoritária no desenho das novas instituições polítcas. 

(TAPIA, 2010, p. 72) (tradução livre)
122

 

 

As críticas de Luis Tapia e de outros autores comprometidos com uma 

concepção de interculturalidade emancipadora são, em regra, sobre a existência de 

fortes limitações do modelo trazido na nova Constituição, sobretudo, enfocando nas 

instituições de Estado e democracia moderna que permanecem na CPB. Em sentido 

parecido, Lucila Choque Huarin afirma que o Estado que nasceu da nova Constituição, 

se encontra em um cenário paradoxal, tendo em vista que ele se converteu em um 

instrumento fruto novamente das visões das elites econômicas, em razão da negociação 

que modificou essencialmente o primeiro texto constitucional aprovado em Oruro 

(2013, p. 20). 

Os críticos observam a existência de uma série de contradições, no Estado que se 

pretende Plurinacional, mas, paradoxalmente, centra-se em institutos característicos do 

Estado-nação moderno. Nesse sentido, Carlos Mesa Gisbert observa, o país muda de 

nome – passa de República da Bolívia à Estado Plurinacional da Bolívia -, mas mantém 

o espírito histórico das anteriores constituições, tendo conformação de um Estado 

Republicano, explicitamente reconhecido no art. 11 da CPB (2012, p. 698). 

O texto apresenta contradições e ambiguidades que, conforme Ana Maria 

Martins Amorim “acabam por convertê-los em objetos de disputa que influenciam a 

reconfiguração do campo político e o processo democrático, no que se refere à 

                                                
122 La interculturalidad existe en la medida en que hay culturas que se distinguen como totalidades 

autónomas, y a partir de eso interactúan manteniendo la diferencia, aunque generando instituiciones, 

espacios y procesos de interacción e interpenetración. El camino de las autonomías avanza efectivamente 

en el reconocimiento, pero no en las formas de composición de una interculturalidad democrática e 

igualitaria a nivel macro del país, en la medida en que a este nivel se sigue manteniendo el formato liberal 

moderno, empeorado a través de la ampliación del principio de representación mayoritaria en el diseño de 

las nuevas instituiciones polítcas.  



123 

 

 

representação política dos povos indígenas e à plurinacionalidade” (2014, p. 128). A 

autora exemplifica a existência de conflitos dentro do texto constitucional: 

quando a Constituição garante o direito de eleger, designar e nomear 

(artigo 26, II-3), mas ao mesmo tempo determina que os processos 
eleitorais serão regidos por mecanismos da democracia representativa 

liberal como voto, igual, universal e direto, secreto, pelo órgão 

Eleitoral (artigo 26, inciso II, parte 4) e em relação à composição do 
Poder Legislativo. (2014, p. 128) 

 

Salvador Schalvezon, que fez detalhada pesquisa etnográfica sobre o processo 

Constituinte, também aponta conflitos textuais na CPB: 

Em um deles (artigo 146.VII), determinou-se que “as circunscrições 

especiais indígenas originárias camponesas serão regidas pelo 

princípio da densidade populacional em cada departamento”. Em 
outro artigo (artigo 147.III), estabeleceu-se que “a lei determinará as 

circunscrições especiais indígenas originárias camponesas, onde não 

deverão ser considerados como critérios condicionais a densidade 

populacional, nem a continuidade geográfica”. (Schavelzon, 2014, p. 
14) 

 

 Esse autor destaca a indefinição de vários mecanismos constitucionais da 

Democracia Intercultural, afirmando que “a democracia comunitária, a economia do 

ayllu, a justiça indígena e suas formas institucionais próprias têm garantias 

constitucionais, mas não se definiu a integração das mesmas ao Estado” (2014, p. 12). 

Além disso, aponta a contradição entre o modelo de desenvolvimento alternativo 

decorrente da ideia do Viver Bem, incorporada pela CPB e a existência de um vazio 

legislativo, que permite a tomada de caminhos diversos pelo governo: 

Da mesma forma, abriram-se as portas para levar adiante um modelo 

alternativo de desenvolvimento, inspirado no “Viver Bem” dos povos 
indígenas andinos e amazônicos. No entanto, estes aparecem 

enunciados como intenções constitucionais sem elementos reais que se 

contraponham ao modelo de desenvolvimento vigente, que é 
impulsionado por vários mandatos da mesma Constituição em favor 

da industrialização. Em resumo, o pluralismo é aceito e incorporado 

de forma indefinida, sem permitir que a oposição do MAS consiga 

excluí-lo, mas, também, não se avançando firmemente para garantir o 
seu desenvolvimento. (SCHALVEZON, 2014, p. 12) 

 

 

Em outra senda, há uma preocupação dos constitucionalistas com o que vem 

sendo chamado de hiperpresidencialismo, apontado como uma das características das 

novas Constituições latino-americanas, que conferem poderes amplos ao Poder 

Executivo, fragilizando o controle social democrático, conforme analisa Gargarella 

(2011, p. 100): 



124 

 

 

 

Em definitivo, se o que se quer é reforçar os conteúdos democrático-

igualitários da Constituição e fortalecer seus compromissos sociais, 

parece lógico, ao menos em princípio, favorecer reformas como as que 
auspiciavam os radicais dos séculos XVIII e XIX. Então se torna 

lógica a defesa de reformas institucionais que sirvam para robustecer a 

capacidade de intervenção e o controle cidadão na política.  
Contra este tipo de conclusões, na atualidade nos encontramos com 

forças de esquerda que, desde as Convenções Constituintes em que 

participaram, trabalharam sobre a seção dos “direitos” desentendendo-

se das reformas que se introduziam, ou não, em matéria de 
“organização de poder”, ou, o que é pior, nos encontramos com forças 

de esquerda que consideraram que as reformas “sociais” que 

impulsionavam eram consistentes com a criação ou a manutenção de 
poderes Executivos todo poderosos (quando, em verdade, este tipo 

de iniciativas vêm a desafiar, na prática, as aspirações democráticas 

que as forças de esquerda proclamam em teoria e que parecem 
necessárias para dar respaldo e sustento a suas propostas “sociais”). 

(tradução livre)
123

 

 

Na CPB podemos ver traços do hiperpresidencialismo quando, por exemplo, a 

presidência do órgão nacional do Poder Legislativo, no caso, a Assembleia Nacional 

Plurinacional, é atribuição do Vice-presidente da República (art. 153, I) (BOLÍVIA, 

2009), demonstrando, no sentido clássico, uma ingerência do Poder Executivo no 

Legislativo. Também pode verificar-se essa característica, nessa observação de Luis 

Tapia, sobre a previsão Constitucional de autogoverno e, a contraditória ausência de 

legislação que garanta a decisão soberana dos povos sobre o uso de seus territórios, 

deixando espaço para decisão unilateral do chefe do Executivo: 

 
Na Bolívia há tensões e contradições, porque a Constituição reconhece 

no artigo 2 os territórios de 36 povos e culturas diferentes, além de sua 

língua e suas formas de autogoverno. Mas então o governo não incluiu 
na legislação a consulta vinculante às comunidades sobre o uso dos 

territórios indígenas, pelo que é o Executivo quem decide para que 

usá-los. Tem entrado em contradição com os povos indígenas de 
maneira bem frontal. Uma contradição entre o que diz a Constituição e 

                                                
123 En definitiva, si lo que se quiere es reforzar los contenidos democrático-igualitarios de la Constitución 

y fortalecer sus compromisos sociales, parece lógico, al menos en principio, favorecer reformas como las 

que auspiciaban los radicales de los siglos XVIII y XIX. Entonces se torna lógica la defensa de reformas 

institucionales que sirvan para robustecer la capacidad de intervención y el control ciudadanos en la 
política.  

Contra este tipo de conclusiones, en la actualidad nos encontramos con fuerzas de izquierda que, desde 

las Convenciones Constituyentes en que participaron, trabajaron sobre la sección de los “derechos” 

desentendiéndose de las reformas que se introducían, o no, en materia de “organización del poder”, o, lo 

que es peor, nos encontramos con fuerzas de izquierda que consideraron que las reformas “sociales” que 

impulsaban eran consistentes con la creación o el mantenimiento de poderes Ejecutivos todopoderosos 

(cuando, en verdad, este tipo de iniciativas vienen a desafiar, en la práctica, las aspiraciones 

democratistas que las fuerzas de izquierda proclaman en teoría y que parecen necesarias para dar respaldo 

y sostén a sus propuestas “sociales”). 



125 

 

 

o que faz o governo, sustentado no vazios da própria Constituição. 

(NODAL, 2013) (tradução nossa)
124

 

 

Vislumbramos, em todas as críticas até aqui apresentadas, fundamentos 

consideráveis e não nos pretendemos aqui a aprofundá-las nem a respondê-las. 

Ressaltamos, ainda, que essas não são as únicas críticas dirigidas à CPB. O jurista 

equatoriano Raúl Llasag Fernández (2015, p. 168) aponta que, entre as diversas 

correntes de estudos sobre o Novo Constitucionalismo Latino-americano, do qual a 

Constituição boliviana é um dos maiores exemplos, há aquelas que se voltam 

basicamente para as contradições do constitucionalismo plurinacional e concluem que 

se trata de um projeto inviável. Todavia, não nos desbruçaremos sobre essas correntes. 

A ideia aqui é tão somente demonstrar a nossa consciência quanto a existência 

de críticas, em vários sentidos, e que elas devem ser consideradas, para melhor 

entendimento da nova Constituição boliviana e sua Democracia Intercultural e, 

sobretudo, para se pensar os possíveis aperfeiçoamentos, dentro dessa experiência 

inovoradora do constitucionalismo latino-americano. 

 

 

5.3 O que nos dizem os dados sobre a realidade boliviana – uma leitura 

a partir dos Direitos Humanos 

 

Na terceira seção, do presente trabalho, em seu item 2.4, fizemos uma 

interligação entre as concepções de democracia e de Direitos Humanos, afirmando que 

aquela não pode ser reconhecida sem a presença efetiva destes e, vice-versa. Não se 

pode reconhecer como democrático um sistema socialmente excludente. Não se efetiva 

a democracia, sem a presença forte dos DHs, sobretudo, os direitos sociais. 

Neste tópico nos propomos a fazer uma breve leitura de dados, buscando uma 

pista, um sinal sobre o grau de efetivação da Democracia Intercultural boliviana. Para 

isso, utilizamos dados colhidos do Instituto Nacional de Estatística (INE) e da Comissão 

Econômica para a América Latina e o Caribe (CEPAL), respectivamente, entidade 

                                                
124 En Bolivia hay tensiones y contradicciones, porque la Constitución reconoce en el artículo 2 los 

territorios de 36 pueblos y culturas diferentes, además de su lengua y sus formas de autogobierno. Pero 

luego el gobierno no incluyó en la legislación la consulta vinculante a las comunidades sobre el uso de los 

territorios indígenas, por lo que es el Ejecutivo el que decide para qué usarlos. Ha entrado en 

contradicción con los pueblos indígenas de manera bien frontal. Una contradicción entre lo que dice la 

Constitución y lo que hace el gobierno, montado sobre vacíos de la propia Constitución. 



126 

 

 

governamental e entidade internacional. Assim, podemos encontrar uma resposta, 

temporária, para o seguinte questionamento: de que modo as mudanças no plano 

normativo-constitucional boliviano, inauguradoras da Democracia Intercultural e do 

Estado Plurinacional, irão trazer reflexos na efetivação de Direitos Humanos (sociais) 

dos povos diretamente afetados por elas? 

Tentamos buscar no INE, dados sobre o acesso à serviços básicos, 

especificamente pela população indígena, porém, a plataforma digital dessa instituição 

não fornece essa opção. Assim, colocaremos dados da população boliviana em geral. A 

referida plataforma oferece a opção de pesquisa por ano e categoria, com blocos de 

perguntas pré-definidas, entretanto, o período temporal de informações disponíveis para 

cada categoria não é uniforme, podendo variar entre a existência ou não de dados mais 

antigos e mais recentes. 

Na categoria Educação, a partir da busca por “Nível de acesso à instrução 

alcançado pela população maior de 19 anos”, obtivemos os seguintes dados: no ano de 

2001, 14,18% da população entrevistada não detinha nenhuma instrução, 42,39% havia 

alcançado o nível primário, 24,11% o nível secundário, 18,82% o nível superior e 0,5% 

algum curso técnico. No ano de 2016, 7,95% não detinha nenhuma instrução, 26,91% 

havia alcançado o nível primário, 37,84% o nível secundário, 26,93 % o nível superior e 

0,36% algum curso técnico. De modo que constata-se o aumento do alcance aos níveis 

mais elevados de instrução (secundário e superior) e a redução pela metade da 

quantidade de pessoas que não possuem instrução alguma (INE, 2018). 

Ainda na categoria Educação, a partir da busca por “Taxa de analfabetismo da 

população maior de 15 anos”, obtivemos os seguintes dados: no ano de 2001, 13,28% 

da população entrevistada era analfabeta, enquanto em 2012, esse percentual baixou 

para 5,09%, tendo havido, portanto, uma redução de mais da metade na taxa de 

analfabetismo (INE, 2018). 

Na categoria Moradia e Serviços Básicos, a partir da busca por “Disponibilidade 

de energia elétrica e principal combustível ou energético utilizado para cozinhar”, 

obtivemos os seguintes dados: em 1992, apenas 55,48% das pessoas entrevistadas 

tinham acesso a esse bem; em 2001, esse percentual subiu para 64,38% e, em 2012, para 

82,29%, podendo-se se dizer que chegou perto de atender o total da população, no ano 

de 2012. Não há dados mais recentes para essa categoria (INE, 2018). 



127 

 

 

Ainda dentro da categoria Moradia e Serviços Básicos, a partir da busca por 

“Coberturas de água, saneamento básico e energia elétrica”, obtivemos os seguintes 

dados: em 2001, 72,78% da população entrevistada tinha acesso à cobertura do serviço 

de água e 41,41% ao serviço de saneamento básico. Em 2012, 80,75% da população 

entrevistada tinha acesso à cobertura do serviço de água e 52,70% ao serviço de 

saneamento básico, demonstrando um crescimento muito baixo de acesso a serviços tão 

essenciais. Não há dados mais recentes para essa categoria (INE, 2018). 

Na categoria Pobreza e Desenvolvimento, na busca por “indicadores de 

pobreza”, obtivemos a informação de que, no ano de 1999, 63,47% da população estava 

incluída na “incidência da pobreza”, enquanto em 2015, esse número baixou para 

38,56%, ou seja, a incidência populacional na pobreza caiu quase pela metade (INE, 

2018). 

No que se refere a Participação Política, a partir da busca por “participação 

política por sexo” obtivemos os seguintes dados relativos ao ano de 2015, sobre a 

ocupação feminina em cargos políticos: 33,3% nos ministérios, 44,4% entre os 

senadores, 49,2% entre os deputados, 0,0% entre os governadores departamentais e 

45,6% entre os legisladores departamentais, podendo-se dizer que há um número alto de 

participação feminina nos órgãos políticos (INE, 2018). 

A Comissão Econômica para a América Latina e Caribe (CEPAL), traz as 

estatísticas, por país, relacionadas ao programa da Organização das Nações Unidas 

(ONU) sobre os Objetivos de Desenvolvimento do Milênio (ODM), pelos quais se pode 

ver que a Bolívia apresenta algumas evoluções que, embora, não se possam dizer 

extraordinárias, são significativas para um país marcado pela extrema pobreza e 

desigualdade social. Vejamos.  

Do ano 2000 a 2011, o percentual de pessoas em situação de indigência 

diminuiu de 38,8% para 18,7%, a proporção de pessoas com renda inferior a um dólar 

diminuiu de 26,9%, em 2000, para 8% em 2012, e a proporção de pessoas formalmente 

empregadas aumentou, de 36,9%, em 1990, para 70,3%, em 2011. Do ano 2000 para 

2011, a quantidade de pessoas, entre 20 e 24 anos, com educação secundária completa, 

subiu de 46,2% para 66,9%. E, em 2015, a taxa de alfabetização entre pessoas de 15 a 

24 anos se encontra em 99% (CEPAL, 2015).  

Entre 1990 e 2014, a proporção de assentos parlamentares ocupados por 

mulheres, subiu de aproximadamente 10% para 50%. A mortalidade materna foi 



128 

 

 

reduzida pela metade, entre 1990 e 2013. A taxa de mortalidade associada à tuberculose 

também decresceu nesta proporção, entre 1990 e 2012. A fatia da população urbana que 

vive em favelas, diminuiu de 54,3% para 43,5%, entre 2000 e 2014 (CEPAL, 2015). 

A ideia era ter acesso a uma quantidade maior de dados, incluindo dados 

fornecidos por organizações da sociedade civil boliviana e pelos ministérios diretamente 

ligados aos direitos sociais, entretanto, não conseguimos esse material, o que é um fato 

digno de nota, a dificuldade de acesso encontrada em diversos órgãos do governo. 

 Consideramos que os dados acimas trazidos certamente não são suficientes para 

a afirmação categórica de que há uma melhora substancial nos indicadores 

socioeconômicos bolivianos e, principalmente, no que tange a condição de vida dos 

povos e nações indígenas. No entanto, temos evidente que a maior parte dos dados 

obtidos traduzem mudanças positivas, levando a crer no efetivo processo de transição 

para uma realidade menos desigual e excludente, principal finalidade da Democracia 

Intercultural boliviana.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 

 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Considerando a história de opressão e ocultamento da pluralidade étnica e 

cultural, bem como as suas consequências socioeconômicas para os povos indígenas 

bolivianos, entendemos que não se pode negar que, ao menos no plano legislativo, o 

Estado Plurinacional e sua Democracia Intercultural, presente na nova Constituição 

boliviana, representam uma novidade positiva no âmbito do constitucionalismo latino-

americano. No plano concreto, essa novidade representa, em várias medidas, vitórias e 

respostas ao crescente protagonismo e mobilização desses povos largamente ocultados. 

A Democracia Intercultural e seus mecanismos e institutos demarcam um giro na 

posição política da indianidade, que agora é colocada no centro, como sujeito político 

emancipador e protagonista do futuro do país. Esses povos, que, após 5 séculos de 

espoliação e extermínio, a partir das novas normas de governabilidade e participação, 

encontram espaço para reivindicar o direito a ter direitos. Esse cenário institucional-

legal, indubitavelmente, reflete em toda a organização social do Estado, podendo 

conformar uma realidade menos desigual e injusta. 

Passado o momento do festejo, da leitura e análise da nova Constituição 

boliviana, ficam ainda muitos questionamentos: o novo modelo de Estado é realmente 

viável? É possível vislumbrar, no agora Estado Plurinacional, uma real melhora na 

condição de vida de seus povos indígenas? Os dados a que se teve acesso e o momento 

atual, que ainda representa a fase de consecução do projeto Plurinacional, não nos 

fornecem certezas para responder essas perguntas, todavia, eles apontam, ainda que 

timidamente, para um melhor cenário social e político dentro da Bolívia, quando, por 

exemplo, percebemos a ampla tomada de espaço político pelas mulheres e pelos povos 

originários. Assim, podemos dizer que as novas normas constitucionais de caráter 

contra-hegêmonico nos indicam um horizonte de mudanças positivas. 

Junto a isso, quando nos deparamos com o fato de que, na Bolívia, houve mais 

presidentes investidos por golpes de Estado que eleitos e comparamos esse panorama 

com o atual, onde a Constituição hodierna só entrou em vigor, após a permissão do 

povo e que, este mesmo povo hoje dispõe de uma série de meios para dizer aos 

governantes como desejam encaminhar as políticas de Estado, começamos a pensar na 

possibilidade real  de uma intensificação democrática, que ainda poderá gerar muitos 



130 

 

 

frutos, inclusive, novas formas de democracia e mesmo uma nova ordem constitucional, 

já que ao cidadão agora é possível ativar o Poder Constituinte originário e de reforma. 

Ao que parece, os povos indígenas e a classe operária boliviana, grandes 

responsáveis pelas mobilizações que levaram a instauração da Assembleia Nacional 

Constituinte, e resultaram em uma nova Consituição, pretensamente refundadora do 

Estado, sustentando o novo modelo na descolonização e na justiça social, estão cientes 

da força que têm. Muitos desafios se apresentam para a efetivação do novo ordenamento 

constitucional, entretanto, aos seus principais atores, estão disponíveis muitos 

instrumentos.  

Ao lado da ampliação do poder popular presente no ordenamento jurídico que 

sustenta o Estado Plurinacional boliviano em processo de construção, temos alguns 

dados socioeconomicos que indicam a redução da pobreza e os avanços em saúde e 

educação, bem como uma discussão séria sobre a necessidade de efetivação de direitos 

sociais e a criação e consolidação de uma cultura democrática, o que fortalece o nosso 

sentimento positivo frente a esta inovação de perspectiva descolonial e inclusiva. 

Assim, para a além da discussão sobre a viabilidade ou não da nova Constituição 

boliviana, temos o fato de que, pela primeira vez, a Carta Política reconhece e 

empodera, em vários âmbitos, os povos que outrora o Estado tentava ocultar e 

homogeinizar, institucionalizando e promovendo a pluralidade. Temos uma 

Constituição representadora de um novo momento constitucional latino-americano, no 

qual se demonstra imprescindível a observância da realidade interna e o afastamento de 

modelos forâneos tradicionais e estáticos. 

  A Democracia Intercultural e seus instrumentos são um processo para um novo 

cenário que, certamente, não está estaticamente previsto no texto, está se desenhando e, 

até a efetivação de uma substancial democracia com a garantia de Direitos Humanos 

efetivos, muito ainda pode ser modificado, tanto no plano concreto, quanto no 

institucional-legal. Não se podendo olvidar que, para além de um modelo possível de 

consolidação interna, existem desafios gigantescos a serem superados, no âmbito do 

sistema capitalista global, que inexoravelmente, seja através de suas corporações, de 

suas “nações centrais”, ou mesmo dos organismos ditos “internacionais”, não deixaram 

de tentar/influir na consecução do ideário de refundação do Estado boliviano.  

São desafiadoras as tarefas trazidas pela nova Constituição Boliviana e pelo 

Novo Constitucionalismo latino-ameticano de um modo geral. Contudo, é preciso 



131 

 

 

lembrar, Nuestra América nasce e cresce sob a dominação genocida de seus povos 

originários, e talvez a libertação destes povos seja o caminho inicial para o devir deste 

continente cheio de sofrimento e luta. Afinal, como disse Gabriel Garcia Marquez, 

“frente a toda dominação, saque e abandono, nós respondemos com vida!”. Estamos, 

quem sabe, no início de um novo e importante momento de renovação e de mudanças. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



132 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

AMORIM, Ana Maria Martins. Os direitos indígenas no Estado Plurinacional da 

Bolívia: Um estudo da discursividade legislativa sobre os direitos indígenas em tempos 

de pós-colonialidade. 2014. Dissertação (Mestrado em Estudos Comparados sobre as 

Américas) - Universidade de Brasília, Brasília, 2014. 

 

AFONSO, Henrique Weil; MAGALHÃES, José Luiz Quadros de. O Estado 

Plurinacional da Bolívia e do Equador: matrizes para uma releitura do Direito 

Internacional Moderno. Revista Brasileira de Direito Constitucional – RBDC, n. 17, 

jan./jun. 2011. 

 

ALCOREZA, Raúl Prada. Descolonización e Transición. Quito: Ediciones Abya-Yala, 

2014. 

 

ALEJO, Esteban Ticona. La rebelión aymara y popular de octubre de 2003 - Una 

aproximación desde algunos barrios paceños de La Paz, Bolivia. In: DÁVALOS, Pablo 

(compilador). Pueblos Indígenas, Estado y democracia. Buenos Aires: CLACSO, 

2005, p. 185-196. 

 

ARGUEDAS, Alcides. Pueblo Enfermo. México: Imprenta Madero, 1979. 

 

ARUGUETE, Natalia.  O caminho boliviano -  entrevista com Fernando Mayorga. 

Publicada no jornal argentino, p. 12, 10 fev. 2014. Tradução de André Langer. Instituto 

Humanitas Unisinos, 2014. Disponível em: 

<http://www.ihu.unisinos.br/noticias/528205-o-caminho-boliviano-entrevista-com-

fernando-mayorga>. Acesso em: 12 nov. 2015. 

 

BANCO MUNDIAL. América Latina Indígena no século XXI. Washington: Banco 

Mundial, 2015. 

 

BARBOSA, Maria Lúcia; TEIXEIRA, João Paulo Allain. Neoconstitucionalismo e 

Novo Constitucionalismo Latino Americano: dois olhares sobre igualdade, diferença e 

participação. Rev. Direito e Práx., Rio de Janeiro, Vol. 08, N. 2, p. 1113-1142, 2017. 

 

BAUTISTA, Rafael. La descolonización de la política – introducción a una política 

comunitaria. La Paz: Plural Editores, 2014. 

 

BBC BRASIL. Grécia: Para que serviu o plebiscito? Disponível em: 

<http://www.bbc.com/portuguese/noticias/2015/07/150711_referendo_grecia_por_que_

lk>. Acesso em 22/12/2016 

 

BELLO, Enzo. A cidadania no constitucionalismo latino-americano. Caxias do Sul: 

Educs, 2012. 

 

BERNAL, Andrés Botero. Matizando o discurso eurocêntrico sobre a interpretação 

constitucional na América Latina. Revista Sequência, Florianópolis, nº 59, p. 271-298, 

2009. 

 

http://www.bbc.com/portuguese/noticias/2015/07/150711_referendo_grecia_por_que_lk
http://www.bbc.com/portuguese/noticias/2015/07/150711_referendo_grecia_por_que_lk


133 

 

 

BOLÍVIA. Constitución Política del Estado, de 25 de janeiro de 2009. Tribunal 

Constitucional Plurinacional. Disponível em: 

<http://www.tcpbolivia.bo/tcp/content/leyes >. Acesso em: 12 nov. 2015. 

 

________. Constitución Política de Bolivia, de 19 de novembro de 1826. Biblioteca 

Virtual Miguel de Cervantes. Disponível em: <http://www.cervantesvirtual.com/obra-

visor/constitucion-del-estado-del-19-de-noviembre-de-1826/html/6f240562-0c16-4f70-

81af-3a115470d05c_2.html>. Acesso em: 06 dez. 2017. 

 

________. Sentencia Constitucional Plurinacional. Acción de Inconstitucionalidad 

Abstracta nº 00320-2012-01-AIA. Autora: Patrícia Mancilla Martínez. Relator: Efren 

Choque Capuma. Sucre, 5 de fevereiro de 2014. Tribunal Constitucional 

Plurinacional. Disponível em: 

<http://www.tcpbolivia.bo/tcp/sites/default/files/images/comunicados/ABORTO2.pdf>. 

Acesso em: 12 nov. 2015. 

 

________. Ley de la Educación, de 20 de dezembro de 2010. Ministerio de Educación. 

Disponível em: <www.oei.es/historico/quipu/bolivia/Leydla%20.pdf>. Acesso em: 13 

jan. 2018. 

 

________. Ley del Régimen Electoral, de 30 de junio de 2010. Gaceta Oficial de 

Bolivia. Disponível em: <http://pdba.georgetown.edu/Electoral/Bolivia/Ley26-

2010.pdf>. Acesso em: 12 jan. 2018. 

 

BONAVIDES, Paulo. Teoria Constitucional da Democracia Participativa. São 

Paulo: Malheiros, 2003. 

 

CHAUÍ, Marilena. Cultura e Democracia. In: SARDER, Emir (Coord.). Cadernos de 

Pensamento Crítico Latino-americano. São Paulo: Expressão Popular/Clacso, 2008. 

v.2. p. 25-43. 

 

CLAVERO, Bartolomé. Bolivia entre Constitucionalismo Colonial y 

Constitucionalismo Emancipatorio (Conferência). Fórum das Nações Unidas para 

Questões Indígenas. Vice-Presidência da República da Bolívia. 6 mai. 2009. Disponível 

em: < www.rebelion.org/docs/ 85079.pdf >. Acesso em 22 mai. 2009. 

 

CEPAL 2015. División de Estadísticas - objetivos de desarrollo del milenio: perfiles de 

países (Estado Plurinacional de Bolívia). Disponível em: 

<http://interwp.cepal.org/perfil_ODM/perfil_Pais.asp?Pais=BOL&Id_idioma=1>. 

Acesso em: 12 nov. 2015. 

 

COMPARATO, Fabio Konder. Para que o povo brasileiro se ponha de pé.  Revista da 

OAB, 20 set. 2010. Disponível em: <http://www.oab.org.br/publicacoes/detartigo/24>. 

Acesso em: 12 nov. 2015. 

 

DE SOUSA SANTOS, Boaventura. Pensar el Estado y la Sociedad: Desafíos 

Actuales. Conferencias de Boaventura de Sousa Santos. La Paz: CLACSO, Muela del 

Diablo, Comuna, CIDES-UMSA, 2008. 

 



134 

 

 

________, Boaventura. La Reinvención del Estado y el Estado Plurinacional. Santa 

Cruz, Bolívia: CENDA, 2007.  

 

________, Boaventura. Filosofia à venda, a douta ignorância e aposta de Pascal. 

Revista Crítica de Ciências Sociais, 80, pp. 11-43, mar. 2008. 

 

DUSSEL. Enrique. 1492, O encobrimento do outro – A origem do “mito da 

Modernidade”. Petrópolis: Vozes, 1993. 

 

EMPÓRIO DO DIREITO. Reflexões sobre a Colonialidade Epistêmica e o Sexismo 

Acadêmico Presentes nas Universidades Brasileiras nos Cursos de Direito – Por 

Maria Lúcia Barbosa. <http://emporiododireito.com.br/as-universidades-como-

estruturas-de-manutencao-da-colonialidade-epistemica-e-do-sexismo-academico-por-

maria-lucia-barbosa/>. Acesso em: 04/07/2017. 

 

FANON, Frantz. Los condenados de la tierra. 1961. 

 

FARJADO, Raquel Z. Yrigoyen. Aos 20 anos da Convenção 169 da OIT: balanço e 

desafios da implementação dos direitos dos Povos Indígenas na América Latina. In: 

VERDUM, Ricardo (Org.). Povos Indígenas: constituições e reformas políticas na 

América Latina. Brasília: Instituto de Estudos Socioeconômicos, 2009. p. 9-62. 

 

FEYERABEND, Paul. Contra o método. Rio de Janeiro: F. Alves, 1977. 

 

FERNANDES, Pádua. Direitos indígenas, provincianismo constitucional e o novo 

constitucionalismo latino-americano. In: VAL, Eduardo Manuel; BELLO, Enzo. O 

pensamento pós e descolonial no novo constitucionalismo latino-americano. Caxias 

do Sul: Educs, 2014. p. 51-64. 

 

FERNÁNDEZ, Raúl Llasag. Constitucionalismo Plurinacional e Intercultural de 

Transición: Ecuador y Bolivia. Revista Crítica do Direito, n. 5, vol. 66, p. 158-173, 

2015. 

 

FERRAZO, Débora. Pluralismo Jurídico e Descolonização Constitucional na 

América Latina. 2015. Dissertação (Mestrado em Direito) - Universidade Federal de 

Santa Catarina, Santa Catarina, 2015. 

 

GALEANO, Eduardo. O livro dos abraços. Porto Alegre: LePM, 2014. 

 

__________, Eduardo. Memória do fogo. Porto Alegre: LePM, 2013. 

 

GALLARDO, Helio. Derechos humanos como movimiento social. Bogotá: Ediciones 

desde abajo, 2006. 

 

GALINDO, Bruno. Constitucionalismo e Justiça de Transição: em busca de uma 

metodologia de análise a partir dos conceitos de autoritarismo e democracia. Rev. Fac. 

Direito UFMG, Belo Horizonte, n. 67, pp. 75 - 104, jul./dez. 2015. 

 

http://emporiododireito.com.br/as-universidades-como-estruturas-de-manutencao-da-colonialidade-epistemica-e-do-sexismo-academico-por-maria-lucia-barbosa/
http://emporiododireito.com.br/as-universidades-como-estruturas-de-manutencao-da-colonialidade-epistemica-e-do-sexismo-academico-por-maria-lucia-barbosa/
http://emporiododireito.com.br/as-universidades-como-estruturas-de-manutencao-da-colonialidade-epistemica-e-do-sexismo-academico-por-maria-lucia-barbosa/


135 

 

 

_________, Bruno. Teoria Intercultural da Constituição: a transformação 

paradigmática da teoria da Constituição diante da integração interestatal na União 

Européia e no Mercosul. Porto Alegre: Livraria do Advogado Ed., 2006. 

 

GARGARELLA, Roberto. Pensando sobre la Reforma Constitucional em America 

Latina. In: GARAVITO, César Rodríguez (Coord.). El Derecho em America Latina – 

um mapa para el pensamento jurídico del siglo XXI. 1. Ed. Buenos Aires: Siglo 

Veintiuno Editores, 2011. p. 87-108; 

 

GISBERT, Teresa; MESA, José de; GISBERT, Carlos D. Mesa. Historia de Bolivia.  

La Paz: Gisbert y Cia S.A., 2012. 

 

GRIJALVA, Agustín. O Estado plurinacional e intercultural na Constituição 

equatoriana de 2008. In: VERDUM, Ricardo (Org.). Povos Indígenas: constituições e 

reformas políticas na América Latina. Brasília: Instituto de Estudos Socioeconômicos, 

2009. p. 113-133. 

 

HUARIN, Lucila Choque. Mirando desde adentro el gobierno del Mas. In: Fala 

descolonización – Después de siete años por qué Bolivia no ha cambiado? La Paz: 

Willka, 2013, p. 11 – 30. 

 

LINERA, Álvaro Garcia. A Potência Plebeia. São Paulo: Boitempo, 2010. 

 

_______, Álvaro Garcia. Identidad Boliviana – Nación, mestizaje y plurinacionalidad. 

La Paz: Vicepresidencia del Estado Plurinacional, 2014. 

 

_______, Álvaro Garcia. Socialismo Comunitario – Un horizonte de época. La Paz: 

Vicepresidencia del Estado Plurinacional, 2015. 

 

_______, Álvaro Garcia. Geopolítica de la Amazonía – Poder hacendal-patrimonial y 

acumulación capitalista. La Paz: Vicepresidencia del Estado Plurinacional, 2015. 

 

_______, Álvaro Garcia. Las empresas del Estado – Patrimonio colectivo del Pueblo 

boliviano. La Paz: Vicepresidencia del Estado Plurinacional, 2013. 

 

LOPES, Boris Wilson Arias. Bases de la interpretación intercultural en un estado plural 

como el boliviano. Anuario Iberoamericano de Justicia Constitucional, núm. 18, pp. 

45-60, Madrid, 2014. 

 

LUCIANO, Gersem. Educação para manejo e domesticação do mundo: entre a 

escola ideal e a escola real. 2011. Tese (Doutorado em Antropologia Social) -  

Universidade de Brasilia, Brasília, 2011. 

 

JIMÉNEZ, Leonarda García. Aproximación epistemológica al concepto de ciencia: uma 

propuesta básica a partir de Kuhn, Popper, Lakatos e Feyerabend. Andamios, vol. 4, nº 

8, pp. 185-222, jun. 2008. 

 

JÚNIOR, Vamberto Fernandes Spinelli. Configurações do “movimento vicinal” na 

cidade de El Alto, Bolívia: práticas articulatórias, contextos de conflitividades e 



136 

 

 

sociabilidades políticas emergentes. Tese (Doutorado em Sociologia) - Universidade 

Federal de Pernambuco, Recife, 2013. 

 

MAGALHÃES, José Luiz Quadros. Estado Plurinacional e Direito Internacional. 

Curitiba: Juruá, 2012. 

 

MARINI, Ruy Mauro. Dialética da dependência. México: Editora Era, 1990, 10ª 

edição. 

 

MARTINS, Paulo Henrique. La decolonialidad de América Latina y la heterotopia 

de uma comunidade de destino solidaria. Buenos Aires: Fundación CICCUS, 2012. 

 

_________, Paulo Henrique. A descolonialidade da América Latina e a heterotopia 

de uma comunidade de destino solidária. São Paulo: Annablume, 2015. 

 

_________, Paulo Henrique. O pensamento crítico pós-colonial e a radiografia da 

crise institucional em curso. Disponibilizado aos alunos da disciplina Sociologia da 

América Latina, período 2016.2, por email, em outubro de 2016. 

 

MIGNOLO, Walter D. El pensamento decolonial: desprendimento y apertura. In: 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón (Editores). El Giro Decolonial. 

Bogotá: Siglo del Hombre, 2007. p. 25-46. 

 

__________, Walter D. La idea de América Latina – la herida colonial y la opción 

decolonial. Barcelona: Gedisa editorial, 2007. 

 

NODAL. Entrevista com Luis Tapia. Publicada no sítio eletrônico do jornal Nodal, 

em 22 nov. 2013. Disponível em: <http://www.nodal.am/2013/11/luis-tapia-filosofo-

boliviano-la-relacion-entre-el-gobierno-los-pueblos-indigenas-y-los-campesinos-

acumula-tensiones-en-bolivia/> Acesso em: 10 jan. 2018. 

 

OLIVEIRA, Luciano. Não fale do código de Hamurábi! A pesquisa sóciojurídica na 

pós-graduação em Direito. 

 

__________, Luciano. Pesquisa científica. Neutros e Neutros. Humanidades, revista 

da Editora da Universidade de Brasília. Brasília, vol. 19, ano V, p. 122-127, 1986. 

 

OSORIO, Jaime. O Estado no centro da mundialização – a sociedade civil e o tema 

do poder. São Paulo: Outras Expressões, 2014. 

 

OTO, Alejandro J. de. Tiempos de homenajes/tiempos descoloniales: Frantz Fanon 

América Latina. Buenos Aires: Del Signo, 2012. 

 

PALLET, Alison Spendding. Descolonización – Crítica e problematización a partir del 

contexto boliviano. La Paz: ISEAT, 2011. 

 

PERICÁS, Luiz Bernardo. Processo e desenvolvimento da revolução boliviana. Lutas 

Sociais, Vol. 3, p. 109 – 122, 1997. 

 

http://www.nodal.am/2013/11/luis-tapia-filosofo-boliviano-la-relacion-entre-el-gobierno-los-pueblos-indigenas-y-los-campesinos-acumula-tensiones-en-bolivia/
http://www.nodal.am/2013/11/luis-tapia-filosofo-boliviano-la-relacion-entre-el-gobierno-los-pueblos-indigenas-y-los-campesinos-acumula-tensiones-en-bolivia/
http://www.nodal.am/2013/11/luis-tapia-filosofo-boliviano-la-relacion-entre-el-gobierno-los-pueblos-indigenas-y-los-campesinos-acumula-tensiones-en-bolivia/


137 

 

 

PRÃSS, Alberto Ricardo. Epistemologias do século XX. Monografia apresentada para 

disciplina de mestrado em física da UFRS, 2008. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade del Poder y Classificación Social. In: CASTRO-

GÓMEZ, Santiago; GROSFOGUEL, Ramón (Editores). El Giro Decolonial. Bogotá: 

Siglo del Hombre, 2007. p. 93-126. 

 

RESENDE, Ana Catarina Zema de. Direitos e autonomia indígena no Brasil (1960 – 

2010): uma análise histórica à luz da teoria do sistema-mundo e do pensamento 

decolonial. 2014. Tese (Doutorado em História) - Universidade de Brasília, Brasília, 

2014. 

 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro – a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2006. 

 

ROMAGUERA, Daniel Carneiro Leão; TEIXEIRA, João Paulo Allain; BRAGATO, 

Fernando Frizzo. Por uma crítica descolonial da ideologia humanista dos direitos 

humanos. Derecho y Cambio Social, Lima, Peru, n. 38, ano XI, p. 1-25, 2014. 

 

SÁNCHEZ, Yohnny Azofeifa. Notas sobre Democratización y Democracia en América 

Latina según Helio Gallardo. Revista Comunicación. Volumen 13, año 25, No. 1, pp. 

29-40, enero-julio 2004. 

 

SÁNCHEZ, Consuelo. Autonomia, Estados Pluriétnicos e Plurinacionais.VERDUM, 

Ricardo (Org.). Povos Indígenas: constituições e reformas políticas na América Latina. 

Brasília: Instituto de Estudos Socioeconômicos, 2009. p. 63-90. 

 

SCHAVELZON, Salvador. Cosmopolítica constituinte da complexidade na Bolívia: a 

Constituição “aberta” e o surgimento do Estado Plurinacional. Revista de Estudos em 

Relações Interétnicas. V. 12, N. 01, 2014. 

 

______________, Salvador. El nacimiento del Estado Plurinacional de Bolivia: 

Etnografía de una Asamblea Constituyente. La Paz: Plural editores, 2012. 

 

______________, Salvador. Plurinacionalidad y Vivir Bien/Buen Vivir: Dos 

conceptos leídos desde Bolivia y Ecuador post-constituyentes. Quito: Ediciones Abya-

Yala, 2015. 

 

SOUZA, Fabrício Antonio De. Dilemas e tensões na elaboração de um documento: 

considerações acerca de uma Bolívia plurinacional. Tessituras, Pelotas, v. 4, n. 2, p. 54-

67, jul./dez. 2016. 

 

SOUZA, Jessé. A elite do atraso: da escravidão à Lava Jato. Rio de Janeiro: Leya, 

2017. 

 

SOUTO, Cláudio. Sobre a pesquisa científica em Direito. In: ABraSD, pp. 38-49, jul. 

2014. 

 

SPILIMBERGO, Jorge Enea. A questão nacional em Marx. Florianópolis: Insular, 

2002. 



138 

 

 

 

TAMAYO, Franz. Creación de la pedagogia nacional. El Diario, 3 de julho de 1910. 

 

TAPIA, Luis. Formas de interculturalidad. In: VIAÑA, Jorge; TAPIA, Luis; WALSH, 

Catherine. Construyendo Interculturalidad Crítica. La Paz: Instituto Internacional de 

Integración del Convenio Andrés Bello, 2010. p. 65-73. 

 

TONET, Ivo. Método científico – uma abordagem ontológica. São Paulo: Instituto 

Lukács, 2013. 

 

TRINDADE, José Damião de Lima. História Social dos Direitos Humanos. São 

Paulo: Petrópolis, 2002.  

 

UMRA. Union Revolucionaria de Maestros. La Paz, abril de 2016, nº 96. 

  

VIAÑA, Jorge. Reconceptualizando la interculturalidad. In: VIAÑA, Jorge; TAPIA, 

Luis; WALSH, Catherine. Construyendo Interculturalidad Crítica. La Paz: Instituto 

Internacional de Integración del Convenio Andrés Bello, 2010. p. 09-61. 

 

_______, Jorge. Fundamentos para una interculturalidad crítica. In: VIAÑA, Jorge; 

TAPIA, Luis; WALSH, Catherine. Construyendo Interculturalidad Crítica. La Paz: 

Instituto Internacional de Integración del Convenio Andrés Bello, 2010. p. 97-131. 

 

_______, Jorge. La Interculturalidad como herramienta de emancipación. La Paz: 

Instituto Internacional de Integración del Convenio Andrés Bello, 2011.  

 

WALSH, Catherine. Interculturalidad y colonialidad del poder. Un pensamiento y 

posicionamiento “otro” desde la diferencia colonial. In: CASTRO-GÓMEZ, Santiago; 

GROSFOGUEL, Ramón (Editores). El Giro Decolonial. Bogotá: Siglo del Hombre, 

2007. p. 47-62. 

 

_______, Catherine. Interculturalidad crítica y educación intercultural. In: VIAÑA, 

Jorge; TAPIA, Luis; WALSH, Catherine. Construyendo Interculturalidad Crítica. 

La Paz: Instituto Internacional de Integración del Convenio Andrés Bello, 2010. p. 75-

96. 

 

WALLERSTEIN, Immanuel. O universalismo europeu: a retórica do poder. São 

Paulo: Boitempo, 2007. 

 

WERLE, Vera Maria. Pesquisa Jurídica: uma reflexão paradigmática. In: (Re) 

pensando o Direito, Unijuí, ano 1, no. 1, pp. 51-74, jan./jun. 2011. 

 

WOLKMER, Antonio Carlos. Pluralismo Jurídico, Direitos Humanos e 

Interculturalidade.  Revista Sequência, n. 53, p. 113-128, dez. 2006. 

 

 

 

 

 



139 

 

 

ANEXO A - PARTE DOS DIREITOS SOCIAIS EXPRESSOS NA 

CPB 

 

CAPÍTULO QUINTO 

DERECHOS SOCIALES Y ECONÓMICOS 

 

SECCIÓN I 

DERECHO AL MEDIO AMBIENTE 
Artículo 33. Las personas tienen derecho a un medio ambiente saludable, protegido y 

equilibrado. El ejercicio de este derecho debe permitir a los individuos y colectividades 

de las presentes y futuras generaciones, además de otros seres vivos, desarrollarse de 

manera normal y permanente.  

Artículo 34. Cualquier persona, a título individual o en representación de una 

colectividad, está facultada para ejercitar las acciones legales en defensa del derecho al 

medio ambiente, sin perjuicio de la obligación de las instituciones públicas de actuar de 

oficio frente a los atentados contra el medio ambiente.  

 

SECCIÓN II 

DERECHO A LA SALUD Y A LA SEGURIDAD SOCIAL 

Artículo 35.  
I. El Estado, en todos sus niveles, protegerá el derecho a la salud, promoviendo políticas 

públicas orientadas a mejorar la calidad de vida, el bienestar colectivo y el acceso 

gratuito de la población a los servicios de salud.  

II. El sistema de salud es único e incluye a la medicina tradicional de las naciones y 

pueblos indígena originario campesinos.  

Artículo 36.  
I. El Estado garantizará el acceso al seguro universal de salud.  

II. El Estado controlará el ejercicio de los servicios públicos y privados de salud, y lo 

regulará mediante la ley.  

Artículo 37. El Estado tiene la obligación indeclinable de garantizar y sostener el 

derecho a la salud, que se constituye en una función suprema y primera responsabilidad 

financiera. Se priorizará la promoción de la salud y la prevención de las enfermedades.  

Artículo 38.  

I. Los bienes y servicios públicos de salud son propiedad del Estado, y no podrán ser 

privatizados ni concesionados. 

II.Los servicios de salud serán prestados de forma ininterrumpida.  

Artículo 39.  

I. El Estado garantizará el servicio de salud público y reconoce el servicio de salud 

privado; regulará y vigilará la atención de calidad a través de auditorías médicas 

sostenibles que evalúen el trabajo de su personal, la infraestructura y el equipamiento, 

de acuerdo con la ley.  

II. La ley sancionará las acciones u omisiones negligentes en el ejercicio de la práctica 

médica.  

Artículo 40. El Estado garantizará la participación de la población organizada en la 

toma de decisiones, y en la gestión de todo el sistema público de salud.  

Artículo 41.  
I. El Estado garantizará el acceso de la población a los medicamentos.  

II. El Estado priorizará los medicamentos genéricos a través del fomento de su 

producción interna y, en su caso, determinará su importación.  



140 

 

 

III. El derecho a acceder a los medicamentos no podrá ser restringido por los derechos 

de propiedad intelectual y comercialización, y contemplará estándares de calidad y 

primera generación.  

Artículo 42. 

I. Es responsabilidad del Estado promover y garantizar el respeto, uso, investigación y 

práctica de la medicina tradicional, rescatando los conocimientos y prácticas ancestrales 

desde el pensamiento y valores de todas las naciones y pueblos indígena originario 

campesinos.  

II. La promoción de la medicina tradicional incorporará el registro de medicamentos 

naturales y de sus principios activos, así como la protección de su conocimiento como 

propiedad intelectual, histórica, cultural, y como patrimonio de las naciones y pueblos 

indígena originario campesinos.  

III. La ley regulará el ejercicio de la medicina tradicional y garantizará la calidad de su 

servicio.  

Artículo 43. La ley regulará las donaciones o trasplantes de células, tejidos u órganos 

bajo los principios de humanidad, solidaridad, oportunidad, gratuidad y eficiencia. 

Artículo 44.  

I. Ninguna persona será sometida a intervención quirúrgica, examen médico o de 

laboratorio sin su consentimiento o el de terceros legalmente autorizados, salvo peligro 

inminente de su vida.  

II. Ninguna persona será sometida a experimentos científicos sin su consentimiento.  

Artículo 45.  
I. Todas las bolivianas y los bolivianos tienen derecho a acceder a la seguridad social.  

II. La seguridad social se presta bajo los principios de universalidad, integralidad, 

equidad, solidaridad, unidad de gestión, economía, oportunidad, interculturalidad y 

eficacia. Su dirección y administración corresponde al Estado, con control y 

participación social.  

III. El régimen de seguridad social cubre atención por enfermedad, epidemias y 

enfermedades catastróficas; maternidad y paternidad; riesgos profesionales, laborales y 

riesgos por labores de campo; discapacidad y necesidades especiales; desempleo y 

pérdida de empleo; orfandad, invalidez, viudez, vejez y muerte; vivienda, asignaciones 

familiares y otras previsiones sociales.  

IV. El Estado garantiza el derecho a la jubilación, con carácter universal, solidario y 

equitativo.  

V. Las mujeres tienen derecho a la maternidad segura, con una visión y práctica 

intercultural; gozarán de especial asistencia y protección del Estado durante el 

embarazo, parto y en los periodos prenatal y posnatal.  

VI. Los servicios de seguridad social pública no podrán ser privatizados ni 

concesionados.  

 

SECCIÓN III 

DERECHO AL TRABAJO Y AL EMPLEO 

Artículo 46.  

I. Toda persona tiene derecho:  

1. Al trabajo digno, con seguridad industrial, higiene y salud ocupacional, sin 

discriminación, y con remuneración o salario justo, equitativo y satisfactorio, que le 

asegure para sí y su familia una existencia digna.  

2. A una fuente laboral estable, en condiciones equitativas y satisfactorias.  

II. El Estado protegerá el ejercicio del trabajo en todas sus formas. 



141 

 

 

III. Se prohíbe toda forma de trabajo forzoso u otro modo análogo de explotación que 

obligue a una persona a realizar labores sin su consentimiento y justa retribución.  

Artículo 47.  

I. Toda persona tiene derecho a dedicarse al comercio, la industria o a cualquier 

actividad económica lícita, en condiciones que no perjudiquen al bien colectivo.  

II. Las trabajadoras y los trabajadores de pequeñas unidades productivas urbanas o 

rurales, por cuenta propia, y gremialistas en general, gozarán por parte del Estado de un 

régimen de protección especial, mediante una política de intercambio comercial 

equitativo y de precios justos para sus productos, así como la asignación preferente de 

recursos económicos financieros para incentivar su producción.  

III. El Estado protegerá, fomentará y fortalecerá las formas comunitarias de producción. 

Artículo 48.  
I. Las disposiciones sociales y laborales son de cumplimiento obligatorio.  

II. Las normas laborales se interpretarán y aplicarán bajo los principios de protección de 

las trabajadoras y de los trabajadores como principal fuerza productiva de la sociedad; 

de primacía de la relación laboral; de continuidad y estabilidad laboral; de no 

discriminación y de inversión de la prueba a favor de la trabajadora y del trabajador.  

III. Los derechos y beneficios reconocidos en favor de las trabajadoras y los 

trabajadores no pueden renunciarse, y son nulas las convenciones contrarias o que 

tiendan a burlar sus efectos.  

IV. Los salarios o sueldos devengados, derechos laborales, beneficios sociales y aportes 

a la seguridad social no pagados tienen privilegio y preferencia sobre cualquier otra 

acreencia, y son inembargables e imprescriptibles.  

V. El Estado promoverá la incorporación de las mujeres al trabajo y garantizará la 

misma remuneración que a los hombres por un trabajo de igual valor, tanto en el ámbito 

público como en el privado.  

VI. Las mujeres no podrán ser discriminadas o despedidas por su estado civil, situación 

de embarazo, edad, rasgos físicos o número de hijas o hijos. Se garantiza la 

inamovilidad laboral de las mujeres en estado de embarazo, y de los progenitores, hasta 

que la hija o el hijo cumpla un año de edad.  

VII. El Estado garantizará la incorporación de las jóvenes y los jóvenes en el sistema 

productivo, de acuerdo con su capacitación y formación. 

Artículo 49.  

I. Se reconoce el derecho a la negociación colectiva.  

II. La ley regulará las relaciones laborales relativas a contratos y convenios colectivos; 

salarios mínimos generales, sectoriales e incrementos salariales; reincorporación; 

descansos remunerados y feriados; cómputo de antigüedad, jornada laboral, horas extra, 

recargo nocturno, dominicales; aguinaldos, bonos, primas u otros sistemas de 

participación en las utilidades de la empresa; indemnizaciones y desahucios; maternidad 

laboral; capacitación y formación profesional, y otros derechos sociales.  

III. El Estado protegerá la estabilidad laboral. Se prohíbe el despido injustificado y toda 

forma de acoso laboral. La ley determinará las sanciones correspondientes.  

Artículo 50. El Estado, mediante tribunales y organismos administrativos 

especializados, resolverá todos los conflictos emergentes de las relaciones laborales 

entre empleadores y trabajadores, incluidos los de la seguridad industrial y los de la 

seguridad social.  

Artículo 51.  

I. Todas las trabajadoras y los trabajadores tienen derecho a organizarse en sindicatos de 

acuerdo con la ley.  



142 

 

 

II. El Estado respetará los principios sindicales de unidad, democracia sindical, 

pluralismo político, autosostenimiento, solidaridad e internacionalismo.  

III. Se reconoce y garantiza la sindicalización como medio de defensa, representación, 

asistencia, educación y cultura de las trabajadoras y los trabajadores del campo y de la 

ciudad.  

IV. El Estado respetará la independencia ideológica y organizativa de los sindicatos. 

Los sindicatos gozarán de personalidad jurídica por el solo hecho de organizarse y ser 

reconocidos por sus entidades matrices.  

V. El patrimonio tangible e intangible de las organizaciones sindicales es inviolable, 

inembargable e indelegable.  

VI. Las dirigentas y los dirigentes sindicales gozan de fuero sindical, no se les despedirá 

hasta un año después de la finalización de su gestión y no se les disminuirán sus 

derechos sociales, ni se les someterá a persecución ni privación de libertad por actos 

realizados en el cumplimiento de su labor sindical. 

VII. Las trabajadoras y los trabajadores por cuenta propia tienen el derecho a 

organizarse para la defensa de sus intereses. 

Artículo 52.  

I. Se reconoce y garantiza el derecho a la libre asociación empresarial.  

II. El Estado garantizará el reconocimiento de la personalidad jurídica de las 

asociaciones empresariales, así como las formas democráticas organizativas 

empresariales, de acuerdo con sus propios estatutos.  

III. El Estado reconoce las instituciones de capacitación de las organizaciones 

empresariales.  

IV. El patrimonio de las organizaciones empresariales, tangible e intangible, es 

inviolable e inembargable.  

Artículo 53. Se garantiza el derecho a la huelga como el ejercicio de la facultad legal de 

las trabajadoras y los trabajadores de suspender labores para la defensa de sus derechos, 

de acuerdo con la ley.  

Artículo 54.  

I. Es obligación del Estado establecer políticas de empleo que eviten la desocupación y 

la subocupación, con la finalidad de crear, mantener y generar condiciones que 

garanticen a las trabajadoras y los trabajadores posibilidades de ocupación laboral digna 

y de remuneración justa.  

II. Es deber del Estado y de la sociedad la protección y defensa del aparato industrial y 

de los servicios estatales.  

III. Las trabajadoras y los trabajadores, en defensa de sus fuentes de trabajo y en 

resguardo del interés social podrán, de acuerdo con la ley, reactivar y reorganizar 

empresas en proceso de quiebra, concurso o liquidación, cerradas o abandonadas de 

forma injustificada, y conformarán empresas comunitarias o sociales. El Estado podrá 

coadyuvar a la acción de las trabajadoras y los trabajadores.  

Artículo 55. El sistema cooperativo se sustenta en los principios de solidaridad, 

igualdad, reciprocidad, equidad en la distribución, finalidad social, y no lucro de sus 

asociados. El Estado fomentará y regulará la organización de cooperativas mediante la 

ley. 

 

SECCIÓN IV 

DERECHO A LA PROPIEDAD 

Artículo 56.  
I. Toda persona tiene derecho a la propiedad privada individual o colectiva, siempre que 

ésta cumpla una función social.  



143 

 

 

II. Se garantiza la propiedad privada siempre que el uso que se haga de ella no sea 

perjudicial al interés colectivo. 

III. Se garantiza el derecho a la sucesión hereditaria.  

Artículo 57. La expropiación se impondrá por causa de necesidad o utilidad pública, 

calificada conforme con la ley y previa indemnización justa. La propiedad inmueble 

urbana no está sujeta a reversión. 

 

SECCIÓN V 

DERECHOS DE LA NIÑEZ, ADOLESCENCIA Y JUVENTUD 

Artículo 58. Se considera niña, niño o adolescente a toda persona menor de edad. Las 

niñas, niños y adolescentes son titulares de los derechos reconocidos en la Constitución, 

con los límites establecidos en ésta, y de los derechos específicos inherentes a su 

proceso de desarrollo; a su identidad étnica, sociocultural, de género y generacional; y a 

la satisfacción de sus necesidades, intereses y aspiraciones.  

Artículo 59.  

I. Toda niña, niño y adolescente tiene derecho a su desarrollo integral.  

II. Toda niña, niño y adolescente tiene derecho a vivir y a crecer en el seno de su 

familia de origen o adoptiva. Cuando ello no sea posible, o sea contrario a su interés 

superior, tendrá derecho a una familia sustituta, de conformidad con la ley.  

III. Todas las niñas, niños y adolescentes, sin distinción de su origen, tienen iguales 

derechos y deberes respecto a sus progenitores. La discriminación entre hijos por parte 

de los progenitores será sancionada por la ley.  

IV. Toda niña, niño y adolescente tiene derecho a la identidad y la filiación respecto a 

sus progenitores. Cuando no se conozcan los progenitores, utilizarán el apellido 

convencional elegido por la persona responsable de su cuidado.  

V. El Estado y la sociedad garantizarán la protección, promoción y activa participación 

de las jóvenes y los jóvenes en el desarrollo productivo, político, social, económico y 

cultural, sin discriminación alguna, de acuerdo con la ley.  

Artículo 60. Es deber del Estado, la sociedad y la familia garantizar la prioridad del 

interés superior de la niña, niño y adolescente, que comprende la preeminencia de sus 

derechos, la primacía en recibir protección y socorro en cualquier circunstancia, la 

prioridad en la atención de los servicios públicos y privados, y el acceso a una 

administración de justicia pronta, oportuna y con asistencia de personal especializado.  

Artículo 61.  
I. Se prohíbe y sanciona toda forma de violencia contra las niñas, niños y adolescentes, 

tanto en la familia como en la sociedad.  

II. Se prohíbe el trabajo forzado y la explotación infantil. Las actividades que realicen 

las niñas, niños y adolescentes en el marco familiar y social estarán orientadas a su 

formación integral como ciudadanas y ciudadanos, y tendrán una función formativa. Sus 

derechos, garantías y mecanismos institucionales de protección serán objeto de 

regulación especial.  

 

SECCIÓN VI 

DERECHOS DE LAS FAMILIAS 
Artículo 62. El Estado reconoce y protege a las familias como el núcleo fundamental de 

la sociedad, y garantizará las condiciones sociales y económicas necesarias para su 

desarrollo integral. Todos sus integrantes tienen igualdad de derechos, obligaciones y 

oportunidades.  

Artículo 63.  



144 

 

 

I. El matrimonio entre una mujer y un hombre se constituye por vínculos jurídicos y se 

basa en la igualdad de derechos y deberes de los cónyuges.  

II. Las uniones libres o de hecho que reúnan condiciones de estabilidad y singularidad, 

y sean mantenidas entre una mujer y un hombre sin impedimento legal, producirán los 

mismos efectos que el matrimonio civil, tanto en las relaciones personales y 

patrimoniales de los convivientes como en lo que respecta a las hijas e hijos adoptados o 

nacidos de aquéllas.  

Artículo 64.  
I. Los cónyuges o convivientes tienen el deber de atender, en igualdad de condiciones y 

mediante el esfuerzo común, el mantenimiento y responsabilidad del hogar, la 

educación y formación integral de las hijas e hijos mientras sean menores o tengan 

alguna discapacidad.  

II. El Estado protegerá y asistirá a quienes sean responsables de las familias en el 

ejercicio de sus obligaciones.  

Artículo 65. En virtud del interés superior de las niñas, niños y adolescentes y de su 

derecho a la identidad, la presunción de filiación se hará valer por indicación de la 

madre o el padre. Esta presunción será válida salvo prueba en contrario a cargo de quien 

niegue la filiación. En caso de que la prueba niegue la presunción, los gastos incurridos 

corresponderán a quien haya indicado la filiación.  

Artículo 66. Se garantiza a las mujeres y a los hombres el ejercicio de sus derechos 

sexuales y sus derechos reproductivos. 

 

SECCIÓN VII 

DERECHOS DE LAS PERSONAS ADULTAS MAYORES 

Artículo 67.  

I. Además de los derechos reconocidos en esta Constitución, todas las personas adultas 

mayores tienen derecho a una vejez digna, con calidad y calidez humana.  

II. El Estado proveerá una renta vitalicia de vejez, en el marco del sistema de seguridad 

social integral, de acuerdo con la ley.  

Artículo 68.  
I. El Estado adoptará políticas públicas para la protección, atención, recreación, 

descanso y ocupación social de las personas adultas mayores, de acuerdo con sus 

capacidades y posibilidades.  

II. Se prohíbe y sanciona toda forma de maltrato, abandono, violencia y discriminación 

a las personas adultas mayores.  

Artículo 69. Los Beneméritos de la Patria merecerán gratitud y respeto de las 

instituciones públicas, privadas y de la población en general, serán considerados héroes 

y defensores de Bolivia y recibirán del Estado una pensión vitalicia, de acuerdo con la 

ley.  

 

SECCIÓN VIII 

DERECHOS DE LAS PERSONAS CON DISCAPACIDAD 
Artículo 70. Toda persona con discapacidad goza de los siguientes derechos:  

1. A ser protegido por su familia y por el Estado.  

2. A una educación y salud integral gratuita.  

3. A la comunicación en lenguaje alternativo.  

4. A trabajar en condiciones adecuadas, de acuerdo a sus posibilidades y capacidades, 

con una remuneración justa que le asegure una vida digna.  

5. Al desarrollo de sus potencialidades individuales.  

Artículo 71.  



145 

 

 

I. Se prohibirá y sancionará cualquier tipo de discriminación, maltrato, violencia y 

explotación a toda persona con discapacidad. 

II. El Estado adoptará medidas de acción positiva para promover la efectiva integración 

de las personas con discapacidad en el ámbito productivo, económico, político, social y 

cultural, sin discriminación alguna.  

III. El Estado generará las condiciones que permitan el desarrollo de las potencialidades 

individuales de las personas con discapacidad.  

Artículo 72. El Estado garantizará a las personas con discapacidad los servicios 

integrales de prevención y rehabilitación, así como otros beneficios que se establezcan 

en la ley.  

 

SECCIÓN IX 

DERECHOS DE LAS PERSONAS PRIVADAS DE LIBERTAD 

Artículo 73.  
I. Toda persona sometida a cualquier forma de privación de libertad será tratada con el 

debido respeto a la dignidad humana.  

II. Todas las personas privadas de libertad tienen derecho a comunicarse libremente con 

su defensor, intérprete, familiares y personas allegadas. Se prohíbe la incomunicación. 

Toda limitación a la comunicación sólo podrá tener lugar en el marco de investigaciones 

por comisión de delitos, y durará el tiempo máximo de veinticuatro horas. 

Artículo 74.  

I. Es responsabilidad del Estado la reinserción social de las personas privadas de 

libertad, velar por el respeto de sus derechos, y su retención y custodia en un ambiente 

adecuado, de acuerdo a la clasificación, naturaleza y gravedad del delito, así como la 

edad y el sexo de las personas retenidas.  

II. Las personas privadas de libertad tendrán la oportunidad de trabajar y estudiar en los 

centros penitenciarios.  

 

SECCIÓN X 

DERECHOS DE LAS USUARIAS Y LOS USUARIOS 

Y DE LAS CONSUMIDORAS Y LOS CONSUMIDORES 

Artículo 75. Las usuarias y los usuarios y las consumidoras y los consumidores gozan 

de los siguientes derechos:  

1. Al suministro de alimentos, fármacos y productos en general, en condiciones de 

inocuidad, calidad, y cantidad disponible adecuada y suficiente, con prestación eficiente 

y oportuna del suministro.  

2. A la información fidedigna sobre las características y contenidos de los productos que 

consuman y servicios que utilicen. 

Artículo 76.  

I. El Estado garantiza el acceso a un sistema de transporte integral en sus diversas 

modalidades. La ley determinará que el sistema de transporte sea eficiente y eficaz, y 

que genere beneficios a los usuarios y a los proveedores.  

II. No podrán existir controles aduaneros, retenes ni puestos de control de ninguna 

naturaleza en el territorio boliviano, con excepción de los que hayan sido creados por la 

ley. 

 

 

 

 



146 

 

 

ANEXO B - PARTE DO QUE VIMOS E REGISTRAMOS NA 

BOLÍVIA 

 

(Folheto adquirido junto aos manifestantes da marcha dos profissionais da educação, La 

Paz, 14/04/2016) 

 



147 

 

 

 

(Marcha dos profissionais da educação. La Paz, 14/04/2016)  

 

(Manifestação de comunários de El Alto, em frente a órgão público de La Paz, 

15/04/2016) 

 

(Manifestação de pessoas portadoras de deficiência em prol do aumento do valor do 

auxílio do governo, La Paz, 15/04/2016) 

 



148 

 

 

 

(Manifestantes acampam em frente ao prédio da prefeitura. Potosí, 09/04/2016) 

 

 

(Pichação contra o governo Evo Morales. Sucre, 08/04/2016) 

 

 

(Pichação contra o governo Evo Morales. Potosí, 10/04/2016) 

 



149 

 

 

 

(Fachada de escola em Sucre, 08/04/2016) 

 

 

(Publicidade nas ruas de La Paz, ofertando cirurgia plástica “corretora”, 16/04/2016) 

 

 

(Mulher aymará. La Paz, 17/04/2016) 

 



150 

 

 

 

 

 

 

 

(Publicidade dos cursos de idiomas indígenas para servidores públicos. La Paz, 

16/04/2016) 

 



151 

 

 

 

(Conversando com Fernando Tawiwaray, antropólogo, servidor do Tribunal 

Constitucional Plurinacional. Sucre, 08/04/2016) 

 

(Placa do banheiro da rodoviária de La Paz, em vários idiomas. La Paz, 14/04/2016) 

 

(Campanha governamental, utilizando rosto de mulher indígena. La Paz, 14/04/2016) 



152 

 

 

 

(Restaurantes cumprem determinação legal de ter placa lembrando que todos os 

bolivianos são legalmente iguais. Medidas contra o racismo. La Paz, 16/04/2016) 

 

 

 

(Prédio da Assembleia Nacional Plurinacional, com a wiphala erigida junto com as 

bandeiras tradicionais. La Paz, 16/04/2016) 

 

 

 

 

 



153 

 

 

 

(Mulher quéchua. Rodoviária de Potosí, 10/04/2016) 



154 

 

 

 

(La Paz, 16/04/2016) 

 

 



155 

 

 

 

(Rodoviária de Potosí, 10/04/2016) 

 

 

(Sucre, 08/04/2016) 


