
 
 

 

 

 

 

 

 

IZAIAS ANTONIO NOVAES GONÇALVES 

 
 

 
 
 
 
 

O INSTITUTO DA IMPUTAÇÃO EM SAMUEL PUFENDORF E SUA INFLUÊNCIA 
NO DIREITO PENAL MODERNO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação de Mestrado 
 
 
 
 

 

 

 
 
 

 
Recife 
2014 



 
 
 

IZAIAS ANTONIO NOVAES GONÇALVES 

 

 

 

 

 

 

 

 

O INSTITUTO DA IMPUTAÇÃO EM SAMUEL PUFENDORF E SUA INFLUÊNCIA 
NO DIREITO PENAL MODERNO 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em  Direito do Centro de 
Ciências Jurídicas/Faculdade de  Direito 
do Recife da Universidade Federal de 
Pernambuco como requisito parcial para 
obtenção do título de Mestreem Direito.  

Área de Concentração: Linguagem e 
Direito 

Linha de Pesquisa: Teoria da 
Antijuridicidade e Retórica da Proteção 
Penal dos Bens Jurídicos 

 
Orientador: Professor Doutor Cláudio 
Brandão 

 

 

 

 

Recife 

2014 



 
 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Eliane Ferreira Ribas CRB/4-832 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

G635i Gonçalves, IzaiasAntonioNovaes 

O instituto da imputação em Samuel Pufendorf e sua influência no direito penal moderno. – 

Recife: O Autor, 2014. 

106 f. 

 

Orientador: Cláudio Roberto Cintra Bezerra Brandão. 

Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco. CCJ. Programa de 

Pós-Graduação em Direito, 2014.  

Inclui bibliografia. 

 

1. Responsabilidade penal. 2. Direito penal. 3. Pufendorf, Samuel, Freiherrvon, 1632-

1694. 4.Feuerbach, Ludwig, 1804-1872 - Crítica e interpretação. 5. Direito penal - Filosofia. 

6. Welzel, Hans - Crítica e interpretação. 7. Delito. I. Brandão, Cláudio Roberto Cintra 

Bezerra (Orientador). II. Título. 

 

 

345 CDD (22. ed.)   UFPE (BSCCJ2014-025) 

    

    

javascript:LinkBuscaAutor(parent.hiddenFrame.modo_busca,212364,'Pufendorf,_Samuel,_Freiherr_von,_1632-1694',1);
javascript:LinkBuscaAutor(parent.hiddenFrame.modo_busca,212364,'Pufendorf,_Samuel,_Freiherr_von,_1632-1694',1);
javascript:LinkBuscaAssunto(parent.hiddenFrame.modo_busca,203708,'Feuerbach,_Ludwig,_1804-1872',1);


 
 

Izaias Antonio Novaes Gonçalves 

“O Instituto da Imputação em Samuel Pufendorf e sua Influência no Direito 

Penal Moderno”  

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Direito da Faculdade de Direito do 

Recife / Centro de Ciências Jurídicas da 

Universidade Federal de Pernambuco 

PPGD/UFPE, como requisito parcial para 

obtenção do grau de Mestre.                              

Área de concentração: Teoria e Dogmática do 

Direito 

Orientador: Dr. Cláudio Roberto Cintra Bezerra 

Brandão 

A banca examinadora composta pelos professores abaixo, sob a presidência 

do primeiro, submeteu o candidato à defesa, em nível de Mestrado, e o julgou nos 

seguintes termos: 

MENÇÃO GERAL: APROVADO__________________________________________

       

Professor Dr. Ricardo de Brito Albuquerque Pontes Freitas (Presidente/UFPE) 

Julgamento: APROVADO___________Assinatura:___________________________ 

Professora Dra. Maria Auxiliadora Minahim (1a Examinadora Externa/UFBA) 

Julgamento : APROVADO________Assinatura:_____________________________ 

Professor Dr Francisco Queiroz Bezerra Cavalcanti (2o Examinador interno/UFPE) 

Julgamento: APROVADO_________Assinatura:_____________________________ 

 

 

Recife, 18 de fevereiro de 2014. 

 

Coordenador Prof.Dr. Marcos Antônio Rios da Nóbrega 



 
 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Meus sinceros agradecimentos inicialmente ao meu orientador, o professor 

doutor Cláudio Brandão, pela disponibilidade e atenção sempre demonstrados. Aos 

professores Ricardo de Brito, pela desconfiança sempre motivadora, e Luciano 

Oliveira, com quem tive impagáveis pequenas conversas ao longo dos últimos 

meses. 

Ao corpo de profissionais do Programa de Pós Graduação em Direito da 

Universidade Federal de Pernambuco, pelo suporte que muitas vezes foi além da 

tarefa burocrática. 

Às minhas irmãs Anna Karla, Geovanna, Fabianna e Anna Karina, pela 

tranquilidade que sempre me passaram. Ao meu falecido pai Geová, por ter feito 

além do possível para me transmitir a resiliência característica do sertanejo, e 

sempre ao seu modo me mostrou como eu deveria dar meus próprios passos. À 

minha mãe Edna, minha inspiração para seguir a carreira acadêmica, que com sua 

inerente pedagogia sempre soube me guiar pelo caminho dos estudos e jamais 

desistiu de mim. 

Aos colegas Alfredo, Renato, Rodrigo e Hugo, estes especialmente, e os 

demais que conheci neste curto período do mestrado, que sempre me ajudaram a 

não permitir que as bitolas da carreira policial amarrassem meus pensamentos. 

Aos colegas do Departamento de Homicídios e Proteção à Pessoa, 

especialmente da 2a Delegacia de Homicídios, pela paciência que tiveram com um 

colega que algumas vezes, por necessidade ou mero devaneio, esteve 

desconectado do mundo real. 

A Natália, pelo apoio desde o processo seletivo. 

Por fim, dedico este trabalho ao meu filho Vinícius, minha fonte inesgotável 

de alegria. Te amo, pequeno! 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abro os livros de direito e de moral; ouço os 

sábios e os jurisconsultos; e impregnado de seus 

discursos insinuantes deploro as misérias da 

natureza, admiro a paz e a justiça estabelecidas pela 

ordem civil, bendigo a sabedoria das instituições 

públicas e consolo-me de ser homem ao me ver 

cidadão. Bem instruído dos meus deveres e de 

minha felicidade, fecho os livros, saio da sala e olho 

em torno de mim; vejo os povos desenvolvidos 

gemendo sob um jugo de ferro, o gênero humano 

dilacerado por um punhado de opressores, uma 

manada faminta, assolada de dor e de fome, da qual 

o rico bebe em paz o sangue e as lágrimas,e em 

outra parte o forte armado contra o fraco do temível 

poder das leis. 

- Jean Jacques Rousseau - 



 
 

 

 

 

 

RESUMO 

 
 
GONÇALVES, IzaiasAntonio Novaes. O instituto da imputação em Samuel 
Pufendorf e sua influência no direito penal moderno. 2014. 105 f.Dissertação 
(Mestrado em Direito) – Programa de Pós-Graduação em Direito, Centro de Ciências 
Jurídicas / FDR, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2017.  
 

 

Esta dissertação tem como objetivo investigar a origem do conceito de imputação 
penal a partir da obra de Samuel Pufendorf. Para isso, buscou-se contextualizar a 
vida e obra do autor, verificando a premissas metodológicas que o inspiraram. 
Estabelecendo o surgimento do conceito de imputação em direito penal a partir da 
obra de Pufendorf, demonstra-se a conexão existente entre esse autor e o 
desenvolvimento que a doutrina da imputação teve até a obra de Feuerbach, marco 
do direito penal moderno. Como uma das mais importantes obras sobre Pufendorf 
escritas no século XX foi da lavra de Hans Welzel, procurou-se usar 
abundantemente dos escritos deste autor que ao mesmo tempo exerceu 
preponderante papel no desenvolvimento da dogmática penal contemporânea, 
sendo ao final enfatizada a influência que Pufendorf exerceu sobre Welzel. A 
conclusão a que se chega é que o instituto da imputação passou muitos anos 
esquecido pela doutrina penal e apenas recentemente foi resgatado a fim de servir 
como contraponto ao sistema Liszt-Beling de atribuição de responsabilidade, sendo 
ressaltado ainda que ele pouco se relaciona com o que se entende hoje por teoria 
da imputação objetiva. 

 

 

Palavras-chave: Imputação; Responsabilidade; História da dogmática penal; Samuel 

Pufendorf; Hans Welzel. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 
 
GONÇALVES, IzaiasAntonio Novaes. The institute of imputation in the work of 
Samuel Pufendorf and its influence in modern criminal law. 2014. 105 
f.Dissertation (Master‟sDegreeof Law) – Programa de Pós-Graduação em Direito, 
Centro de Ciências Jurídicas / FDR, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 
2017.  

 

 

This paper aims to investigate the source of the concept of criminal imputation from 
the work of Samuel Pufendorf. To do so, it has made an attempt in order  to 
contextualize the life and work of the author, checking the methodological 
assumptions that inspired. Establishing the emergence of the concept of attribution in 
criminal law from the work of Pufendorf, depicts the connection between the author 
and the development that the doctrine of imputation took up the work of Feuerbach, 
landmark of modern criminal law. As one of the most important works on Pufendorf 
written in the twentieth century was tilled by Hans Welzel, it was tried to use plenty of 
the writings of this author that while exerted role in the development of contemporary 
criminal law, and emphasized the end the influence exerted on PufendorfWelzel. The 
conclusion reached is that the institute imputation spent many years overlooked by 
criminal doctrine and just recently was rescued in order to serve as a counterpoint to 
Liszt-Beling system for allocating responsibility, and also emphasized that he just 
relates to what is meant today by theory of objective imputation. 

 

 

Keywords: Imputation; Responsibility; History of Criminal Law; Samuel Pufendorf; 

Hans Welzel. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO......................................................................................... 08 

2 O DESENVOLVIMENTO DO CONCEITO DE IMPUTAÇÃO.................. 20 

2.1 SAMUEL PUFENDORF E O SEU CONCEITO DE IMPUTAÇÃO........... 20 

2.2 A IDEIA DE IMPUTAÇÃO EM ARISTÓTELES........................................ 26 

2.3 A IMPUTAÇÃO KANTIANA..................................................................... 32 

2.4 A IMPUTAÇÃO EM PAUL JOHANN ANSELM VON FEUERBACH........ 40 

2.5 A IMPUTAÇÃO EM KARL LUDWIG GROLMAN..................................... 46 

2.6 A IMPUTAÇÃO EM LUDWIG HEINRICH VON JAKOB........................... 48 

2.7 A IMPUTAÇÃO EM GAETANO FILANGIERI.......................................... 50 

3 SAMUEL PUFENDORF E O JUSRACIONALISMO............................... 52 

3.1 ANTECEDENTES PRÓXIMOS DO DIREITO RACIONAL 

NATURALISTA.......................................................................................... 

 

53 

3.2 JUSRACIONALISMO, MÉTODO E SECULARIZAÇÃO........................... 58 

3.2.1 O método da teoria política....................................................................... 59 

3.2.2 O método das ciências naturais................................................................ 60 

3.2.3 Secularização como necessidade metodológica...................................... 63 

4 A IMPUTAÇÃO DE PUFENDORF E O FINALISMO DE HANS 

WELZEL.................................................................................................... 

 

74 

4.1 ENTIA MORALIA E A TEORIA DA IMPUTAÇÃO..................................... 74 

4.2 VOLUNTARISMO...................................................................................... 78 

4.3 ENTIA MORALIA E ENTIA PHYSICA – DISTINÇÃO............................... 80 

4.4 A INFLUÊNCIA DA DOUTRINA DO ENTIA MORALIA NO FINALISMO 

DE HANS WELZEL................................................................................... 

 

86 

4.5 O CONCEITO DE AÇÃO FINALISTA NA OBRA DE HANS WELZEL...... 87 

4.6 AS ORIGENS DECLARADAS DA DOUTRINA DE WELZEL................... 89 

4.7 O ONTOLOGISMO COMO RETORNO AO JUSNATURALISMO NA 

CRÍTICA DE WELZEL............................................................................... 

 

90 

4.8 AVALIAÇÃO CRÍTICA DA RELAÇÃO ENTRE HANS WELZEL E 

SAMUEL PUFENDORF............................................................................ 

 

92 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS...................................................................... 96 

 REFERÊNCIAS......................................................................................... 100 

 



8 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

As relações humanas são formadas por permanentes acordos e conflitos, 

gerando um ciclo de interações que mantêm latente a existência da sociedade. Dada 

a quantidade de interesses disponíveis e a alma livre do ser humano, jamais será 

possível a existência de uma sociedade sem conflitos pessoais. Historicamente, o 

direito foi um dos vetores responsáveis pela tentativa de arrefecimento desses 

conflitos mediante a imposição de deveres àqueles que estivessem sob a sua égide. 

Utilizando do caráter imperativo do direito, coube ao Estado interferir nas relações 

humanas, usando métodos que vêm se desenvolvendo há séculos, mas que, em 

alguns casos, mantêm em sua estrutura uma raiz central. 

Nesse círculo concêntrico das responsabilidades, que são reguladas pelo 

direito, estão, apenas para citar exemplos, as civis e penais. Quando alguém 

estabelece um contrato ou comete um crime, as normas que tratam desses assuntos 

no ordenamento jurídico serão instrumento de atribuição de responsabilidades. 

Assim, da mesma forma que a norma civil obriga a cumprir o contrato, a norma 

penal obriga aquele que a descumpriu a pagar uma pena, constituindo ambas 

searas um só fenômeno. Esse jogo de responsabilidades regulamentadas somente 

garante que elas sejam cumpridas, atribuindo maiores ou menores penalidades aos 

desobedientes. 

No direito penal, quando um ato é considerado como criminoso, a primeira 

norma que atinge o autor do fato é a que transforma essa situação fática em um 

crime. Para que isso ocorra, exige-se do direito um mecanismo pelo qual seja 

possível atribuir um fato a alguém, a fim de que haja a identificação de, pelo menos, 

um responsável por aquela violação da norma penal, além da identificação da 

própria norma no ordenamento jurídico. 

É aqui que se insere a imputação, tema central deste trabalho. Imputar, no 

sentido do que foi até aqui exposto, segue no mesmo da acepção não jurídica do 

termo, como, por exemplo, a definição do dicionário Houaiss (2008, p.411) “1. 

Considerar responsável por (algo censurável); acusar; 2. Considerar causador, autor 

ou possuidor de; atribuir (...)”. Já no dicionário de filosofia de Abbagnano(2007, 



9 
 

p.629) o termo é conceituado como “possibilidade de atribuir uma ação a um agente, 

como causador”. 

Porém, como foi dito, o direito necessita de um mecanismo para atribuir 

responsabilidade, ou seja, para imputar, sendo necessário para isso a criação de 

institutos próprios, não apenas um conceito retirado de um dicionário. Mas qual a 

origem e o(s) sentido(s) real(ais) da palavra imputação? Como a imputação pôde se 

tornar um instituto autônomo dotado de um método próprio? 

Além das respostas a essas perguntas, este trabalho pretende apresentar as 

correntes filosóficas que formaram o instituto da imputação e quais as 

consequências da criação desta para o futuro do direito penal até o século XX com o 

finalismo welzeliano, oportunidade em que será mostrado, ao contrário do que se 

poderia imaginar, que a imputação de Samuel Pufendorf é muito mais próxima do 

finalismo ontológico que da contemporânea teoria da imputação objetiva. 

Ao realizar uma análise semântica do conceito de responsabilidade, Paul 

Ricoeur, percebendo a vagueza do termo, buscou as suas origens possíveis, 

encontrando respostas no campo semântico do verbo imputar, originário do latim 

Imputare. Segundo ele, o termo imputação seria mais comum em um período onde 

não se utilizava a palavra responsabilidade além dos textos de teoria política, 

quando se falava em responsabilidade do soberano perante o Parlamento. 

Interessante notar que Abbagnano (2007) também faz essa distinção entre 

imputação e responsabilidade, oportunidade na qual afirma que responsabilidade é a 

 

Possibilidade de prever os efeitos do próprio comportamento e corrigi-lo 
com base em tal previsão. Resposabilidade é diferente de imputabilidade (; 
lat. Imputatio; in. Imputability; fr. Imputabilité; al. Zurechenbarkeit; it. 
Imputabilitá), que significa a atribuição de uma ação a um agente, 
considerando seu causador. (...) O termo responsabilidade e seu conceito 
são recentes: aparecem pela primeira vez em inglês e em francês em 1787 
(em inglês, aparecem em Federalist de Alexandre Hamilton, f. 64; cf. R. 
McKeon, RevueInternationale de Philosophie, 1957, nº1, pp. 8 ss.). O 
primeiro significado do termo foi político, em expressões como “governo 
responsável” ou “responsabilidade do governo”, indicativas do caráter do 
governo constitucional que age sob controle dos cidadãos e em função 
desse controle. (ABBAGNANO, 2007, p.1009) 
 
 

Imputar, segundo o conceito de Ricoeur (2008, p.36), seria “atribuir a alguém 

uma ação condenável, um delito, portanto uma ação confrontada previamente com 

uma obrigação ou uma proibição que essa ação infringe”. Na elaboração deste 

conceito, o autor afirma que levou em consideração não só a relação do autor com a 



10 
 

ação, mas também entre aquele e a pena que lhe é imposta, que estaria relacionada 

a um conceito também antigo, este sim relacionado tanto à imputabilidade quanto à 

responsabilidade que é a prestação de contas, que ele chama de “metáfora da 

conta” (RICOEUR, 2008, p.37). 

A metáfora faz mais sentido quando se percebe que o verbo latino imputare 

é formado por uma derivação que contém uma “relação de sentido com o verbo 

derivante [putare], cujo significado mais frequente era contar, calcular” (MENDES, 

2007, p.35). Nesse sentido, é bastante comum surgir, no conceito de imputação, a 

relação de “por na conta de”, que seria a retribuição da atribuição, ou seja, o jogo de 

atribuir autoria e retribuir com pena fazem parte do mesmo conteúdo, sendo duas 

faces da mesma moeda. Voltando à metáfora, Ricoeur conclui que esse jogo é 

percebido como uma “contabilidade moral de méritos e deméritos”, formando um 

balanço geral por meio do “dossiê moral” da vida de alguém, não podendo todas 

essas conclusões escaparem de um conceito semântico de imputação. 

Quando se fala em imputação como julgamento de méritos ou deméritos, é 

impossível deixar de pensar numa possível interpretação teológica para o termo. 

Como não poderia deixar de ser, também existe uma acepção cristã da imputação, 

tema que não foi olvidado por alguns autores. A 

EncyclopaediaofReligionandEthics(1914)realça, ao tratar do termo Imputation, que 

ele pertence tanto ao direito quanto à teologia cristã.  

O uso do termo pelas doutrinas da Igreja Ocidental, aqui englobando as 

doutrinas cristãs católica e protestante, pode ser dividido em três vertentes: 

primeiramente a um uso genérico, em referência ao julgamento que Deus faz sobre 

as pessoas, tendo como base seus méritos e deméritos, quando se diz que deve ser 

imputada culpa ou mérito na medida em que, como o mérito é transferível, o mérito 

de outrem também pode ser imputado aos não meritórios; particularmente, também 

é usado o termo para designar o julgamento que Deus faz quando imputa à raça 

humana o pecado de Adão, uso esse mais prevalente na teologia ortodoxa; e a 

terceira visão, peculiar entre a ortodoxia protestante, que fala da imputação da 

virtude (righteousness) de Cristo aos crentes (justitia Christi imputatur). É ressaltado 

ainda que, na doutrina protestante, a imputação pelo pecado de Adão e pela virtude 



11 
 

de Cristo são extremamente conectados, sendo um colocado contra o outro, 

situação na qual ambos se equilibram e se compensariam1. 

Essa ênfase, no uso do termo pela teologia protestante, foi alvo de 

observação por parte de Ricoeur, ainda quando da sua análise semântica da 

responsabilidade. Considerou “esclarecedora” a contribuição protestante a esse 

respeito: aqui, a ideia de imputação não se relaciona à falta ou ao mérito do autor da 

ação, “[...]mas a imputação graciosa dos méritos de Cristo, méritos adquiridos na 

cruz, ao pecador que confia sua fé naquele sacrifício” (RICOEUR, 2007, p.38). O 

representante dessa teoria da imputação foi sobretudo Andrea Osiander (1498 – 

1552), mas pode ser encontrada também em Lutero, e até mesmo antes dele, no 

nominalismo de Ockham, para o qual a remissão do pecado era uma simples não 

imputação do pecado ainda existente no homem. (FRANKS, 1914). 

O fundamento textual dessa imputação estaria em Romanos, cap. V, 12-21, 

notadamente o versículo 18: “Consequentemente, assim como uma só transgressão 

resultou na condenação de todos os homens, assim também um só ato de justiça 

resultou na justificação que traz vida a todos os homens”. 

Essa origem teológica da imputação possui extrema relação com o uso 

jurídico do termo. É nesse sentido que Paulo de Sousa Mendes (2007, p. 213), que 

dedicou seu doutoramento ao tema, afirma que o conceito de imputação “apareceu 

no contexto da definição das ações meritórias, ou seja: ações humanas que 

agradam a Deus”. Duns Escoto teria sido quem, pela primeira vez, estabeleceu um 

conceito teológico do imputável, “como sendo uma dupla relação, por um lado, do 

acto com a vontade do agente e, por outro lado, do acto ou da pessoa que o pratica 

com a graça (ou caridade) divina pela qual a pessoa é aceite”. (MENDES, 2007, 

p.214)2.  

                                                           
1

 Para uma análise detalhada das duas últimas vertentes acima apontadas, cf. 
EncyclopaediaofReligionandEthics, vol. VII, pp. 180ss. 
2
 A obra de Escoto citada por Mendes é Cuestionescuidlibetales, pp 610 e ss. Livro disponível 

integralmente digitalizado em <http://archive.org/details/quaestionesquodl01duns>.. Na Quaestio 
17.8, Escoto diz ainda que “Nada é aceite como meritório se não couber livremente no poder do 
operante. Acresce que aquilo que é comum ao mérito e ao demérito, ou seja, a imputabilidade requer 
a relação com a vontade, na medida em que esta tiver o acto em seu poder. Nada se imputa a 
alguém como premiável ou punível, nem, por conseguinte, como elogiável ou censurável se não 
couber no seu poder; o elogio é, em certo sentido, um prémio e a censura um castigo”. (DUNS 
ESCOTO, Cuestionescuodlibetales, p. 615. ApudMENDES, 2007, 214, nota 480). Escoto completava 
sua caracterização da imputação abrangendo também os atos maus: “[Imputável] implica, pois, duas 
relações: uma, a relação do acto com o poder ou domínio do agente, e outra, a relação do acto com 
algo que lhe caberá por justiça, ou que caberá ao agente em função do seu acto. A primeira relação 
permanece invariada em si mesma, quer o acto seja bom ou mau. A segunda, porém, varia, não 

http://archive.org/details/quaestionesquodl01duns


12 
 

O conceito teológico da imputação, ainda segundo Mendes (2007, p. 217), 

foi aproveitado por Samuel Pufendorf (1632 – 1694) na medida em que esse 

“precisava de um modelo que integrasse a autoria da ação moral no juízo de 

imputação”. 

A importância dessa referência de que Pufendorf seria tributário das 

doutrinas teológicas é essencial para a compreensão da origem do pensamento 

desse autor, que é considerado por muitos o precursor da utilização da imputação 

como método de atribuição de responsabilidade do âmbito penal. Nesse sentido, é o 

ensinamento de Hans Welzel, em trecho retirado da sua tese de doutoramento:  

 
Pufendorf foi certamente o primeiro a introduzir na ciência do direito penal o 
conceito fundamental da imputação (imputatio), tratando-o 
sistematicamente. [...]Desta colocação teológica do problema, que remonta 
ao Talmud, o conceito de imputação veio através de Pufendorf até a ciência 
penal, tornando-se um conceito central. (WELZEL, 1993, pp.119-120)

3
 

 
 

Não sem algum germanismo, essa também é a opinião de Carl Ludwig von 

Bar (1916, p. 325), ao tratar da nova direção que toma a teoria do direito criminal 

germânico no início dos anos 1700.Criando uma teoria com o objetivo de eliminar ou 

ao menos restringir o arbítrio judicial, “Pufendorf foi o primeiro escritor desde 

Aristóteles a se preocupar com este assunto de maneira independente e científica”. 

É ainda relevante salientar que reconhecer a influência de Pufendorf no 

desenvolvimento intelectual de Hans Welzel ajuda a compreender melhor o finalismo 

e dar o devido crédito ao eco que a obra do primeiro teve no direito penal 

contemporâneo.  

Com a constatação que a origem do conceito de imputação em direito penal 

remonta a Pufendorf e que ele foi marco teórico fundamental na elaboração da 

doutrina do finalismo, o que será demonstrado ao seu tempo, os escritos de Samuel 

Pufendorf passam a ser a espinha dorsal que permite compreender todo o 

                                                                                                                                                                                     
formalmente segundo o bem ou o mal, mas – pressuposta a distinção entre o bem e o mal [...] – 
segundo a remuneração adequada a um ou ao outro. Na verdade, o bem é imputado para fins de 
elogio ou prémio, ao passo que o mal é imputado para fins de censura ou pena”. (DUNS ESCOTO, 
Cuestionescuodlibetales, p. 615. Apud MENDES, 2007, 215, nota 481) 
3

 No original: De questecollocazioniteologichedel problema, risalenti fino al Talmud, 
ilconcettodiimputazionegiunseattraversoPufendorf ala scienzapenalistica, 
divenendoneunconcettocentrale. [...]Eglièstatospinto da dueversanti a 
sviluppareladottrinadell'imputazione; per i presupposti e per l'esclusionedell'imputabilità (imputativitas) 
da Aristotele e per ilconcettodell'imputazionestessa (imputatio) dalla teologia coeva.  Tradução do 
autor. A partir deste ponto, todas as citações em língua estrangeira estarão traduzidas pelo próprio 
autor. 



13 
 

desenvolvimento que o direito penal teve desde a criação do método da imputatio 

até as mais modernas tendências da teoria do delito. 

Necessário, antes de qualquer outro avanço, explicar porque Pufendorf foi 

escolhido para nortear este trabalho. 

Nas palavras de Carpintero (2004, p. 74), devido à importância que a obra 

de Pufendorf teve, somado ao realce que ele deu ao conceito de vontade, “todos se 

viraram ao estudo do ato voluntário ou livre, porque somente estes tipos de atos são 

imputáveis”. Ainda segundo o autor espanhol, no primeiro terço do século XVIII, 

desapareceu a exigência de meritum ou culpa, escondidos atrás do esquema 

vontade/autoria/imputação. Segundo Gundling(apud CARPINTERO, 2004), as 

palavras alemãs zueignen, zuschreiben e zurechnen levavam consigo a palavra 

imputar (zurechnung), e imputar significaria dizer que efeito nasce e a quem deve 

ser aplicado. Diversos autores hoje considerados importantes passaram a utilizar a 

imputação como método de atribuição, podendo ser citados aqui Daniel Nettelbladt, 

Christian Thomasius, HenricusLudovicusWernher, NikolausHieronymusGundling, 

Burlamachi, Christian Wolff e Johann GottliebHeineccius, Johann Friedrich Rübel4, 

chegando até Immanuel Kant, onde ganharia novo fôlego. 

Verificando-se as diversas referências feitas acima à obra de Samuel 

Pufendorf enquanto se introduz no tema da imputação, justifica-se a sua escolha 

como marco nesta dissertação em razão da profunda influência que teve no 

pensamento ocidental, conforme já referido acima. A bem de ver, é crescente o 

interesse na sua obra em razão das recentes críticas que vem passando o já 

enfadado sistema liszt-beling, que não tem se mostrado suficiente para atender às 

demandas modernas do combate à criminalidade, sendo o retorno à imputação 

pufendorfiana uma tábula rasa para o desenvolvimento de novas estruturas para o 

direito penal, rompendo o paradigma científico que domina o método jurídico-penal 

do sistema romano-germânico desde o início do século XX. 

É possível afirmar que, após a solidificação do sistema liszt-beling como 

paradigma na dogmática penal, substituindo o da imputação, não houve, desde 

então, uma revolução científica nesta estrutura nos moldes apregoados por Thomas 

                                                           
4
 Todos esses autores têm sua fórmula de imputação apontada de forma resumida por Carpintero 

(2004, pp. 74 e ss). Apresentando o instituto da imputação desenvolvido por outros autores, 
notadamente Joachim Georg Daries, cf. HRUSCHKA, 2008. 



14 
 

Kuhn (2011)5. Quase todas as inovações dogmáticas, que não foram poucas, ainda 

se desenvolvem na estrutura do sistema base, caracterizando o que Kuhn chamou 

de ciência normal, com a finalidade precípua de resolver quebra-cabeças, e não 

desenvolver novos paradigmas6. 

Interessante exemplo expresso do uso da doutrina da imputação como 

crítica ao sistema científico do crime fundado por Liszt encontra-se em Mendes 

(2007, pp. 26-29), que defende, ainda em sua introdução, a necessidade de realizar 

uma “crítica externa” àquela doutrina por meio da concepção de um “sistema 

centrado na categoria do injusto intrinsecamente culposo que respeite as fundadas 

exigências do garantismo penal”, definindo seu ponto de partida não do zero, mas 

das estruturas da doutrina da imputação criada por Pufendorf e dos elementos do 

crime do modelo inglês, que também é tributário a Pufendorf. 

Hans Welzel foi outro autor que usou a doutrina da imputação para 

reestruturar a teoria do delito, ainda que aparentemente não tivesse desde o início 

esse objetivo. No ano de 1928, apresentou, na Faculdade de Direito e Ciência 

Política da Universidade de Jena, a dissertação que seria depois publicada como 

Die Naturrechetslehre Samuel Pufendorf, na qual esmiuçou temas relevantes da 

doutrina de Pufendorf, reservando um capítulo para o direito penal no qual analisa 

as contribuições do filósofo nessa área. Nesses escritos de Welzel já estavam 

presentes alguns traços que seriam enegrecidos quando da cunhagem da doutrina 

finalista da ação, o que será objeto de estudo mais adiante. 

Tratando de exaltar a obra de Pufendorf e justificar a relevância do seu 

estudo, Welzel (1993) começa elogiando seu compatriota afirmando ter sido ele um 

dos poucos juristas “considerados dignos” de serem inseridos na coletânea Die 

grossenDeutschen. Demonstrando, ainda, que Pufendorf não havia caído no 

esquecimento, o professor de Bonn relata que até o ano de 1773 já existiam nada 

menos que quatorze edições da obra De Jure Naturae et Gentiume, nos séculos 

XVII e XVIII, ela foi traduzida para francês, inglês, alemão, italiano e russo, 

considerando, além disso, que apenas a tradução francesa, a mais famosa delas 

                                                           
5
 A comparação é feita deixando de lado a discussão se o direito é ou não ciência, o que seria 

necessário para verificar fielmente a compatibilidade da “ciência jurídica” com o que é teorizado no já 
clássico livro de Thomas Kuhn, A estrutura das revoluções científicas, de 1962. 
6
 Sobre os conceitos de ciência normal e quebra-cabeças, vide os capítulos 2 e 3 da obra citada. 



15 
 

realizada por Barbeyrac, já estava na décima terceira edição em 1830 7 . Nesse 

período, disputava com Grócio a preferência entre as obras de direito natural, a 

ponto de terem John Locke 8  e Rousseau maior estima pelo tedesco que pelo 

holandês, quando sugeriam a leitura das obras dos dois aos jovens ingleses e 

franceses. 

O fato é que a excelente edição vertida ao francês da obra de Pufendorf da 

lavra do erudito Jean Barbeyrac (1674-1744), repleta de notas explicativas, 

justificações e posicionamentos metodológicos e contra-críticos, foi, em parte, 

responsável pelo sucesso e não esquecimento dos escritos do saxão no século XVIII 

na Europa, permitindo ainda sua grande influência entre os escritores de direito 

político naquele período na França, sendo, desde então, a tradução mais citada e 

abalizada entre tudo o que Pufendorf escreveu.  

Nos dizeres de Pierre Laurent (1982), seria impossível falar de Pufendorf 

sem falar naquele que o traduziu, responsável por transcrever do latim para a língua 

moderna da Europa na época, o francês, tornando-o acessível à reflexão de 

qualquer um e inserindo-o nas ideias correntes, além do que, muito provavelmente, 

nem os Enciclopedistas nem Rousseau o teriam conhecido se não fosse pela pena 

 

deBarbeyrac9. 

                                                           
7
 Para uma detalhada relação das edições das obras de Pufendorf nas mais diversas línguas, cf. 

GOYARD-FABRE, 1994, p. 14, nota 3 e p. 15, nota 2. Vale salientar que a tradução de Barbeyrac não 
foi a primeira versão da obra de Pufendorf em língua francesa, conforme afirma Derathé (2009), que 
cita que em 1687 foi publicada a tradução de Courtin que caiu em desuso após a de Barbeyrac. 
8
 § 186. Quando ele tenha muito bem digerido Tully's Offices, e acrescentou-lhe a obra de Puffendorf 

de OfficioHominis e Civis, pode ser oportuno apresentar-lhe Grotius com De jure Belli ac Pacis, ou, o 
que talvez seja o melhor dos dois, o Puffendorf de De Jure Naturali et gentium, onde ele será 
instruído nos direitos naturais dos homens, e as origens e fundamentos da sociedade, e os direitos 
resultantes de lá. Esta parte geral dos direitos civis e da História, são estudos que um cavalheiro não 
deve apenas tocar, mas constantemente prestar atenção, e nunca se distanciar. Um jovem homem 
virtuoso e bem-comportado, que é bem versado na parte geral dos Direitos Civis (o que não diz 
respeito à chicana de casos particulares, mas os Assuntos Internos e relações entre as nações 
civilizadas em geral, fundamentada em princípios da Razão) entende latim bem e pode escrever bem, 
podendo virar-se solto no mundo com grande segurança de que ele vai encontrar Emprego e estima 
em todos os lugares. (LOCKE, 1889) 
9
 Assim como “seu autor”, como costumava se manifestar quando falava de Pufendorf, Jean 

Barbeyrac era filho de pastor protestante e iniciou os estudos em teologia, sendo mais conhecido 
pelas suas traduções que por suas próprias obras. Suas traduções, assim como aconteceu com 
outras diversas traduções francesas até o início do século XX, não era pura transcrição do que foi 
escrito por Pufendorf, por vezes considerado pouco claro pelo próprio Barbeyrac. Isso foi bem 
esclarecido por Laurent (1982, p. 66), que em favor do seu argumento citou o próprio Barbeyrac: “A 
propósito do De Jure Naturae et Gentium, nos Avertissementà tradução de 1712, a segunda, ele 
revela sua intenção fundamental: „Eu tento tornar a leitura de meu autor mais útil e mais agradável e 
esclarecer cada vez mais as matérias.‟ (p. IX)”. Interessante digressão da vida e obra de Barbeyrac 
com ênfase nas suas traduções de Pufendorf, em LAURENT, 1982, pp. 64-68. Colocando Barbeyrac 



16 
 

Com a ajuda de Barbeyrac, Samuel Pufendorf e Hugo Grócio tornaram-se as 

principais referências dos franceses quando do estudo do que se chamava à época 

direito político. Robert Derathé (2009), em já clássica obra sobre o pensamento 

político do período de Rousseau, afirma que, no século XVIII, as obras de Grócio e 

Pufendorf eram indicadas para completar a educação dos jovens nobres, assim 

como Locke o fazia no trecho citado em nota acima.  

Citando como exemplos, Derathé (2009) mostra que Jean Le Clerc, em 

estudo datado do fim do século XVII intitulado Penséessurla necessite et 

surlamanière d‟etudierpourlespersonnesqui ne fonpasprofession de Lettres, indicava 

Grócio em Direito da Guerra e da Paz e Pufendorf em Dos Deveres do Homem e do 

Cidadão, enfatizando que o segundo estabelecia com muita ordem em clareza os 

seus fundamentos da moral, jurisprudência e política e, em sua leitura cuidadosa, 

encontrariam princípios suficientes para a resolução da maior parte das principais 

questões envolvidas naquelas ciências. Uma segunda indicação estaria em 

d‟Aguessau em suas Instructionssurlesétudespropres à formerunmagistrat.10 

Para além dessas duas indicações acima, as quais partem de autores de 

língua francesa não muito conhecidos hodiernamente, possivelmente Pufendorf não 

teria atingido tanta relevância no seu tempo se não fosse assaz considerado pelo 

espírito contestador de Jean Jacques Rousseau. 

Em perspicaz interpretação, Derathé (2009, p. 117) defende que Rousseau 

frequentemente se vangloriava de defender sempre a verdade, mas essa verdade 

sempre era defendida contra alguém. Nesse sentido, ele seria um “devedor de seus 

adversários, em particular, dos jurisconsultos”. Isso fazia com que as obras de 

Rousseau fossem geralmente expostas em contraponto a outras que ele 

brilhantemente criticava, o que ocasionava que o genebrino raramente escrevia 

elaborando seu próprio esquema argumentativo. Esse método teria se dado 

inclusive na sua obra mais relevante que foi o Contrato Social, e durante sua vida, 

 

[...]ele jamais renunciará completamente a esse modo de proceder, que 
convém a seu temperamento, mas que apresenta grandes inconvenientes 
sobretudo para o leitor atual que se tornou incapaz de compreender, na 
maior parte dos casos, as alusões do autor. 

                                                                                                                                                                                     
em patamar ainda mais elevado, em virtude da sua influência em Rousseau, cf. a interessante leitura 
de DERATHÉ, 2009, pp. 57 e seguintes. 
10

 Como de costume em várias outras passagens da sua erudita obra, Derathé cita diretamente 
longos trechos das duas obras citadas. (cf. 2009, pp.111 e seguintes). 



17 
 

No Discurso sobre a desigualdade e no Estado de guerra, Rousseau refuta 
sucessivamente as teorias de Hobbes, de Grotius e de Pufendorf. No 
Contrato social, é com toda evidência Grotius que ele ataca com mais vigor 
e aspereza. (DERATHÉ, 2009, p. 118) 
 
 

Na sequência da sua explanação, Derathé (2009) faz rica demonstração das 

obras nas quais Pufendorf é citado diretamente por Rousseau e aponta que as 

críticas deste ao direito de escravidão, ao pacto de submissão, ao contrato de 

governo, à sociabilidade, às partes da soberania e à lei natural são todas refutações 

ao que havia sido escrito por Pufendorf; e ainda, segundo o contemporâneo francês, 

as passagens mais obscuras do Contrato Social são melhores esclarecidas quando 

comparadas aos textos de Pufendorf. Nesse contexto, Derathé (2009, p. 135) 

defende que “o estudo atento dos textos mostra que Rousseau, ao redigir o Contrato 

Social, teve quase constantemente no espírito as teorias de Pufendorf, e que se 

propôs a refutá-las”. 

Essa afirmação do francês, que aparentemente contrasta com o trecho 

citado diretamente acima, onde ele mesmo defendia a relação de crítica entre o 

Contrato Social e a obra de Grócio, é, posteriormente, esclarecida quando ele deixa 

claro que a relação de Rousseau com a obra de Pufendorf foi diferente com a de 

qualquer outra contra a qual ele se dispôs. Apesar de ter em mente a obra de 

Pufendorf ao escrever o Contrato Social, o genebrino se “absteve de emitir um juízo 

sobre sua obra política e não o reprovou, como fez com Hobbes e Grotius” e “dentre 

os jurisconsultos, Pufendorf foi o único que Rousseau poupou”, evitando inclusive 

acusar a pessoa do autor, o que também era parte dos seus hábitos. (DERATHÉ, 

2009, p 135-136). 

É difícil supor o porquê dessa atitude do suíço, mas não resta outra 

constatação que não a elaborada com autoridade pelo próprio Derathé, ao afirmar 

que  

 
[...] Rousseau não considerou Pufendorf um adversário desprezível, já que 
o cita como um autor com autoridade. (...) Parece-nos todavia mais simples 
admitir que Rousseau teve consciência de tudo o que ele devia a Pufendorf 
e que ele conservou a seu respeito os sentimentos de um aluno por seu 
primeiro mestre. Levado a combatê-lo, ele o faz com certa moderação. 
(DERATHÉ, 2009, p.136) 

 

Relevante salientar também a recomendação que Rousseau faz, assim 

como Locke, da leitura das obras de Pufendorf e de Grócio no estudo da moral e da 



18 
 

política. Redigido em 1740, no Projetpourl‟éducation de M. de Sainte-Marie 

Rousseau afirma que, se seu aluno continuar por muito tempo em suas mãos, 

arriscaria passar-lhe conhecimentos da moral e do direito natural com a leitura dos 

de Samuel Pufendorf e Hugo Grócio, pois cabe ao homem honesto e razoável o 

conhecimento dos princípios do bem e do mal, assim como os fundamentos sobre 

os quais está estabelecida a sociedade da qual faz parte. Na opinião de Robert 

Derathé (2009), nessa época, Rousseau conhecia as doutrinas que sugeriu, mas 

não de perto como o faria depois, no que aparentemente age calcado na semelhante 

sugestão de Locke. 

Saindo do continente, percebe-se também a influência de Pufendorf na 

doutrina britânica, notadamente sobre a escola da filosofia moral de Glasgow em 

autores como GershomCarmichael (1672-1729), Francis Hutcheson (1694-1747) e 

Thomas Reid (1710-1796), “já se sabendo que o iluminismo escocês e essas suas 

figuras gradas influenciaram depois todos os domínios do pensamento britânico, 

inclusive a Jurisprudência” (MENDES, 2007, p. 30-31). Ainda no Reino Unido, 

verifica-se a recepção de Pufendorf por William Blackstone (1723-1780), que citou 

diversas vezes e nos mais distintos assuntos a obra De Jure Naturae et Gentium 

libriocto nos seus Comentarieson The LawsofEngland.  

Em decorrência dessa popularidade e de sua personalidade abrasiva, 

Pufendorf também foi alvo de críticas não menos vorazes, o que só aumenta o 

interesse no estudo da sua obra. A mais famosa dessas críticas foi a de Gottfried 

Leibniz 11 , que afirmou em uma carta datada de 21 de agosto de 1709 ser 

PufendorfParumjurisconsultus et minimephilosophus, opinião considerada por alguns 

“ultrajante e inexata” (GOYARD-FABRE, 1994, p. 18). Irônico é o singular destino 

que teve essa citação: para Welzel (1993, p. 26), “enquanto no século décimo nono 

e vigésimo contribuiu para um desprezo à obra produção de Pufendorf, ao contrário, 

no décimo sétimo notavelmente ofuscou o crédito Leibniz”. Apesar dessa imagem 

deixada por Leibniz de puro crítico, a história demonstra que essa nem sempre foi a 

sua opinião sobre Pufendorf. O próprio Welzel cita trecho em que Leibniz reconhece 

a grandeza da obra e do gênio do seu contemporâneo: “apesar de que todos nós 

                                                           
11

 A fim de manter ordem mais dinâmica a este trabalho, esta crítica será melhor explicada no 
capítulo seguinte, quando o pensamento de Leibniz será introduzido. 



19 
 

temos diante de nós, em seus escritos famosos, a imagem expressiva de sua 

genialidade" (LEIBNIZ, Textesinédits, p. 376, 1948. Apud WELZEL, 1993, p. 27)12. 

Tratando do valor da obra deixada por Pufendorf, logo após expor a famosa 

crítica de Leibniz, von Bar (1916, p. 408) defende que a característica criticada, de 

que Pufendorf não seria filósofo, pode ser visto como um ponto positivo naobra 

deste, pois somente assim ele pôde teorizar sobre casos particulares e também 

tinha grande interesse em questões práticas “ambos elementos que comumente 

faltam a um filósofo”, afirmando ainda que suas discussões sobre legítima defesa, 

necessidade e medida da punição “devem ter trazido uma nova vida para a prática 

judicial que estava ossificada e agarrada firmemente à autoridade”. 

Faz-se necessário, então, antes mesmo da exposição do sistema da 

imputatio elaborado por Pufendorf, situar historicamente esse autor e analisar quais 

circunstâncias temporais e intelectuais influenciaram o seu pensamento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
12

 Para um completo resumo da censura de Leibniz a Pufendorf, cf. WELZEL, 1993, p. 28, nota 18. 
Saliente-se que Jean Barbeyrac, mais famoso tradutor de Purfendorf, publicou na edição de Devoirs 
de l‟homme et ducitoyen de Amsterdam (Pierre de Coup, 1718) um apêndice com o título Jugement 
d‟unAnonymesurl‟original de l‟Abregé de PufendorfavecdesRéflexionsduTraducteur, na qual 
apresentava e contracriticava então famosa crítica de Leibniz à obra de Pufendorf, o que deu ainda 
maior notoriedade à opinião do lípsio. A ocasião para a feitura desta crítica surgiu para Leibniz 
quando de uma solicitação de Just ChristophBohemer, professor de política e eloquência da 
Universidade de Helmstadt, que estava interessado em referências sobre o recente sucesso da obra 
do saxão. Bohemer, que provavelmente não conheceu Leibniz pessoalmente, conseguiu o contato 
com este através do seu tio Gerhard Molanus, abade de Loccum, matemático e teólogo amigo de 
longa data de Leibniz. Sobre o restante dessa história, cf. o escrito famoso e bem fundamentado de 
Bobbio, Leibniz e Pufendorf, publicado na coletânea de artigos SaggidiStoria dela Filosofia. Ed. 
Morano, Napoli: 1965. Anteriormente esse texto havia sido publicado na Rivistadi filosofia, nº 38, 
1947, pp. 118-129. Curiosamente, Bobbio afirma que Pufendorf e Leibniz se conheceram 
pessoalmente, com base em uma carta de um correspondente do lípsio, datada de 22 de novembro 
de 1679. na qual é citado um encontro com Leibniz na casa de Pufendorf. Com isso e através de 
outros detalhes biográficos dos dois alemães, Bobbio quer demonstrar que Leibniz conhecia a fundo 
a obra, o pensamento e a pessoa de Pufendorf, tornando ainda mais relevante o estudo das críticas 
que o filósofo de Leipzig apresentou ao seu contemporâneo. 



20 
 

2 .O DESENVOLVIMENTO DO CONCEITO DE IMPUTAÇÃO 

 

2.1 SAMUEL PUFENDORF E O SEU CONCEITO DE IMPUTAÇÃO 

 

Nasceu em 8 de janeiro de 1632, mesmo ano de nascimento de John Locke 

e Baruch Espinoza, em Dorfchemnitz, região da Saxônia alemã, em uma família 

muito simples e profundamente entristecida pelos sobressaltos da guerra dos trinta 

anos. Seu pai era pastor luterano e teve quatro filhos, sendo também notável além 

do próprio Samuel o seu irmão EzaiasPufendorf, tendo ambos desenvolvido 

paralelamente suas atividades intelectuais. Samuel estudou durante sua primeira 

juventude em Leipzig, oportunidade na qual dedicava sua atenção nos moldes 

pregados pela pedagogia medieval das artes clássicas: retórica, gramática, lógica e 

aos estudos dos dogmas mais estritos do luteranismo. 

Inscreveu-se para a Universidade de Leipzig juntamente com seu irmão para 

seção de teologia (GOYARD-FABRE, 1994). Em pouco tempo, foi se interessando 

pela escolástica aristotélica e acabou se orientando aos estudos do direito, seguindo 

os passos do seu irmão. Em 1656, decidiu se inscrever na Universidade de Jena na 

seção de filosofia, onde foi profundamente influenciado pelo seu professor 

ErhardWeigel (1625-1699), esse um célebre astrônomo letrado também em filosofia 

e fervoroso discípulo de Descartes e seu método. Segundo Goyard-Fabre (1994), 

Weigel sugeriu a Pufendorf que ele se servisse da análise e da síntese do método 

de Descartes para melhor compreender a jurisprudência13. Nessa mesma época, ao 

preparar sua grade de Magister em direito, descobriu a obra de Hugo Grócio que 

também a influenciaria de forma determinante. Assim, foram parte da formação 

intelectual as obras De jure belli ac pacis, publicada em 1625 e o Discours de 

laméthode de 1637. 

                                                           
13

 Pouco se fala sobre o que Weigel teria ensinado ao seu discípulo especificamente quanto à ciência 
jurídica, como se a relação entre esta e o método matemático tivesse sido originada em Pufendorf. 
Preenchendo essa lacuna, Vanda Fiorillo defende que Weigel chegou a publicar obra realizando esta 
relação: “ErhardWeigel - aluno de Descartes e, por sua vez, mestre de Pufendorf e Leibniz - é uma 
figura-chave na compreensão do pensamento e metodologia especialmente do saxão. [...] Em sua 
grande obra de 1674, _ der ArithmetischeBeschreibungMoralweisheit, Weigel organiza a ciência 
jurídicacom base em um método geométrico. Na opinião de Rod, no entanto, o último, em vez de ser 
resolvido em uma formulação matemática da lei, exemplifica um jogo de números puro, na forma de 
simbolismo pitagóreo”. (FIORILLO, 1992, p.11). Mais detalhadamente sobre a influência de Weigel 
em Pufendorf, cf., por todos, PRATS, 1968, p. 79 e ss. 



21 
 

Porém, o caminho de Pufendorf passa por alguns percalços. A fim de seguir 

seu irmão em outra jornada, Samuel entra na carreira diplomática e parte para 

Copenhague, não contando que, em pouco tempo, a guerra com a Suécia retornaria 

e disso resultaria a sua prisão por ter sido tutor na residência do embaixador sueco, 

o conde Pierre Julius Coyet (WELZEL, 1993). Durante os oito meses de reclusão, 

sem qualquer acesso a livros ou escritos, munido apenas dos seus profundos 

saberes sobre Descartes, Grócio e Hobbes, Samuel Pufendorf escreve sua primeira 

obra, Elementajurisprudentiaeuniversalis, dedicando-a ao eleitor paladino Carl-

Ludwig. Após sua libertação, segue para os Países Baixos onde se envolve no curso 

de filologia clássica da Universidade de Leiden, aproximando-se dos filhos de Hugo 

Grócio, Grovonius e Peter, e de Baruch Spinoza (GOYARD-FABRE, 1994). 

Tendo contato com a obra que lhe foi dedicada, percebendo o grande 

potencial do seu escritor, que poderia “romper com os velhos hábitos que 

mantinham o direito natural na órbita da teologia e da filosofia” (GOYARD-FABRE, 

1994, p. 12), Carl-Ludwig oferece a Samuel Pufendorf uma cadeira na Universidade 

de Heidelberg. Segundo Hans Welzel, autor da biografia de Pufendorf na 

EncyclopaediaBrittanica14, Carl-Ludwig criou especialmente para Pufendorf a cadeira 

de Direito Natural, a primeira do tipo na Europa. Em Heidelberg, iniciou-se novo 

período da carreira do ainda jovem Samuel, que ali ensinou entre 1661 e 1668, 

tendo saído por conta da repercussão negativa que teve a sua ácida publicação De 

StatuImperiiGermanici(1667), escrito sob o pseudônimo Severinus de 

MonzambanoVeronesis e dedicado também ao pseudônimo do seu irmão Ezaias, 

Laelius. 

Nessa obra chamada de cáustica e explosiva por Goyard-Fabre (1994, p.13) 

e amarga por Welzel (1993), o autor atacava a casa dos Habsburgo e a constituição 

do Império Romano, resultando no banimento do livro por censura imperial, com a 

consequente popularidade na Europa e tradução para diversos idiomas. Em razão 

da péssima recepção pública da obra, inclusive no próprio ambiente universitário 

que frequentava, Pufendorf saiu de Heidelberg e foi convidado pelo rei da Suécia 

Karl XI para ensinar na Universidade de Lund ainda em 1668. Mais uma vez, 

segundo Goyard-Fabre (1994, p.13), as aulas proferidas em Lund tiveram grande 

                                                           
14

<http://www.britannica.com/EBchecked/topic/482927/Samuel-baron-von-Pufendorf> Acesso em: 12 
set. 2012. 

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/482927/Samuel-baron-von-Pufendorf


22 
 

repercussão, “apaixonando auditórios e irritando o corpo de professores que ainda 

estavam atados ao seu tradicionalismo”. 

Durante o período em Lund, foi publicada a sua grande obra De jure naturae 

et gentium, que começou a ser escrita em 1663 e foi publicada em 1672, dedicada 

ao rei da Suécia Karl XI. As críticas contra seu trabalho e sua personalidade 

continuaram e alguns professores mais conservadores 15  da própria universidade 

passaram a fazer campanhas com críticas sem qualquer probidade e pouco 

amenas, considerando o livro “pernicioso” e dizendo que Pufendorf havia “matado 

seus pais, estuprado sua serva e ousado defender a poligamia” (GOYARD-FABRE, 

1994, p.15). Com o baixo nível das críticas, Pufendorf pouco tinha com o que se 

preocupar e continuou sua vida intelectual produtiva, publicando em 1673 De 

Officiohominis et civis juxtalegemnaturalem. 

A partir de então, Pufendorf passou a dedicar-se mais ao estudo da 

historiografia, tendo sido convidado por estadistas para escrever sobre suas 

dinastias. Em 1689, seu irmão EzaiasPufendorf morre e isso afeta profundamente a 

saúde de Samuel, que teve ao menos mais uma grande alegria na vida ao ser 

condecorado com o título de barão no ano de 1694 pelo rei Karl XI, o mesmo ano no 

qual, em outubro, faleceria Samuel Pufendorf, em decorrência, dizem seus 

biógrafos, “de um ferimento no pé de natureza desconhecida” (GOYARD-FABRE, 

1994, p.17) após uma viagem para Estocolmo. 

A importância do período vivido por Samuel Pufendorf,notadamente aquele 

durante o qual se deu a sua maior produção intelectual, é exaltado por Paul Hazard 

como sendo chave para a compreensão da mudança de pensamento entre os 

séculos XVI e XVII. Dono de uma capacidade quase poética de descrever com rigor 

crítico períodos da história das ideias, o membro da AcadémieFrançaise considera 

os anos compreendidos entre 1680 e 1715 como o período da Crise da Consciência 

Europeia, nome dado a sua obra de maior destaque, que assim se inicia: 

 
Que contraste! Que brusca passagem! A hierarquia, a disciplina, a ordem 
que a autoridade é responsável por assegurar, os dogmas que regulam 
firmemente a vida: aqui estão aquilo que amam os homens do décimo 
sétimo século. As restrições, a autoridade, os dogmas, aqui estãoaquilo que 
detestam os homens do décimo oitavo século, seus sucessores imediatos. 

                                                           
15

 Paul Hazard (2009, p. 258) também chamou atenção para as críticas que o saxão sofreu na 
Suécia: “Pastores Suécia entenderam o perigo desta divisão, ou melhor, essa preferência declarada, 
e contra o teórico da lei natural surgiu um tal clamor, que ele teve que buscar o apoio do poder 
secular para ser não expulso de seu trabalho.” 



23 
 

Os primeiros são cristãos, os outros anticristãos; os primeiros acreditam no 
direito divino, e os outros no direito natural. (HAZARD, 2009, p. 7) 
 
 

Esses anos teriam sido aqueles nos quais as contradições entre o antigo e o 

novo entraram em maior conflito, mas que, no final das contas, aqueles que 

buscavam fugir das amarras passadas não buscavam nada além de “uma política 

sem direito divino, uma religião sem mistério e uma moral sem dogmas” 

(HAZARD,2009, p. 9). Em resumo, a importância que o autor reconhece nesse 

período é tamanha que considera que o pensamento dos duzentos anos que se 

seguiram àquele período são tributários da ebulição gerada por aquele choque de 

gerações na vidada do século XVI para o XVII, tendo sido essa conclusão o mote de 

toda a obra Crise da Consciência Europeia, assim sentenciado pelo autor:  

 
[...] quase todas as ideias que pareceram revolucionárias em 1760, ou 
mesmo em 1789, já tinham sido expressas desde os 1680. [...] Trinta e 
cinco anos da vida intelectual da Europa, que se tornaram impossíveis de 
serem cortados do tempo sem ter em conta os anos que se seguiram, e 
mais ainda os que os precederam. (HAZARD,2009, p. 9) 
 
 

Dissertando sobre os diversos vieses que determinaram a formação do 

pensamento filosóficonaquele período, era de se esperar que o erudito francês não 

deixasse de lado os ensinamentos de Samuel Pufendorf, para o qual dedica parte do 

seu capítulo sobre o direito natural, onde afirma que até mesmo o título da obra de 

Pufendorf Dos Deveres do Homem e do Cidadão já o surpreende, aparentando estar 

avançado em uma “centena de anos, pelo menos” (HAZARD, 2009, p. 257). Mais 

adiante, sempre observando o pensamento de Pufendorf numa perspectiva histórica, 

o mesmo Paul Hazard (2009, p. 257) sentencia que “fato é que a obra contém dados 

que, passando de espírito em espírito, terminaram por comandar a consciência do 

século seguinte”. 

Especificamente para o direito penal, ainda que não tratado como matéria 

específica, esse período por óbvio representou uma importante fonte de mudanças, 

que seriam efetivadas apenas muitos anos depois. Ainda que, no final do século 

XVII,o poder judicial ainda estivesse continuamente usurpando o legislativo e a 

práxis ficando ainda mais arbitrária, por outro lado, “neste período e no início dos 

1700s, uma distinta melhoria em outros aspectos foi observada” (VON BAR, 1916, p. 

243). A doutrina do direito natural com a sua tendência de levar em consideração a 

natureza humana fez com que a justiça criminal desse um salto de qualidade na 



24 
 

medida em que passou, aos poucos, a observar a vontade humananos atos levados 

a julgamento. Esse avanço foi observado por Carl Ludwig von Bar ao escrever 

especificamente sobre a história direito criminal germânico no século XVIII, 

cotejando-o com o período anterior, com observância do direito natural que ali 

ressurgia, oportunidade na qual afirmou o seguinte: 

 
A análise psicológica do crime gradualmente passou a ser feita, e ofereceu 
a base para a fundação de uma teoria geral da responsabilidade; isso levou 
à reflexão que o ofensor nem sempre gozava daquela liberdade de ação 
que o sistema permeado pela ideia perdição eterna considerava que existia. 
A doutrina considerava que ao menos que o criminoso tivesse agido com 
liberdade moral ele não poderia se submeter à completa penalidade legal. 
Isso levou a diversas outras inconsistências (mais tarde criticada por 
Feuerbach), e uma outra base para a variação discricionária da decisão foi 
assim criada. (VON BAR, 1916, p. 245) 
 
 

Ainda não existiam cursos específicos de direito criminal nas universidades 

do século XVII, tendo a matéria apenas recebido alguma atenção nas aulas de 

direito romano, especialmente nos comentários aos textos de Justiniano então 

chamados Libriterribles. Destacaram-se no período os juristas Kress e von Boehmer, 

este considerado por von Bar, o “zênite da jurisprudência criminal antes de 

Feuerbach”. Apenas no início do século seguinte, surgem os primeiros compêndios 

de direito criminal, mas ainda “sem possuírem nenhum valor científico”, destacando-

se pela grande circulação o volume de EngauElementa juris criminalisGermanico-

Carolini de 1738, que teve como maior legado a divisão de parte dos estudos em 

uma parte geral. (VON BAR, 1916, p.  245-246) 

Voltando ao estudo do conceito, certo é que o instituto da imputatio já era 

conhecido na época de Pufendorf, mas o seu uso sistemático dotado de método 

passa a ser reconhecido por meio das obras desse autor saxônico, que teve grande 

influência no pensamento político ocidental. É fato que Pufendorf tenha sido 

influenciado pela doutrina protestante da imputação, notadamente pelo fato de ele 

próprio ser filho de pastor luterano; entretanto, é necessário ressaltar que sua 

construção pouco se assemelha à doutrina teológica acima citada, dada a 

complexidade do método por ele criado16. 

Aqui, importa notar que Pufendorf teve uma referência mais próxima para 

elaborar a sua ideia de imputação, ainda que não tenha citado essa inspiração em 

                                                           
16

 Ricoeur (2008) chega a afirmar que não seria ilegítimo considerar a doutrina jusracionalista 
antagônica à teológica no que tange ao tema até aqui exposto, pois com Pufendorf o elemento central 
do instituto seria a capacidade do agente e não mais a justiça divina soberana. 



25 
 

seu texto. Tal interpretação é feita por Mendes (2007) com referência a Welzel 

(1993) que, ao expor quais são as raízes filosóficas próximas do sistema de 

imputação da ação moral a um autor, disserta no sentido de que o caminho da 

imputação da teologia moral até o direito natural foi acidentado. Mendes concebe, 

então, que Pufendorf  

 
[...] tenha aderido ao conceito teológico de imputação defendido por 
Osiander, que se assemelhava às posições do Concílio de Trento e 
remontava a Escoto. A Pufendorf não custou muito fazer depois a 
adaptação desse conceito de imputação ao direito natural, uma vez que lhe 
bastava colocar no lugar do julgador sobrenatural um julgador terreno, ou 
seja: o tribunal humano. Assim chegou às duas relações de imputação da 
ação moral e a imputação de direito.(MENDES, 2007, p. 217 e 218) 
 
 

A gestação da imputação como categoria autônoma é atribuída a Pufendorf 

também por outros autores17. Entretanto, Francisco Carpintero (2004) afirma que, 

por algum tempo, Christian Thomasius trouxe consigo o mérito de ter criado a 

categoria, apresentando-a como invenção sua, tendo essa posição prevalecido 

enquanto a obra do real autor do instituto, em sua opinião, o próprio Pufendorf, não 

era redescoberta. Causa disso, provavelmente, foi o fato de Thomasius ter sua obra 

mais difundida na Europa enquanto ainda publicava. 

Porém, o próprio Carpintero (2004, p.72), notável estudioso daquele período 

histórico, elucida a questão afirmando que coube a Pufendorf “abrir fogo” contra as 

antigas formas de atribuir responsabilidade (meritum e culpa) “com uma doutrina 

praticamente completa sobre esta nova categoria da imputatio”. O espanhol justifica 

a sua posição baseado nos escritos de HenricusLudovicusWernher, que foi quem 

primeiro escreveu uma monografia sobre a imputatio na obra Dissertatio De 

Fundamento ImputationisActionumMoraliumem 1703, constando ali que Pufendorf 

foi quem primeiro criou o termo18. 

Vale salientar, inicialmente, que a imputação é tratada em mais de uma obra 

de Pufendorf, ficando esclarecido, desde já, que a obra 

ElementorumJurisprudentiaeUniversalislibri duo foi escrita em 1660, De IureNaturae 

et Gentium libriocto em 1672 e De OfficioHominis et Civis juxtalegemnaturalemlibri 

                                                           
17

 Cf. por todos, Hans HeirinchJescheck, in Tratado de Derecho Penal, 2002, p. 216.  
18

 Obra digitalizada disponível online de forma integral na biblioteca da Universidade de Dresden: 
<http://digital.slub-dresden.de/fileadmin/data/366336789/366336789_tif/jpegs/366336789.pdf>. “Hic 
istapraemissis, ad ipsum fundamentumimputationisactionummoraliumprogredimur; illud vero cum 
Pufendorfiolibertatemvoluntate in agendoconstituimus, seu quod in facultate et potestatealicujussit, 
actionem fieri, vel non fieri, suscipivelomitti”. (WENHER, 1703, p.6) (grifos no original) Esta mesma 
citação, sem grifos, está no texto de CARPINTERO, 2004, p. 72, nota 178. 

http://digital.slub-dresden.de/fileadmin/data/366336789/366336789_tif/jpegs/366336789.pdf


26 
 

duo em 1673, sendo esta última a mais difundida e um verdadeiro resumo geral da 

segunda. 

O conceito mais claro de imputação está na obra Elementorum 

(PUFENDORF, 1931, p.209), referenciado como o primeiro seu primeiro axioma: 

 
Uma ação qualquer, que possa guiar-se por uma norma moral e cujo 
acontecer ou não acontecer está ao alcance da pessoa, pode ser imputada 
a ela. E, ao contrário: Não pode ser imputado a uma pessoa aquilo que nem 
considerado em si mesmo nem em sua causa está a seu alcance. 

 

O instituto aparece de forma mais completa na obra mais conhecida do 

autor, De OfficioHominis et Civis juxtalegemnaturalemlibri duo (PUFENDORF, 2002, 

p. 23). 

 
No restante das ações humanas que partem da inteligência e da vontade e 
por elas são controladas há uma causa principal pela qual se podem 
imputar ao homem ou pela qual o homem pode ser considerado 
corretamente autor delas, ser requerido a dar razão delas, e pela qual lhe 
competem os efeitos que se derivam delas. Pois não há nenhuma razão tão 
específica pela qual uma ação determinada possa ser imputada a alguém 
que a de que tenha sido realizada por ele consciente e deliberadamente, de 
maneira mediata ou imediata, ou que dependa dele para realizá-la ou não.  
Por isso é considerada como o primeiro axioma nas disciplinas morais que 
se referem ao foro humano, porque o homem pode ser interrogado sobre a 
razão daquelas ações cuja realização ou omissão depende dele ou recai 
nele, porque qualquer ação suscetível de ser controlado pelo homem, 
quando depende de alguém realiza-la ou não, pode ser imputada a ele. 
Assim, ao contrário, ninguém pode ser considerado autor dessa ação que 
não dependia dele, nem dela participou, nem foi a sua causa. 

 

Apesar da novidade do instituto, o seu conteúdo não trazia grandes 

desconhecidos se analisado mais de perto. O núcleo da imputatio de Pufendorf era a 

consideração do homem como ser livre, sendo, dessa forma, responsável pelos 

seus atos. Para além do que esse método representava em termos de rompimento 

com o pensamento da sua época, tema que será tratado no capítulo seguinte, o 

elemento central a ser observado neste instante é a ação humana livre, que nada 

mais é que aquilo que torna o homem apto a ser imputado. O homem aqui 

considerado é aquele livre, que age de acordo com a sua vontade. 

 

2.2 A IDEIA DE IMPUTAÇÃO EM ARISTÓTELES 

 

A responsabilização pela ação de acordo com a vontade remete o 

investigador até Aristóteles. A doutrina aristotélica da imputação está inserida na sua 



27 
 

teoria da justiça, sendo debatida no Livro V da Ética a Nicômaco. Ainda que não 

utilize o termo imputação, é evidente que existe uma conexão entre o que é ali 

exposto e a elaboração de Pufendorf19. 

Para o grego, a verificação de se uma ação é justa ou injusta dependerá da 

voluntariedade do agente, ou seja, só pode ser considerado justo ou injusto aquele 

que agiu de acordo com a sua vontade. Por voluntário, compreende-se aquele ato  

 
[...] praticado em plena consciência, não ignorando, portanto, nem sobre 
quem é praticado, nem com que instrumento é executado, nem o motivo 
pelo qual é feito, isto é, por exemplo, saber a quem se bate, com que arma 
e por que motivo. (ARISTÓTELES, 2009, 1135a 24-28) 
 
 

Percebe-se que são excluídos dessa vontade não só os acidentes, mas 

também a falta de conhecimento de qualquer dos elementos que compõem a 

situação fática que gerou a decisão, assemelhando-se ao que se entende por dolo 

na doutrina penal contemporânea. 

Com efeito, a determinação da responsabilidade se dá para Aristóteles a 

partir da análise acima referida, “porque só quando um ato injusto é praticado 

voluntariamente pode ser repreendido e simultaneamente determinado como um ato 

injusto” (ARISTÓTELES, 2009, 1135a 22-24, sem grifos no original). Apesar de não 

usar a expressão imputatio, o estagirita usa repreensão e determinação para referir-

se ao mesmo sentido que a imputação tem para Pufendorf. 

No início do Livro III da Ética a Nicômaco, Aristóteles (2009) afirma que 

apenas ações voluntárias podem ser objeto de repreensão, razão pela qual 

considera essencial para o exame dos fenômenos que concernem a excelência à 

definição de ação voluntária e ação involuntária20. É aqui onde as doutrinas do grego 

e do saxão se encontram. Como visto acima, o conceito de ação é nuclear na 

construção da doutrina da imputação de Pufendorf, sendo a sua plena compreensão  

essencial para a pragmática do instituto da imputatio. Da mesma forma, antes 

mesmo de chegar ao Livro V, onde discute os sentidos da justiça e da injustiça, 

                                                           
19

 Aproximando a doutrina de Pufendorf à de Aristóteles, cf. o prefácio da obra de Richard Loening, 
Die Zurechnungslehre Des Aristoteles (1903), disponível integralmente em 
<http://archive.org/details/diezurechnungsl00loengoog>. Citam essa obra nesse sentido também 
Welzel, 1993, p. 119, nota 3; e Garcia Maynez, 1972, p. 1, nota 1. Ambos defendem suas posições de 
que o termo imputação foi criado por Pufendorf mas o seu conteúdo é inspirado em Aristóteles. 
Disponível em: <http://132.248.184.15/dianoia/files/9513/6996/8756/DIA72_Garcia_Maynez.pdf>. 
Acesso em: 15 mar. 2013. 
20

 Mais adiante Aristóteles fala ainda nas ações mistas (1110
a
 10-15) e ações não voluntárias (1110b 

20-25). 

http://archive.org/details/diezurechnungsl00loengoog
http://132.248.184.15/dianoia/files/9513/6996/8756/DIA72_Garcia_Maynez.pdf


28 
 

Aristóteles discorre sobre a ação e expõe como ela pode ser objeto de louvores ou 

repreensões. Além dessa importância, no que interessa ao presente estudo, o 

próprio Aristóteles (2009, 1109b, 35) afirma que a distinção “também é útil aos 

legisladores não só para a atribuição de honras como também para a aplicação de 

castigos”. 

Nesse sentido, cumpre informar que, apesar das ações aristotélicas serem 

comumente divididas entre voluntárias (hekoúsion) e involuntárias (akoúsion), 

Antônio de Castro Caeiro, autor da primeira tradução direta do grego para o 

português da Ética a Nicômaco, afirma em nota pós-textual que essa designação é 

tecnicamente anacrônica, pois Aristóteles não conheceu a vontade com o conteúdo 

que o verbete tem hoje e a mais correta tradução seria de bom grado e de mau 

grado, sendo nesse sentido que se age contra a vontade ou de livre vontade e com 

gosto (ARISTÓTELES, 2009, nota 72, p. 255). Em razão disso, ao tratar do tema da 

ação para Aristóteles, Mendes (2007) divide-as entre espontâneas e inespontâneas, 

seguindo de resto a tradução comum dos demais conceitos, quais sejam, ações 

mistas, involuntárias e não voluntárias21. 

Apesar dessa escolha por parte de Mendes, foi preferida aqui a forma como 

Castro Caeiro apresentou a redação do corpo da obra Ética a Nicômaco, usando a 

distinção voluntária/involuntária por ser de melhor compreensão ao leitor22. Assim, 

voluntárias seriam aquelas ações em que o princípio motivador está no próprio 

agente, dependendo apenas deste serem levadas à prática ou não (ARISTÓTELES, 

2009, 1110a 15-20), e as ações involuntárias são aquelas que se geram sob 

                                                           
21

 Paulo de Sousa Mendes (2007, p. 150-151) fundamenta sua decisão de não traduzir 
hekoúsion/akoúsion como voluntariedade com base no ensinamento de Hannah Arendt, citando a 
obra A vida do espírito, vol. II. Lisboa: Instituto Piaget, 2000, p. 22. Ademais, apresenta ainda 
transcrição da introdução de uma tradução francesa da Ética a Nicômaco elaborada por Gauthier e 
Jolif, assim se manifestando: “No tocante à terminologia, Cícero foi quem fez a ligação da 
espontaneidade à vontade, designadamente nos tratados Do Destino e Dos Deveres: „Cícero parece 
ter desempenhado um papel decisivo no desenvolvimento da noção de vontade. Isso não se deveu, 
contudo, à originalidade do seu pensamento – que se limitava, de resto, a reproduzir a análise estoica 
da ação humana – mas antes à imprecisão das suas traduções: voluntas serviu-lhe para traduzir 
simultaneamente hekón (voluntate), boulésis e proaíresis, e voluntarius para hekoúsions e 
proairétikos. O conceito latino de vonluntas acabou assim servindo para integrar os conceitos 
bastante distintos em grego de espontaneidade, decisão, intenção moral e desejo racional.[...]‟”. 
(grifos no original)  
22

 Também usando a tradução hekoúsion/akoúsion como voluntária/invonluntária, WELZEL, 1971, 
p.31 e ss. 



29 
 

ignorância ou coação, ou seja, quando o princípio motivador é extrínseco ao agente 

(ARISTÓTELES, 2009, 1109b 35, 1110a)23. 

Surgem, ainda, as ações não voluntárias, que seriam aquelas em que o 

autor age na ignorância e não se arrepende do seu ato. Nesse caso, o agente fica 

sem saber o que fez, mas isso não quer dizer que ele agiu involuntariamente, pois 

sequer se entristeceu (ARISTÓTELES, 2009, 1110b 20-25). A principal distinção 

entre involuntária e não voluntária residiria no arrependimento do agente, que, 

segundo o estagirita, ocorre somente no primeiro tipo24. Aparece aqui por questões 

metodológicas mais uma distinção: ações feitas na ignorância e por ignorância. As 

ações não voluntárias, referidas acima, seriam praticadas na ignorância, enquanto 

as ações involuntárias seriam praticadas por ignorância. 

A fim de sintetizar a série de conceitos pouco organizados que são 

apresentados na Ética a Nicômaco, Aristóteles apresenta as circunstâncias que 

necessariamente têm que estar presentes em uma ação e não podem ser ignoradas: 

 
1) quem age, e 2) o que faz, 3) a respeito do quê ou de quem é a ação 
e qual a situação peculiar em que se encontra o agente; por vezes 
também 4) aquilo com o qual se age, por exemplo, o instrumento com 
que se executa a ação, e o 5) fim em vista do qual se age, por exemplo, 
em vista da salvação, e 6) de que maneira se age, por exemplo, calma 
ou veementemente. (ARISTÓTELES, 2009, 1111a 1-10) 
 
 

 Mais adiante, o grego afirmaria que somente um demente poderia ignorar 

todos esses requisitos ao mesmo tempo, sendo considerada involuntária a ação que 

de quem desconhece as circunstâncias mais decisivas. Sem listar quais seriam as 

circunstâncias mais importantes, Aristóteles apenas aponta como a mais relevante 

delas “o fim em vista do qual ela é levada a cabo” (2009, 1111a 15-20). 

Como já afirmado, essa doutrina da vontade de Aristóteles é apontada como 

a base filosófica para o desenvolvimento da imputatio de Pufendorf, nesse sentido 

se manifestando Hans Welzel e Paulo de Sousa Mendes, que estudaram 

profundamente a doutrina pufendorfiana e suas origens. Welzel (1971, p.31) discorre 

no sentido de que, na exposição dos conceitos de ação, reside a teoria da 

imputação de Aristóteles, que foi o responsável por desenvolver “pela primeira vez 

                                                           
23

 Noutro ponto da obra, assim se manifesta Aristóteles: “Sendo a ação involuntária feita sob coação 
e por ignorância, a ação voluntária parece ser aquela cujo princípio reside no agente que sabe das 
circunstâncias concretas e particulares nas quais se processa a ação” (2009, 1111a 20-25). 
24

 Mendes (2007, p. 148) chama a essas ações extra-espontâneas. 



30 
 

os princípios da imputação, os quais, nos séculos seguintes, aportarão duas vezes – 

por São Tomás, na Idade Média, e por Pufendorf, na Idade Moderna”. 

Já Paulo de Sousa Mendes (2007) argumenta de forma mais fundamentada 

a respeito: considerando o que já havia explicado sobre a tradição ciceroniana de 

traduzir como voluntarius o que em grego era hekoúsios25, aduz que Pufendorf usou, 

por diversas vezes o termo conforme tradução de Cícero para citar ações voluntárias 

ou determinações voluntárias do agente. No Livro I, Capítulo IV, da obra De Jure 

Naturae et Gentium, que trata da Vontade Humana Como um dos Princípios das 

Ações Morais, Pufendorf cita diretamente Aristóteles para elaborar seu conceito, 

assim se manifestando: 

 
A Intenção ou a Deliberação, é um desejo eficaz para obter o Fim, ou, para 
me servir de outros termos, um ato pelo qual a Vontade se coloca 
eficazmente ante um fim ausente; a que ela se propõe realmente produzir 
ou obter. Como este ato é acompanhado de algum esforço, e de uma 
esperança de atingir um fim; vemos facilmente do que se trata; Estes são 
unicamente, como diz muito bem Aristóteles, aqueles que dependem de 
nós, e os quais acreditamos podermos executar sozinhos. (PUFENDORF, 
1734, p. 59) (tradução livre) (grifos no original) 
 
 

Os conceitos de ação voluntária e ação involuntária de Aristóteles são ainda 

citados expressamente na obra De Jure Naturae et Gentium em outros pontos onde 

Pufendorf não deixa de prestar sua dívida intelectual ao grego. O conceito de ação 

voluntária quando o autor discorrer sobre o conteúdo das ações, se seria possível 

considerá-las boas ou más:  

 
[...]“segundo a definição de Aristóteles, o Voluntário é aquele que tem seu 
princípio no Agente, e que o Agente produz com conhecimento das 
circunstâncias especiais de que a Ação depende. Pois uma pessoa que age 
por ignorância, tem em si mesma o princípio da Ação. E como se conhece 
as circunstâncias particulares da Ação, pode-se agir com limite”. 
(PUFENDORF, 1734, p. 64-65) (tradução livre) (grifos no original) 
 
 

Mais adiante, logo após apresentar o seu próprio conceito de ação 

involuntária, Pufendorf demonstra onde foi buscar inspiração, citando o conceito de 

ação involuntária também conforme o já apresentado da lavra de Aristóteles:  

 
Aparentemente, diz Aristóteles, podemos chamar Involuntária tudo o que se 
faz à força, ou por ignorância: claramente, diz ele com razão, que uma tal 
ignorância nos faça cometer apesar de nós, deve ser seguida de algum 
pesar ou de algum arrependimento.(PUFENDORF, 1734, p. 64-65) 
(tradução livre) (grifos no original) 

                                                           
25

 Sobre a tradução ciceroniana, cf. nota 21. 



31 
 

Esclarecida a inspiração de Pufendorf para a elaboração do seu conceito de 

ação, cumpre informar que o saxão não se limitou a transcrever os trechos da Ética 

a Nicômaco. A voluntariedade de Pufendorf ia além do conceito aristotélico ao 

adicionar à espontaneidade que já fazia parte dos ensinamentos do estagirita, outra 

faculdade mental, que não fazia parte claramente da filosofia e psicologia 

aristotélicas, a liberdade. 

Ainda na obra De IureNaturae et Gentium, no capítulo IV, que trata da 

vontade humana 26 , logo após a apresentação do conceito a respeito do qual 

discorrerá naquele capítulo, Pufendorf defende que a vontade ia além da limitada 

prescrição de Aristóteles, possuindo uma natureza mais complexa e mais condizente 

com o humanismo do século XVII, argumentando nos seguintes termos: 

 
A ideia de Vontade encerra duas outras Faculdades subalternas, por assim 
dizer, por meio das quais a vontade exerce as operações em relação às 
Ações Humanas; uma é a Espontaneidade; E a outra a Liberdade. (...) 
Chamamos Liberdade a Faculdade pela qual, estando postas todas as 
coisas necessárias para o agir, a vontade pode, entre os vários objetivos 
propostos, escolher apenas um ou mais de um e rejeitar os outros; ou 
então, se não lhe é apresentado mais que um, escolher ou não escolher, 
agir ou não agir. (PUFENDORF, 1734, p. 58-60) (grifos no original) 
 
 

Claramente demonstrada a origem da espontaneidade do conceito de ação, 

não é tão óbvia a influência que Pufendorf teve para trazer para o interior do 

conceito a liberdade, pois, segundo Mendes (2007), esse atributo não era conhecido 

e não foi desenvolvido propriamente por Aristóteles, tendo sido Pufendorf 

influenciado provavelmente pela filosofia cristã, que foi a grande promotora da ideia 

de liberdade da vontade.27 

Resta claro que, apesar de Aristóteles não ter ele próprio desenvolvido uma 

doutrina da imputação, como já afirmado acima, os seus escritos serviram como 

base explícita para a elaboração da doutrina de Pufendorf, que somou ao que já 

                                                           
26

 Este é o conceito de vontade apresentado por Pufendorf: Quando Deus se propôs a produzir um 
animal que deveria ser governado pelas leis, fala-se do Homem; ele colocou em sua Alma, como 
diretriz interior de suas Ações, uma Faculdade pela qual, depois de ter conhecido os objetivos que se 
apresentaram, ele poderia se portar perante eles por um princípio interno, sem nenhuma necessidade 
física, escolher o que lhe conviria ou o que lhe agradaria mais, e se distanciar daquilo que julgaria 
não lhe ser conveniente. Esta Faculdade é o que chamamos de Vontade. (PUFENDORF, 1734, p. 58) 
(grifos no original). 
27

 Sobre o tópico da liberdade da vontade no pensamento de Aristóteles, Paulo de Sousa Mendes 
(2007) afirma que há um indício da noção de liberdade em trecho da Ética a Eudemo, mas insiste que 
não houve desenvolvimento completo do tema em Aristóteles. Sobre o tema, o português indica a 
obra de Jaqueline de Romilly, La Grèceantique a ladècouverte de laliberté, Paris: Éditions de Fallois, 
1989, pp. 141-154 e também Richard Sorabji, Emotionand Pace ofmind. Oxford: Oxford University 
Press, 2002.   



32 
 

havia sido desenvolvido pelo grego os ensinamentos da teologia cristã, conforme 

esclarecido acima quando foi citada a doutrina nominalista de Guilherme de 

Ockham. 

A soma dessas duas bases teóricas confirma a natureza atemporal e 

suprapositiva da imputação, o que permite que o instituto seja inserido de forma 

coerente dentro da estrutura doutrina do direito natural. No entender claramente 

ontológico e jusnaturalístico de Hans Welzel (1971), aquilo que foi defendido por 

Aristóteles e, consequentemente, a elaboração de Pufendorf, por se referirem a 

elementos categoriais da ação humana e a pressuposições essenciais do juízo 

sobre a culpa, fornecem ideias essenciais sobre o princípio fundamental da 

imputação na estrutura teleológica da ação e nos problemas da ignorância da 

proibição, que dotados da validade geral característica das relações materiais 

concretizam e fixam seu conteúdo em determinados sentidos, ainda que não deem 

respostas de uma só vez e com uma só formula ao problema da justiça, 

caracterizando o instituto da imputação pufendorfiana como típico instituto 

jusnaturalista. 

 

2.3 A IMPUTAÇÃO KANTIANA 

 

Seguindo a esteira do desenvolvimento teórico da ideia de imputação, 

Immanuel Kant (1724-1804) apresenta a sua formatação na obra A Metafísica dos 

Costumes em 1797. O livro está dividido em duas partes, apresentando os princípios 

metafísicos da doutrina do direito e, em seguida, os princípios metafísicos da 

doutrina da virtude, publicados separadamente em sua primeira edição, cada uma 

precedida pela sua própria introdução. Mesmo antes da introdução da primeira 

parte, existem um curto prólogo e uma introdução geral, denominada Introdução à 

Metafísica dos Costumes. No curso desta, na parte IV, o autor apresenta os 

Conceitos Preliminares da Metafísica dos Costumes, dentre os quais se destaca o 

conceito de imputação. Por essa divisão já se enxerga que o objetivo da obra é bem 

dividir o direito e a moral, sendo de extrema relevância o fato de o conceito de 

imputação estar inserido não apenas na introdução dos princípios metafísicos do 

direito, o que o limitaria a essa disciplina, mas na introdução geral, o que permite a 

interpretação de que a imputação não é um conceito estritamente relacionado ao 

direito, gerando reflexos também na doutrina da virtude. 



33 
 

A doutrina do direito penal, por sua vez, é tratada já praticamente na metade 

da Metafísica dos Costumes, inserida na seção de direito político no capítulo 

dedicado ao direito público. Neste ponto do debate, Kant apresenta ao leitor a sua 

famosa concepção sobre a pena, dividindo-a inicialmente entre pena judicial (ou 

poenaforensis) e natural (poenanaturalis), assegurando ser a lei penal um imperativo 

categórico mediante o qual alguém pode ser julgado digno de um castigo. Não cabe 

aqui expor detalhadamente a doutrina da pena de Kant ou aplicar a ela etiquetas, 

que seriam inservíveis ao presente debate, e esse posicionamento explicativo do 

porquê não falar do tema é tomado em posição de respeito ao assunto e a todos aos 

que a ele se dedicaram, não podendo ser deixado completamente de lado em um 

texto que trate ao mesmo tempo do direito penal e da doutrina do direito de Kant. 

Noutro compasso, deve ser asseverado que esse norte é dado em virtude da 

completa separação da doutrina da imputação, tema do presente estudo, da doutrina 

da pena em Kant. 

Nesse sentido posicionou-se Sánchez-Ostiz (2008), que dedicou seu 

doutoramento ao estudo da imputação kantiana. Sua tomada de posição segue 

justamente o que foi acima descrito quanto ao lugar onde cada tema é tratado na 

obra, demonstrando que cada um teria papel mais relevante na medida em que 

fosse considerado mais genérico dentro da própria doutrina do direito ou mesmo 

acima da divisão entre direito e virtude como é o caso da imputação. Tratando-se a 

imputação do instituto pelo qual se atribuem consequências de um ato livre a 

alguém, ela seria, na verdade, pressuposto da pena e não dependente da noção que 

se tenha desta. Concluindo esse raciocínio, Sánchez-Ostiz assim resume a sua 

interpretação da relação entre a imputação kantiana e a sua concepção da pena: 

 
A imputação jurídica é o juízo que abre a via para poder impor 
consequências ao artífice por seu feito. No entanto, a concepção de Kant 
sobre a imputação não se acha condicionada pelo que entende sobre a 
pena. Na medida em que a pena deve respeitar a dignidade da pessoa, 
baseada na liberdade e na medida em que a liberdade condiciona a 
imputação, a doutrina da pena estaria em consonância com o que entende 
por imputação. Ambas são manifestação do que se abordou sobre a 
autonomia moral. (SANCHEZ-OSTIZ, 2008, p. 165) 
 
 

Vale salientar que autores que se debruçaram sobre a imputação kantiana 

como os já citados Sánchez-Ostiz (2008) e Paul Ricoeur (2008) consideram 

que,para uma fiel compreensão do que o pensador de Königsberg entende por 

imputação, seria necessário debruçar-se sobre diversos textos nos quais o instituto é 



34 
 

referido ainda que indiretamente, o que não será feito neste trabalho em razão de 

não ser a imputação kantiana o seu fio condutor, não obstante o necessário 

esclarecimento dessa peculiaridade, para o que é trazido o ensinamento de Ricoeur 

(2008, pp. 39-39): 

 
Mas, se quisermos ter acesso ao nível radical dessa constituição 
cosmológico-ética das ideias de imputação e imputabilidade em Kant, não 
deveremos começar nem pela Métaphisiquedumoeurs, nem pela Critique de 
laraison pratique e muito menos pela Doctrinedudroit, mas sim pela Critique 
de laraisonpure e ir direto à terceira “Antinomia cosmológica” da 
Dialetiquetranscedentale, em que a noção de imputação é posta numa 
situação aporética da qual ela nunca será realmente desalojada. 
 
 

Apresentando-se como uma obra tardia e de conteúdo eminentemente 

jurídico, A Metafísica dos Costumes foi o texto no qual Kant reuniu aquilo que havia 

lecionado anos antes em diversos cursos de filosofia jurídica e filosofia moral, nos 

quais se utilizou dos ensinamentos de Baumgarten e Achenwall, sendo essa a obra 

na qual o autor desenvolveu seu sistema jurídico e apresentou o conceito de 

imputação com mais clareza, motivos pelos quais será o único escrito kantiano 

levado em consideração para a análise do seu conceito de imputação a partir deste 

ponto28. Segundo Orts (2005), a obra esteve ao largo dos estudos centrais da obra 

kantiana, inicialmente, segundo a comentadora, por ser de difícil intelecção pelo 

próprio estilo do autor, por vezes, impenetrável, o que dificultou também a sua 

tradução. Para além disso, a autora considera o real motivo da longa 

desconsideração da obra o seu alijamento da filosofia transcendental da Crítica da 

Razão Pura, na medida em que adota o método transcendental, mas também 

distinto do proceder crítico da Crítica da Razão Prática. 

 
Como pertencente ao âmbito prático, A Metafísica dos Costumes não 
poderia incorporar a dedução transcendental, preocupando-se mais com 
conteúdos que com métodos; mas precisamente esta preocupação com 
todos os conteúdos a alijaria do projeto crítico-prático, iniciado na 
Grundlegung e na segunda Crítica. (ORTS, 2005, pp. XXI-XXII) 
 

 
Nos dias atuais, A Metafísica dos Costumes é considerada fundamental para 

o estudo do direito e é vista como um salto metodológico na doutrina do direito 

natural, sendo tratada por Goyard-Fabre (2006) como responsável pela 

                                                           
28

 Acerca dos distintos lugares nos quais Kant se refere à imputação moral e a escolha d‟A Metafísica 
dos Costumes como texto único para a investigação do instituto, cf. também Sánchez-Ostiz, 2008, p. 
57, nota 2. 



35 
 

reformulação criticista do direito natural, e que apesar da grande importância dada 

aos seus predecessores Grócio, Pufendorf e Wolf, Kant soube firmar sua 

originalidade com relação à doutrina dominante. Criticando os excessos de um 

jusracionalismo decadente, coube à Kant usar sua visão de mundo para reeditar a 

divisão entre moral e direito e distingui-los na medida em que cada um possuiria 

distinta função nas relações humanas. 

Por óbvio, não seria metodologicamente correto comparar sem critérios o 

sistema de imputação Pufendorf ao de Kant por tratarem-se de pensadores em sua 

essência muito distintos, cada um apresentando-se como figura do seu tempo e 

representante de corrente de pensamento em que o segundo aparece como crítico e 

reformador do sistema filosófico do qual fazia parte o primeiro, notadamente por 

apresentar uma novel maneira de julgar como deve ser percebida a realidade e a 

forma pela qual se tentava explicar os fenômenos que envolvem o homem e seu 

pensamento. Resumindo em poucos traços a visão do direito proposta por Kant, 

assim discorre Simone Goyard-Fabre (2006, p. 149): 

 
Para a filosofia crítica, o importante não é que o direito deite suas raízes na 
natureza racional do homem, mas que encontre sua fundação e sua 
legitimação no caráter puro e a priori dos princípios universais aos quais 
recorre a razão prática em todas as suas manifestações. Assim, é por uma 
verdadeira conversão epistêmica que o criticismo de Kant, nisso despertado 
pela meditação de Rousseau, pretende transformar, logo seguido por Fichte 
nessa empreitada, o significado e o alcance seculares da noção de direito 
natural ao desvelar o a priori da racionalidade pura que está no fundamento 
do direito. 
 
 

A obra de Kant exerceu profunda influência na ciência do direito no século 

XIX, com grande repercussão na seara criminal. Isso se deu principalmente por 

conta da preeminência que teve o pensamento kantiano na obra de Paul Johann 

Anselm von Feuerbach, notável jurisconsulto daquele período, frequentemente 

citado como pai do direito penal moderno em razão da elaboração precisa do 

princípio da legalidade e sua consagração na legislação vindoura, que teria se 

inspirado em Kant para elaborar a sua famosa teoria da pena. Além disso, 

modernamente, percebe-se um retorno à imputação kantiana e por meio desta a 

reelaboração dos estratos do conceito analítico de crime29. 

                                                           
29

 Profunda análise da imputação kantiana, seguida da releitura dos estratos do conceito analítico de 
crime encontra-se em Sánchez-Ostiz, Pablo. Imputación y Teoria del Delito. La doctrina kantiana de 
laimputación y surecepciónenelpensamiento jurídico-penal contemporáneo. Buenos Aires: B. de F., 
2008. Também apresentando moderna análise da imputação kantiana Hruschka, Joachim. 



36 
 

Debruçar a presente dissertação sobre o idealismo de Kant ou mesmo uma 

completa análise da sua imputação exigiria a tomada de uma tangente que, 

certamente, demandaria fôlego para longa digressão que, seguramente, teria 

limitada utilidade neste ponto do trabalho em que são analisados de forma sucinta 

alguns conceitos de imputação. De toda sorte, alguns aspectos da imputação 

kantiana serão tratados apenas com a finalidade de deixar claro que Kant pouco 

inovou ao tratar, especificamente, do instituto objeto deste trabalho, o que fortalece a 

tomada de posição na escolha de Samuel Pufendorf como marco para a 

compreensão do que se entende por imputação. 

Não sem razão, Sánchez-Ostiz (2008) considera que o pensamento 

kantiano é a principal referência para expor o que se entende hoje como imputação, 

em razão de trazer em si boa parte das construções anteriores e com isso elaborado 

um resumo e uma interpretação das realidades, crenças e anseios do momento 

histórico que iluminaria a Europa contemporânea. 

Em que pese essa opinião, no presente trabalho, as ideias de Kant terão um 

peso secundário, em virtude da estrutura da sua doutrina da imputação ter sido 

elaborada a partir da clara inspiração em outros autores, o que é reconhecido pelo 

próprio Sánchez-Ostiz na passagem citada. Ainda no início da obra A metafísica dos 

Costumes, como citado acima, Immanuel Kant formula diversos conceitos, dentre 

eles o de imputação. Segundo alguns dos seus comentadores, essa parte da obra 

não foi original, e sim apoiada consideravelmente nos Initiaephilosophiaepractiae 

 

 

 

 

primae de Baumgarten de 176030. 

                                                                                                                                                                                     
Imputación y Derecho Penal. Estudios sobre la teoria de laimputación. Buenos Aires: B. de F., 2009. 
Do mesmo autor, em coautoria com B. Sharon Byrd, cf. Kant‟sDoctrineofRight. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2010, mais precisamente nas páginas 290 e seguintes. Ainda Joachim 
Hruschka, comparando a imputação kantiana com a de outros autores, cf. Imputation. Brigham Young 
Law Review, 1986, vol. 3. Disponível em: <http://lawreview.byu.edu/archive.php>. Acesso em: 3 maio 
2013. 
30

 Opinião esposada por Adela Cortina Orts e Jesus Conill Sancho na nota 2 da página 27 em KANT, 
2005. Orts (2005, p. XVII) afirma que Kant “utilizava como base para suas aulas dois manuais de 
Baumgarten – os InitiaPhilosophicaePracticae (1760) e a EthicaPhilosophica (1740) -, dos quais logo 
reteve unicamente o quadro da divisão, dotando-lhe de um conteúdo que se desvia dos originais. Por 
sua parte, ao direito natural se dedicou Kant em 11 ocasiões com certeza [...]. O fio condutor das 
aulas era neste caso o Iusnaturae de Achenwall (1767), do qual toma os termos técnicos jurídicos a 

http://lawreview.byu.edu/archive.php


37 
 

Para Kant (2005, p. 35) “Imputação (imputatio), no sentido moral, é o juízo 

por meio do qual alguém é considerado como autor (causalibera) de uma ação, que 

é, então, chamada de um ato (factum) e se submete a leis.” Dessa forma, considera-

se imputação o juízo pelo qual se pode considerar alguém como autor de um fato. 

Esta atribuição (imputatiofacti) depende de que essa ação seja proveniente de um 

sujeito livre (causa libera) e somente esta forma de ação (Handlung) pode 

transformar um simples ato em um feito (Tat) atribuído ao seu artífice (Urheber). A 

partir desse momento, é possível imputar aplicando a lei (imputatio legis) ao feito, 

considerando-o como correto ou incorreto segundo se adapte ou não ao imperativo 

categórico que é a lei penal31. 

Por óbvio, é plausível entender que a terminologia adquira um sentido novo 

ao ser empregada por Kant, indo além do que era entendido por Pufendorf e demais 

autores do seu período, que, ainda, estavam muito ligados ao que havia sido 

projetado por Aristóteles, conforme se viu acima, sendo defendido por Sánchez-

Ostiz (2008) que o que há de novo naquilo foi proposto na Metafísica dos Costumes 

é um giro ao sujeito imputante, perspectiva, até então, não apresentada pelas 

doutrinas anteriores, prevalecendo a partir de agora o ponto de vista daquele sujeito 

que atribui responsabilidade, aquele que outorga à ação (Handlung) o caráter de 

feito (Tat). 

 
 
Imputar passa, então, de ser um estudo sobre a ação à qual se responde, 
para ser um ato do sujeito que imputa, que procede a valorar e atribuir. 
Neste sentido, poderia descrever-se este giro como o passo da 
responsabilidade da imputação, da ação voluntária à imputação da ação. 
[...] Na época anterior à modernidade, as categorias com as quais se 
analisa a conduta humana parecem empregar-se como conceitos 
instrumentais para constatar uma realidade, a ação voluntária; agora, em 
câmbio, são meios em virtude dos quais se trata ao imputado como um 
correlato da operação de imputação. (SÁNCHEZ-OSTIZ, 2008, pp. 69-70) 

                                                                                                                                                                                     
Rechtslehre”. Dissertando sobre o descobrimento e recepção da imputatio de Pufendorf, 
HRUCHSKA, 2008, p. 96, assim se manifesta: Baumgarten, no § 125 dos seus 
InitiaPhilosophiaePracticae de 1760, define a imputatiofacti corretamente como „iudicium, quo quis 
certifacti autor iudicatur esse‟, isto é, como „juízo através do qual alguém é visto como Urheber de um 
feito concreto‟. [...] Isto é significativo porque Kant (1724-1804) tomou os InitiaePhilosophiaePracticae 
de Baumgarten como base de suas lições de Filosofia prática. Hruschka fundamenta sua opinião com 
base ainda na publicação dos Initiade Baumgarten na Akademie-Ausgabe: edição das obras 
completas de Kant, da KöniglichPreussischenAkademie der Wissenschaften, Berlin. 
31

 Hruschka cita outra passagem menos conhecida da lavra de Kant na qual a imputação é citada 
diretamente: “Imputamos algo quando algo é simplesmente atribuído a uma pessoa, por exemplo, 
quando algo é concebido como tendo sido originado de uma ação livre”. (KANT, Immanuel. 
AkademieAusgabe, n. 21, p. 157, reflexão 6775. Apud HRUSCHKA, 1896, p.674). O trecho da obra 
de Kant está disponível no original em: <http://www.korpora.org/kant/aa19/157.html>. Acesso em: 20 
jun 2013. 

http://www.korpora.org/kant/aa19/157.html


38 
 

 

Em que pese essa intepretação de Sánchez-Ostiz, não se pode dizer que, 

em Pufendorf, não há a prevalência do sujeito imputante sobre o imputado, antítese 

que não foi investigada pelo pesquisador espanhol. Noutro trecho da mesma obra, o 

professor da Universidade de Navarra parece não perceber que há contradição ao 

apregoado exclusivismo kantiano desta perspectiva, ao afirmar que “o que em 

Aristóteles e Tomás de Aquino era ação ou ato humanos, é em Pufendorf, Wolff e 

Kant um juízo sobre dita ação ou ato, e seu artífice.” (SÁNCHEZ-OSTIZ, 2008, p. 70-

71, nota 34). Isso reforça a maior relevância do estudo da imputação em Pufendorf, 

pois, como se trata neste momento do estudo apenas do conceito e si, pouco ou 

nada Kant trouxe de novo ao que já se entedia por imputação32. 

Investigando a fundo especificamente o conceito kantiano de imputação e 

buscando apresentar suas origens próximas e remotas, Hruschka (1986) e Sánchez-

Ostiz (2008) não apontam para outra direção senão da direta relação entre os 

conceitos de imputação de Kant e Pufendorf, afirmando não poderem ser 

desconsideradas as similaridades entre as estruturas dos conceitos de cada um. Os 

autores reconhecem não conseguir apresentar nenhuma outra referência anterior a 

Pufendorf, que poderia influenciar Kant no uso do termo, ainda que defendam que 

outros conceitos de imputação desenvolvidos depois da obra do saxão tenham 

influenciado também o pensamento kantiano. Assim se manifestaram os dois citados 

pesquisadores contemporâneos: 

 
O conceito “imputação” foi introduzido na Jurisprudência por Pufendorf [...]. 
Kant, quem a este respeito estava de acordo com Wolff e Pufendorf, 
forneceu a melhor definição do conceito em seu 
MetaphysischeAnfangsgründer der Rechtslehre. (HRUSCHKA, 1986, p. 
673) 
 
Os conceitos de “Urheber”, “That” e o caráter judicativo da imputação foram 
recebidos por Kant dos autores precedentes. [...] Com efeito, já Pufendorf 
(1632-1694) havia elaborado e tratado dessas categorias; Chr. Wolff (1679-
1754) dedicou numerosas páginas ao estudo da imputação e se referiu a 
ela também como juízo; Baumgarten (1714-1762) havia empregado termos 
semelhantes; como também Achenwall (1719-1772); e outros. (SÁNCHEZ-
OSTIZ, 2008, pp. 65-66) 

 

                                                           
32

 Também considerando que a imputação, tanto para Kant quanto para Pufendorf eram um juízo, 
HRUCHSKA, 2010, p. 290, nota 64. “Quando Kant usa “juízo” na sua definição de imputação, refere-
se a um ato mental. Similarmente, Pufendorf chama a imputação uma declaração, usando o verbo 
declarare (De Jure, I/IX/§3/p.102).” 



39 
 

Em escrito mais recente dedicado exclusivamente à doutrina do direito de 

Kant, Hruschka (2010, p. 299) é mais categórico. Dissertando sobre os conceitos de 

mérito e demérito, o que exigiu a completa transcrição do parágrafo seguinte ao da 

definição kantiana de imputação, o autor assim considera que “se compararmos esta 

passagem com a passagem dos Elementade Pufendorf, então parece que a 

passagem de Pufendorf foi um modelo para Kant”, seguindo sua argumentação com 

a transcrição do trecho de Pufendorf a que fez referência. Tão logo define os dois 

conceitos e aponta suas diferenças que circulam não no conceito em si, mas 

precisamente na divisão kantiana entre moral e direito, Hruchska (2010, p. 300) 

conclui que “a influência de Pufendorf em Kant é revelada nos comentários de Kant 

sobre retribuição e punição. Em retribuição e punição, Kant fala em “efeito legal”, 

claramente em referência ao “efeito substantivo” de Pufendorf.”  

Quando escreve A Metafísica dos Costumes, Kant não cita Pufendorf ou 

qualquer outro autor durante a apresentação do conceito de imputação e pessoa 

humana. Não há, de fato, qualquer comprovação expressa pelo próprio Kant que ele 

teria lido Pufendorf, e seriam diversos os pontos em comum ou relacionados entre o 

que escreveram os dois autores, notadamente pela grande influência que teve o 

predecessor e o respeito que Kant mostrava à cultura que o precedeu. 

Nesse particular, Mendes (2007) cita Schneewind, que afirmou não ter 

encontrado nenhuma prova de que Kant tivesse lido Pufendorf, embora seja certo 

que ele estaria completamente familiarizado com os escritos dos filósofos daquele 

período em razão da leitura da monumental obra Historia critica philosophiae de 

Johann Jakob Brucker (1696-1770). Confirmando não ter encontrado nenhuma 

referência explícita da leitura de Pufendorf por Kant, Mendes conclui que  

 
[...] a semelhança de muitos conceitos e argumentos de Kant com as 
anteriores linhas de pensamento de Pufendorf deixa-nos sérias dúvidas 
sobre a possiblidade de o primeiro não ter lido diretamente as obras do 
segundo. (MENDES, 2007, p. 120). 
 
 

Está clara a influência de Samuel Pufendorf no conceito de imputação de 

Immanuel Kant, o que somente reforça a necessidade do aprofundamento da 

reflexão sobre a obra do primeiro, a fim de que seja possível compreender em que 

momento da história do pensamento ela surgiu e de que maneira pôde influenciar de 

forma tão intensa o pensamento ocidental, que viria a seguir, expondo qual o 



40 
 

sistema que estava inserido naquele conceito aparentemente simples, mas dotado 

de enorme conteúdo revolucionário no que se refere a método e estrutura. 

 

2.4 IMPUTAÇÃO EM PAUL JOHANN ANSELM VON FEUERBACH 

 

Considerado por muitos como “o fundador da moderna ciência do Direito 

penal alemão” (ROXIN, 2007, p.89)33 e profundamente influenciado por Kant, ainda 

que não o tenha seguido em muitos aspectos, Paul Johann Anselm von Feuerbach, 

para além das suas já famosas contribuições para o direito penal como a teoria da 

prevenção geral da pena e o aprimoramento do princípio da legalidade penal, foi 

também partidário do uso da categoria da imputação como método para se atribuir a 

alguém a responsabilidade criminal, por óbvio tendo seus próprios pressupostos, 

que serão a seguir resumidos. 

Vivendo entre os anos de 1775 e 1833, tendo exercido as funções de 

acadêmico, legislador e juiz, Feuerbach deixou importantes obras que até hoje 

influenciam a doutrina do direito, com destaques para Anti-Hobbes, de 1798, 

Revisão dos Princípios e Conceitos Fundamentais do Direito Penal Positivo em 

1799, mesmo ano em que obteve o grau de doutor em Direito na Universidade de 

Jena, e o famoso Tratado de Direito Penal Comum Vigente na Alemanha, que entre 

os anos de 1801 e 1847 alcançou catorze edições34. 

Em sua obra mais conhecida, o Tratado de Direito Penal, Feuerbach trata da 

responsabilidade penal no Capítulo II, logo após dissertar sobre as exigências da 

legalidade penal. Dada a importância que a legalidade tinha para o autor, assim 

como a sua concepção da finalidade da pena, a estrutura da imputação em sua obra 

sempre dialogará com estes outros pilares. Isso já pode ser percebido quando o 

autor trata do que ele chama do “Fundamento objetivo da punibilidade absoluta”, que 

seria 

 

                                                           
33

 No mesmo sentido, Welzel (2011, p. 31) “Com Anselm v. Feuerbach, um partidário do criticismo de 
Kant, começa a ciência jurídico-penal em sentido moderno, caracterizada por uma conceituação 
precisa e uma clara sistemática em relação ao seu objeto (Lehrbuch, 1801)”. Cf. também Zaffaroni, 
(2007, p. 15) “(…) Feuerbach coroou o que pode considerar-se a primeira estruturação de uma parte 
geral do direito penal em sentido moderno, que se materializa nos „prolegômenos‟ do seu Lehrbuch 
(…)” Grifos dos autores. 
34

 Títulos originais: Anti-Hobbesoderüber die Grenzen der höchstenGewaltund das Zwangsrecht der 
BürgergegendenOberherrn; Revision der GrundsätzeundGrundbegriffedespositivenpeinlichenRechts; 
Lehrbuchdesgemeinen in DeutschlandgeltendenpeinlichenRechts. (ZAFFARONI, 2007) 



41 
 

I) O fundamento objetivo de toda punibilidade é a existência de uma 
realidade fática que seja compreendida sob a cominação de uma lei penal. 
II) Uma ação que não se enquadre em nenhuma lei penal não é punível 
ante o tribunal de direito externo. Uma ação penal se subsume a uma lei 
penal unicamente quando apresenta as características que estão contidas 
no conceito da ação que a lei associa a pena como consequência jurídica. 
(FEUERBACH, 2007, pp. 83-84) 
 
 

A seguir, o autor afirma que o conjunto de elementos de uma realidade fática 

ou ação que estão contidos em um conceito de uma determinada classe de ações 

antijurídicas se chamatipo do crime ou “corpus delicti”, dependendo a punibilidade e 

a sua consequência jurídica da existência de um tipo de crime em geral 

antecedente 35 . Esse tema é tratado ainda antes de Feuerbach apresentar a 

imputação como parte do seu método de imputação, ficando claro, desde já, que a 

legalidade penal é um dos pressupostos básicos para a sua formulação. 

Partindo para o passo posterior nas condições e formas de aplicação das 

leis penais, nome dado ao capítulo onde esse tema é tratado, fazendo claramente 

uma conexão com a teoria da prevenção geral da pena, Feuerbach assim conceitua 

a imputação: 

 
Dado que o fim essencial da lei penal não é outro que impedir as lesões 
jurídicas mediante ingerência no potencial volitivo, a aplicação de toda lei 
penal estará condicionada à existência de uma vontade ilícita, como causa 
– intelectual, psicológica - do crime. A relação de um fato punível (objetivo) 
(como efeito) com uma determinação da vontade do autor contrária à lei 
penal (como causa da mesma), se chama imputação e o estado (exterior e 
interior) de uma pessoa, em virtude do qual se possa imputá-la um fato, 
imputabilidade. (FEUERBACH, 2007, pp. 85-86) 
 
 

O texto segue então com a exposição dos requisitos da imputação, no 

sentido de que essa requer para a sua existência que o crime seja exteriorizado 

mediata ou imediatamente fundamentado no potencial volitivo do agente e que a 

determinação da vontade seja a causa do crime, ou seja, que a vontade do autor 

contrarie a lei penal, consistindo este último requisito na necessidade do autor de 

conhecer o crime e a sua punibilidade, encontrar-se num estado que se possa 

determinar sua vontade pela lei penal ou haver realizado ou omitido uma 

determinação da vontade que tenha causado um crime (FEUERBACH, 2007). 

                                                           
35

 O corpus delicti seria composto basicamente de: “I) um determinado resultado ilícito da ação; mas 
também frequentemente, II) certos fundamentos subjetivos (que se estabelecem no ânimo do 
criminoso) da ação antijurídica, seja uma certa intenção ou uma certa forma de determinação da 
vontade. III) As características estabelecidas da ação exterior sempre pertencem ao tipo de um crime” 
(FEUERBACH, 2007, p. 84) 



42 
 

Logo após essa esquematização, o autor passa a detalhar cada um dos 

elementos da sua ideia de imputação e do que considera a imputabilidade, conceito 

já próximo ao que se entende hoje como tal, seguindo com casuística e outras 

subdivisões de conceitos já expostos, sendo enfático ao expor os casos em que não 

existe culpabilidade, para ele sinônimo de excludente de imputação. 

Acerca da relação entre a imputação e a culpabilidade (ou culpa,schuld), 

Queiroz (2012, p. 230), citando nesse ponto Buchenberger, afirma que a culpa tinha 

para Feuerbach um papel bem particular, sendo, na verdade, um pressuposto da 

imputação, funcionando como “um guarda-chuva que abrangia tanto a 

intencionalidade quanto a negligência”, sem deixar de considerar ainda que 

“Buchenberger anota que seus (Feuerbach) conceitos de imputação e culpabilidade 

não podem ser compreendidos sem que se tenha em mente a sua teoria da pena”, 

como já antecipado acima. 

Em uma das mais influentes obras já escritas sobre o pensamento de 

Feuerbach, Cattaneo (1970, p. 478) também relaciona o conceito de imputação 

daquele com outros temas que lhe foram caros. O professor italiano afirma 

expressamente que “a teoria da imputação de Feuerbach está em estreita ligação 

com (...) a ideia da prevenção geral como escopo da pena e o primado do conceito 

de lei penal”. Prosseguindo com a sua explanação, Cattaneo defende que a posição 

que o alemão assume no âmbito da doutrina da imputação e da responsabilidade 

jurídica derivam diretamente da função da coação psicológica que é atribuída à 

ameaça contida na lei penal, de modo que o pressuposto fundamental da 

imputabilidade provém da “capacidade da lei de ser eficaz, a possibilidade que esta 

produza o efeito da intimidação”.   

Não serão aqui debatidos os meandros da imputação para Feuerbach, tema 

que mereceria investigação específica, sendo o objetivo neste momento perceber a 

existência de uma linha, ainda que tênue, de pensamento entre o que escreveu 

Pufendorf e o que mais de cem anos depois publicou Feuerbach. Desde já, apenas 

a leitura do conceito de imputação deste último já permite uma clara percepção de 

que houve uma influência ainda que estrutural do conceito de imputação trazido para 

o direito por Pufendorf. 

Ao tratar sobre a relação entre as doutrinas de Samuel Pufendorf e Paul 

Johann AnselmFeuerbach, Mario A. Cattaneo, autor de uma das obras mais 

importantes já escritas sobre a doutrina de Feuerbach, afirma que este, apesar de 



43 
 

não ter citado o primeiro quando deveria no livro Anti-Hobbes, foi expresso no início 

do apêndice final da obra Revision der 

GrundsätzeundGrundbegriffedespositivenpeinlichenRechts que Pufendorf o 

influenciou. 

 
 
Ele (Feuerbach) escreve que a teoria da pena de imputação, até Beccaria, 
tem sido associada a pressupostos moralistas e teológicas, tem sido a 
teoria da imputação moral; Pufendorf foi o primeiro que, mesmo em sua 
forma mais básica, sem processamento sofisticado, transportou esta teoria 
do plano da teologia moral em termos de direito natural. (CATTANEO, 
1996A, p.11-12) 
 
 

Na mesma obra acima citada, Mario Cattaneo segue sua argumentação 

citando Feuerbach na sua literalidade e ainda informa que o filósofo de Jena se 

referiu a Pufendorf especificamente quando este, em De jure naturae et gentium, 

tratava logo no início dessa sua obra sobre a ação humana e a imputação. Pufendorf 

elaborou o conceito de imputação da ação humana em uma perspectiva 

secularizada, independente da teologia moral, e neste sentido se justifica a 

observação favorável de Feuerbach. Ocorre que Pufendorf, coerentemente com a 

sua filosofia moral e jurídica, elaborou seu conceito com base no princípio da 

liberdade da vontade, e especificamente nesse ponto a imputação de Feuerbach 

entra em contraste: este último sustenta, por sua vez, uma forma de determinismo 

próprio no âmbito da teoria da imputação jurídica;  

 
Feuerbach de fato se funda exclusivamente no conceito de liberdade moral 
de Kant (diverso da liberdade da vontade, que é para Kant a base do 
conceito de imputação, moral e jurídica), que é apenas „liberdade para o 
bem‟. Em consequência, a seu juízo, as ações antijurídicas têm seu 
fundamento na liberdade, somente enquanto esta última cedeu no confronto 
 
 
 
 
 
das inclinações naturais e sensíveis, e portanto não é manifestada no modo 
que era devido; inclinações naturais, então, e não a liberdade, são a causa 
das ações antijurídicas e delituosas [...](CATTANEO, 1996A, p. 14)

36
 

                                                           
36

 Em outro escrito, Cattaneo (1970, p. 481), repete o tema: “Partindo do raciocínio kantiano sobre o 
conceito de liberdade (elaborado nas duas Críticas), ele chegou à conclusão oposta àquela afirmada 
por Kant na Metafísica dos Costumes; Feuerbach chegou a sustentar uma forma de determinismo, 
em relação ao problema da imputabilidade jurídica. A tese de Feuerbach sobre o problema da 
imputação constitui por isso uma ulterior e definitiva confirmação da opinião aqui acolhida, acerca do 
caráter relativo da sua teoria da pena. De fato, qualquer forma de determinismo na teoria da 
imputação seria incompatível, estaria em contradição lógica com uma teoria absoluta ou retributiva da 
pena: esta última, como se trata inevitavelmente de basear a pena na culpa moral, deve 



44 
 

 
 

Em razão de Kant não ter desenvolvido completamente uma teoria da 

imputação, o que já foi demonstrado acima, a imputação penal desenvolvida por 

Feuerbach, segundo Cattaneo (1970), tinha aspectos característicos que colocaram-

na em posição polêmica com relação à maior parte da doutrina penalística no seu 

tempo, que fundava a imputabilidade na liberdade e responsabilidade moral, e media 

o grau maior ou menor da punibilidade subjetiva pelo grau de maior ou menor 

liberdade, ou de menor ou maio força do estímulo natural ao delito. Assim Cattaneo 

(1970, p. 480) chama atenção para esta especificidade da imputação feuerbachiana: 

 
Toda decisão de cometer um crime, seja no caso do dolo, seja no caso da 
culpa, tem para Feuerbach a própria origem na vontade do sujeito; tal 
vontade coincide com a faculdade de querer, pela qual o impulso ao crime 
tem a sua fonte (o seu “psychologischerEntstehungsgrund”) na parte 
sensível do homem. Este é o aspecto mais característico da teoria da 
imputação de Feuerbach: fazendo derivar a inclinação psicológica ao delito 
da parte sensível do homem, ele nega que a imputabilidade possa fundar-se 
sobre a liberdade moral, a qual é própria do lado suprassensível do homem, 
é típica do homem compreendido como nôumeno

37
.  

 
 

Diferenciando a imputação kantiana da feuerbachiana, pode-se argumentar, 

com base no já exposto, que Kant unifica a imputação moral e a imputação jurídica: 

em outros termos, Kant chega a estabelecer uma certa relação entre a 

imputabilidade e o estímulo natural ao delito, porque entendeu a imputação jurídica 

como uma imputação moral. Neste aspecto Cattaneo (1970, p. 491) reforça sua 

argumentação afirmando que Feuerbach, por sua vez, claramente destinado a 

distinguir os dois tipos de imputação, a fim de confiar aos tribunais a tarefa de avaliar 

a moralidade ou a imoralidade das ações, permaneceu “coerente ao estabelecer a 

relação oposta àquela delineada por Kant”. Em seguida, Cattaneo volta a 

estabelecer a estreita relação entre Feuerbach e Kant, que no tema da imputação 

tomou relevo pelo fato do primeiro ter se dedicado mais ao assunto: 

                                                                                                                                                                                     
necessariamente pressupor – como fundamento da imputabilidade – a liberdade do agente; tal é de 
fato a posição de Kant.” (grifos do autor) 
37

 Como era de se esperar, essa posição de Feuerbach não ficou isenta de críticas negativas e o 
mesmo Cattaneo (1970) faz questão de expor algumas delas. Entre os críticos da teoria da imputação 
de Feuerbach, o jurista italiano cita  o professor da universidade de Heidelberg Anton Friedrich Justus 
Thibaut (1772 – 1840), na obra BeyträgezurCritik der FeuerbachischenTheorieüber die 
GrundbegriffedespeinlichenRechts, Hamburg, 1802. Cf. também Oskar Döring no 
escritoFeuerbachsStraftheorie und VerhältniszurKantischenPhilosophie, in “Kantstudien”, 
Ergänzungsheft 3, Berlin, 1907. E Max Grünhut, Anselm v. Feuerbach und das Problem der 
strafrechtlichenZurechnung, “HamburgischeSchriftenzurgesamtenStrafrechtswissenschaft”, Hamburg, 
1922. 
 



45 
 

 
Penso, portanto, ser capaz de desenhas, mesmo em relação à teoria da 
imputação, a mesma substancial conclusão que me senti obrigado a 
apresentar ao final da discussão sobre o caráter “categórico” da lei penal: 
Feuerbach procedeu uma distinção entre direito e moral ainda mais rígida e 
clara daquela operada por Kant; em definitivo, no terreno jurídico-penal 
Feuerbach se aproximou ser fiel às premissas filosóficas kantianas relativas 
à distinção entre moralidade e legalidade, de modo bem mais coerente do 
que fez o próprio Kant. (CATTANEO, 1970, p. 491) 
 
 

Em que pese a por vezes estremecida relação que o pensamento de 

Feuerbach teve com a doutrina de Kant38, notadamente em sua juventude quando 

escreveu sobre o direito à resistência em Anti-Hobbes, que segundo Zaffaroni (2007) 

e Cattaneo (1970) poderia muito bem chamar-se Anti-Kant, quando Feuerbach 

desenvolveu a sua doutrina da imputação, pelo que foi exposto neste tópico e no 

anterior, percebe-se uma forte influência do pensador de Königsberg e 

consequentemente de Samuel Pufendorf. Esta continuidade da doutrina jurídica, tão 

difícil de ser defendida depois da passagem de Michel Foucault pelas ciências 

sociais, foi observada por Cattaneo na conclusão em um escrito publicado mais de 

vinte anos após sua biografia intelectual de Feuerbach, na oportunidade do 

Congresso Internacional Samuel Pufendorf, realizado pelo Instituto Italiano para 

Estudos Filosóficos, dirigido pelo próprio professor milanês, onde tratou 

especificamente da influência de Pufendorf sobre Feuerbach, para além dos campos 

da imputação: 

 
Vimos de fato que Feuerbach cita Pufendorf uma só vez, mas não em 
relação ao ponto em relação ao qual ele sofreu a sua maior influência: os 
três contratos fundamentos do Estado e a distinção entre ameaça legal e 
inflição da pena. Abre-se por isso, a meu ver, um vasto campo de 
investigação para emergir as contribuições, até então subterrâneas, mas 
reais e profundas, dadas por Samuel Pufendorf a muitos setores do 
pensamento jurídico moderno. (CATTANEO, 1994, p. 28) 
 

 

 

 

 

 

 

                                                           
38

 Sobre a confrontação entre Kant e Feuerbach, enfatizando o direito de resistência, cf. ZAFFARONI, 
Eugenio Raúl. O Inimigo no Direito Penal. 2. ed. Rio de Janeiro: Ed. Revan, 2007, pp. 128-133. Cf. 
também, por todos, CATTANEO, 1970, passim. 



46 
 

2.5 IMPUTAÇÃO EM KARL LUDWIG GROLMAN 

 

O argumento de que a doutrina da imputação teve grande repercussão na 

cultura jurídico-penal da Europa ocidental seria suficientemente explicado pela 

marcada influência que os autores acima debatidos tiveram na formação da doutrina 

penal moderna. Inobstante, vale a pena citar alguns outros juristas que tiveram em 

suas obras a marca do instituto tema deste trabalho. 

Inicialmente, pode ser citado o jurista alemão Karl Ludwig Grolman (1775 – 

1829), pouco conhecido no Brasil, mas bastante famoso pela sua disputa intelectual 

travada com Feuerbach39, de quem foi contemporâneo. A imputação para Grolman 

se situa no ponto central da sua doutrina, pois, segundo Queiroz (2012, p. 169), 

destaca-se no autor “a postulação da necessidade de regras específicas de 

imputabilidade, no sentido amplo da expressão (ou seja, aptidão para receber a 

pena)”, além de um específico conceito de pena, também relacionado ao de 

imputação, como o próprio Grolman ressalta: “Finalmente: só se pode falar de uma 

pena se aquele que a recebe é capaz de reconhecê-la como um mal em razão 

daquilo que ele deve” (GROLMAN, 1799, pp. 44, apudQUEIROZ, 2012, p. 170)40. 

A respeito da teoria da imputação de Grolman, Cattaneo (1996B, p. 40) 

afirma que a segunda parte do primeiro livro do Grundsätze der 

Criminalrechtswissenschaft é dedicada ao tema, obra na qual o alemão define a 

imputação como  

 
A declaração que uma pessoa pode e deve ser reconhecida como 
responsável por uma ação (o que significa que havia podido evitá-la). [...] O 
homem é pessoa, ser racional; enquanto tal ele não pode agir senão em 
modo racional; em relação à personalidade não é, entretanto, possível 
nenhuma imputação. 
 
 

Continua Grolman afirmando que o homem é ao mesmo tempo animal e ser 

natural, é necessário considerar que em relação à animalidade não é igualmente 

possível nenhuma imputação, mas em relação ao juízo interno que permite escolher 

entre uma ação e outra, é possível nesse lado imputar a responsabilidade. O 

homem, diferentemente dos animais, tem a capacidade de ir ao encontro da 

                                                           
39

 Sobre a polêmica com Feuerbach, cf. Cattaneo, 2007, p. 282 – 296.  
40

 A obra de Grolman citada por Queiroz (2012) é Über die BegründungdesStrafrechtsund der 
Strafgesetzgebung, nebsteinerEntwicklung der LehrebondemMaasstabe der Strafenund der 
juridichenImputation.Giessen: 1799, G. F. Heyer. 



47 
 

exigência da razão e subordinar a animalidade à personalidade, concluindo que 

“esta faculdade, que é elemento característico da humanidade, é a vontade ou 

arbítrio (Willkühr); esta torna possível a imputação, e a ela deve ser referida a ação” 

(CATTANEO, 1996B, p. 41)41. 

Em seguida o jurista alemão dividiu as ações humanas entre legais e ilegais, 

sendo obviamente estas últimas aquelas que estão contrárias ao princípio do direito 

(Rechtsgesetz), sendo que cada ação possui em si um elemento material ou objetivo 

que deve ser distinto do elemento formal ou subjetivo. Cattaneo (1996) informa que 

para Grolman todas as ações humanas são imputáveis, devendo ser considerada 

legal ou ilegal após distinção feita pela a imputação jurídica de mérito 

(ZurechnungzurVerdienst) ou culpa (ZurechnungzurSchuld), sendo que o direito 

penal leva em consideração apenas as imputações por culpa, o que ocorre quando 

uma ação objetivamente ilegal é também subjetivamente ilegal. 

 
A imputação por culpa é então o juízo através do qual a ação objetivamente 
ilegal é considerada também subjetivamente ilegal; isto ocorre quando a 
decisão de realizar a ação é baseada na vontade e portanto o seu autor 
poderia e deveria (tratando-se de ação ilegal), não cumpri-la. (CATTANEO, 
1996B, p. 42) 
 

 
Na obra de Grolman comentada por Cattaneo (1996B), este autor chama 

atenção para a pouca originalidade da parte mais técnica do instituto da imputação, 

que seria a diferença entre dolo e culpa, considerando uma elaboração “menos 

interessante”. Diversamente, o italiano busca chamar atenção para a estrutura 

composta por Grolman da imputação penal sobre a liberdade da vontade, chamando 

esta de “uma teoria muito clara e precisa”. A reanálise deste aspecto fez com que o 

professor da Universidade de Milão mudasse entendimento esposado em obra 

anterior, assim refletindo: 

 
Me parece agora, todavia, remeliusperpensa, che no pensamento de 
Grolman tal elemento, a vontade livre, não se adiciona como um tertium aos 
dos aspectos, natural ou fenomênico e racional ou nuomênico do homem; 
em realidade a vontade, enquanto livre, é, implicitamente, para Grolman, um 

                                                           
41

 Mario A. Cattaneo escreveu diversos ensaios sobre a obra de Karl Grolman, mas segundo ele 
próprio escreveu na introdução do livro L‟UmanesimoGiuridicoPenaledi Karl Grolman, de 1996, esta é 
uma releitura de tudo o que já havia estudado e escrito sobre o autor, razão pela qual somente esta 
obra será aqui utilizada como referência. A título de informação, o autor publicou La dottrinapenaledi 
Karl Grolmannella filosofia giuridicadel criticismo, Legalità e processo penalenelpensierodi Karl 
Grolmane La Legislazionepenalenell‟illuminismotedesco, todos ensaios publicados na coletânea 
Iluminismo e LegislazionePenale – Saggisulla filosofia deldirittopenalenellagermaniadelsettecento, 
Milão: LED, 1993. 



48 
 

portador da parte racional do homem, e por conseguinte de acordo [...] com 
a tese expressa por Kant na obra Die ReligioninnerhalbgerGrenzen der 
blossenVernunft[...] e na Metaphysik der Sitten[...].(CATTANEO, 1996B, p. 
48) 
 
 

Para finalizar a sua argumentação, realizando uma análise sistemática das 

doutrinas penais do período, Mario Cattaneo (1996B, p. 50) coteja a imputação 

penal de Grolman com a de Feuerbach e Kant, concluindo que  

 
[...] podemos, então, tranquilamente dizer que, em relação ao problema da 
imputação jurídico penal, Grolman é profundamente kantiano enquanto 
Feuerbach, apesar de aparentar, não é. [...] O modo de conceber a 
imputação jurídico-penal por parte de Grolman é particularmente 
interessante, porque é uma luz da sua verdadeira intenção; em definitivo, a 
sua doutrina é fundada sobre a justiça e não sobre a utilidade

42
. 

 
 

2.6 IMPUTAÇÃO EM LUDWIG HEINRICH VON JAKOB 

 

Outro autor contemporâneo a Feuerbach e Grolman que pode ter sua 

doutrina da imputação demonstrada é Ludwig Heinrich von Jakob (1759 – 1827), 

professor da Universidade de Halle, também bastante influenciado pela doutrina 

kantiana. Inicialmente cumpre salientar uma forte semelhança entre Jakob e 

Feuerbach: assim como Feuerbach defendeu tese antikantiana no seu Anti-Hobbes 

quando defendia o direito à resistência, ao contrário do filósofo de Konigsberg, 

Jakob defendeu a mesma tese contrária a Kant no seu escrito intitulado 

Antimachiavel43 de 1794. 

Rebatendo a crítica comum existente a Jakob de que este seria um seguidor 

servil de Kant, Mario Cattaneo (1993) defende ainda que, além da crítica exposta de 

forma clara em Antimachiavel, Jakob foi capaz de elaborar sua própria filosofia 

jurídica, realizando a dedução do direito natural e a distinção entre moral e direito 

com base da filosofia moral kantiana antes da publicação da Metafísica do Direito, 

                                                           
42

 Reforçando este aspecto humanitário e não utilitário de Grolman, Cattaneo (1996B, p.147-148) 
afirma que: “Se quisermos resumir o mérito e a contribuição positiva da doutrina penal de Grolman, 
podemos indicar antes principalmente o fato de basear a pena na exigência da proporcionalidade e 
da justiça concreta, para evitar que a liberdade do culpado venha a ser limitada mais que o 
necessário para garantir a segurança no futuro mediante a intimidação. [...] Por fim, se pode sublinhar 
a sua preocupação de por limite seja ao legislador seja ao juiz, em uma perspectiva de humanidade e 
de legalidade. Em definitivo, o nome de Grolman deveria ser recordado na série dos estudiosos os 
quais se aproximaram de criar um direito penal na medida do homem.” 
43

Antimachiaveloderüber die Grenzen des bürgerlichenGehorsams(1794). Nesta obra “Jakob indica 
uma clara contradição entre a ideia de dever de obediência absoluta a qualquer ato de vontade do 
soberano (que conduz a elevar esta última acima a lei moral) e a filosofia moral de Kant, fundada no 
absoluto primado do Sittengesetz.” (CATTANEO, 1993, p. 291) 



49 
 

que foi a primeira parte da Metafísica dos Costumes de Kant publicada em 1797. A 

doutrina filosófico-jurídica de Jakob foi publicada dois anos antes, em 1795, no 

volume PhilosophischeRechtslehreoderNaturrecht, no qual Cattaneo (1993) 

vislumbra a presença de uma doutrina penal semelhante ao que foi elaborado por 

Kant na Metafísica, porém indo um pouco além desse por ter apresentado uma 

maior coerência interna. 

Em linhas gerais, Jakob entendia que o direito natural deveria enxergar o ser 

humano como um ser moral, apresentado como substância absoluta ou como 

pessoa, com um fim em si mesmo. Além disso, a pessoa deve possuir a liberdade 

ou uma absoluta causalidade da vontade, juntamente com a concepção de que as 

pessoas livres, embora possam ser diferentes entre si em relação à matéria, devem 

ser consideradas como dotadas de igual dignidade ou de uma perfeita semelhança 

formal: todas de fato são igualmente fins em si mesmos. Esquematizando este 

raciocínio, Mario Cattaneo (1993, p. 299) defende que Jakob indica três direitos 

originais puros e formais que incumbem necessariamente a todos os seres morais: 

“1) o direito à personalidade; 2) o direito à liberdade; 3) o direito à igualdade 

(formal)”. 

No que se refere à sua teoria da imputação, como não poderia deixar de ser, 

o instituto está conectado com a concepção de pena e de pessoa moral. Jakob 

também exige para a imputação de um fato a alguém que este tenha agido de forma 

livre, devendo ser necessariamente determinado se e em qual medida existiu a 

causa libera de uma dada ação além da determinação do grau de conformidade ou 

desconformidade externa entre a ação e o direito a fim de que seja constatada a sua 

legalidade ou ilegalidade. A um ser racional é imputada uma ofensa na razão em 

que este for declarado livre autor, de maneira que a imputatiofactié a fase da 

atribuição de responsabilidade em que o homem é considerado causa livre do 

resultado, e a imputatio juris o momento seguinte em que é determinado o grau de 

culpa do autor. Como excludentes da imputação de forma absoluta, Jakob relaciona 

os casos puramente físicos, que não foram conduzidos pela vontade livre, os seres 

racionais quando agiram sem o pleno uso da sua liberdade ou da razão, e as ações 

dos seres livres que por alguma razão não derivaram da sua liberdade, entre outras 

(CATTANEO, 1993). 



50 
 

Apesar da clara similaridade entre a sua doutrina de imputação e as que já 

existiam em outras obras da época, Mario A. Cattaneo (1993, p. 311 – 312) exalta a 

importância da elaboração de Ludwig Heinrich von Jakob da seguinte maneira: 

 
 
Se deve notar agora a concordância entre a posição de Kant e a de Jakob 
acerca da medida da imputabilidade, que deve ser posta em relação com o 
grau de liberdade com a qual foi cometida. Ao mesmo tempo, se deve 
sublinhar o caráter autônomo e independente da específica reflexão 
filosófico-jurídica kantiana deste tese de Jakob; relembremos agora que 
PhilosophischeRechtslehre de Jakob é de 1795, enquanto que a kantiana 
Metaphysik der Sitten é de 1797. Se pode então afirmar que Jakob foi 
pioneiro e antecipou a doutrina da imputação penal e os graus de 
imputabilidade de Kant. 
 
 
 

2.7 IMPUTAÇÃO EM GAETANO FILANGIERI 

 

Saindo um pouco da Alemanha, mas permanecendo ainda no continente 

europeu, percebe-se que a doutrina da imputação de Pufendorf exerceu também 

grande influência sobre um dos juristas de maior peso na formação do pensamento 

penal italiano. 

GaetanoFilangieri (1753 – 1788) foi um dos poucos estrangeiros a exercer 

influência na doutrina germânica, frequentemente fechada a este tipo de inserção. 

Vivendo antes do período em que surgiram as obras de Feuerbach, considerado, 

como já dito, fundador do direito penal moderno, Filangieri foi responsável, através 

do tratado em sete volumes La Scienza dela Legislazione(1783) 44 , pela maior 

prospecção de informações por parte de autores alemães fora do seu país. 

Ressaltando este dado, Kurt Seelman (2001), atual professor da Universidade da 

Basiléia, afirmou que a maior parte dos penalistas tedescos do século seguinte ao 

seu escrito beberam na sua fonte, citando como tais autores do peso de Feuerbach, 

Kleinschrod, Grolman, Tittmann e mais recentemente Eberhardt Schmidt. Tal era o 

peso da obra de Filangieri que Hepp, em 1844 chegou a afirmar que o italiano era 

“representante da mais antiga teoria tedesca (sic!) da intimidação” (SEELMAN, 

2001, p. 4). Apesar desse lisonjeiro reconhecimento, a obra de Filangieri passou por 

um período de esquecimento durante o início do século XX e apenas recentemente 

voltou a ser estudada. 

                                                           
44

 Exaltando a importância desta obra, Seelman (2001, p. 5) chega a afirmar que “[...]La Scienza dela 
legislazione é considerada o compêndio e a quintessência do pensamento iluminista no campo da 
filosofia do direito [...]”.   



51 
 

Mostrando-se conectado ao pensamento jusnaturalista do seu tempo, 

Filangieri, em relação à imputação, considerava que somente poderia ser imputável 

a ação determinada pela vontade. Esta vontade apresenta um elemento volitivo e 

outro epistêmico, “a vontade é aquela faculdade da mente que se determina depois 

das pressões dos desejos e depois do cálculo da razão. O desejo nos impele, o 

intelecto examina, a vontade então determina.” (FILANGIERI, apud. SEELMAN, 

2001, p. 15). Ainda segundo Seelman (2001), Feuerbach interpretou mal esta 

passagem de Filangieri e considerou que por vontade o autor quis referir-se a 

arbítrio, então em sentido psicológico e não vontade livre no sentido ético, e 

precisamente sobre esse conceito filangieriano de vontade no sentido psicológico 

Feuerbach teria fundado a sua própria doutrina da imputação. 

Investigando precisamente a origem e a função da imputação na obra de 

GaetanoFilangieri, Kurt Seelman (2001, pp.15-16) deixa bastante clara a fonte na 

qual o italiano foi buscar a sua inspiração: 

 
Filangieri se coloca, assim, essencialmente na tradição da teoria 
jusnaturalística da imputação que remonta a Pufendorf e renovada por 
Wolff: o homem, afirma explicitamente Wolff, deve ser “causa libera” das 
suas ações, “imputarinequeuntactionesnisiliberae”. Mas Filangieri 
desenvolve o conceito até as extremas consequências, não fazendo 
qualquer tipo de concessões, nem uma interpretação psicológica da 
vontade, nem a corrente orientação em sentido determinístico. 

 
 

Existe também para Filangieri uma conexão entre o instituto da imputação e 

a função da pena, relacionando o elemento subjetivo do crime à função preventiva 

da pena. Enquanto o elemento subjetivo do crime, ou mais precisamente a 

imputatiofacti, entendida como uma declaração de que a vontade foi livre, se orienta 

de tal modo unicamente para a prevenção especial, o elemento objetivo, ou mais 

precisamente a imputatio juris, se orienta tanto à prevenção especial quanto à geral, 

em razão de que a “‟qualidade‟ do delito, o valor social da lei lesada, determina na 

sua extensão a necessidade de prevenção especial e geral” (SEELMAN, 2001, p. 

19). A fim de confirmar esta interpretação, Kurt Seelman cita o próprio Filangieri: “A 

medida que o pacto que se viola é mais precioso à sociedade, a pena deve ser 

maior, assim deve ocorrer porque a sociedade tem um maior motivo de temer o 

delinquente, até porque tem um maior interesse de ter longe um outro.” 

(FILANGIERI, apud SEELMAN, 2001, p. 19). 



52 
 

A consideração do elemento subjetivo do crime, no sentido da teoria 

jusnaturalística da imputação por parte de GaetanoFilangieri, mostra uma importante 

aplicação prática na medida em que limita a proporção da pena, o que mantém o 

jurista italiano conectado ao indeterminismo pufendorfiano da a imputação da 

responsabilidade. 

 

 

3  PUFENDORF E O JUSRACIONALISMO 

 

Situado historicamente entre os séculos XVI e XVII, o jusracionalismo ou 

jusnaturalismo moderno, surge mediante a renovação dos pressupostos da 

escolástica medieval e da preocupação com o que convém chamar de princípios 

secundários, que, até então, passavam longe do que era discutido entre os 

jusnaturalistas tradicionais. Esses princípios, instrumentos que adaptariam a teoria à 

práxis, serviriam para dar concreção ao direito natural, fazendo com que ele servisse 

para atingir a paz e buscasse conformar a realidade por meio do direito. É 

necessário deixar logo claro que o jusracionalismo, nas palavras de Wieacker 

(2004), não passou de mais um curto capítulo das diversas manifestações do 

jusnaturalismo, iniciado desde a filosofia helenística e presente até hoje, não 

passando a teoria moderna do direito natural de um novo enfoque nos grandes 

temas da metafísica ocidental. 

A fim de contextualizar histórica e filosoficamente a obra de Samuel 

Pufendorf, é necessária breve análise do giro metodológico ocorrido no período 

entre o fim do século XV e início do século XVI nas ciências jurídicas, fruto da 

modernidade que surgia e das exigências de um novo tempo. Somente após a 

análise dos fundamentos metodológicos, que não só deram forma às obras, mas 

emularam o pensamento dos pensadores da época, será possível a compreensão 

do sistema jurídico, que envolve a imputatio ora em estudo. Em razão disso, a 

digressão abaixo terá como foco a evolução do método dos juristas daquele tempo, 

deixando de lado a análise historiográfica de cada uma das escolas que, juntas, 

formaram o que se entende por jusnaturalismo moderno.  

 

 

 



53 
 

3.1 ANTECEDENTES PRÓXIMOS AO DIREITO RACIONAL NATURALISTA 

 

O direito da Idade Moderna se desenvolve em paralelo com a formação dos 

Estados nacionais e o alijamento do sistema feudal, panorama que “indica muito a 

respeito do giro conceitual que o direito tomará” (BRANDÃO, 2012, p.149). No 

século XV, a nova forma de organização social passa a exigir do direito uma abrupta 

atualização, notadamente em virtude da centralização do poder político que passa a 

modificar o equilíbrio do sistema das fontes do direito, que agora passa a ser 

elaborado com a finalidade de manter as instituições estatais em formação45. 

A centralização do poder real coloca em xeque a atividade dos 

Comentadores quando a romanística e o iuscommunetornam-se insuficientes para 

garantir a segurança jurídica das relações sociais no interior dos Estados que 

estavam a se formar, refletindo também consequências no direito canônico, que 

passa a perder espaço em virtude da perda de territórios por parte da Igreja. As 

relações comerciais que também foram modernizadas nesse período histórico da 

mesma forma exigiam uma nova ordenação comum que fornecesse garantias das 

partes e do próprio Estado. 

Como necessidade de formatação desse novo panorama social, passaram a 

surgir, ainda no século XV, as primeiras codificações, que são, na verdade, 

compilações da legislação já existente, ainda muito distantes tecnicamente do mais 

conhecido período das codificações que foi o século XVIII, mas de toda forma 

 

 

 

 

                                                           
45

 Há quem discorde da comum relação feita entre a formação dos Estados Nacionais e a ascensão 
do direito natural como sua essência. Nesse sentido se manifestava Jellinek (s/d. pp. 221 e 223): 
Para o Direito Natural, a questão da origem dos Estados, primário ou secundário, é uma questão 
jurídica [...]. É preciso, ao mesmo tempo que se reconhece que é insuficiente a doutrina do Direito 
Natural para construir a origem dos Estados, reconhecer também que são insustentáveis todos os 
ensaios feitos a este respeito. [...] O fundamento mais fundo deste fenômeno radica na dupla 
natureza do Estado. Somente quem acredite poder conhecer este estudando-o exclusivamente como 
instituição jurídica é quem pode elaborar a questão acerca do fundamento jurídico de um Estado 
concreto. O Estado é, primeiramente, uma formação histórico-social à qual se adiciona o direito, mas 
que não pode criar este, pois precedem ao nascimento dos indivíduos humanos e se enlaçam com 
eles.   



54 
 

refletindo a centralização do poder real46. 

Esse novo contexto político, social e jurídico, como não poderia deixar de 

ser, teve que ser absorvido pelos pensadores do período que se viram forçados a 

assistir à ruína do “edifício do saber jurídico dos comentadores” (HESPANHA, p. 

249), em razão de que boa parte daquilo que foi produzido pelos prolixos 

jurisconsultos não mais serviria para a nova realidade que se apresentava. Nesse 

sentido, também é o ensinamento de Brandão (2012, p. 151) 

 
O direito romano, que cunhou a instituição República (res publicae), foi 
criticado à luz do cenário político nascente. A concentração do poder nas 
mãos do soberano, que é a cabeça de uma instituição nova, rompe com o 
modelo conhecido até então, pois intenta seguir por um caminho diverso. 
Não se objetiva mais a fragmentação do poder, mas, ao contrário, visa-se a 
sua centralização, por isso o pensamento maquiavélico cunha para dita 
instituição uma nova nomenclatura: o Estado. 
 
 

A evolução ora comentada, como sói ocorrer quando o tempo de que se fala 

é o histórico, não aconteceu de forma repentina. A gestação do Estado Moderno foi 

lenta e heterogênea, não devendo esse aspecto ser esquecido pelo pesquisador. 

Preocupados com a precisa reflexão do método da história das ideias, Brandão 

(2012) e Hespanha (2009) evitam generalidades e deixam sempre claro que o 

processo de formação do Estado Moderno não pode ser visto de forma linear, 

tampouco o direito que se desenvolveu em paralelo. 

O certo é que o direito não foi imediatamente centralizado pelo monarca: 

salienta Brandão (2012) que, na primeira fase da Idade Moderna, operam como 

limite ao poder do rei os costumes, os privilégios e o direito natural. O primeiro 

constituiu uma permanente fonte do direito, notadamente por conta dos jus 

commune ainda muito arraigado nas comunidades em razão da recente unificação 

dos territórios. Os privilégios permaneceram como limite ao poder soberano por 

conta das concessões prescritas nos foros. O direito natural, por sua vez, mantinha-

se como doutrina jurídica preponderante entre os pensadores que consideravam que 

                                                           
46

 Contemporizando esta afirmação, Hespanha (2009, p. 247) argumenta que as atividades de 
codificação ou compilação de leis “até os finais do séc. XVII, [...] não representam uma intenção de 
centralização do poder monárquico, inovando o direito por meio da lei régia, mas antes um desejo de 
corresponder aos pedidos dos povos de, pela redação escrita, se tornar mais certo o direito 
consuetudinário tradicional”. Sobre a sua concepção de que neste período também ocorre uma 
codificação, o professor português se manifesta no sentido de que “o empreendimento da codificação 
do direito foi várias vezes posto em prática na história do direito europeu. Normalmente anda ligado à 
necessidade de fixar o direito vigente, embora também seja utilizado para o renovar globalmente, de 
acordo com aquilo que se entende serem as novas necessidades da época.” (HESPANHA, 2009, p. 
329). 



55 
 

existiam duas ordens jurídicas, a do Estado e uma superior baseada na vontade 

divina, que em caso de conflito, iria se sobrepor à vontade do rei. 

Nesse contexto, surge para Hespanha (2009) três possíveis orientações 

para a doutrina: a primeira seria a de considerar o direito romano-justinianeu apenas 

no seu caráter histórico-filológico, considerando-o não mais vigente, tentando libertá-

lo dos seus exageros interpretativos, o que ficou conhecido como Escola Culta, 

Humanista, Elegante, ou mosgallicus, em virtude da sua proeminência na França;a 

segunda corrente buscava adequar o que foi produzido pelos Comentadores às 

novas matérias, descartando aquilo que não poderia ser reutilizado, dando origem a 

uma refundação e um recompletamento do sistema construído pelos Comentadores, 

o que ficou conhecido como ususmodernusPandectarum, mais desenvolvido na 

Alemanha. Por sua vez, a terceira orientação ficou conhecida como Bartolismo 

Tardio, mais comum nas penínsulas itálica e ibérica, além do sul da França, 

característico pela base romanística, que manteve e desenvolveu o saber dos 

Comentadores. 

Esse giro que a doutrina do direito teve que dar para se adaptar à 

modernidade, que surgia, foi um passo essencial para a reelaboração metodológica 

da ciência jurídica, sendo importante apontar algumas características de duas 

escolas metodológicas comumente lembradas, que retratam bem as mudanças do 

período, o mositalicustardio e o mosgallicus, também conhecida como Escola 

Humanista. Sobre o tema, é relevante citar o ensinamento de Brandão (2012, p. 

154): 

O método da escola dos comentaristas foi adotado nas universidades 
criadas no Sacro Império Romano Germânico, fundadas no séculos XIV e 
XV, sobretudo nas universidades alemãs e austríacas. A escola dos 
comentaristas, portanto, será determinante para o desenvolvimento do 
ensino jurídico europeu e, como essa escola surgiu na Itália, o seu método 
foi chamado de mositalicus. 
 
 

Marcada pelo elevado uso do argumento de autoridade, essa escola ficou 

marcada pelo excessivo apego aos comentários doutrinários de Bártolo e 

distanciamento das fontes do direito romano e canônico, valorizando as 

interpretações sucessivas dos comentadores, tornando “mais valiosa a 

communisopinio, (...) do que a consulta direta aos textos da compilação de 

Justiniano (...) e do Decreto de Graciano e das Decretais” (BRANDÃO, 2012, p.154), 

que eram justamente as fontes primárias do direito romano e canônico 



56 
 

respectivamente. O resultado desse tipo de produção intelectual foi um aumento na 

complexidade do que era produzido, muito em consequência da falta de 

conhecimento do latim erudito por parte dos juristas que usavam o latim vulgar, além 

da sua preocupação maior com a prática forense em detrimento da pesquisa nas 

universidades. 

Pelo exposto, observa-se que faltava a essa escola o espírito crítico perante 

os textos que utilizavam, resultado da completa submissão que tinham os juristas. 

Além disso, a falta de organização do que era produzido pelos juristas ficava claro 

pelo casuísmo comum das suas obras, o que gerou desordem na práxis dos 

tribunais que tinham que resolver casos por meio da exegese dos textos romanos, 

usando a lógica e a dialética medieval47. 

Em que pese essa dificuldade metódica, tal escola apresentou importante 

contribuição no âmbito penal pela prática de Tibério Decianus, que, segundo 

Brandão (2012), criou a primeira parte geral do direito penal. Assim se manifesta o 

professor pernambucano: 

 
Ao analisar o crime a partir das quatro causas primeiras de Aristóteles, 
quais sejam, a causa formal, a causa material, a causa eficiente e a causa 
final, Decianus encontra os elementos comuns a todas as ações 
consideradas criminosas e, com isso, desenvolve uma teoria que se aplica 
aos crimes conhecidos na época. A causa formal do crime é a lei (embora 
não se encontre aqui a afirmação do princípio da legalidade, pois se admite 
a lexnaturalis e a lei costumeira como fundamentos de incriminação, mas 
temos em gérmen aquele princípio), a causa material do crime é o dolo, a 
causa eficiente é a ação, enquanto a causa final é a motivação do agente. 
(BRANDÃO, 2012, p. 155) 
 
 

Opondo-se a esse estilo exagerado e pouco prático dos italianos, 

objetivando principalmente simplificar o direito e torná-lo mais acessível mediante a 

restauração da pureza dos textos jurídicos da antiguidade, nasce, na primeira 

metade do século XVI, o Humanismo Jurídico, ou mosgallicus, extremamente 

conectado com os saberes do seu tempo ao se filiarem culturalmente aos 

                                                           
47

 Nesse sentido, cf. CARPINTERO, Francisco. “Mositalicus”, “mosgallicus” y el Humanismo 
racionalista. Disponível em: <http://www.franciscocarpintero.com/contenido.html>. Acesso em: 15 
maio 2013. Carpintero chama essas duas escolas de “correntes metodológicas” (p.108) e afirma ter 
estudado sobre ambas no intento de identificar em qual delas se inseriria Fernando Vázquez de 
Menchaca, mas acabou descobrindo que o método de Menchaca e de outros autores da época não 
poderia ser reduzido apenas a uma dessas duas escolas, sugerindo uma terceira que até então teria 
ficado sem a devida atenção dos historiadores do pensamento jurídico. Sobre o tema, cf. também 
BRITO, Alejandro Guzmán. “Mositalicus” y “mosgallicus”. Revista de Derecho de 
laUniversidadCatolica de Valparaíso: PontificiaUniversidadCatolica, v. 2, 1978. Disponível em: 
<http://historiantigua.cl/wp-content/uploads/2011/12/20-guzman-brito-alejandro-mos-italicus-y-mos-
gallicus-121.pdf>. Acesso em: 25 jun. 2013. 

http://www.franciscocarpintero.com/contenido.html
http://historiantigua.cl/wp-content/uploads/2011/12/20-guzman-brito-alejandro-mos-italicus-y-mos-gallicus-121.pdf
http://historiantigua.cl/wp-content/uploads/2011/12/20-guzman-brito-alejandro-mos-italicus-y-mos-gallicus-121.pdf


57 
 

renascentistas e sua paixão pela Antiguidade Clássica, além do humanismo que, no 

plano filosófico, se sobrepunha à escolástica medieval, a recente ascensão dos 

direitos nacionais centralizados e a forte crítica da época ao jurista do período 

anterior, considerado demasiadamente hermético. 

Os juristas dessa escola tomaram consciência do assentamento histórico do 

direito romano e fizeram dele uma fonte a mais do ordenamento jurídico. Trataram 

as fontes romanas, levando em conta o seu contexto e depurando aquilo que era a 

sua essência. Segundo Brandão (2012), apoiado em Abelardo Levaggi, o retorno ao 

classicismo foi o que conduziu o jurista ao uso da razão na busca da compreensão 

das instituições do direito, resultado do encontro dos pensadores enquadrados no 

mosgallicuscom os argumentos lógicos e a forma perfeita de raciocínio expressados 

desde os analíticos aristotélicos. 

Concordando com essa opinião, Hespanha (2009, pp. 256-257) aponta uma 

séria de orientações que, a partir de então, o humanismo jurídico iria propor: 

 

a) Uma depuração histórico filológica dos textos jurídicos romanos, que nos 
libertasse, por um lado, da ganga das glosas e comentários medievais, e, 
por outro, das próprias correcções introduzidas nos textos clássicos dos 
compiladores justinianeus. [...] 
b) Uma tentativa de construção sistemática do direito, inspirada 
filosoficamente no idealismo platónico e procurando refazer uma lendária 
obra de Cícero, De iurecivili in artemredigendo, na qual ele teria exposto o 
direito romano sob forma sistemática. [...] 
c) Uma reforma do ensino jurídico, que atendesse, antes de tudo, ao texto 
da lei. [...] 
d) Uma atenção nova a um direito natural de cunho racionalista e 
sistemático. Também os humanistas foram contagiados pela tradição 
jusnaturalista romana. [...] um direito romano que fosse sistematizável e 
redutível a dois ou três princípios racionais adaptados à mundividência da 
época.[...] É assim que, no século XVI, se começou uma segunda recriação 
do direito romano (a primeira fora a dos comentadores), agora em moldes 
racionalistas. 
 
 

A referência que acabou de ser feita aomositalicus e aomosgallicusnão 

admite a conclusão de que apenas essas duas escolas foram as únicas prévias do 

direito natural racionalista. Não pode ser deixado de lado que o direito europeu 

ocidental no final do século XV e início do século XVI não se resumia a essas duas 

correntes apenas. Poderiam ser citados ainda a Escola do 

ususmodernusPandectarum, o common lawe a cultura jurídica popular, ou o direito 

dos rústicos, como também era conhecido no erudito e elitista meio acadêmico da 

época, todas com a sua parcela de influência no jusracionalismo moderno. Porém, 



58 
 

uma digressão, ainda que resumida desses grupos, poderia tirar a linha de raciocínio 

do desenvolvimento do jusracionalismo moderno, que comumente é desenvolvida 

por historiadores das ideias48. 

 

3.2 O JUSNATURALISMO, MÉTODO E SECULARIZAÇÃO 

 

Por óbvio, não se pode falar em jusracionalismo sem remeter às suas bases 

metodológicas, de natureza cientificista, das quais se pode afirmar que, sem elas, 

certamente, o jusnaturalismo medieval teria permanecido até a próxima revolução 

científica. Utilizando as expressões de Kuhn (2011), perfeitamente aplicáveis no 

caso, o novo paradigma científico permitiu que os filósofos tivessem em mãos novos 

objetivos, como por exemplo, a formação do estado moderno, em que as peças do 

quebra-cabeça seriam retiradas da religião, do direito e da teoria política49. 

 

 

 

                                                           
48

 Sobre a escola do ususmodernusPandectarum, cf. Hespanha, 2009, p. 259 e ss. Sobre a cultura 
jurídica popular europeia do início do século XVI, cf. interessante digressão histórica e crítica do 
próprio Hespanha na mesma obra nas páginas 270 e ss. Criticando a ênfase da maioria dos 
historiadores do direito no mositalicus e mosgallicus, Carpintero (1977) não enxerga com a facilidade 
dos demais o salto metodológico entre o mosgallicus e o direito natural racionalista que surgiria, 
assim se manifestando: com esta abordagem do estado em que se encontrava metodologia jurídica 
no século XVI, era extremamente difícil, se não impossível, para explicar a mudança da 
jurisprudência medieval para a moderna jurisprudência racionalista de Grotius e Pufendorf . [...] Mas 
ao expor os debates e diferenças que houve entre os seguidores de ambas as tendências aludidas, 
explicando algo da origem e natureza de cada uma, ou ao fazer referência a algumas teorias 
jusnaturalistas anteriores ao século XVII não se explicam as razões que motivaram o nascimento da 
metodologia própria do racionalismo jusnaturalista que irrompe vigorosamente no mundo jurídico do 
século XVII. Esta lacuna na história do pensamento jurídico se deve, segundo nossa opinião, a um 
duplo motivo. Em primeiro lugar, os conceitos “mositalicus” e “mosgallicus” mais comumente 
utilizados, que são os quais fizemos referência, contém inúmeras inexatidões frutos de tópicos que 
coagularam há muito tempo e que tornam impossível valorar corretamente a função histórica que 
cumpriram. Por outra parte, o estudo insuficiente da história da metodologia jurídica se reflete no 
desconhecimento da forma de proceder no Direito de Fernando Vázquez de Menchaca e de outros 
autores que, sem serem tachados ao “mositalicus” ou ao “mosgallicus”, criaram e desenvolveram 
uma metodologia nova até então. Adiantando ideias, diremos agora que estes juristas, que se 
orientam por um caminho distinto ao da antiga jurisprudência e que não se dedicaram à análise 
histórico-filológica nem ao estudo do puro Direito romano – que foram as ocupações dos seguidores 
da Escola de Bourges – renovaram a jurisprudência medieval mediante a inclusão na razão jurídica 
de ideias e conceitos que tomam da literatura, da história e da filosofia greco-latina. Desta forma, os 
elementos que integravam a razão jurídica rompem os moldes, que já estavam estreitos, do direito 
romano e o jurista traz para si um campo de ação cada vez mais amplo que progressivamente foi 
tomando um corte filosófico. (CARPINTERO, 1977, pp. 110 e 111). 
49

 “uma comunidade científica, ao adquirir um paradigma, adquire igualmente um critério para a 
escolha de problemas que, enquanto o paradigma for aceito, podem ser considerados como dotados 
de uma solução possível.” (KUHN, 2011, p. 60). Sobre a metáfora do quebra-cabeças: p. 60 e ss. 



59 
 

3.2.1 O método da teoria política 

 

O século XVII estava marcado pelo início do fim da auctoritas, típica da 

filosofia escolástica, que pregava que a missão da razão era a incansável defesa 

das autoridades por meio da interpretação dos textos, e não a crítica (WIEACKER, 

2004). O pensamento iluminista não permitia mais que a verdade fosse obtida de tal 

maneira, resultado também da radical crítica das crenças religiosas ocorrida nos 

séculos XVII e XVIII. Sobre a crise da autoridade, Arendt (2011) deixou valioso texto, 

verdadeira genealogia da autoridade, no qual afirma que o início da crise da 

autoridade do pensamento escolástico se deu a partir de Maquiavel e sua teoria 

política, que trazia consigo um menosprezo por todas as tradições cristãs moldadas 

e reinterpretadas pela Igreja. Segundo a autora, a ideia central era que todo contato 

entre política e religião necessariamente corromperia ambas, fazendo com que 

Maquiavel revisitasse a história e a mentalidade romanas a fim de teorizar sobre a 

unificação da Itália por meio da experiência da fundação da Cidade Eterna, dando 

origem à noção de Estado, o que, necessariamente, exigiria um profundo 

afastamento da teoria política da doutrina católica. 

Ao lado de Maquiavel neste marco teórico, Habermas (2012) insere Thomas 

Morus, afirmando que ambos, o italiano e o inglês, alcançam cada um novo campo 

de reflexão frente à antiga política. Enquanto Maquiavel propõe a formação do 

estado com a finalidade de assegurar politicamente a reprodução da vida, Morus se 

preocupa em assegurar a sobrevivência politico e socialmente. Para isso, ambos 

propõem separar a estrutura do domínio do contexto ético, consumando, cada um 

ao seu modo, a separação da ética e da política. Ambos usaram o método 

experimental para elaborar suas proposições, estabelecendo perguntas técnicas a 

serem respondidas pelas suas teorias. 

A percepção da importância deste período histórico da teoria política para o 

jusnaturalismo racional, que se seguiria, fez com que Ferraz Jr. (2011) citasse na 

sua argumentação o mesmo texto de Habermas, onde o autor alemão afirma que 

“os pensadores modernos já não se perguntavam, como faziam os antigos, pelas 

relações morais da vida boa e excelente, senão pelas condições fáticas da 

sobrevivência” (HABERMAS, 2012, p. 58). 

Convém citar também outro trecho, no mesmo contexto, em que o autor 

alemão reforça a mudança metodológica do pensamento político, mostrando a sua 



60 
 

relação direta com a necessidade da secularização do pensamento jurídico para a 

obtenção da formação do estado moderno: 

 
Esta necessidade prática, que exige soluções técnicas, está no início da 
moderna filosofia social. Diferentemente da necessidade ética da política 
clássica, não exige nenhuma fundamentação teórica das virtudes e das leis 
em uma ontologia da natureza humana (HABERMAS, 2012, p. 58).  
 

 
Além da passagem já citada acima da obra de Ludwig von Bar (1916), onde 

esse enaltece a visão prática que Pufendorf tinha do direito em contraposição à 

ácida crítica de Leibniz de que o saxão não seria um filósofo. Nesse mesmo sentido, 

posiciona-se mais modernamente Vanda Fiorillo (1992), que, em obra específica 

sobre a doutrina pufendorfiana, afirma que o autor soube muito bem equilibrar a sua 

intenção prática com o método analítico-dedutivo. 

 
 
 

3.2.2 O método das ciências naturais 

 

Outra referência comumente citada que influenciou o jusracionalismo foi o 

cientificismo de Galileu e Descartes. A importância do pensamento desses dois 

cientistas foi realçada por Wieacker (2004, p.285), afirmando que “sem esses dois 

vultos, a fase lógico-sistemática do jusracionalismo não se teria tornado possível”. A 

grande diferença do novo método não estava na rejeição da autoridade ou do fato 

de os cientistas modernos recorrerem à experiência: para Villey (2005), a diferença 

se encontra no fato de o novo método de experiência sair do modo integral para o 

modo artificial, matematizando todos os dados considerados mensuráveis50. 

O raciocínio dedutivo e a observação empírica, que fazem parte de uma 

nova lógica, levaram à construção da experiência científica de forma sistemática, 

fugindo da antiga dialética apta a raciocinar sobre os valores e qualidades, tais como 

a qualidade do justo aristotélico, sendo esse o método que vai percorrer todas as 

importantes teorias jusracionalistas, notadamente a de Pufendorf, o grande 

sistemático do jusracionalismo. Essa forma de pensar e, principalmente, verificar o 

                                                           
50

Vale lembrar que as obras consideradas fundadoras do jusracionalismo foram escritas pouco antes 
do Discurso do Método (1637) de Descartes. Por exemplo, a obra de Hugo Grócio, De jure belli ac 
pacis é de 1625, o que não quer dizer que ele não tenha sido influenciado pelas ciências que 
estavam em pleno desenvolvimento. “Não há ruptura entre Descartes e o que o precede 
imediatamente”, afirma Michel Villey,(2005, p. 640). 



61 
 

mundo, não é mais compatível com o pensamento aristotélico-tomista do sistema 

que estaria para ser rompido. 

Antes de serem vistas as consequências diretas desse método no 

jusracionalismo, vale a pena tratar de forma sucinta de mais um dado fornecido por 

Villey (2005). Segundo ele, não é verdade que a ciência moderna não tinha sua 

própria moral, muito pelo contrário. O objetivo dos pensadores da antiguidade era 

procurar sua razão em si mesma, primando pela especulação, enquanto os 

fundadores da ciência moderna esperavam usar suas conclusões como técnica, 

fugindo da especulação desinteressada e se desenvolvendo em função das 

necessidades materiais humanas, num culto à ação prática e ao humanismo. Ainda 

de acordo com Villey (2005, p. 590): 

 
 
Essa promoção da técnica por certo tem, como tudo, raízes antigas. Mas é 
de fato o germe de uma nova moral que a ciência moderna contém agora, 
naquilo que seu utilitarismo oferece agora de radical; veremos essa 
tendência utilitarista conquistar toda a filosofia do direito. 
 

 

Ainda ressaltando a importância do método de Galileu e Descartes, Hans 

Welzel se vale de citações diretas dos autores para comprovar o que ele considera o 

“impulso motor da teoria do direito natural profano” (WELZEL, 1971, p. 114). 

Na obra De Corpore, Hobbes afirma que “o método analítico e sintético de 

Galileu e Descartes se converte em modelo para a nova teoria do direito natural”. Do 

mesmo autor, na obra De Cive, “Para chegar a conhecer os direitos do Estado e as 

obrigações dos súditos, é preciso (...) considerar como decomposto o Estado (...)” 

(apud WELZEL, 1971, p. 115). Já Pufendorf, na obra Dissertatio de 

statuhominumnaturali, teria afirmado “As investigações da natureza não se 

contentam com a consideração da aparência externa (...) decompondo as partes que 

a compõem. O mesmo método utiliza os que querem indagar sobre o Estado” (apud 

WELZEL, 1971, p.115). Vale salientar, como já explicitado acima, quando foi tratada 

de forma breve a biografia de Pufendorf, que seu mestre em Jena, ErhardWeigel, 

era grande defensor das ideias de Descartes51. 

Como se pode perceber, foi do jusracionalismo o mérito de estender à ética 

social os métodos das novas ciências naturais, transformando o homem em objeto 

                                                           
51

 Especificamente sobre vida, obra e pensamento de ErhardWeigel, deixando um pouco de lado sua 
relação com Pufendorf, cf. PAOLINELLI, 2006, pp. 436-439. Cf. também, mais brevemente, 
LAURENT, 1982, p. 200.    



62 
 

de observação, em busca da compreensão das leis naturais da sociedade. 

Apresentando como a origem remota do jusracionalismo, Wieacker (2004, p. 288) 

demonstra com arguta precisão e concisão de que forma o direito seria influenciado 

pela nova ciência ao afirmar que “a pretensão moderna de conhecimento das leis 

naturais é agora estendida à natureza da sociedade, ou seja, ao direito e ao Estado; 

também para estes devem ser formuladas leis com a imutabilidade das deduções 

matemáticas”. 

Conforme afirma Ferraz Jr. (2011), o termo sistema vulgariza-se e torna 

mais preciso a partir da obra de Christian Wolff, passando a ser melhor conceituado 

a partir de Lambert, autor que considera sistema um mecanismo de partes ligadas 

umas às outras como um organismo e de forma ordenada. Para além dos conceitos, 

pois aqui se trata do método, a forma sistemática de estudo do direito é atribuída à 

obra de Althusius, o tratado Dicaeologicae, datado de 1617. Althusius, utilizando o 

método da Nova lógica Pierre de laRamèe (ou PetrusRamus), elabora um tratado 

lógico do sistema jurídico, criando até um gráfico em forma de pirâmide com as 

noções da ciência jurídica. Segundo Villey (2005), de onde essas lições foram 

retiradas, a separação elaborada por Althusius entre fato e direito influenciou, por 

muitos anos, a ciência alemã, sendo a ele creditado o conceito Tatbestand e quiçá, 

porém com menor certeza, a rubrica AllgemeinerTeil. O professor francês conclui a 

participação de Althusius na formação do pensamento da época exaltando sua 

metodologia: 

 
Althusius, com seu método, já disseca, cinde, desintegra o que Aristóteles 
reunia; vemo-lo substituir o mundo unitário de Aristóteles por um mundo de 
essências separadas, um mundo de ideias que é governado mais pelo afã 
da ordem lógica exigida pela mente humana que por uma preocupação de 
realismo. A separação que ele opera firmemente entre fato e direito 
pressagia os dualismos modernos. (VILLEY, 2005, p. 630) 
 
 

Essa fase do pensamento jurídico, situada no século XVI, é considerada por 

Hespanha (2009) o fim do princípio do desenvolvimento do jusracionalismo. Aqui, já 

estavam preparadas as estruturas dogmáticas de diversos ramos do direito, assim 

como seus princípios (axiomas) e significado técnico-jurídico das palavras. Estavam 

fundadas as bases para a construção dos sistemas jurídicos, por meio do 

movimento de síntese, saindo do modelo do Digesto, de resolução de casos 

pontuais mas caoticamente organizados, ao modelo das Institutas, que são tratados 



63 
 

de caráter sistemático 52 . Mediante o correto funcionamento dessa engrenagem 

intelectual, a junção de novos conteúdos estabelecidos em sistemas organizados, o 

direito passa a depender cada vez menos das interpretações casuísticas de tradição 

romanística, tornando-se mais seguro e previsível pela expectativa de correção do 

sistema lógico53, fundando as bases para uma nova fase do seu desenvolvimento.  

 
Abre-se a época do direito natural racionalista, em que se acredita que os 
princípios superiores do direito são um produto da razão que, ao elaborá-
los, revela uma ordem universal. [...] Atingida, portanto, esta fase de 
construção sistemática do direito, impunha-se uma remodelação dos 
instrumentos lógico-conceituais disponíveis no sentido da sua simplificação, 
pois as subtilezas da ciência jurídica dos Comentadores, além de 
desnecessárias, tornavam-se opressivas e incómodas. (HESPANHA, 2009, 
p. 253) 
 
 

A ideia de elaborar um sistema, aos moldes dos sistemas naturais, é de tal 

modo inserida no pensamento jusracionalista que fica claro o esforço de Pufendorf 

em elaborar um sistema jurídico completo, que abarca desde o conceito de homem 

até as relações entre estados, conforme se verá quando da análise da obra do 

autor.Colocando-se em uma fase do pensamento moderno profundamente 

influenciada pela nova física, particularmente a cartesiana, Pufendorf se propôs a 

desenvolver uma posição rigorosa, almejando a puro controle racional da realidade, 

nesse aspecto distanciando-se sensivelmente da precedente tradição aristotélica 

(FIORILLO, 1992). 

 

3.2.3 Secularização como necessidade metodológica  

 

Informados pelas ideias do racionalismo recente, os jusracionalistas sabiam 

que não seria possível elaborar uma teoria do direito que buscasse a paz entre os 

homens por meio da formação e permanência dos Estados sem que houvesse o 

esforço para ao menos esconder dessa teoria qualquer referência a dados 

                                                           
52

 Para um apanhado das primeiras obras sistemáticas, v. Hespanha, 2009, p. 252, nota 299. 
53

 Sobre esta segurança do sistema, assim se manifesta Hespanha (2009, p. 254): “Agora, a tarefa da 
Rechsfindung[achamento da solução juridica] era dirigida, com bastante segurança, pelo conjunto de 
axiomas, logicamente concatenados, do sistema jurídico. A possibilidade de hesitação entre 
princípios contraditórios, tão comum no sistema ainda incompletamente construído dos 
Comentadores, com a consequente falta de segurança no achamento de soluções jurídicas firmes, 
não se verifica agora, pois as regras de direito estão unificadas num sistema lógico-conceitual isento 
de contradição. Deste modo, é possível ir pondo de parte a invocação da “opiniocommunis”, 
substituindo-a na sua função disciplinadora, pelos critérios da “boa razão”, i. e., da lógica interna do 
sistema jurídico.” 



64 
 

religiosos, o afastamento da ética escolástica do jusnaturalismo. Ao contrário do que 

parece, não foi a secularização o principal traço do jusracionalismo, sendo mais 

essencial para o seu sucesso a “emancipação metodológica em relação à teologia 

moral e à sua promoção a uma ética social profana e autônoma” (WIEACKER, 2004, 

p. 299). 

Não obstante a importância exagerada dada ao processo de secularização, 

o que é pacífico entre os autores é que, enquanto o direito estivesse preenchido de 

elementos religiosos, não seria possível utilizá-lo como elemento pacificador e 

unificador da sociedade europeia, que tinha visto as teorias do direito natural, sendo 

utilizadas como um meio a mais de se fazer a guerra. Nesse sentido, Welzel (1971, 

p. 113) afirma que as polêmicas religiosas haviam se transformado em guerras 

sangrentas, sendo necessário buscar novos fundamentos a fim de estabelecer um 

“solo comum” no qual poderiam todos se encontrarem, “o mesmo o católico que o 

luterano ou o reformado, o mesmo o cristão que o pagão”. Da mesma forma, 

Gilissen (1986, p. 364) defende que só poderia ser possível encontrar regras 

jurídicas que evitassem guerras da religião através da inspiração na “própria 

natureza do homem cujo respeito se impunha a todos”. 

Por essa necessidade, Hugo Grócio (1583 – 1645), outro sistemático54, é 

citado por alguns autores como o fundador do direito natural e das gentes, por meio 

da sua obra De jure belli ac pacis(1625)55, que marcou um “ponto sem volta” e “inicia 

uma revolução na maneira de pensar o universo jurídico” (GOYARD-FABRE, 2006, 

p. 12)56.  Ainda que para muitos a filosofia moderna comece com Descartes, pode-se 

dizer, com esteio em outros autores, que Grócio, apesar de ter um pensamento 

ainda “sobrecarregado de referências escriturárias e escolásticas” (GOYARD-

FABRE, 2006, p. 08), foi o responsável pelo estabelecimento dos primeiros marcos 

do racionalismo construtivista, que produziria e disciplinaria a normatividade jurídica. 

                                                           
54

Para uma interessante análise do sistema de Grócio, Michel Villey (2005), p. 656 e ss. 
55

Considerando “herói fundador do novo direito natural e das gentes”, Christian Wolf, citado por 
Wieacker (2004, p.325). Discordando desta opinião, relativizando a importância de Grócio: Gilissen, 
(1986, p. 364 e ss). e Welzel, (1971 p. 126, n. 50). 
56

 Simone Goyard-Fabre (2006, p. 13) é pródiga nos elogios à obra de Grócio, afirmando ainda que 
“em menos de meio século, o tratado de Grócio entrou na categoria das obras imortais. O certo é 
que, depois da obra do jurisconsulto holandês, já não se podia pensar o direito como antes dele. 
Noutro ponto, a autora assim se manifesta: “inicia-se uma revolução na ciência do direito, comparável 
à que Galileu opera em física: o universo jurídico é a partir daí considerado autárquico e o tratado Do 
direito da guerra e da paz é um imenso arrazoado em favor da independência racional do direito”. 
(Goyard-Fabre, 2006, pp. 17-18) 



65 
 

O papel de Grócio e de Pufendorf, no passo para a secularização metodológica da 

jurisprudência, foi assim bem resumido por Robert Derathé: 

 
Sabe-se que os esforços de Grotius de Pufendorf tendiam principalmente a 
separar o direito natural da teologia. Além disso, quando eles abordaram o 
problema político, foram levados naturalmente a romper os laços 
tradicionais que uniam a este o problema religioso. É uma verdadeira 
revolução o que eles realizaram no domínio da ciência política ao 
conduzirem vitoriosamente o combate à doutrina do direito divino: eles 
soltaram a ciência política de seus vínculos com a teologia e, num mesmo 
golpe, libertaram o Estado da tutela da Igreja. (DERATHÉ, 2009, p. 74) 
 
 

O fato é que o modo de pensar indo além do conservadorismo escolástico já 

tinha aparecido na produção bibliográfica de Grócio antes mesmo da publicação do 

De jure belli ac pacis. Como informam seus comentadores, no parecer De jure 

praedaecomentarius datado de 1605 e relativo ao caso da nau portuguesa 

Catharina, que foi vistoriada e teve algumas mercadorias sequestradas pelo 

almirante Heemskerck, Grócio já recorria ao procedimento dedutivo da matemática 

em razão do rigor e racionalidade do raciocínio more geométrico, concluindo que a 

partir de então “a ciência jurídica deveria avançar com base no encaminhamento 

racional que faz a força da matemática” (GOYARD-FABRE, 2006, p.13). 

Vê-se que o jurista holandês, mesmo antes da publicação do Discours de 

laMéthode, que viria apenas em 1637, apresenta sua ambição epistemológica ao 

antecipar o uso da razão no discurso jurídico, desenvolvendo método e modo de 

pensamento que consagram sua posição perante o pensamento moderno, buscando 

deixar de lado as elucubrações eruditas características da auctoritasmediante a 

demonstração de encadeamentos lógicos e pensamentos claros e sintéticos. 

Em mais uma opinião elogiosa, Goyard-Fabre57 (2006) aponta que Grócio, 

por seu método, antecipou o procedimento de Descartes, ao afirmar, no item LVI dos 

Prolegômenos do De jure belli ac pacis, o seguinte: 

 
Nesta obra, propus-me principalmente três coisas: apresentar minhas 
razões de decidir de maneira mais evidente possível, arrumar em boa 
ordem as matérias que tratei, distinguir nitidamente as coisas que podem 
parecer semelhantes ou de mesma natureza, apesar de haver entre elas 
uma diferença. (GROTIUS, 1867, p. 55) 
 
 

                                                           
57

 Simone Goyard-Fabre (2006, p. 15, n.13) afirma, na sua excelente obra Filosofia Crítica e Razão 
Jurídica, que esta citação estaria no item LVIII dos Prolegômenos da obra De jure belli ac pacis, mas 
na verdade encontra-se no item LVI. 



66 
 

Talvez haja certo exagero por parte da professora francesa, mas não há 

como negar que o método matemático tomou conta da doutrina jusracionalista a 

partir de então. Concluindo a comparação com Descartes e votando pelo 

pioneirismo de Grócio, Goyard-Fabre (2006) aduz que os cânones metodológicos da 

nova ciência do direito são, realmente, como foram para Descartes, regras de 

trabalho, diferenciando Grócio por torná-las, além de regras puramente operatórias, 

definidoras do estilo de pensamento do racionalismo moderno. O direito não mais 

procederia de uma empiria, não mais poderia fazer parte das disciplinas que 

dependem das crenças e da experiência: 

 
Como o aritmético que trataria dos números mesmo que, no mundo 
empírico, não houvesse ninguém para contar ou nada para contar, como o 
geômetra que só considera o triangulo ideal ou o círculo perfeito, o 
jurisconsulto só pensa o direito em sua relação com axiomas e definições e 
só o estabelece por provas estritamente racionais. (GOYARD-FABRE, 
2006, p. 16) 
 
 

A secularização é um tema importante na obra de Grócio em razão de um 

trecho em que ele supõe, aparentemente com fins argumentativos, que o direito 

deveria ser o que é ainda que Deus não existisse. Assim se manifestou o filósofo 

neerlandês: 

 
Isso que estamos a dizer teria lugar de qualquer forma, mesmo se 
concedêssemos, o que não poderia ser concedido sem um grande crime, 
que não existisse Deus, ou que os assuntos humanos não fossem objeto de 
seus cuidados. (GROTIUS, 1867, pp. 13-14, XI) 
 
 

Essa afirmação soou deveras incisiva para a época, mas não há como não 

interpretar essa afirmação como uma objeção ao direito teologizado, dependente 

das especulações dos intérpretes da vontade divina, demonstrando que a ciência do 

direito deve obrigatoriamente laicizar-se e tornar-se voltado ao homem e aos seus 

interesses. Nesse sentido, a validade do direito não deve ser procurada na vontade 

divina, e sim naquilo que surge da razão humana, dotada de método e destinada a 

um fim.  

Em que pese o livro ser mais utilizado nos estudos de direito internacional, a 

guerra de que trata Grócio, ou, mais precisamente, as guerras, abarcariam grande 

parte dos conflitos humanos, para além do conceito moderno de guerra. Grócio 

dividiu as guerras em guerras públicas, que são entre Estados; guerras privadas, 

que ocorrem entre particulares e guerras mistas, que são as insurreições. Escrita no 



67 
 

decorrer da guerra dos trinta anos e dois anos após ter sido solto da prisão, a obra 

revela a preocupação do autor com o estabelecimento de um direito supranacional 

esupraconfessional, de natureza internacional e que pudesse se manifestar também 

em tempos de guerra. Sua obra era perfeitamente contextualizada com o seu 

período histórico, no qual a paz estava sendo constantemente violada por disputas 

entre reis que tinham a religião como pretexto para obtenção de novos domínios, 

fato que não poderia ser deixado de lado por Grócio, homem que, como outros do 

seu tempo, tomavam para si a responsabilidade de elaborar um direito que 

superasse essas contingências58. 

Segundo Welzel (1971), o desejo de Grócio era estabelecer pontes sobre os 

abismos gerados pelas guerras religiosas, sendo essas pontes a razão, que estaria 

por sobre todas as diferenças religiosas, e o direito, esse extraído daquela razão. 

Welzel cita diretamente Grócio ao afirmar que o direito extraído da razão seria “tão 

comum a todos os homens, que não tolere nenhuma diferença religiosa” 59 . É 

reconhecido como um dos mediadores mais eficientes da história entre uma visão 

filosófica do mundo e a ciência do direito60. 

A obra de Grócio foi situada neste ponto do trabalho, da secularização do 

direito, por sua relevância e influência específicas neste aspecto. O papel 

preponderante de Grócio é o de mediador entre a “tradição da teologia moral e o 

futuro jusracionalismo profano” (WIEACKER, 2004, p.338). Ele soube como ninguém 

unir a tradição moral e um projeto de futuro de tal forma bem estruturado e baseado 

em fontes respeitadas que seus escritos tiveram extraordinária influência, tornando-

se uma obra de ética jurídica. Grócio foi, por muito tempo, considerado o fundador 

do direito natural pela força da sua própria crença no seu projeto de direito voltado 

para a realidade e dotado de uma visão global, mesmo que baseado em 

ensinamentos bíblicos e normas de direito romano.  

                                                           
58

Nesse sentido, Villey (2005, p. 633): “É o poder secular que dita a solução dos cismas decorrentes 
das querelas confessionais: ele impõe o catolicismo na Itália e na Espanha, o luteranismo na maioria 
dos principados alemães, o anglicanismo na Inglaterra.”  Ainda sobre as guerras religiosas do 
período, Villey (2005) afirma que não tinham caráter de guerra civil e sim internacional, com tendência 
de ser permanente, difícil de ser controlada por uma entidade central, diferentemente do que ocorreu 
na idade média em que a religião era uma só. 
59

De jure belli ac pacis, II, cap. XV, 8. Apud. Welzel, p. 127. Também exaltando esse sentido na obra 
de Grócio, Bonavides (1980, p. 20) afirma que “passava esse direito a ter validade absoluta, onde 
quer que entes humanos congregassem, à margem de quaisquer considerações de tempo e lugar. 
Alcançaríamos assim um direito válido ontem, hoje e amanhã, neste ou naquele continente, numa 
tribo de tupiniquins ou numa civilização de nova-iorquinos.” 
60

A opinião é a mesma em todas as obras citadas neste trabalho que versam sobre Grócio. Mais 
precisamente, Villey (2005, p. 632). 



68 
 

A secularização do direito que se podia inferir da obra era camuflada de 

dados também religiosos, o que permitiu a melhor aceitação de sua doutrina, que 

não tentava pregar uma ética protestante ou católica, e sim uma ética jurídica 

baseada na razão humanista dosada em princípios cuidadosamente espalhados em 

sua obra e, ainda, ser considerada uma doutrina do direito natural laica e profana. 

Como poucos, ele usou o dogma não para cingir outras ideias, senão para uni-las, 

por meio daquilo que o dogma oferecesse de útil para a sua nobre intenção61. 

O direito para Grócio, considerado o fim a que propunha, não poderia seguir 

outro movimento senão o da filosofia. A Europa exigia um direito diferente daqueles 

praticados até então. Mais uma vez utilizando os ensinamentos de Villey (2005, p. 

640), para Grócio “o direito só podia ser restaurado se se vinculasse aos dados 

gerais dessa nova cultura em vias de triunfar em toda a elite intelectual e por toda a 

Europa.” 

Chama a atenção que Grócio busca deixar de lado os chamados prima 

principia, que eram aqueles princípios gerais exageradamente estudados pelo direito 

natural escolástico. O autor buscou em sua obra tratar dos princípios intermediários, 

muito mais úteis à realidade e que permitiam que ele se esquivasse de temas por 

demais genéricos, que certamente necessitariam de um posicionamento arriscado 

do ponto de vista religioso62. 

Na verdade, existe certo consenso entre os doutrinadores modernos que 

não é própria de Grócio a laicização do direito, sendo esse dado da sua obra uma 

quase repetição do que já pregavam os espanhóis escolásticos Suarez e Vasquez 

de Menchaca, tão deixados de lado nas referências históricas pelos escritores 

europeus não ibéricos63, sendo também consenso que deve ser reconhecido seu 

mérito de ter escolhido tal caminho como uma solução possível para a empresa que 

se dispunha a realizar.  

Apesar dessa não originalidade no ponto em que é dada ênfase, a obra de 

Grócio foi escolhida como marco teórico deste tópico pela envergadura e 

popularidade que obteve, influenciando sobremaneira o direito posterior à sua 

                                                           
61

Sobre o papel do dogma na obra de Grócio, cf. Villey (2005, p.638 e ss).  
62

A distinção entre princípios gerais e intermediários é ressaltada por Welzel (1971, p.128), que 
afirma que com o avanço dos princípios intermediários há um retrocesso do conteúdo filosófico do 
direito natural de Grócio ante o conteúdo puramente jurídico. 
63

Nesse sentido: Villey, (2005, p. 648). Welzel, (1971, p. 131). Carpintero (2000, p. 168). Em sentido 
contrário, talvez de forma exagerada, Bonavides (1980, p. 21, n.4) afirma que o “grande 
merecimento” de Grócio foi o de haver laicizado o direito, fundamentando sua opinião em Rudolph 
Stammler, Charmont e Paul Roubier. 



69 
 

publicação, já tendo sido dito que Pufendorf e seus sucessores tomaram os 

princípios grocianos para reconstruir o conjunto do direito, influenciando não 

somente a escola alemã. (VILLEY, 2005). 

Certo é que o direito, a partir de então, adquire um perfil novo, sistemático e 

transparente, ainda que Grócio não tenha renovado todos os âmbitos do 

pensamento jurídico, pois ainda sobreviviam antigos modos de pensamento64 que só 

seriam completamente expurgados com Leibniz e Christian Wolff. Mesmo assim, o 

modo racionalista de produzir sobre o direito passou a dar nova estrutura ao próprio 

sistema jurídico que passou não só a se organizar de forma melhor, mas a usar essa 

organização para melhor depurar o que era produzido. O método geométrico não foi 

apenas um aditivo estético ou puramente pedagógico. Compreender de que maneira 

o pensamento jurídico do século XVII foi alterado em razão da obra de Grócio é 

essencial para contextualizar a produção intelectual de Samuel Pufendorf e em que 

panorama intelectual ele produziu seu sistema de direito natural. É nesse sentido 

que se expressa Goyard-Fabre (2006, p. 19) 

 
O sentido do método é evidentemente mais que metodológico, o 
procedimento more geométrico aplicado ao mundo do direito exprime, na 
intenção programática que o anima, o envolvimento filosófico da razão: para 
além de seu modo de trabalho, ela põe em seus próprios dictamina o 
princípio normativo de toda construção jurídica válida e eficaz. [...] o 
paradigma metodológico nascido da consciência de racionalidade tende a 
identificar-se ao fio condutor do direito. 
 
 

Outro pensador que já foi citado acima e que não poderia ficar de fora deste 

tópico é Gottfried Wilhelm Leibniz (1646 – 1716). O mérito desse alemão de Leipzig 

foi ter ido além de Grócio no seu racionalismo e ter tentado elaborar um método 

ainda mais hermético para as ciências jurídicas. Privilegiado pelo fato de poder ter 

lido Descartes, sua intenção era criar uma lógica válida tanto para as ciências físicas 

quanto para as jurídicas. Matemático de formação, jurista e diplomata não menos 

                                                           
64

 HESPANHA (2003, p. 303), falando da sociabilitas, que para direito natural racional não constituía 
um impulso natural do homem, é enfático ao afirmar que Grócio e Pufendorf ainda estavam bastante 
ligados às autoridades tradicionais: Grócio “continua a reconhecer o „appetitussocietatis‟ como um 
dos impulsos naturais do homem. Este agiria impelido pela razão e pelo instituto gregário. E então o 
direito natural não seria apenas um reconhecimento dos direitos naturais individuais, mas também a 
ordem que preside à sociedade humana (vinculumhumanaesocietatis), v. Solari, 1959, 13 ss.. 
Também Samuel Pufendorf (1632-1694) – um pensador hoje menos conhecido, mas de enorme 
influência na época, nomeadamente entre os juristas – reconhece uma dimensão social na natureza 
do homem, provocada pela incapacidade humana de viver sem o auxílio dos seus congéneres; de 
onde a conservação individual decorrer também da conservação da comunidade”.  



70 
 

brilhante, foi capaz de verificar que o método de Grócio ainda poderia ser purificado, 

abrangendo cada vez mais os limites da razão na ciência jurídica. 

Segundo Goyard-Fabre (2006, p.22), aos olhos de Leibniz, a razão deve 

cumprir duas funções: “desvelar as carências e as insuficiências de que sofre a 

compreensão do campo jurídico” e como indicou na obra Nova Methodus“a razão é 

o cadinho dos princípios arquitetônicos que são a trama na qual se opera a síntese 

combinatória necessária para a inteligibilidade do conteúdo do direito”. A autora 

afirma, ainda, que o filósofo de Leipzig aduzia nessa mesma obra que ainda era 

indispensável que o jurista mantenha um vínculo erudito entre as obras do presente 

e as do passado, mas agora seria absolutamente dispensável um direito repleto de 

glosas supérfluas, a ponto de tornar a exigência de racionalidade “a mola lógica 

primordial da inteligibilidade das regras e das situações jurídicas”. 

O objetivo de Leibniz foi ousado: propagar as Institutas de Justiniano, 

ressaltando sua ordem lógica segundo procedimento da arte combinatória, 

derivando das proposições universais do direito natural as leis de direito público e 

privado, “de tal modo que bastasse combiná-las para julgar todos os casos 

específicos, e para que se possa apontar os fundamentos de todas as ações, 

exceções, etc.” (LEIBNIZ, apud GOYARD-FABRE, 2006, p. 23).  

Traço marcante da doutrina de Leibniz foi o seu objetivismo, levando aos 

limites matemáticos a explicação das origens do direito natural, opondo-se ao 

voluntarismo defendido por Pufendorf, colocando a razão um passo antes da 

vontade humana, até mesmo da vontade divina. A atitude de Leibniz era a de 

especular um Deus sujeito a princípios lógico racionais anteriores a ele próprio, 

conforme se vê nos seguintes trechos das suas obras: 

 
Em qualquer ser inteligente, os actos da vontade são sempre, por natureza, 
posteriores aos actos do seu entendimento ... isto não quer dizer que haja 
algo antes de Deus, mas apenas que os actos do entendimento divino são 
anteriores aos actos de vontade divina”, 7 n.31 [Carta a Bierling, Duttens, 
1768, V, 386]; e assim, “Deus pode criar matéria, um homem ou um círculo, 
ou deixá-los no nada (na não existência), mas não pode produzi-los sem 
lhes dar as suas propriedades essenciais. Ele tem que fazer um homem 
como animal racional e que dar a forma redonda ao círculo. n.33 [Teodiceia, 
II, 138] (LEIBNIZ, apud HESPANHA, 2009, p. 298) 
 
 

Percebendo essa posição de Leibniz de afastar o direito da vontade 

humana, Hespanha afirma que o lípsio foi um dos poucos a aceitar todas as 

consequências advindas do jusnaturalismo contratualista, justificando essa opinião 



71 
 

com a seguinte frase atribuída ao filósofo-matemático: “as leis positivas podem ser 

injustas”, da obra De tribus juris naturae et gentium gradibus(SOLARI, 1959, p. 65ss, 

apud. HESPANHA, 2009, p 323). E assim se conclui o professor da Universidade de 

Lisboa: 

 
Este é o sinal de que o direito se liberta do império da vontade, de que, para 
além do querer dos indivíduos ou dos seus representantes, há normas 
objectivamente válidas, pelo que o princípio stat pro ratione voluntas (a 
vontade faz as vezes da razão) „c‟estproprementladevise d‟untyran‟ (Leibniz, 
MeditationsurlaNotionCommune de Justice, 1693). (HESPANHA, 2009, p. 
323) (grifos originais) 
 
 

Ao extremo objetivismo de Leibniz se opunha o voluntarismo de Samuel 

Pufendorf, que soube bem balancear suas crenças e o seu método racionalista, 

divergência essa que também influenciou para que o lípsio comumente criticasse a 

obra do seu contemporâneo, como já assinalado no capítulo anterior. A distinção 

entre as vertentes jusracionalistas dos dois autores, voluntarismo e racionalismo, 

será demonstrada quando da exposição do pensamento de Pufendorf no capítulo 

seguinte, mas, desde já, cabe tecer alguns comentários sobre a famosa crítica de 

Leibniz a Pufendorf. 

Analisando de forma crítica e aprofundada essa passagem da história das 

ideias, Norberto Bobbio sentencia que ela representa muito mais que a disputa entre 

dois grandes intelectuais. Um dos escritos de Leibniz sobre Pufendorf, aquele com o 

título Monitaquaedam ad SamuelisPufendorfiiprincipia, representa, para o italiano, “o 

ponto de rompimento com a escola jusnaturalista dos seiscentos iniciada com 

Grócio, e a assunção da posição de fundador da escola do direito natural culminada 

com Wolf” (BOBBIO, 1965, p. 129). 

Com o profundo conhecimento que Gottfiried Leibniz tinha da pessoa e da 

obra de Pufendorf, Bobbio (1965, p. 137) afirma que foram comuns as críticas, que 

Leibniz fez contra as obras Elementaiurisprudentiaeuniversalislibri duo (1960), De 

statuimperiigermanici (1667), Commentariorum de rebus suecicislibri XXVII (1686), 

De rebus gestisFridericiWilhelmiMagni (1695) e De rebus gestisFridericitertii (1734), 

atacando, principalmente, a “medíocre erudição, nem sempre feliz escolha do 

material documentário, pobreza de método, e lhe reconhecendo somente o mérito 

de uma copiosa coleção de material”. Apesar de toda essa leitura de Leibniz, Bobbio 

(1965, p. 129) observa que é necessário perceber que quanto à obra maior de 

Pufendorf, De iurenaturae et gentium, pode-se dizer que não houve por parte de 



72 
 

Leibniz um aprofundamento sobre esta “o que pode servir para explicar a razão pela 

qual a crítica leibniziana à filosofia de Pufendorf seja sob certo aspecto defeituosa e 

deva ser acolhida com muita cautela”. 

Resumindo a crítica que Leibniz move contra Pufendorf na supracitada 

Monita, Bobbio (1965, p. 140) considera que ela pode ser centralizada 

esquematicamente em três pontos: “o fim, o objeto e a causa eficiente do direito 

natural”. Ao condensar a sua interpretação, o contemporâneo italiano assim se 

posicionou:  

 
Quanto ao primeiro ponto, o dissenso é desta natureza: Pufendorf sustenta 
que o fim da ciência do direito natural se exauriria no âmbito desta vida; 
Leibniz sustenta, ao contrário, que tal ciência deva referir-se até a vida 
futura. O segundo ponto não é menos claro: o primeiro afirma que a ciência 
do direito natural se ocupa das ações externas no homem, sendo as ações 
internas objeto da teologia moral; o segundo considera que são objeto do 
direito natural não somente as ações externas mas também as internas. Por 
fim, no terceiro ponto se abre a controvérsia principal, que toca o 
fundamento metafísico de ambas as doutrinas: Pufendorf, ao menos 
segundo Leibniz, seria um voluntarista, que justifica a obrigatoriedade do 
direito fundando-a exclusivamente na vontade de Deus; a esta tese Leibniz 
responde que a justiça é fundada sobre as eternas verdades que são objeto 
do intelecto divino. (BOBBIO, 1965, p. 140-141)

65
 

 
 

O peso dessa crítica foi medido principalmente pela fama de Leibniz, o que a 

tornou bastante popular. Ocorre que, pelo motivo já exposto acima na análise 

pessoal de Bobbio, na medida em que o conhecimento que Leibniz tinha da obra de 

Pufendorf passava ao largo da sua obra principal, na qual o saxão expôs seu 

sistema de forma melhor elaborada, faltou o lípsio estabelecer crítica contra aquilo 

que Pufendorf produziu de maior complexidade e resultou no seu maio legado, a 

obra De iurenaturae et gentium. Esse aspecto relevante é assaz rememorado por 

Bobbio (1965, p. 143), que, noutro ponto do seu ensaio, aponta esta falta como um 

peso importante a favor de Pufendorf, pois a obra De officio, da qual tratou Leibniz, 

“é um resumo da obra maior, de uso prevalentemente didático, onde o pensamento 

de Pufendorf estava incompleto e não perfeitamente fundado”, resultando que os 

comentários de Leibniz “não discutiram o núcleo gerador do sistema adversário, não 

chegando ao seu interior, limitando-se a contrapor um sistema ao outro, justificando 

prevalentemente por intenções morais e pedagógicas” (BOBBIO, 1965, p. 141). 

                                                           
65

 Interessante que essa tripla divisão se encontra também, na mesma ordem e no mesmo sentido, 
na tese de Welzel sobre Pufendorf (WELZEL, 1993, p. 28, nota 18), a qual não é citada por Bobbio. 



73 
 

Ao analisar o conteúdo propriamente dito da crítica acima tratada, mais 

exatamente a distinção entre os limites do direito natural quanto às ações internas e 

externas do homem, Hans Welzel (1971, p. 162) afirma que Leibniz se opunha a 

Pufendorf na medida em que considerava que “todas as nossas virtudes em relação 

com os demais homens pertencem ao direito. A ética ensina a virtude, o direito 

mostra o seu exercício”. Ao criticar a opinião de Pufendorf que o direito se limitaria 

às ações externas e àquilo vivido na vida terrena, Leibniz se opôs àquilo que, 

segundo Welzel, foi a mais importante contribuição de Pufendorf para a história do 

pensamento66: 

A limitação do Direito por Pufendorf ao comportamento “externo” e a 
atribuição do comportamento “interno” à teologia moral vai converter-se em 
uma das ideias mais fecundas do futuro. Dela procede a delimitação clara e 
precisa do conceito de Direito, que levará em Christian Thomasius à 
separação entre moral e Direito; vai constituir da mesma forma o 
precedente da diferenciação kantiana entre legalidade e moralidade, 
assentando a base sobre a qual se poderá desenvolver-se a liberdade civil. 
Vai representar, em suma, o marco para a cultura jurídica dos séculos 
seguintes, uma cultura jurídica na qual nós ainda vivemos. (WELZEL, 1971, 
p. 162)  
 
 

Verificados de forma cuidadosa, o método científico, a quebra da autoridade 

com a teoria política e a secularização são dados que não podem ser vistos de 

forma tão estanque, sendo todos elementos da evolução de sentido único do 

pensamento medieval para o pensamento moderno, somente podendo ser divididos 

quando vistos a posteriori e em uma perspectiva estratificada de fins puramente 

argumentativos, resultando na impossível dissociação completa, ainda que teórica, 

como se pode ver no que foi exposto acima, em que diversos conteúdos se 

entrelaçam e todas as perspectivas e autores citados como fundantes do novo 

sistema podem ser situados em todas as vertentes responsáveis pela ruptura do 

sistema anterior. 

Por meio desta percepção, Ferraz Jr. (2011, p. 44) afirma que os princípios 

do jurista da era moderna são também seus propósitos: “a teoria instaura-se para o 

                                                           
66

 Também dando grande importância a esta distinção de Pufendorf, Paul Hazard assim se manifesta: 
“Pufendorf não nega o poder de Deus, mas relega-o para um outro nível. há o plano da razão pura e 
aquele da revelação. Então nos termos da lei natural e da teologia moral. O plano dos direitos que 
nos são impostos porque a direta razão natural nos faz julgar necessárias para o desenvolvimento da 
sociedade humana em geral, e o plano dos deveres que são impostas sobre nós porque Deus 
ordenou na Sagrada Escritura. E dito isto, os argumentos que ele traz para mostrar que esses planos 
não se chocam, e podem até coincidir, mostra a sua discordância profunda. A Teologia que se refere 
ao céu, a razão natural refere-se à terra, a terra é apenas um Pufendorf gosta de observar: o céu 
parecia muito distante.” (2009, p. 258) 



74 
 

estabelecimento da paz, a paz do bem-estar social, a qual consiste não apenas na 

manutenção da vida, mas da vida mais agradável possível”. O direito passaria a ter 

caráter instrumental, buscando a convivência pacífica dos homens em sociedade. 

 

 

4 A IMPUTAÇÃO DE PUFENDORF E O FINALISMO DE HANS WELZEL 

 

4.1ENTIA MORALIA E TEORIA DA IMPUTAÇÃO 

 

É importante, neste ponto, situar o período histórico da produção intelectual 

de Samuel Pufendorf, tendo como base as obras De jure naturae et gentium 

livrioctoe De officiohominis et civis juxtalegemnaturalemlibri duo, escritas 

respectivamente em 1672 e 1673. A atividade intelectual de Pufendorf se situa em 

um período considerado tranquilo da história da Europa, situado entre a Paz de 

Wesfália e o Iluminismo, momento em que se consagrou a “secularização da 

política, o princípio da tolerância religiosa para toda a Europa e a liberdade dos 

príncipes alemães frente ao poder central imperial” (RUFINO, 2002, p. XXVII), que 

juntos provocariam um aumento de liberdade para o desenvolvimento do direito 

natural proposto por Hugo Grócio. Segundo Rus Rufino, tradutor e comentador 

contemporâneo da obra De Officio, a obra “encontra-se completamente 

contextualizada politicamente, respondendo a motivações, preocupações e 

problemas de uma época” (RUFINO, 2002, p. XXX). 

Sobre a obra de Grócio, pode-se dizer, além do que já foi esclarecido no 

capítulo anterior, que, apesar da grande influência que teve em seu tempo, a ruptura 

imposta por seu sistema ao direito natural não foi suficiente para considerá-la um 

divisor de águas, pois, apesar do seu profundo caráter conciliador, pecava em ainda 

não trazer o homem como centro da sua doutrina, o que era uma premente 

exigência do racionalismo nascente. Coube a Samuel Pufendorf realizar essa 

empreitada, a partir da obra De jure naturae et gentium. 

Não é possível afirmar que, antes de Pufendorf, o direito havia rompido 

completamente com o sistema anterior e entrado de vez na modernidade, apesar 

das luzes lançadas pelo racionalismo construtor. É nesse sentido que se expressa a 

professora Goyard-Fabre (2006, p. 37), ao concluir este raciocínio afirmando que “o 

princípio de razão suficiente é insuficiente”. A autora continua sua argumentação 



75 
 

afirmando que a partir da obra de Pufendorf, o direito natural entra numa bifurcação, 

percebida pelo sagaz Barbeyrac, tradutor e divulgador das obras de Grócio e 

Pufendorf no início do século XVIII67. Em texto no qual tratou especificamente sobre 

essa bifurcação, a autora assim explica a sua interpretação da conjectura intelectual 

do jusracionalismo após Pufendorf: 

 
Os tratados de Grócio e de Pufendorf contêm, em efeito, como deixa 
entender Barbeyrac, as sementes dos dois ramos divergentes que 
floresceram ou no corpus leibniz-wolffiano com os características 
racionalistas, ou na linhagem que conduziu Barbeyrac à Burlamaqui com os 
características voluntaristas.[...] Grócio e Pufendorf são, na verdade, falsos 
amigos. (GOYARD FABRE, 1996, p. 171) (grifos no original) 
 
 

O sistema de Pufendorf, apesar de ter sido influenciado também pelo de 

Grócio, apresenta divergências cabais, o que faz com que Goyard-Fabre (2006) 

(1996) afirme que se trata de imprudência intelectual falar em uma escola do direito 

da natureza e das gentes, pois não é possível sustentar que as filosofias de Grócio, 

Descartes, Hobbes, Pufendorf, Leibniz e outros precedem de uma mesma 

inspiração, concluindo que a única semelhança entre as obras de Pufendorf e Grócio 

é que ambos têm a ambição de aplicar ao universo jurídico uma forma sistêmica e 

racional. 

A real diferença do pensamento desses dois grandes autores está, como já 

referenciada acima, na investigação das origens da natureza humana para a 

conformação da lei natural fundamental, acreditando Pufendorf que só seria possível 

construir um sistema jurídico racional se o homem estivesse no seu centro, 

buscando soluções ontológicas para formar as bases do seu sistema humanista, 

reconhecendo o homem como frágil em estado de natureza, ou imbecilitas, para 

usar o termo do próprio autor, e a distinção entre entia moralia e entia physica, onde 

estabeleceu a liberdade como condição de atribuição de humanidade ao homem. 

O pensamento jusracionalista de Pufendorf se contrapunha ao direito natural 

escolástico e situava o homem como membro ativo e útil para a sociedade, mesmo 

considerando a sua debilidade física e psicológica no estado de natureza 

(imbecilitas). O forte conteúdo político de suas proposições, contextualizada com 

uma Europa que ainda estava dividida por conta das reformas religiosas, tinha por 

fim tornar o direito político “um nexo de união e uma instância superadora das 

                                                           
67

As traduções das obras de Grócio e Pufendorf feitas por Barbeyrac estão disponíveis para 
download gratuito no sítio da Biblioteca Nacional da França: <http://gallica.bnf.fr/> 

http://gallica.bnf.fr/


76 
 

divergências políticas e religiosas que dividiam a Europa” (RUFINO, 2002, p. XLII). 

Como se pode prever, para o atingimento desse fim, o direito natural deveria perder 

seu forte componente moral, secularizando-se para servir de cimento político do 

desenvolvimento pacífico do continente europeu. 

Com a secularização do direito, processo histórico-metodológico já debatido 

no capítulo anterior, o homem passaria de coadjuvante à peça essencial na nova 

doutrina jusnaturalista, fato que se comprova pelo papel central que ocupa o homem 

na obra de Pufendorf, matizado pelo reconhecimento do seu intelecto como 

dignificador da sua própria existência. À época, Pufendorf chegou a ser perseguido 

por romper com a ciência materialista, que explicava os acontecimentos naturais de 

forma puramente causal, entre outras ideias ilustradas. Como citado por Welzel 

(1971, p. 35):  

“Descartes havia considerado os animais como complicados autômatos 
mecânicos, e para Hobbes, todo ente compreende apenas „corpos‟; todo 
acontecer é somente um „movimento de corpos‟, submetido à necessidade 
mecânica da causalidade”.  

 

O conceito de ação apresentado no primeiro capítulo deste trabalho e 

presente no segundo parágrafo da obra De IureNaturae et Gentium demonstra 

claramente a importância dada ao homem na construção da nova ordem jurídica, 

baseada na liberdade e na vontade humana: 

 
Por “ação humana” entendemos não qualquer modificação proveniente das 
faculdades do homem, senão somente aquela que provém e é controlada 
por essas faculdades que o Criador atribuiu ao gênero humano e não aos 
brutos, a saber, que está dotado de inteligência que vai-lhe iluminando e de 
uma vontade que decide. (PUFENDORF, 2002, p. 17) 
 
 

Tendo como base esse conceito, os acontecimentos que não estiverem 

dentro da vontade humana estão regidos pela lei da causalidade, não sendo, 

portanto, atribuíveis ao homem como de responsabilidade sua. Logo, estaria definida 

uma distinção essencial para toda a obra e o sistema que se segue, colocando em 

contraposição o entia moralia e entia physica, estando dentro destes últimos os 

acontecimentos naturais ou humanos não determinados pela vontade68. 

                                                           
68

 Usando uma expressão usada por Vanda Fiorillo (1992, p. 83), o “estímulo” para que Pufendorf 
desenvolvesse esta distinção estaria em um texto do seu mestre ErhardWeigel: É verdade que o 
estímulo para operar uma distinção entre o plano natural e moral foi dado a Pufendorf pela divisão 
quanta naturalia, moralia e notionalia, efetuada por Weigel no seu escrito Idea Matheseosuniversae 
de 1669. Este último havia, de fato, tentado ler o mundo moral com critérios aritméticos, não 
chegando, entretanto, a produzir nenhuma filosofia da cultura”. Nesse mesmo sentido, Hans Welzel 



77 
 

Essa polarização é tão importante que Welzel (1971) (1993) toma como 

base para o rompimento entre o jusnaturalismo anterior e posterior a Pufendorf, 

considerando este autor o grande sistemático jusnaturalista. O professor de Bonn 

acredita que a distinção proposta por Pufendorf rompe com o sistema anterior ao 

propor com assombrosa segurança e claridade as diferenças fundamentais entre o 

mundo espiritual e o mundo físico, entre um mundo da cultura em contraposição à 

existência natural. 

A origem e o conteúdo da distinção entre entia physica e entia moralia são 

de especial relevância para a compreensão correta do fio condutor deste trabalho, 

que é a imputação em Pufendorf. Nesse sentido, é relevante investigar alguns 

detalhes dessa polarização que, por muito tempo, foi considerada de pouca 

relevância no todo da obra do saxão69, mas que por meio da sagacidade intelectual 

de Hans Welzel voltou a ser debatida no ambiente acadêmico e hoje já faz parte dos 

temas essenciais do pensamento de Samuel Pufendorf 70 , sendo a sua correta 

compreensão indispensável para o entendimento de todo o seu sistema jurídico. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                     
(1993, p. 57) afirma que “No seu sentido mais profundo de estrutura de significado do mundo social, 
talvez tenha incluindo apenas o mestre do passado, em Jena, ErhardWeigel. Este tinha tentado 
descrever uma obra em alemão, intitulado ArithmetischeBeschreibung der Moralweisheit (Descrição 
aritmética da ciência moral), na qual Pufendorf poderia chamar a atenção para a luta contra seus 
oponentes. Ela apareceu em 1674, dois anos após a publicação de De jure naturae et gentium; é, 
portanto, excluída a influência Pufendorf sobre o trabalho deste último. Mas com toda a probabilidade, 
Pufendorf recebeu em Weigel o primeiro impulso para o próximo autônomo aperfeiçoamento da teoria 
dos entes morais. [...] O mesmo Weigel distingue, em seu artigo de 1669, o quanta naturalia , moralia 
e notionalia e enumerou alguns desses quanta moralia.” 
69

 Sobre a incompreensão do tema na época em que foi elaborado e por um longo período posterior, 
Hans Welzel afirma que “esta teoria do entia moralia encontrou nos contemporâneos de Pufendorf 
uma incompreensão quase total”, concluindo que” Após a vitória de Pufendorf sobre seus adversários 
depois de uma luta longa e amarga, acolheu-se o conceito de ente moral, mas sem ter havido a 
compreensão da sua verdadeira natureza.” (1993, pp. 57-58). Fundamentando sua tese com base 
bibliográfica externa, o professor de Bonn orienta que sobre o tema seja conferida a obra de Christian 
ThomasiusFundamenta juris naturae, 1. I. pp. 58 e seguintes, onde fica demonstrado uma “total 
incompreensão do seu primeiro seguidor” (1993, p. 58, n. 37) (traduções do autor). 
70

 Diversos são os autores que sobre a temática utilizam como principal referencial teórico as 
reflexões de Hans Welzel, p. ex. Laurent, 1982; Goyard-Fabre, 1994; Wieacker, 2004 e Prats, 1968. 



78 
 

4.2 VOLUNTARISMO 

 

Como já citado logo acima, a teoria do direito natural de Pufendorf abre uma 

bifurcação no jusracionalismo seiscentista, ao lado dos ensinamentos de Grócio. Foi 

com base na obra do saxão que o homem passou a figurar com peça essencial na 

engrenagem jurídica, ao passo que seus atos tornaram-se mais relevantes e sua 

vontade considerada como meio por meio do qual ele se apresentava como parte do 

meio social. 

Para a filósofa contemporânea, já diversas vezes citada, Simone Goyard-

Fabre, Grócio, apesar do seu esforço em criar um sistema jurídico racional e 

matematicamente fechado, não deu espaço para a vontade humana como entidade 

relevante na construção da sua doutrina, centralizando seus esforços na ênfase à 

natureza racional do homem, não comportando seu direito natural “nenhum 

elemento voluntário” (2006, p.42): 

 
O direito natural (para Grócio) é, assim, a regra puramente racional do justo 
e do injusto; essa regra dita o que se deve realizar; proíbe o que não se 
deve realizar. Portanto, o direito natural tem o efeito imediato de tornar 
certas ações ou obrigatórias ou ilícitas. Esse é seu caráter essencial, que 
ele recebe unicamente da razão e que o distingue de todos os códigos 
positivos. Assim abre-se na ciência do direito a via do humanismo 
racionalista. (GOYARD-FABRE, 2006, p. 42) Grifos no original. 

 

O esclarecimento que possuía Pufendorf para decidir colocar a vontade 

humana como parte essencial da sua obra não é de tão distante inspiração. A 

verdade é que o autor se alinhou com a doutrina filosófica voluntarista de Ockham e 

Duns Escoto71, que foram os responsáveis pela retomada da tradição voluntarista de 

São Tomás de Aquino num período em que o ressurgimento da tradição agostiniana 

está ligada à erosão das doutrinas de Aristóteles e São Tomás (HESPANHA, 2009, 

p. 311). Ainda segundo António Manuel Hespanha (2009), coube ao jusracionalismo 

moderno não só recepcionar o voluntarismo como também reforçá-lo na medida em 

                                                           
71

 Sobre a influência de ambos na obra filosófica de Samuel Pufendorf, cf. capítulo 1. No verbete 
Voluntarismo, na já referida obra de Abbagnano (2007, p. 1203), Duns Escoto aparece como 
tributário de uma das principais correntes voluntaristas: Duns Scot afirmou o primado da vontade, 
mas com um outro fundamento: não é a boa qualidade do objeto que causa necessariamente o 
assentimento da vontade, mas é a vontade que escolhe livremente o bem e livremente luta pelo bem 
maior (Op. Ox. I, d. I, q. 4. n.16). A esta doutrina está ligada outra, segundo a qual o bem e o mal 
consistem no mandamento divino. „Deus não pode querer algo que não seja justo, porque a vontade 
de Deus é a primeira regra‟. (ibid., IV, d. 46, q.I, n. 6) 



79 
 

que essa corrente de pensamento esteve entranhada na doutrina de nomes de peso 

como Locke, Hobbes, Pufendorf e Rousseau. 

Buscando situar o voluntarismo na história da cultura europeia, o mesmo 

Hespanha, no uso da sua grande capacidade de simplificação metodologicamente 

precisa, assim conceitua essa corrente de pensamento: 

 
Quando nos referimos a voluntarismo, queremos significar a doutrina 
segundo a qual o direito tem a sua fonte, não numa ordem objectiva (da 
natureza, da sociedade), não em direitos naturais e irrenunciáveis do 
homem, não numa lógica jurídica objetiva, mas no poder da vontade. 
(HESPANHA. 2009, p. 310) 
 
 

Não que o elemento vontade humana em Pufendorf esteja acima do 

racionalismo extremo tão em evidência naquele período da história das ideias. A 

perspicácia do autor fica demonstrada ao situar lado a lado a vontade e o 

entendimento/conhecimento/razão como formadores dos entes morais, não 

deixando de lado também a vontade divina, ao considerar Deus “o primeiro autor 

dos entes morais” (1734, p. 4). 

Sobre a orientação voluntarista de Pufendorf, Jaime BrufauPrats não deixa 

dúvidas de que uma das maiores consequências dessa filiação por parte do autor 

jaz justamente na sua teoria dos entes morais, assim se manifestando: 

 
Desta sorte, a natureza humana contemplada por Pufendorf reside, em 
definitivo, sobre uma raiz voluntarista. Seu racionalismo se encontra assim, 
partindo de um fato existencial, pendente da vontade criadora de Deus. (...) 
A teoria desses entes morais está indelevelmente vinculada ao radical 
voluntarismo divino pufendorfiano. (PRATS. 1968, pp. 66 e 71) 
 
 

Quando Pufendorf apresenta o conceito de ente moral, apesar da sua 

imprecisão, já insere ali a vontade humana como elemento central. Mas é durante a 

exposição de todo o tema dos entes morais, que se situa já no primeiro capítulo da 

sua obra De jure Naturae et Gentium ficando clara a proeminência da vontade, ao 

lado do entendimento, como elementos constitutivos dos entes morais. 

 
Aqui está então, na minha análise, a definição mais exata que se pode dar 
aos Entes Morais. É que são certos Modos, que os Seres Inteligentes 
atribuem às Coisas Naturais ou aos Movimentos Físicos, com o objetivo de 
dirigir e de restringir a Liberdade das Ações Voluntárias do Homem, e para 
colocar alguma ordem, alguma conveniência e alguma beleza na Vida 
Humana. (PUFENDORF, 1734, p. 3) (grifos do original, tradução livre) 

 



80 
 

Em seguida a essa explanação, logo após afirmar no trecho citado alguns 

parágrafos acima que Deus seria o primeiro criador dos entes morais, Pufendorf 

centraliza de maneira conclusiva o papel da vontade na sua teoria, estabelecendo 

tratar-se a vontade divina que cria os entes morais de uma “Criação” e a vontade 

humana que forma os outros entes morais uma “Instituição72”: 

A maior parte desses Entes são em seguida imediatamente formados pela 
vontade dos Homens, segundo o que julgam a fim de introduzir na Vida, 
para estabelecer nesta alguma ordem, e para poli-la. (...) Como os Entes 
Físicos são originariamente produzidos pela Criação, seria melhor 
expressar a maneira pela qual os Entes Morais se formam pelo termo 
Instituição. Com efeito, estes últimos não provém de nenhum princípio 
interno da Substância das Coisas; sendo atribuídos pela vontade dos Seres 
Inteligentes às coisas já existentes e fisicamente perfeitas, assim como a 
seus efeitos Naturais, de sorte que eles devem unicamente sua existência à 
determinação desses Entes Livres. (PUFENDORF, 1734, p. 4-5) (grifos do 
original, tradução livre. 

4.3ENTIA MORALIA E ENTIA PHYSICA – DISTINÇÃO 

 

Como pôde ser notado no que foi logo acima descrito, a teoria dos entés 

morais ocupa um lugar de destaque não apenas na doutrina da imputação, mas 

também em todo o sistema jusracionalista proposto por Pufendorf. Prova disso é o 

seu cuidado em expor em minúcias a teoria dos entes morais já no primeiro capítulo 

do livro primeiro do De Jure Naturae et Gentium, dando destaque à sua tese 

voluntarista, enriquecendo sua escrita com notável casuística e sempre preocupado 

em conceituar todos os elementos que compõem o desenvolvimento do seu 

raciocínio, demonstrando a acuidade metódica, que emulou toda a sua produção 

intelectual. É relevante salientar que os entes morais não foram tratados apenas 

nessa obra do tedesco. No entanto, em nenhum outro escrito houve uma 

preocupação tão grande em desenvolver uma completa teorização sobre o assunto, 

motivo pelo qual o De Jure Naturae et Gentium foi escolhido como base para a 

presente explanação. 

Com efeito, quando foi citado diretamente no tópico anterior o conceito de 

ente moral redigido por Pufendorf, foi dito também que aquele conceito não era 

                                                           
72

 Sobre o termo “instituição” presente na tradução de Barbeyrac aqui utilizada como referência, é 
importante salientar que o francês, demonstrando cuidado incomum nas traduções daquele período, 
deixa claro que no original latino a expressão era “impositio” e na língua francesa ele não conseguiu 
nenhuma palavra que se aproximasse mais do seu conteúdo que institution, considerando que a 
expressão institution em francês não possui o mesmo sentido que seu homônimo latino. “Eu não 
encontrei um termo mais próprio para expressar aquele da impositio. A palavra imposition não tem 
em nossa língua, nenhum sentido que esteja próximo da ideia que o nosso autor atribui ao termo em 
latim.” (PUFENDORF, 1734, p. 4, nota do tradutor n. 2) 



81 
 

suficientemente claro, a ponto do leitor não necessitar de outros dados para a 

completa compreensão do tema. Inicialmente, cabe salientar que, com sua ideia de 

entia moralia, Pufendorf conseguiu pela primeira vez e com assombrosa precisão 

expor as estruturas essenciais dos conteúdos do mundo da cultura, em 

contraposição à existência natural entendida até então, sendo esse o 

posicionamento de Hans Welzel (1971, p. 135 e 136), que, assim, se manifesta 

expressamente ao tratar do papel de Samuel Pufendorf na valorização do papel do 

homem no seu sistema jusracionalista: 

 
Em suas mãos o direito natural se converte, sem se dar conta, em um 
Direito da cultura, no conjunto daquelas normas que obrigam o homem ao 
cultivo de sua natureza biológica, a superação do naturalisincultus: homini 
cultura sui este necessaria. 
 
 

Na sua tese de doutorado, Hans Welzel dedicou todo um capítulo aos entes 

morais, dando ênfase ao colocar Samuel Pufendorf na posição de primeiro filósofo 

da cultura em razão da diferenciação que o saxão fez entre os dados físicos do 

mundo e aqueles originados da liberdade do homem, sendo essa teorização o que, 

de fato, diferenciava Pufendorf dos seus contemporâneos. Ainda segundo Welzel, 

Pufendorf não teria sido só o primeiro filósofo da cultura, como também teria 

apresentado as bases de uma filosofia da cultura que tem na vontade do homem um 

núcleo “extraordinariamente moderno e ainda hoje válido”, complementando sua 

argumentação sentenciando que 

 
Este mundo da cultura é o mundo dos entes morais que, sobre a base do 
mundo dos entes físicos, mas substancialmente diversos daqueles, confere 
direção e finalidade à ação libre do homem e de tal modo plasma a vida 
humana em uma realidade determinada no seu significado e no seu valor. 
Por isso, seu fim último não é, como aquele do ente físico, a perfeição do 
universo natural, mas a perfeição da vida humana

73
. (WELZEL, 1993, p.46) 

(tradução livre) 
 

 
Nesse sentido, o mundo para tal teoria estaria dividido em duas partes, um 

natural e outro cultural, sendo este regido pelo homem quando age com 

conhecimento e vontade. Os entes morais são, em verdade, atributos concedidos 

após a constatação de que o homem agiu de forma livre, emulado pela sua vontade 

que somente pode ser considerada sua se constatado que o agente conhecia as 

                                                           
73

 Este objetivo de aperfeiçoamento da vida humana como papel dos entes morais foi expresso na 
última sentença do conceito de ente moral já citado acima: “para colocar alguma ordem, alguma 
conveniência e alguma beleza na Vida Humana.” (Pufendorf, 1734, p. 3) 



82 
 

circunstâncias que envolviam o fato. A partir dessa distinção, é possível diferenciar, 

por exemplo, a morte de alguém por outra quando o executor agia como verdugo ou 

com interesse homicida fora dos parâmetros do direito, possibilitando, assim, a 

atribuição de responsabilidade ao segundo. 

É importante ressaltar que o ser humano não é apenas por essa condição 

um ente moral. Interpretando-se o conceito de ente moral, vê-se que esse é um 

atributo ou como afirma o próprio Pufendorf, um modo, que é adjudicado à ação 

humana após a verificação que ela possui todos os pressupostos necessários, ou 

seja, voluntária e dotada de compreensão. Voltando ao exemplo do verdugo e do 

assassino, pode-se, então, dizer que, no mundo físico, ambas as ações são 

semelhantes; logo, os atos físicos são avalorados, na medida em que os dois atos 

de matar só poderão ser diferenciados quando entrar em jogo o crivo dos entes 

morais, que, então, apresentará ambas as ações como oriundas da vontade 

humana, permitindo, pois, a atribuição à segunda a responsabilidade criminal pelo 

seu cometimento estar fora das normas morais desejadas. 

Para a correta compreensão do que foi acima descrito, não se pode deixar 

de reapresentar os conceitos de liberdade, conhecimento e vontade da lavra do 

próprio Samuel Pufendorf e retirados da obra De Jure Naturae et Gentium, 

oportunidade na qual serão repetidos os conceitos dos dois primeiros institutos que 

já foram citados no primeiro capítulo: 

 
Chamamos Liberdade a Faculdade pela qual, estando postas todas as 
coisas necessárias para o agir, a vontade pode, entre os vários objetivos 
propostos, escolher apenas um ou mais de um e rejeitar os outros; ou 
então, se não lhe é apresentado mais que um, escolher ou não escolher, 
agir ou não agir. (PUFENDORF, 1734, p. 60) (tradução livre) (grifos no 
original) 
 
 

A liberdade é a característica primeira que distingue os homens dos objetos, 

mas a completa compreensão do conceito somente é possível após a sua 

estratificação, ou seja, após a conceituação das faculdades que a compõem, quais 

sejam, a vontade e a compreensão. A vontade é conceituada por Pufendorf da 

seguinte maneira: 

Quando Deus se propôs a produzir um animal que deveria ser governado 
pelas leis, fala-se do Homem; ele colocou em sua Alma, como diretriz 
interior de suas Ações, uma Faculdade pela qual, depois de ter conhecido 
os objetivos que se apresentaram, ele poderia se portar perante eles por um 
princípio interno, sem nenhuma necessidade física, escolher o que lhe 
conviria ou o que lhe agradaria mais, e se distanciar daquilo que julgaria 



83 
 

não lhe ser conveniente. Esta Faculdade é o que chamamos de Vontade. 
(PUFENDORF, 1734, p. 58) (tradução livre) (grifos no original). 
 

 
Como se vê, nos dois conceitos acima, ainda não estão postas as condições 

pelas quais o homem pode saber estar agindo ou não conforme a moral ou a lei, se 

age certo ou errado, condições essas que são oferecidas pela segunda faculdade 

componente da liberdade, qual seja, a compreensão: 

 
 
A Faculdade que tem a função de iluminar nossa Alma se chama 
Compreensão; E a concebemos em relação a duas outras faculdades com 
as quais ela se relaciona nas Ações Voluntárias; Uma, que apresenta o 
objeto à Vontade como em um espelho, e que lhe descobre simplesmente à 
conveniência ou a inconveniência, o Bem ou o Mal deste objeto. A outra, 
que, despois de ter examinado e comparado juntos o Bem ou o Mal que 
vimos de uma parte e de outra nos diversos objetos diferentes, decide o que 
deve ou não ser feito, regula o tempo e a maneira da Ação, e determina por 
fim os meios mais próprios para atingir o objetivo ao qual se propõe. Sobre 
isto deve ser destacado que regularmente toda Ação Voluntária do Homem 
tem por princípio a Compreensão; de onde vem a máxima comum Não 
desejamos o que não conhecemos. (PUFENDORF, 1734, p. 41) (tradução 
livre) (grifos no original). 

 
A relevância desta última faculdade é essencial para o funcionamento da 

imputação das ações morais na medida em que permite ao homem conhecer a 

regularidade ou irregularidade, a boa ou má, a justa ou injusta ação a ser levada a 

cabo. A característica especial da compreensão que interesse ao estudo do direito e 

da imputação é chamada por Pufendorf de “consciência”, faculdade que permite 

“julgamento interior que cada um possui das Ações Morais, na medida em que é 

instruído pelas leis” (PUFENDORF, 1734, p. 44). Esse ato de compreensão pode ser 

tomado antes ou depois da ação: o primeiro é feito pelo homem ao decidir se deve 

ou não agir; o segundo é o julgamento refletido, pronunciado sobre as coisas 

realizadas ou omissas, as quais seriam aprovadas ou não. Essa faculdade é ainda 

dividida em consciência do direito, consciência provável e ignorância (voluntária, 

involuntária, vencível e invencível, erro de fato, erro de direito, entre outros) 

momento em que Pufendorf inicia longa casuística que seria interessante uma 

digressão caso o objeto deste trabalho fosse a origem de outros institutos penais. 

As diferenças entre os entia moralia e entia physica são também de notável 

relevância para o estudo da imputação e, consequentemente, do direito penal, 

distinção que foi sagazmente realizada por Hans Welzel e citada em mais de uma 

obra sua. As três distinções por ele apresentadas são consequências de um mesmo 



84 
 

fenômeno, razão pela qual os pontos são apresentados de forma dividida apenas 

para facilitar a compreensão do leitor, o que não quer dizer que suas essências não 

se perpassem. Nessa perspectiva, WELZEL (1971) (1993) afirma que as diferenças 

geram três pares de conceitos dicotômicos:  

 

 Causalidade / liberdade: a entia physica é regida pela lei da 

causalidade natural e a entia moralia pela liberdade do homem; 

 Indiferença axiológica / valoração ética. Como já delineado acima, os 

elementos físicos da ação são indiferentes axiologicamente, 

distintamente dos elementos dotados de sentido que são os entes 

morais. 

 Uniformidade / multiformidade dos acontecimentos. O mundo físico é 

uniforme, no sentido de que as leis causais fisicamente previsíveis, 

enquanto que o acontecer moral pode ir para diversas direções em 

razão da imprevisibilidade da vontade do homem; 

Dito isso, cabe agora apresentar a relação entre todos esses institutos 

conceituados e a imputação, tema central neste trabalho. Na obra De Jure Naturae 

et Gentium, Pufendorf trata da relação entre entes morais, ações morais e 

imputação propriamente dita após toda a digressão que foi acima resumida, 

surgindo apenas no Capítulo V do livro. Já no seu início, o autor conceitua ações 

morais como sendo “ações voluntárias do homem, consideradas em relação à 

imputação de seus efeitos na vida comum” (PUFENDORF, 1734, p. 74). Por ações 

voluntárias, como se pode depreender do que já foi escrito até aqui, entende-se a 

ação humana realizada a partir da vontade e do conhecimento dos fatos por parte do 

agente. 

Em seguida, utilizando-se de tudo o que já argumentou até aquele ponto, 

tendo por certo que todos os institutos por ele apresentados até ali já foram 

devidamente esclarecidos, Pufendorf (1734, p. 75) afirma que as ações morais, em 

última análise, contém em sua essência duas ideias: “uma que é como a matéria e 

outra como a forma”. Parte material, ainda segundo o autor, compreenderia uma 

série de coisas, como o “movimento físico de qualquer das faculdades naturais”, 

como por exemplo a faculdade motriz, a compreensão relacionada à simples 

percepção, entre outros. Aqui, salienta o autor, estão consideradas inclusive as 

ações realizadas com base na vontade, quando analisado apenas o seu aspecto 



85 
 

físico. Ainda no sentido material, o autor relaciona “a falta de qualquer movimento 

físico”, compreendendo aqui as omissões, como também as ações dos outros, 

quando se é sujeito passivo, também são consideradas como ações morais. 

Para o entendimento da relação entre as ações morais e a imputação, 

interessa agora o que aponta Pufendorf como sendo a parte formal das ações 

morais, relacionada diretamente ao conceito que nos interessa: 

 

A forma das Ações Morais consiste na imputabilidade, e por esta me refiro 
àqueles efeitos de uma ação voluntária que podem ser imputadas ao 
agente, ou seja, ser considerada como pertencentes ao próprio Agente, seja 
porque o próprio Agente produziu o resultado, seja porque ele foi causa da 
sua existência, quando causada imediatamente por outrem. E a esta forma 
de ação que se comunica ao Agente é dada a denominação Moral, e o que 
faz chamar-se Causa Moral

74
. (PUFENDORF, 1734, p.76) (tradução livre – 

grifos do original) 

 

Seguindo seu método ordinário de depois de oferecer conceitos apresentar 

extensa casuística, Pufendorf passa a analisar diversos casos em que demonstra 

quando pode haver ou não imputação75, fazendo com que este instituto, situado no 

lado formal das ações morais, funcione como verdadeiro método de apreciação da 

responsabilidade pessoal, sempre atribuindo ao agente um feito deste que preencha 

os parâmetros de uma ação moral. 

Dessa maneira, uma ação livre determinada pela vontade e pelo 

conhecimento pode ser imputada ao autor como sua causa moral. Comentando esse 

tema, Welzel (1993) considera que uma ação livre possui dois momentos, um formal 

e outro material. O material é caracterizado pelo complexo acontecer físico de uma 

ação, considerado não somente o movimento físico e o resultado, mas também o 

que esteve no intelecto do autor e as condições que foram consideradas pelo seu 

entendimento76. O momento formal seria, então, o momento da imputação, quando 

as condições para a atribuição de responsabilidade são percebidas naquela ação. É 

                                                           
74

 O conceito de causa moral não foi criado por Pufendorf, razão pela qual durante toda a sua 
exposição há o cotejo entre o conceito que ele mesmo apresenta e o de outros autores aos quais ele 
faz referência expressa. Cf. PUFENDORF, 1735, p. 77 e ss. 
75

 Para não deixar de citar alguns exemplos: Não se pode imputar que provém de uma necessidade 
física (p. 80), nem de operações ou efeitos das faculdades vegetativas (p. 81), coisas que não podem 
ser impedidas (p. 82), impossibilidades físicas e morais (p. 82), coações (p. 83), ignorância (p. 84). 
Interessante também quando o autor apresenta, em conformidade com o seu conceito, que alguém 
pode ser imputado pelo ato de outrem se este o fez sob o comando daquele, já apresentando 
conceitos de autor mediato e imediato (p.90 e ss). 
76

 Em De Jure Naturae  et Gentium, sobre esta distinção entre formal e material, cf. PUFENDORF, 
1734, p. 75. O tema é inserido já no capítulo V daquela obra, onde o autor se deterá sobre a relação 
entre a ação livre a e imputação. 



86 
 

relevante salientar um detalhe ressalvado por Welzel na mesma obra: não só o 

momento material é avalorado, para ele o momento formal, ou seja, a imputação, 

também seria avalorada, na medida em que apenas reconhece o indivíduo como 

autor moral da ação, não lhe atribuindo culpa ou mérito. 

Após tais digressões sobre a relação entre a imputabilidade e as ações 

morais, o Barão Samuel Pufendorf (PUFENDORF, 1734, p. 97) inicia o sexto 

capítulo da sua obra perdendo um pouco da sua originalidade, saindo do universo 

dos entes morais e físicos para tratar das regras que devem “dirigir” e “revestir de 

certas qualidades particulares” as ações morais, dando início ao cotejo entre a sua 

opinião e a de dois outros juristas que muito o influenciaram, Thomas Hobbes e 

Hugo Grócio. Mais adiante, Pufendorf decide conceituar as leis de acordo com a sua 

origem, separando a lei natural, que é aquela que surge da natureza racional e 

sociável do homem e que, sem a observação desta lei, não seria possível o convívio 

social pacífico, e a lei positiva, que é aquele fundada não a partir da natureza 

humana, e sim, “pura e simplesmente pela vontade do legislador” (PUFENDORF, 

1734, p. 127).  

 

4.4 A INFLUÊNCIA DA DOUTRINA DA ENTIA MORALIA NO FINALISMO DE HANS 

WELZEL 

 

Quando o tema é dogmática penal contemporânea, qualquer estudo que 

deseje mostrar a evolução e o atual estado da estrutura da teoria do delito, deverá 

necessariamente citar o nome de Hans Welzel, sob pena de incorrer em lacunas 

irreparáveis na sua exposição.  

Tal fato se deve à grande contribuição desse professor de Bonn para o 

estudo do direito penal, quando de sua pena brotou o conceito de ação finalista, 

responsável pela renovação do paradigma teórico, que enterrava de uma vez o 

sistema causal-naturalístico de atribuição de responsabilidade, substituindo-o pela 

imputação por meio da consideração da vontade do autor da ação. 

Em uma época em que o conceito de ação finalista está sob forte crítica, 

a partir principalmente da crítica da concepção ontológica da realidade e de novas 

formas de se fazer filosofia, como, por exemplo, por meio de dados da linguagem, o 

presente estudo pretende se esquivar de apontar incoerências metodológicas ou 

científicas do modelo welzeliano, o que necessitaria de muita maturidade intelectual. 



87 
 

Buscar-se-á aqui, tendo em vista principalmente de estudos do próprio Welzel, 

demonstrar as reais fontes de inspiração para o seu conceito de ação finalista, não 

sendo possível afirmar neste momento se esta breve exposição contribuirá para o 

reforço do modelo ontológico-finalista ou se contribuirá para a sua crítica. 

Para isso, será exposto o conceito de ação de Welzel, seguido da defesa 

que ele mesmo fez do seu modelo e a forma pela qual afirma ter chegado até a sua 

formatação. Em seguida, será demonstrada a ligação que Hans Welzel teve com a 

obra do jusracionalista Samuel Pufendorf e de que forma esse contato pode tê-lo 

influenciado, ainda que de forma não declarada, argumento com o qual se tentará 

demonstrar que Welzel estava correto quando se defendia dos seus críticos iniciais, 

mas que elaborou a sua defesa escondendo um argumento que lhe pouparia 

palavras, mas diminuiria seu mérito. 

 

4.5 O CONCEITO DE AÇÃO FINALISTA NA OBRA DE HANS WELZEL 

 

Como se sane, até a chegada do finalismo penal, reinava na teoria do 

delito o sistema causal naturalista, originado do positivismo científico do século XIX. 

Essa foi a forma encontrada pelos juristas de darem caráter científico ao direito, 

aproximando-o de outras ciências pelo método causa-efeito. A ação não ocupava 

um papel central nesse sistema, havendo uma maior preocupação com o nexo 

causal. Um dos grandes nomes do período, Franz von Liszt (2006, p. 193), 

conceituava ação como sendo “o facto que repousa sobre a vontade humana, a 

mudança do mundo exterior referível à vontade do homem”. Assim, era mais 

importante a potência do homem em alterar o mundo exterior do que apurar o que 

quis o homem nessa alteração. Por meio dessa teoria, o fato poderia ser atribuível 

ao autor caso ele o tivesse causado fisicamente, somente sendo analisado o dolo e 

a culpa quando da verificação da culpabilidade, o que tornava o sistema mecânico e 

demasiado determinista. 

Percebendo a inconsistência desse sistema, Hans Welzel propõe à 

doutrina penal um conceito mais bem elaborado de ação, no qual o homem é 

considerado em sua plenitude psíquica e passa ter a sua vontade valorada pelo 

direito. O conceito de ação passaria a ser a pedra angular da dogmática penal 

contemporânea, influenciando toda a estrutura estratificada do crime, tornando-se o 

principal objeto de atenção por parte daqueles que tinham a função de imputar a 



88 
 

responsabilidade a alguém. Entendido politicamente foi a forma encontrada por 

Welzel de humanizar o direito penal que estava passando por um momento de 

grande influência do neokantismo e que poderia desaguar em um mar de 

totalitarismo. Nesse sentido, é o ensinamento de Brandão (2007), que, com base em 

textos do próprio Welzel, afirma que o principal objetivo do finalismo foi romper com 

a concepção nazista do direito penal, que considerava a pena estatal um meio 

oportuno de atingir seus funestos fins77. 

Assim se pronunciou Welzel quando conceituou a ação humana no seu 

Direito Penal Alemão: 

 
Ação humana é o exercício de atividade final. A ação é, por isso, acontecer 
“final”, não somente “causal”. A finalidade ou o caráter final da ação se 
baseia em que o homem, graças a seu saber causal, pode prever, dentro de 
certos limites, as consequências possíveis de sua atividade, por-se, 
portanto, fins diversos e dirigir sua atividade conforme ao seu plano, à 
consecução destes fins

78
. (WELZEL, 2011a, p. 65) 

 

A ação humana era, pois, a união entre consciência e vontade 

determinada a um fim, estando aqui inseridas todas as etapas do agir final. Essas 

etapas dividem-se naquelas ocorridas na esfera do pensamento e as ocorridas no 

mundo exterior, perceptíveis pelos sentidos. Ocorridas no intelecto do agente está a 

antecipação do fim, quando o autor se propõe a realizá-lo, seguido da seleção dos 

meios para a obtenção desse fim desejado, e, por fim, a consideração dos efeitos 

concomitantes, onde o autor analisaria as consequências materiais do uso dos 

meios escolhidos. A etapa seguinte, ocorrida no mundo real, seria a execução do 

seu ato, a verdadeira ação, finalística por ser realizada com a vontade proveniente 

da consciência. 

 

 

 

                                                           
77

 Assim se pronunciou Welzel quando tratava da missão do direito penal: “Objeto das normas penais 
é a „conduta‟ humana, isto é, a atividade ou passividade corporal do homem submetida à capacidade 
de direção final da vontade”. (WELZEL, 2011a, p. 63). Em outra passagem, “As normas só podem 
mandar ou proibir uma conduta final” (2011a, p. 71). Sobre o fundamento filosófico desta vinculação, 
v. continuação no texto. 
78

Segundo Jescheck (2002), o conceito final de ação já tinha precursores, apontando entre eles von 
Weber, E. Wolf e Graf zuDohna, os quais não teriam extraído consequências dogmáticas do conceito. 
Hellmuth von Weber (2008, p.55) se pronunciava sobre o conteúdo da vontade apenas de forma 
subsidiária: “O direito se dirige aos seres humanos como portadores de vontade. Por esta razão, 
somente pode ser delito sua conduta voluntária, ou seja, dependente da vontade, influenciável por 
ela, ainda que não necessariamente querida ou completamente consciente de um fim”. 



89 
 

4.6 AS ORIGENS DECLARADAS DA DOUTRINA DE WELZEL 

 

Questionado sobre a origem do seu conceito, assim como a sua 

comprovação no mundo real, Welzel defendeu-se de algumas críticas no prólogo da 

4ª edição do seu Novo Sistema de Direito Penal de 1960. Aqui, o autor se esforça 

em refutar as alegações que lhe parecem incomodar de que seu sistema teria por 

base o ontologismo de Hartmann, considerado por alguns o “mestre filosófico dos 

finalistas” (WELZEL, 2011b, p. 27). 

Welzel afirma que não teria motivos para envergonhar-se de confirmar 

que sua teoria se baseia na filosofia de Nicolai Hartmann, caso isso fosse 

verdadeiro. Segundo ele, as sugestões para a formulação da sua doutrina não foram 

recebidas de Hartmann, e sim da psicologia do pensamento do filósofo Richard 

Hönigswald, recebendo também sugestões dos trabalhos de psicólogos como Karl 

Bühler, Theodor Erismann, EnrischJaensch, Wilhelm Peters, entre outros. Esses 

trabalhos seriam a verdadeira inspiração para a superação do esquema mecanicista, 

e Hartmann não teria exercido nenhuma influência nesses autores. (WELZEL, 

2011b). 

A influência de Hartmann não se daria de forma alguma na formulação do 

seu sistema, apenas influenciando na alteração da nomenclatura de 

intencionalidade, termo que Welzel usou quando escreveu sobre o tema pela 

primeira vez, para finalidade, como foi o termo aplicado em seguida, inspirado na 

estrutura da ação das obras Ética e Problema do ser espiritual de Hartmann 

(WELZEL, 2011b). 

Sem negar que seu sistema também é ontológico, Welzel afirma ainda 

que o neokantismo de Bauch e Honigswald já havia antecipado que as categorias do 

conhecimento seriam também categorias do ser, ou seja, “que não são somente 

categorias gnosiológicas, senão (de modo primário) categorias ontológicas" 

(WELZEL, 2011b, p.30). Com essa afirmação, é negada qualquer influência da 

ontologia de Hartmann, que seria posterior aos autores citados e não era elaborada 

de forma semelhante. 

 

 

 



90 
 

4.7 O ONTOLOGISMO COMO RETORNO AO JUSNATURALISMO NA CRÍTICA DE 

WELZEL 

 

O ontologismo em que Welzel acreditava seria proveniente do 

reconhecimento das estruturas que ele mesmo chamou lógico-objetivas, que 

permitiam a real percepção do ser e faziam parte de uma série de discussões 

envolvendo a natureza das coisas. Segundo Cerezo Mir (WELZEL, 2011b, p.31), 

estruturas lógico-objetivas seriam “estruturas da matéria da regulamentação jurídica 

destacadas pela lógica concreta, que se orienta diretamente na realidade, objeto de 

conhecimento”79. 

Na época em que Welzel defendia a implantação do finalismo, existia um 

movimento de resgate do naturalismo como forma de escapar do positivismo. Welzel 

se preocupou com o tema e escreveu sobre isso na sua obra Direito Natural e 

Justiça Material, inserindo Nicolai Hartmann neste movimento de renovação do 

jusnaturalismo mediante o desenvolvimento empreendido por ele da ética material 

dos valores fundada por Max Scheller. 

Sobre o pensamento de Hartmann, Welzel (1971, p. 231) afirmou que ele 

defendia uma teoria platônica dos “valores como essencialidades ideais”, que 

constituíam um reino axiológico subsistente por si mesmo, citando como exemplo os 

valores sensíveis, os valores vitais, espirituais ou religiosos. A crítica de Welzel foi 

no sentido de que as esferas amplas de valores que Hartmann e Scheler defendiam 

não eram o que realmente determinavam o homem a agir de tal ou qual forma. O 

conteúdo do dever imperativo era proveniente também de aspectos sociais em que o 

homem estava envolvido. 

Não era o simples resgate do naturalismo por meio de estruturas 

abstratas longe da realidade que iria solucionar a vinculação ilusória proposta pelo 

positivismo. Assim, a crítica de Welzel ia contra o positivismo e esse neonaturalismo, 

sendo duro e elegante na avaliação desse antagonismo afirmando que  

 
Na contraposição entre um direito natural e um direito positivo se expressa 
na história, da maneira mais patética e persistente, a convicção de que nas 
relações sociais humanas só há algo que nos impõe e por sua força 
prepotente o que é cumprido, sem mais, por um costume inveterado, senão 
algo que possui mais que uma mera facticidade real, algo que, 

                                                           
79

Este conceito está na nota 2 da tradução do prefácio da obra de Welzel já citada. Diversos autores 
importantes escreveram sobre estruturas lógico-objetivas e a natureza das coisas, podendo ser 
citados GuntherStratenwerth, Recasens-Siches, Karl Engisch e o próprio Cerezo Mir. 



91 
 

independentemente de um mandado ou de um costume, nos obriga a uma 
ação no mais íntimo do nosso ser. (grifo do autor). (WELZEL, 1971, p. 250) 
 
 

Ainda na obra Direito Natural e Justiça Material (1971), já diversas vezes 

citada aqui, quando propôs seu projeto de filosofia, Welzel, inicialmente, exaltou o 

período do direito natural profano, no qual se insere Pufendorf, afirmando que do 

pensamento daquela época poderiam ser retirados os elementos que permitiam que 

a vida ainda fosse digna de ser vivida, enumerando a dignidade humana, a liberdade 

pessoal, igualdade perante a lei, tolerância recíproca e direito à felicidade. “O 

reconhecimento do homem como pessoa responsável é o pressuposto mínimo que 

tem que mostrar uma ordem social se esta não quer forçar simplesmente por seu 

poder, senão obrigar como um direito”. (WELZEL, 1971, p 252). 

O diferencial dessa forma de pensar para a de Hartmann é a historicidade 

impregnada nos valores jusracionalistas ora propostos. Não há a fuga das estruturas 

ônticas, pelo contrário, elas são utilizadas por Welzel na sua proposta de 

compreensão de mundo. São as estruturas ônticas que vinculam a interpretação, 

exatamente por esta ser vinculada àquelas, conformando o seu conteúdo. Por essa 

razão, a lei não pode obrigar um homem a viver 200 anos, assim como também não 

pode punir uma pedra. 

Em virtude dessa vinculação entre interpretação de sentido e 

objetividades a interpretar, Welzel afirma que uma lei não pode se referir a meros 

processos causais, senão a atos humanos dotados de finalidade. 

 
A estrutura da ação humana é o pressuposto de possibilidade de 
valorações, as quais, se hão de ter sentido, somente podem ser valorações 
de uma ação[...}. O campo da chamada doutrina da imputação ou da ação 
é, por isso, também onde a doutrina do direito natural realizou progressos 
mais firmes desde Aristóteles e os escolásticos. (WELZEL, 1971, p. 257) 
 

 

A ação final, nesse sentido, é uma das estruturas lógico-objetivas que 

conformam a atividade do legislador e do intérprete, assim como o são a 

diferenciação dos sexos, a sociabilidade e a indigência física do homem80. 

Relacionando especificamente a teoria da ação finalista de sua lavra com 

a teoria da ação de Hartmann, Welzel (2011b) afirma que viu nesta apenas a 

                                                           
80

Os exemplos são dados pelo próprio Welzel, 1971, p. 257, nota 12 e p. 258. Citando outras 
estruturas lógico-objetivas relativas ao direito penal, p. Ex. Cerezo Mir (2004, p.2). 



92 
 

confirmação das suas próprias opiniões, sendo fundamentalmente oposto à doutrina 

dos valores contida nela, conforme já afirmado. 

De fato, existe muita semelhança entre o conceito de ação de Welzel já 

transcrito acima e o de Hartmann. O chamado ato teleológico de Hartmann, apesar 

de ser único, foi descrito de forma fenomenológica dividido em três momentos 

distintos. Esse ato transcendente inicia-se quando o ser humano intui o valor (ou 

desvalor), e nele inspirado decide de que maneira realizará sua ação, determinando 

um fim a ser atingido por ela. Em seguida, escolhem-se os meios eficazes para a 

realização do fim escolhido, para só depois realizar a ação externamente. 

(ADEODATO, 2009, p.185) 

 

4.8AVALIAÇÃO CRÍTICA DA RELAÇÃO ENTRE HANS WELZEL E SAMUEL 

PUFENDORF 

 

Como se pode ver, ainda que em uma análise superficial, deve ter sido 

muito fácil para os críticos de Welzel rejeitarem a não vinculação entre as duas 

teorias da ação, dada a enorme semelhança entre o processo intelectual da vontade 

entre os dois autores81. Teria sido mais fácil para Welzel romper essa aparente 

inspiração se ele fundamentasse sua argumentação usando os seus conhecimentos 

já comprovados sobre o jusracionalismo de Pufendorf. Welzel não faz nenhuma 

relação entre o seu conceito de ação e o de Pufendorf dentre as obras pesquisadas 

para o presente trabalho. 

Não há como negar a influência Pufendorf sobre Welzel. Suficiente é afirmar 

que direito natural de Pufendorf foi o objeto da sua pesquisa de doutorado. Também 

é perceptível a atenção dada a Pufendorf na obra Direito Natural e Justiça Material, 

onde não faltam elogios ao seu sistema, ainda que afirme não se tratar de um 

gênio82. 

                                                           
81

Alguns autores aparentemente aceitaram as explicações de Welzel, como por exemplo ROXIN 
(2007, p. 201, nota 24) e JESCHECK (2002, p.226, nota 57). 
82

 “Samuel Pufendorf, uma cabeça clara, ainda que não um gênio, mas aberto a todas as ideias e 
carente de preconceitos, valente e lutador, que, com uma confiança inquebrantável no poder da 
razão, ia dar continuidade àqueles cometidos, não somente determinando a ruptura do Direito natural 
para todo um século, senão estabelecendo também decisivamente o fundamento para as ideias 
políticas do sistema do século XVIII, para os direitos da liberdade e do homem” (WELZEL, 1971, p. 
134). Não são apenas essas as exaltações que o autor faz no texto, vez ou outra abrindo espaço 
para outros adjetivos suntuosos. 



93 
 

Na sua obra mais conhecida, Direito Penal Alemão, Welzel cita Pufendorf ao 

falar do conceito de ação no direito natural, afirmando que ele “não entendia como 

actio humana qualquer movimento proveniente de um homem, senão que somente 

aquele que é dirigido pelas capacidades humanas, ou seja, o intelecto e a vontade”. 

(WELZEL, 2011, p.72) 

Welzel continua seu raciocínio afirmando que esse conceito foi 

introduzido na teoria jurídico penal por von Bohmer e serviu como base até o início 

do século XIX. É interessante notar que, diferentemente de outros conceitos de ação 

apresentados na obra que são prontamente alvo de críticas, o conceito de Pufendorf 

simplesmente é deixado no caminho da argumentação, sem qualquer outra 

referência quando o seu próprio conceito é apresentado. 

Somente no prólogo da 9ª edição, em 1965, Welzel cita novamente 

Pufendorf, quando afirma que a obra Direito Penal Alemão 

 
 
Se vincula a uma compreensão da ação humana no sentido de um 
acontecer guiado por uma finalidade, a qual é essencial para a unidade 
funcional de elementos objetivos e subjetivos. A dogmática penal alemã 
havia partido desde seu começo desta interpretação da ação (assim em 
Pufendorf e J. S. E. Böhmer) e a havia mantido com os hegelianos e ainda 
depois deles até o fim do século XIX (ainda em Ad. Merkel e Binding). 
(WELZEL, 2011a, p.14) 
 
 

Ainda que haja aqui um indício de influência de Pufendorf, não fica claro 

de que forma e em que intensidade ela se deu, somente sendo possível essa 

análise a partir da leitura e comparação do conceito de ação de Welzel com o que foi 

até aqui explicado sobre o conceito de imputação de Pufendorf e todos os tópicos já 

tratados nos capítulos anteriores, e das opiniões de Welzel sobre sua doutrina na 

tese de doutoramento intitulada A Doutrina Jusnaturalista de Samuel Pufendorf, de 

1928, e na obra Direito Natural e Justiça Material. 

O conceito de ação presente no segundo parágrafo da obra De IureNaturae 

et Gentium demonstra claramente a importância dada ao homem na construção da 

nova ordem jurídica, baseada na liberdade e na vontade humana83. 

Tendo como base esse conceito, os acontecimentos que não estiverem 

dentro da vontade humana estão regidos pela lei da causalidade, não sendo, 

portanto, atribuíveis ao homem como de responsabilidade sua. Logo, estaria definida 

                                                           
83

 O conceito de ação de Pufendorf está transcrito no início do presente capítulo. 



94 
 

uma distinção essencial para toda a obra e o sistema que se segue, colocando em 

contraposição o entia moralia e entia physica, estando dentro destes últimos os 

acontecimentos naturais ou humanos não determinados pela vontade. 

Explicando de que forma o ente moral torna a compreensão de homem 

diferente mediante a filosofia da cultura, Welzel afirma que o mundo da cultura é o 

mundo dos entes morais, que são responsáveis por conferir direção e propósito para 

ações livres do homem, plasmando a vida humana a uma realidade determinada no 

seu significado e no seu valor (WELZEL, 1993). 

A interpretação desenvolvida por Welzel do ente moral de Pufendorf é o que 

mais claramente parece tê-lo inspirado para a elaboração do seus próprios conceitos 

de ação e de estruturas lógico-objetivas. Fica bastante evidente essa relação 

quando comparados os excertos interpretativos de Welzel com o que já foi afirmado 

acima sobre esses dois conceitos.  

As estruturas lógico-objetivas são semelhantes ao próprio conceito de ente 

moral apresentado por Welzel (1993, p. 47): 

 
 
Em uma determinada parte do que já existe, no entanto, podem ser 
encontradas também outras formas que não afetam a substância desta 
forma física, mas atribuem às substâncias, fisicamente perfeitas, formas 
inteiramente novas de ser, que, ao contrário do mundo físico, são dotados 
de sentido e valor. Estes são os entes morais. A sua origem, que Pufendorf 
em contraposição à criação (creatio) do ente físico denomina atribuição 
(impositio), é ligada a um ser de índole determinada, e precisamente é 
possível somente mediante o livre obrar do homem. A liberdade de agir 
humana é o pressuposto fundamental para a existência de um mundo 
moral. 
 

 

Nesse sentido, a liberdade é o que conforma o homem como tal, somente 

podendo ser ele considerado responsável pelos atos que pratica quando dotado de 

liberdade de ação. Essa liberdade pura, obviamente, não passa de uma abstração 

com finalidade metodológica, pois toda liberdade é de certo modo ligada à lei. O 

conteúdo liberdade de ação defendida por Pufendorf, livre e abstratamente 

considerada, foi assim interpretada e conceituada por Welzel (1993, p. 48): 

 
À liberdade de ação pertence também o conhecimento do que se quer, em 
outras palavras, pertence ao intelecto. Este apresenta objetivos à vontade, 
por assim dizer, como um espelho, e expressa uma opinião sobre o objeto, 
o tempo, as formas e os meios pelos quais devemos agir. 

 

 



95 
 

Como pode ser facilmente notado a partir do que foi até aqui exposto, o 

conceito de ação de Pufendorf, tanto na sua literalidade quanto na interpretação feita 

por Welzel, é muito próximo do conceito de ação finalista hoje corrente na dogmática 

penal. Não só a descrição do que seria a ação, mas também as etapas do seu 

desenvolvimento, unindo conhecimento e vontade como partes do todo são de tal 

forma parecidos que é impossível não reconhecer que a principal influência de 

Welzel para a elaboração do seu sistema foi mesmo o seu conhecimento sobre a 

doutrina jusracionalista de Pufendorf em todos os seus aspectos. Ademais, o que fez 

Welzel ao elaborar sua doutrina do finalismo, inserindo a ação como pedra angular 

do direito penal, foi semelhante ao que fez Pufendorf, que, para evoluir do 

pensamento grociano, optou por trazer para o centro do sistema jurídico o homem 

como ser livre e, somente como tal, capaz de responder pelos seus atos. 

A defesa elaborada por Welzel da não vinculação do seu sistema ao 

ontologismo hartmanniano parece agora ter mais sentido. Porém, as bases 

doutrinarias apresentadas por ele como sendo sua inspiração verdadeira aparentam 

ter a finalidade de esconder a real origem do seu sistema, que, por portar tanta 

semelhança a outro, poderia esmaecer-lhe o brilho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 
 

5CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O Barão Samuel von Pufendorf foi um dos grandes jusracionalistas do 

século XVII, entretanto, apesar disso, foi aos poucos esquecido e, quando algum 

jurista se remete àquele período, é muito mais ordinária a alusão a Hugo Grócio com 

um salto quase cego até Imannuel Kant, como se entre os dois não houvesse nada 

digno de apreço, nada de substancial. Com o resgate da doutrina jurídica de 

Pufendorf, iniciada no século XX pela suave e sagaz pena de Hans Welzel, seguido 

de uma série de outros estudos por vezes profundos e ricos em pesquisas, alguns 

dos quais usados neste trabalho, a doutrina contemporânea pôde perceber o quanto 

é tributária das assertivas metódicas do jurista saxão e, felizmente, aquela escassez 

de informação sobre sua doutrina aos poucos se esvai pelas recentes pesquisas 

publicadas e pela gentileza de algumas universidades que digitalizaram e 

disponibilizaram ao público através da internet traduções até recentementepouco 

acessíveis e de altíssimo nível, como é o caso da versão de De Jure Naturae et 

Gentiumtraduzida e comentada por Barbeyrac, que foi fundamental para a 

elaboração da presente dissertação. 

Dentre tudo aquilo que produziu, Pufendorf deixou para o direito penal uma 

importante contribuição - a imputação – que, durante esta dissertação, tentou-se 

demonstrar a sua origem, os seus pressupostos e o seu método, com o objetivo de 

constatar que este instituto não só influenciou os juristas daquele tempo, como 

moldou a forma de atribuir responsabilidade pelo direito penal, que ainda estava 

para surgir como matéria autônoma e, indo além da clara influência que teve 

naqueles que beberam diretamente da sua fonte, deixou suas marcas na formação 

da moderna ciência penal ao influenciar diretamentePaul Johann Anselm 

vonFeuerbach e, mais presentemente, fazendo parte, ainda que de forma silenciosa, 

do renascimento da ação humana para o direito penal com o finalismo de Welzel. 

Assim como foi no seu tempo um dos responsáveis por colocar o homem no 

centro das doutrinas jurídicas ao considerar a sua ação o meio pelo qual ele deveria 

ser levado em conta pelo direito, foi por meio dessa mesma teoria que Hans Welzel 

pôde recolocar o homem no centro da dogmática penal para de maneira eficiente 

fugir dos perigos do direito penal do nacional socialismo e do determinismo do 

positivismo científico. 



97 
 

Desafortunadamente, o Brasil não tem produzido obras sobre a imputação 

no viés que foi nesta dissertação brevemente estudada. Isso se deve parcialmente 

ao grande foco dado à teoria da imputação objetiva, que ainda ocupa uma parte da 

doutrina nacional como se este tema pudesse resolver todos os problemas não 

resolvidos pelo finalismo welzeliano. De fato, a teoria da imputação objetiva 

constituiu um avanço doutrinário, notadamente pelo esforço de autores da 

envergadura deClausRoxin, GuntherJakobs,BerndSchünemann, Wolfgang Frisch e 

porque não também dos tenazes críticos como ArminKaufmann e Eugenio 

RaúlZaffaroni, que pela sua sagacidade e respeitabilidade permitiram que a teoria 

nunca deixasse de se desenvolver, influenciando, de fato, julgamentos importantes 

em tribunais superiores. 

Não obstante, quando se busca a origem da moderna teoria da imputação 

objetiva, comumente realiza-se uma breve referência a Pufendorf, apontando-o 

como criador da imputação, saltando séculos a frente para os trabalhos de Richard 

Hönig (KausalitätundobjektiveZurechnung 84  de 1930) e Karl Larenz 

(HegelsZurechnungslehreund der Begriff der objektivenZurechnung de 1926), que 

serviram de inspiração para as primeiras publicações de ClausRoxin sobre o 

assunto no início da década de 70, como por exemplo o texto Reflexões sobre a 

Problemática da Imputação em Direito Penal85, publicado pela primeira vez em 1970 

no Festschrift para o mesmo Hönig. 

Analisando a posição da doutrina brasileira em relação à recepção da teoria 

da imputação objetiva, Nilo Batista (2010) tece alguns comentários servíveis ao que 

aqui se expõe. Criticando a postura subserviente de parte da doutrina nacional que 

importou acriticamente aquilo que foi produzido na Alemanha no pós-guerra, o 

professor brasileiro aponta inicialmente algumas exceções a esta regra, 

relacionando obras que tentaram expor a teoria de forma mais criteriosa, se 

                                                           
84

 Existe tradução para o castellano deste texto, da lavra de Marcelo A. Sancinetti e publicada na obra 
Causalidad, riesgo e imputación – 100 años de contribuciones críticas sobre laimputación objetiva, 
publicada pela editora Hammurabi de Buenos Aires pela primeira vez em 2009. Esta obra, como o 
seu nome sugere, contém mais de uma dezena de artigos que envolvem o desenvolvimento da teoria 
da imputação objetiva, desde um trabalho de Max Ludwig Müller datado de 1912 até o mais recente 
do próprio tradutor da obra, escrito em 2008, passando por nomes como Arthur Kaufmann, Friedrich 
Schaffstein, GuntherStratenwerth, IngeborgPuppe, GuntherJakobs, Wolfgang Frisch, entre outros. 
85

 Boa tradução para o português deste artigo pode ser encontrada na coletânea de artigos de 
ClausRoxin publicada como Problemas Fundamentais de Direito Penal, editorial Vega, Lisboa, s/d. 
Esta coletânea traz ainda outros artigos importantes para a compreensão dos primeiros passos dados 
por Roxin na teoria da imputação objetiva, como por exemplo: Violação do dever e resultado nos 
crimes negligentes e Sobre o fim de proteção da norma nos crimes negligentes. 



98 
 

distanciando de outras que exaltavam de maneira quase exotérica as soluções por 

ela propostas. 

Nilo Batista (2010) critica em seu texto exatamente a falta de pesquisas 

brasileiras a respeito da real origem do conceito de imputação, aquele conectado à 

noção de responsabilidade pessoal, como abordado ainda na introdução desta 

dissertação. Em dado momento, o professor da Universidade Estadual do Rio de 

Janeiro chega a considerar que os estudos sobre a imputação no Brasil tiveram 

essalacuna pela “má vontade de Nelson Hungria para com o termo imputabilidade, 

que ele – sob a influência da tradição – afirmava, não sem alguma dose de razão no 

contexto do debate, „referir-se mais à ação do que ao agente‟” (BATISTA, 2010, p. 

89).Talvez seja exagerado considerar o quase unânime Hungria como responsável 

pela “carreira acanhada da categoria”, pois desta forma apenas por ele ter 

alcançado a posição de penalista brasileiro mais influente do século XX, ser-lhe-iam 

imputados também quaisquer outros subdesenvolvimentos de categorias da teoria 

do delito. 

O fato é que a imputação como método de atribuição de responsabilidade foi 

verdadeiramente deixado de lado nas discussões da dogmática penal 

contemporânea. No supramencionado texto, Nilo Batista (2010) expõe de maneira 

perfunctória – em razão mesmo de não ser outra a intenção do autor - 

brevepassagem da doutrina da imputação no Brasil, com base em texto da lavra de 

Tomás Antonio Gonzaga (1744 – 1810), muito mais conhecido pelas suas Cartas 

Chilenas e Marília de Dirceu. Nascido em Portugal, esse poeta arcádico mudou-se 

para Pernambuco ainda criança e fez carreira de jurista, poeta e ativista político no 

Brasil, falecendo em Moçambique após ser degredado. Em sua juventude voltou a 

Portugal onde cursou direito na Universidade de Coimbra, tornando-se bacharel em 

1768, oportunidade na qual escreveu seu Tratado de Direito Natural. 

Essa obra não teve a repercussão que poderia ter tido no Brasil, somente 

sendo publicada em escala comercial na década de 50 do século XX. Não cabe, em 

sede de conclusão dessa dissertação, expor em detalhes a noção de imputação 

desenvolvida pelo luso-brasileiro, bastando aqui informar que mesmo antes de 

entrar no tema especificamente, ainda tratando as ações humanas, Gonzaga (1957) 

utiliza abundantemente Samuel Pufendorf como referência, não sendo diferente 

quando então segue a sua exposição e chega na seara da responsabilidade penal, 

no capítulo intitulado “Da Imputação das Acções”, momento em que a sua inspiração 



99 
 

no autor saxão permanece presente de forma expressa em diversas citações 

diretas. 

Citando apenas essa como a referencia “brasileira” na doutrina da 

imputação, Nilo Batista (2010) deixou de relacionar também o grande Tobias Barreto 

(1839 – 1889), que com o seu germanismo e profundo conhecedor da doutrina 

estrangeira do período, não deixou de conceituar, no seu Prolegômenos do Estudo 

de Direito Criminal, a imputação no sentindo que foi até agora debatido, assim se 

manifestando: “Imputar, no sentido do direito penal, é fazer remontar uma ação 

criminosa com os seus resultados, à vontade de um ser humano, como causa livre 

desta mesma ação, e torná-lo assim responsável por ela.” (BARRETO, 2012, p.136). 

Sobre o tema, o integrante da Escola do Recife não cita diretamente Pufendorf, 

baseando suas conclusões em Zachariae, mas vê-se claramente que sua opinião 

permanece na linha do estudo da imputação no sentido que foi tema deste trabalho. 

De fato, essas são algumas exceções de textos publicados no Brasil acerca 

da imputação como método de responsabilização penal. O fato é que a tão debatida 

teoria da imputação objetiva na verdade pouco tem a ver com a imputação de 

Pufendorf, o que foi tema de investigações por parte de Pablo Sánchez-Ostiz (2008) 

e Paulo de Sousa Mendes (2007), não sendo correto relacionar diretamente as duas 

formas de imputação como sequência uma da outra, sob pena de cometer equívoco 

histórico-dogmático. 

Além de trazer esta constatação, o resgate do estudo da imputação da 

maneira que foi elaborada e difundida por Samuel Pufendorf abre espaço à reflexão 

sobre o atual método Liszt-Beling de atribuição de responsabilidade penal, sendo 

possívelusar toda a estrutura da imputação originária, assim como fez Hans Welzel 

no início do século XX, como tábula rasa para a recriação de um sistema de 

responsabilização condizente com as necessidades do nosso tempo. 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 
 

 REFERÊNCIAS 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 5. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2007. 
 
 
ADEODATO, João Maurício. Filosofia do Direito. Uma Crítica à Verdade na Ética 
e na Ciência (em contraposição à ontologia de Nicolai Hartmann). 4. ed. São Paulo: 
Saraiva, 2009. 
 
 
ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Editora 
Perspectiva, 2011. 
 
 
ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução do grego de António de Castro 
Caeiro. 1. ed. São Paulo: Atlas, 2009. 
 
 
BAR, Carl Ludwig von. A History of Continental Criminal Law. The Continental 
Legal Histories Series. Vol. VI. Boston: Little, Brown and Co., 1916. Disponívelem: 
<http://archive.org/details/historyofcontine00barl>. Acesso em: 10 jun. 2013. 
 
 
BARRETO, Tobias. Estudos de Direito II. 1. ed. Sergipe: Editoria Diário Oficial, 
2012. 
 
 
BATISTA, Nilo. Imputação para principiantes (brasileiros). In:Revista Justiça e 
Sistema Criminal, v. 2, n. 1. Curitiba:  FAE Centro Universitário, 2009. Disponível 
em: <www.sistemacriminal.org/site/images/revistas/Revista_n.2.pdf>. Acesso em:14 
fev. 2013. 
 
 
BOBBIO, Norberto. Leibniz e Pufendorf. In: Da Hobbes a Marx. SaggidiStoria dela 
Filosofia. Napoli: Morana, 1965. 
 
 
BONAVIDES, Paulo. Teoria do Estado. 2. ed. Rio de Janeiro: Editora Forense, 
1980. 
 
 
BRANDÃO, Cláudio. Teoria Jurídica do Crime. 2. ed. Rio de Janeiro: Editora 
Forense, 2007. 
 
 
______. Introdução às Ideias Jurídicas da Modernidade. In: BRANDÃO, Claudio; 
SALDANHA, Nelson; FREITAS, Ricardo. (Coord.) História do direito e do 
pensamento jurídico em perspectiva. São Paulo: Atlas, 2012. 

http://archive.org/details/historyofcontine00barl
http://www.sistemacriminal.org/site/images/revistas/Revista_n.2.pdf


101 
 

BRITO, Alejandro Guzmán. MosItalicus y mosgallicus. In: Revista de Derecho de 
laUniversidadCatolica de Valparaíso. Valparaíso: PontificiaUniversidadCatolica, 
1978. Disponível em: <http://historiantigua.cl/wp-content/uploads/2011/12/20-
guzman-brito-alejandro-mos-italicus-y-mos-gallicus-121.pdf>. Acesso em: 10 jun. 
2013. 
 
 
CARPINTERO. Francisco. “Mositalicus”, “mosgallicus” y el humanismo 
racionalista.Una contribución a la historia de la metodologia juridica. 
In:Veröffentlichungendes Max -Planck-
InstitutsfürEuropaischeRechtsgeschichte. Vol. VI. Ius Commune. Herausgegeben 
von HulmutCoing.Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1977. Disponível em: 
<http://www.franciscocarpintero.com/contenido.html>. Acesso em: 10 jun. 2013. 
 
 
______. Imputatio. In: Rivista Internazionale di Filosofia delDiritto. Serie V. Anno 
LXXXI. Gennaio/Marzo 2004. Giuffrè Editore. Disponível em: 
<http://www.franciscocarpintero.com/contenido.html>. Acesso em: 25 set. 2011. 
 
 
CATTANEO, Mario A. AnselmFeuerbach filosofo e giuristaliberale. Milão: 
EdizionediComunità, 1970. 
 
 
______. Il DirittoPenalenelPensierodi Ludwig Heinrich Jakob. in. Illuminismo e 
LegislazionePenale – SaggiSulla Filosofia 
delDirittoPenalenellaGermaniadelSettecento. Milão: LED, 1993. 
 
 
______. Samuel Pufendorf e Paul Johann AnselmFeuerbach: ContrattoSociale, 
SecolarizzazionePenale e PrevenzioneGenerale. In. FIORILLO, Vanda. org. Samuel 
Pufendorf Filosofo delDiritto e Della Politica. Napoli: EdizioniCittàdel Sole, 1996a. 
 
 
______. L’UmanesimoGiuridicoPenaledi Karl Grolman. Pisa: Edizioni ETS, 
1996b. 
 
 
CEREZO MIR, José.  Ontologismo e Normativismo na Teoria Finalista. In: Revista 
Ciências Penais, vol. 0, 2004. Disponível em 
<http://www.professorregisprado.com>. Acesso em: 15 jul. 2012. 
 
 
DERATHÉ, Robert. Rousseau e a ciência política de seu tempo. 1. ed. São Paulo: 
Editora Barcarolla, 2009. 
 
 
FERRAZ JR. Tércio Sampaio. Introdução ao Estudo do Direito. 6. ed. São Paulo: 
Editora Atlas, 2011. 
 

http://historiantigua.cl/wp-content/uploads/2011/12/20-guzman-brito-alejandro-mos-italicus-y-mos-gallicus-121.pdf
http://historiantigua.cl/wp-content/uploads/2011/12/20-guzman-brito-alejandro-mos-italicus-y-mos-gallicus-121.pdf
http://www.franciscocarpintero.com/contenido.html
http://www.franciscocarpintero.com/contenido.html
http://www.professorregisprado.com/


102 
 

 
FEUERBACH, Paul Johann Anselm von. Tratado de derecho penal común 
vigente enAlemania. 1. ed. Buenos Aires: Hammurabi, 2007.  
 
 
FIORILLO, Vanda. TraEgoismo e Socialitá. Il Giusnaturalismodi Samuel Pufendorf. 
Napoli: Jovene, 1992. 
 
 
FRANKS, Robert Sleightholme. “Imputation”. In: Encyclopaedia of Religion and 
Ethics.Vol. VII. Edinburgh: T. & T. CLARK, 1914. Disponível 
em:<https://archive.org/details/EncyclopaediaOfReligionAndEthics.Hastings-selbie-
gray.13Vols>. Acesso em: 14 set. 2013. 
 
 
GARCIA-MAYNEZ, Eduardo. DoctrinaAristotelica de laImputación. Revista de 
Filosofia Dianoia, vol. 18, n. 18. Mexico, D.F.: Instituto de Investigaciones 
Filosóficas de la UNAM, 1972. Disponível em: 
<http://dianoia.filosoficas.unam.mx/files/9513/6996/8756/DIA72_Garcia_Maynez.pdf
>. Acesso em: 10 out. 2012. 
 
 
GILISSEN, John. Introdução Histórica ao Direito. Lisboa: Fundação 
CalousteGulbekian, 1986. 
 
 
GOYARD-FABRE, Simone. Pufendorfet le Droit Naturel. 1. ed. Paris: 
PressesUniversitaires de France – PUF, 1994. 
 
 
______. Filosofia crítica e razão jurídica. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 
 
 
GROTIUS, Hugo. Le droit de laguerre et de lapaix. Tome Premier. Paris: Librairie 
de Guillaumin, 1867. Disponível em: 
<http://www.archive.org/details/ledroitdelaguerr01grot>. Acesso em: 12 jun. 2013. 
 
 
HABERMAS, Jurgen. Teoría y Praxis. Estudios de filosofia social. 5. ed. Madrid: 
Editorial Tecnos, 2012. 
 
 
HAZARD, Paul. La Crise de laconscienceeuropéene: 1680-1715. 3. ed. Paris: 
LibrairieGénéraleFrançaise, 2009. 
 
 
HESPANHA, Antonio Manuel. Cultura Jurídica Européia: Síntese de Um Milênio. 1. 
ed. Florianópolis: Fundação Boiteux, 2009. 
 
  

https://archive.org/details/EncyclopaediaOfReligionAndEthics.Hastings-selbie-gray.13Vols
https://archive.org/details/EncyclopaediaOfReligionAndEthics.Hastings-selbie-gray.13Vols
http://dianoia.filosoficas.unam.mx/files/9513/6996/8756/DIA72_Garcia_Maynez.pdf
http://dianoia.filosoficas.unam.mx/files/9513/6996/8756/DIA72_Garcia_Maynez.pdf
http://www.archive.org/details/ledroitdelaguerr01grot


103 
 

HOUAISS, Antônio. Minidicionário Houaiss da língua portuguesa.3. ed. Rio de 
Janeiro: Objetiva, 2008. 
 
 
HRUSCHKA, Joachim. Imputation. In:Brigham Young University Law Review. Vol. 
3. 1986. Dados de edição não disponíveis. Disponível em: 
<http://lawreview.byu.edu/archives/1986/3/hru.pdf> . Acesso em: 3 maio 2013. 
 
 
______. Imputación y Derecho Penal. 1. ed. Buenos Aires: Editorial B. de F, 2009. 
 
 
HRUSCHKA, Joachim. BYRD, B. Sharon.Kant’s Doctrine of Right. A commentary. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2010. 
 
 
JESCHECK, Hans Heinrich. WEIGEND, Thomas. Tratado de Derecho Penal. 5. ed. 
Granada: Editorial Comares, 2002. 
 
 
KANT, Immanuel. La metafísica de lascostumbres. 4. ed. Madrid: Editorial Tecnos, 
2005. 
 
 
KUHN, Thomas. A Estrutura das Revoluções Científicas.  10. ed. São Paulo: 
Editora Perspectiva, 2011. 
 
 
LAURENT, Pierre. Pufendorfet la LoiNaturelle. 1. ed. Paris: LibrairiePhilosophique 
J. Vrin, 1982. 
 
 
LISZT. Franz von. Tratado de Direito Penal Allemão. Vol. I. Brasília: Senado 
Federal, 2006. 
 
 
LOCKE, John. Some Thoughts concerning Education. 2. ed. London: Cambridge 
University Press, 1889.Disponível em: 
<http://archive.org/details/somethoughtsconc00lockuoft>. Acesso em: 10 maio 2013. 
 
 
MENDES, Paulo de Sousa. O Torto Intrinsecamente Culposo como Condição 
Necessária da Imputação da Pena. 1. ed. Coimbra: Coimbra Editora, 2007. 
 
 
ORTS, Adela Cortina. Estudio Preliminar. In:KANT, Immanuel. La metafisica de 
lascostumbres. 4. ed. Madrid: Editorial Tecnos, 2005. 
 
 

http://lawreview.byu.edu/archives/1986/3/hru.pdf
http://archive.org/details/somethoughtsconc00lockuoft


104 
 

SÁNCHEZ-OSTIZ, Pablo. La imputación y Teoria del Delito: La doctrina kantiana 
de laimputación y surecepciónenel pensamento jurídico-penal contemporâneo. 
Buenos Aires: Editorial B. de F., 2008. 
 
 
PAOLINELLI. Marco. A Filosofia na Alemanha na Era do Iluminismo. In. ROVIGHI, 
Sofia Vanni. (coord.). História da Filosofia Moderna: da revolução científica a 
Hegel. 4. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2006.  
 
 
PRATS, Jaime Brufau. La ActitudMetodica de Samuel Pufendorf y 
laConfiguración de la “Disciplina Juris Naturalis”. Madrid: Instituto de 
EstudiosPoliticos, 1968. 
 
 
PUFENDORF, Samuel. Le Droit de laNature et des Gens ou Systeme General 
desPrincipeslesplusImportant de laMorale, de laJurisprudence, et de la 
Politique. Tome Premier. 5. ed. Amsterdam: Pierre de Coup, 1734. Disponível em: 
<http://archive.org/details/ledroitdelanatur01pufe> Acesso em: 05 maio 2013. 
 
 
______.The Elements of Universal Iurisprudence. Oxford: The Clarendon Press. 
1931. 
 
 
______. De losDeberesdelHombre y delCiudadanoSegunlaLey Natural, en Dos 
Libros. Madrid: Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2002. 
 
 
______. Os deveres do Homem e do Cidadão.De acordo com as leis do direito 
natural. 1. ed. Rio de Janeiro: Topbooks, 2007. 
 
 
RICOEUR, Paul. O justo - 1. A justiça como regra moral e como instituição.1. ed. 
São Paulo: Martins Fontes, 2008. 
 
 
ROXIN, Claus. Derecho Penal, Parte General. Tomo I. 1. ed. Madrid: Editora 
Civitas, 2007. 
 
 
RUS RUFINO, Salvador. Estudio Preliminar. In:  PUFENDORF, Samuel. De 
losDeberesdelHombre y delCiudadanoSegunlaLey Natural, en Dos Libros. 
Madrid: Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2002. 
 
 
SEELMAN, Kurt. GaetanoFilangieri e laproporzionalitàfra reato e pena. Imputazione 
e prevenzionenella filosofia penaledell‟Illuminismo. In:Materiali per 
unastoriadellagiuridica, v. XXXI, n. 1. Local não disponível: Il Mulino, 2001. 
 

http://archive.org/details/ledroitdelanatur01pufe


105 
 

VILLEY, Michel. A Formação do Pensamento Jurídico Moderno. São Paulo: 
Martins Fontes, 2005. 
 
 
WEBER, Hellmuth von. LineamientosdelDerecho penal Alemán. Buenos Aires: 
Ediar, 2008. 
 
 
WELZEL, Hans. Introducción a la Filosofia delDerecho. Derecho Natural y 
Justicia Material. Madrid: Editorial Aguilar, 1971. 
 
______. La DottrinaGiustaturalisticadi Samuel Pufendorf. Torino: G. Giappichelli 
Editore, 1993. 
 
 
______. Derecho Penal Alemán. Parte General. 11. ed. Santiago: Editorial Juridica 
de Chile, 2011a. 
 
 
______. El Nuevo Sistema delDerecho Penal. Una introducción a ladoctrina de 
laacción finalista. Buenos Aires: Editorial B de F, 2011b. 
 
 
______. “Samuel, baron von Pufendorf”. In: EncyclopaediaBrittanica. Sem data. 
Disponível em: <http://global.britannica.com/EBchecked/topic/482927/Samuel-baron-
von-Pufendorf>. Acesso em: 12 nov. 2012. 
 
 
WIEACKER, Franz. História do Direito Privado Moderno. 3. ed. Lisboa: Fundação 
CalousteGulbekian, 2004. 
 
 
ZAFFARONI, Eugenio Raúl. Anselmv.Feuerbach: Perspectiva Actual de su 
Antropologia Juridica. Ensayo Preliminar. In. FEUERBACH, Paul Johann Anselm 
von. Tratado de derecho penal común vigente enAlemania. 1. ed. Buenos Aires: 
Hammurabi, 2007. 
 

http://global.britannica.com/EBchecked/topic/482927/Samuel-baron-von-Pufendorf
http://global.britannica.com/EBchecked/topic/482927/Samuel-baron-von-Pufendorf

