UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO — MESTRADO

ROMANA MARIA MOREIRA

ROUSSEAU E BUFFON:
REFLEXOES ANTROPOFILOSOFICAS E REPLICA

RECIFE
2011



ROMANA MARIA MOREIRA

ROUSSEAU E BUFFON:
REFLEXOES ANTROPOFILOSOFICAS E REPLICA

Dissertacdo apresentada como requisito a
obtencado do titulo de Mestre em Filosofia
pela Universidade Federal de Pernambuco.

Orientador: Prof. Dr. Luiz Vicente Vieira.

RECIFE
2011



Catalogacao na fonte
Bibliotecaria Divonete Tendrio Ferraz Gominho, CRBA-985

M835r  Moreira, Romana Maria
Rousseau e Buffon: Reflexdes antropofiloséficas e réplica /
Romana Maria Moreira. — Recife: O autor, 2011.
98 f.; 30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Luiz Vicente Vieira.

Dissertagdo (mestrado) — Universidade Federal de Pernambuco,
CFCH.

Programa de Pés-graduacédo em Filosofia, 2011.

Inclui bibliografia e anexo.

1. Filosofia 2. Antropologia filoséfica. 3. Sentimentos - Piedade.

4. Natureza - Estado de Natureza. |. Vieira, Luiz Vicente.
(Orientador). II. Titulo.

100 CDD (22.ed.) UFPE




ROMANA MARIA MOREIRA

ROUSSEAU E BUFFON:
REFLEXOES ANTROPOFILOSOFICAS E REPLICA

Dissertacdo de Mestrado em Filosofia
aprovada pela Comissdo Examinadora
formada pelos professores a  seguir
relacionados para obtencéo do titulo de Mestre
em Filosofia pela Universidade Federal de
Pernambuco.

Aprovada em: I/

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Luiz Vicente Vieira (ORIENTADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Prof. Dr. Ferdinand Roéhr (1° EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Prof. Dr. Washington Martins da Silva (2° EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

RECIFE/2011



Em memoéria ao meu avd Ernesto Mesnard
Jacques, tia Geralda Mesnard Jacques, avo
Cosma Ferreira Mesnard, e meu pai Auzimar

Nascimento Moreira.

Em presenca a minha mae Maria Madalena
Mesnard, irmdao Roémulo Mesnard, cunhada
Marcinele Alves, sobrinhos Pablo Mesnhard e

Nicolas Mesnard.



AGRADECIMENTOS

Agradeco, primeiramente, a Coordenacdo do Programa de PoOs-Graduacao
em Filosofia/lUFPE, representada pela pessoa do professor Dr. Alfredo Moraes e ao
Colegiado por ter acolhido e confiado, desde o inicio, na viabilidade da minha
pesquisa.

Agradeco ao professor orientador Dr. Luiz Vicente Vieira por ter me
despertado a consciéncia sobre o cuidado com a organizacéo das ideias.

Gostaria também de manifestar minha gratiddo pela valiosa atencdo dos
professores doutores Washington Luis Martins da Silva e Erico Andrade, pelas suas
criticas que impuseram limite as minhas proposicdes, assegurando-lhes o rigor
cientifico exigido da pesquisa dissertativa.

N&o poderia deixar de ressaltar a eficiéncia, a presteza e a receptividade de
Isabel de Oliveira Soares e Maria Betania de Oliveira Souza, funcionarias da
secretaria do programa de Pds-Graduacéo em Filosofia PPGF/PE.

Agradeco a professora Dra. Judy Gueiros Rosas, professora da Filosofia da
Educacédo da Universidade Federal da Paraiba, pela confianga, incentivo e apoio
gue me fortaleceram desde a selecéo ao presente momento.

Agradeco a Irenise Acioli, professora do Nucleo de Linguas [NLC] do Centro
de Artes, pela revisdo das traducdes de lingua francesa, e a Sandra Santiago da
biblioteca Central pelas varias informag¢des sobre a ABNT, ambas, funcionéarias da
Universidade Federal de Pernambuco.

E ainda me resta mostrar gratiddo aos meus familiares pela afetiva torcida e
colaboracdo: Iva Mesnard, Ebenezer Diniz, Helena Rauduvinich, Andrezza, Ana
Carla, Igor; amigos professores: Luci Lira, Erika Cristiane, Ana Vila Nova, e Kéatia
Franca.



“O desenvolvimento interno de nossas faculdades e de nossos

6rgaos € a educacédo da natureza" (EMILIO, 1992, p. 11).

“Viver ndo € respirar; € agir; € fazer uso de nossos 6rgéaos, de
nossos sentidos, de nossas faculdades, de todas as partes de
ndés mesmos que nos ddo o sentimento de nossa existéncia”
(EMILIO, 1992, p. 16).

“As camponesas comem menos carne e mais legumes do que
as mulheres da cidade; e esse regime vegetal parece mais
favoravel do que contrario a ela e seus filhos” (EMILIO, 1992,
p. 36).

‘Os homens ndo sédo feitos para se amontoarem em
formigueiros e sim para serem espalhados pela terra que
devem cultivar. Quanto mais se juntam, mais se corrompem”
(EMILIO, 1992, p.38).



RESUMO

Esta pesquisa expds as reflexdes antropoldgicas do filosofo Jean Jagues Rousseau
em debate com as do naturalista George Louis Leclerc de Buffon. Tomamos como
objeto de andlise a réplica da matéria Animaux carnassiers contida na L’ Histoire
naturelle de autoria de Buffon. Nela, identificamos a tese do homem frugivoro como
objecdo fundamental da réplica, cujo texto possibilitou a reconstituicdo de
movimentos do tracado estrutural das ideias naturalistas do filésofo genebrino, o que
nos propiciou visualiza-las e reacendé-las. Observamos a pertinéncia da critica
fornecida por Buffon ao detectar problema relacionado ao método e a inconsisténcia
do suposto carater cientifico da tese rousseauniana. Destarte, emerge a
possibilidade de compreender a tese de Rousseau através do método da
“hermenéutica filosofica” desenvolvida por Hans Gadamer (1900-2002). Concluimos
entdo, na nossa interpretacdo e compreensdo, que o sentimento de piedade foi
causa de discussdo, e projetou-se enquanto principio moral em prol do
desenvolvimento humano, motivado pelo seu significado ético na formagcdo humana.
A tais reflexdes de Rousseau designamos de antropofilosdficas, e julgamos como

indispensaveis e diligentes ao presente e futuro do homem.

Palavras-chave: Filosofia. Antropologia. Estado de natureza. Homem frugivoro.

Sentimento de piedade.



ABSTRACT

This research set out the anthropological reflections of the philosopher Jean Jacques
Rousseau in discussion with the naturalist George Louis Leclerc de Buffon. We take
as object of analysis the reply Animaux carnassiers matter contained in L 'Histoire
naturelle authored by Buffon. Here, we identify the thesis of man as frugivorous
fundamental objection to the reply, the text of which allowed the reconstruction of
movements of the tracing structural naturalistic ideas of the philosopher Geneva,
which gave us view them and relight them. We note the relevance of the criticism
given by Buffon to detect problems related to the method and the alleged
inconsistency of a scientific theory of Rousseau. Thus emerges the possibility of
understanding the theory of Rousseau by the method of "philosophical hermeneutics"
developed by Hans Gadamer (1900-2002). We conclude, in our interpretation and
understanding, that the feeling of pity was the cause of discussion and was projected
as a moral principle in favor of human development, motivated by its ethical
significance in the human formation. Such Rousseau’ reflections we named of
anthropophilosophicals, and are believed to be necessary and diligent to present and

future of man.

Keywords: Philosophy. Anthropology. The state of nature. Man frugivorous. Pietism.



SUMARIO

1 INTRODUCAO

2 ROUSSEAU E BUFFON: NATURALISMOS DIVERGENTES

2.1 JEANS JACQUES ROUSSEAU

2.2 GEORGE LOUIS LECLERC COMMTE DE BUFFON

2.3 DISCURSOS BIPOLARES

3 A REPLICA DE BOUFFON A ROUSSEAU

3.1 DA REALIDADE DOS ANIMAIS CARNICEIROS

3.1.1 Do sentimento mecanico da dor a expressao emotiva

4 AS RAZOES FILOSOFICAS DE ROUSSEAU EM PERPESPECTIVA
NATURALISTA

4.1 ESTADO DE PURA NATUREZA: IDADE DE OURO OU ILUSAO

4.1.1 Floresta: ponto originario do homem

4.1.2 O homem frugivoro

4.1.3 Da condic¢éo pacifica do homem

4.1.4 O sentimento de piedade

4.1.5 Inocéncia: nem ser bom, nem ser mau, aguém da moral

5 O GOSTO DA CARNE E SANGUE: PRIMEIROS FRUTOS DA NATUREZA
DESVIADA

5.1 MODO DE SER DO HOMEM CACADOR

5.2 ESTADO DE FEROCIDADE, OU DE BARBARIE DO HOMEM

6 CONSIDERACOES

REFERENCIAS

ANEXO A - La Replique

17
17
19
22
29
34
36

43
45
53
54
61
64
67

73
79
82
88
94
97



1 INTRODUCAO

No século XVIII o movimento iluminista, caracterizado por uma interacédo entre
a filosofia e a ciéncia, teve como crivo nos discursos do naturalismo o principio da
animalidade do homem em contraposi¢cao a concepcdo metafisica. Nesse sentido a
antropologia néo ficou de fora do discurso do naturalismo.

A ponderacéao filosofica de Silva (1993, p.17) de que o “naturalismo aparece
configurado em diferentes esferas” considerava que “0 conjunto material dos seres
vivos e das coisas do mundo fisico afasta-se do sobrenatural”’, e ainda segundo o
autor neste mesmo ponto: “elimina, assim, qualquer intervencdo externa para existir,
organizar-se, desenvolver-se, consolidando uma existéncia humana auténtica dos
seres vivos, e das coisas do mundo”.

Essa concepcdo mostra- nos a especificidade da natureza de conhecimentos
do naturalismo que consistram em suas discussfes, 0 que vinha ao caso
ocorréncias de descobertas de povos que viviam em condicdo de vida selvagem,
sem necessidades de vestimentas, habitacdo..., vivendo meio as florestas; e sobre
pessoas que se perdiam nas florestas e adquiriram movimentos e atitudes de
animais quadrupedes a exemplo das criancas de: Hesse (1344), de Lituania (1694);
e do selvagem de Hanover (1719).

Foram essas descobertas que imprimiram no espirito investigativo dos
pensadores e fildsofos o interesse por uma especulacdo de como teria sido a vida
do homem em pleno estado de pura natureza, compartilhada com demais seres em
um mesmo meio ambiente.

Dessa tendéncia de visdo do naturalismo surgiram as mais contundentes
teses, e George-Louis Leclerc Commte de Buffon ganhou notoriedade pela
importancia que teve a sua obra L' Historia Naturelle langcada em 1749. Em varios
tomos dessa obra sdo abordadas questdes antropoldgicas, e na L' Histoire naturelle
de I' homme aparece-nos a preocupacdo com o0 ontolégico quando trata da
concepcao da alma, tema imperativo e categorico do discurso filosofico.

Especulacdes sobre o homem dotado de uma dada fisiologia, sentidos e
instintos; habitos e costumes com o olhar voltado para a manifestacdo além do
biolégico, do qual se especulou ser a manifestacdo da alma [espirito], se é que
podemos assim denominar tal manifestacdo quando o homem vivia limitado ao

instinto e sentidos, configuraram o género discursivo antropologico dezoitocentista.



10

Essas teméticas no campo do naturalismo também constituiram as ideias de
Jean Jacques Rousseau, e faz-se notar na formulagcdo de sua antropologia, mas
desde que identificadas no discurso da filosofia.

E mister comunicar com antecedéncia que a nossa reflexdo compreende a
antropologia orientando-se pela fundamentacdo do professor da Ecole Normale
Supérieure de Fontenay Michele Duchet (1971, p. 229), de uma antropologia
enquanto uma “ciéncia que estuda o homem num espaco onde precisamente a
historia das espécies vivas ndo era ainda escrita”, e, portanto ndo se inicia com o
estado social civil.

O que também é observavel nos estudos de Duchet (1971, p.12) sdo as
analises da concepcdo de homem quanto a deferéncia ao “conhecimento da
antropologia ainda marcado pela filosofia”.

Com efeito, apreciamos a origem e histéria do étimo<<anatomia>> que
aparece no artigo Anatomia de Diderot (apud, DUCHET, 1971, p.12) concebida
como “a arte que muitos chamam de antropologia”, porque ambos 0s conhecimentos
tratavam do mesmo objeto, o corpo humano. Entendemos, entdo, que a partir do
século dezoitocentista, o estudo da anatomia humana denominou-se também
antropologia. No entanto, no artigo Antropologia, Diderot (apud, DUCHET, 1971, p.
12) atribuiu-lhe certo senso teolégico: “maneira de exprimir pela qual os escrivaes
sagrados atribuem a Deus as partes, as acles, ou as afec¢cdes que ndo convém a
nao ser aos homens”.

Esses Ultimos aspectos conferidos a antropologia por Diderot ndo se
configuram reflexdes apropriadas a filosofia, e a partir do momento que concedem
as acbes e afeccbes atribuicbes de Deus ao homem, ndo se mostram esses
atributos presos a uma concepcado metafisica?

Mesmo que ndo nos interesse uma ampla discussao, do “conhecimento da
antropologia ainda marcado pela filosofia”, a réplica de Buffon dirigida a Rousseau
configurada pelas obje¢des que o naturalista fez as ideias do filosofo genebrino, na
matéria Animaux carnassiers em sua obra L’ Histoire naturelle, apresenta
particularidades do discurso de uma antropologia influenciada pelo discurso
filosofico, ja que na obra existe uma abundante citagéo de fildsofos e de suas ideias.
Mas também a réplica pode ser indicio da origem do distanciamento entre a
antropologia e a filosofia, do qual observamos com proeminéncia a ressalva da falta

de objetividade cientifica nos argumentos de Rousseau mencionada por Buffon.



11

Se a obra “L' Histoire Naturelle abrangeu a filosofia” como colocou Duchet
(1971, p.230), neste caso, que relevancia filoséfica teve a concepcao de Rousseau
sobre o homem frugivoro ao ponto de ser refletida essa questdo por M. Buffon? E
em que medida a critica de Buffon a Rousseau pode ser considerada legitima no
ambito da filosofia em relagdo ao homem natural?

Jamais desejamos desafiar o mérito de conhecimentos cientificos
devidamente reconhecidos de M. Buffon, tampouco da existéncia de reflexdes
filoséficas em sua oba L’ Histoire naturelle.

Por outro lado faz-se necessério mencionar o que observou Vieira (1997,
p.114), que “Buffon, talvez, tenha sido o autor que mais estudou o filésofo”, o que é
verdade, pois a nossa proposicdo de discussdo sobre a réplica de Buffon dirigida a
Rousseau € a evidéncia de que o naturalista conhecia as ideias do filésofo
genebrino.

Mesmo apesar da existéncia de oposicdes de ideias entre Buffon e Rousseau,
muito mais pelo crivo da avaliacdo cientifica de Buffon, Starobinski (1991, p.330)
certificou o “reconhecimento a autoridade do naturalista” por Rousseau.

Diante esse pretexto observamos o0 que é pertinente ao designio de nossa
investigagdo, nesse conhecimento a seguir sobre a natureza do homem, que néo se
restringia somente ao aspecto bioldgico, e que se estendeu e firmou-se bem na
filosofia. Trata-se dessa especulacéo de Buffon (1749c, t.3, p.492):

Um selvagem absolutamente selvagem seria um espetaculo curioso para
um filésofo; poderia, observando seu selvagem, avaliar com exatiddo a forga
dos apetites da natureza; nele veria a alma a descoberto; nele distinguiria
todos os movimentos naturais e, talvez, nele reconhecesse mais docura,
tranquilidade e calma do que na sua alma; talvez visse, claramente, que a

virtude pertence mais ao homem selvagem do que ao civilizado e que o
vicio sé comecou a nascer na sociedade.

Sendo essa uma conjectura, ou mesmo, uma aplicacdo ao espirito de
investigagdo sugerida a filosofia por Buffon, nés percebemos a sua anuéncia por
Rousseau, e que de fato reproduziu-se na sua tese do “bom selvagem e da
sociedade como causa da corrup¢cdo do homem”.

E foi conforme essa conjectura do homem natural que Rousseau enveredou
por um conhecimento mais genuino do homem, condicionando-o0 ao conhecimento

de leis naturais, para ajustar-se a proposicdo de estudos da academia de Dijon

sobre a origem da desigualdade entre os homens.



12

O conhecimento sobre o homem natural, de certa forma, implicou em
guestdes éticas, cujo problema incidiu em investigar se a desigualdade entre os
homens provinha das leis da natureza, como prop6s a academia de Dijon: “Qual é a
origem da desigualdade entre os homens, é ela autorizada pela lei natural?” .

A academia de Dijon foi um centro de ciéncias da Franga fundado em 1726
que promovia concursos de estudos cientificos sobre assuntos relevantes da época.
Rousseau fora premiado no ano de 1749 com o titulo de doutor pela apresentacao
do discurso critico sobre as Ciéncias e as Artes.

O discurso seguinte de Rousseau, o da Desigualdade entre os homens,
atendendo a finalidade de investigar se a desigualdade entre os homens provinha
das leis da natureza, e mesmo que a resposta de Rousseau tenha se efetivado por
uma resposta politica, o filosofo deu-nos a conhecer, pois, uma visdo hiper-radical
da natureza humana, que embora também refletida na antropologia de Buffon,
Rousseau expressou peculiaridade no modo de formular sua antropologia.

E é o segundo discurso que nos lanca a reflexdo da tese do “homem
frugivoro”, tese objetada por Buffon, do qual percebemos complementacdo no
capitulo 1X do Ensaio sobre a origem das linguas, obra também de autoria de
Rousseau, e poucos foram os tedéricos e estudiosos que refletiram sobre essa tese
de Rousseau.

A tese do “homem frugivoro” foi anunciada como ‘tese do homem
vegetariano” por Goldshimidt (1983, p.253), que a associou a outra tese, a da
“dispersao total do homem em estado de natureza”, concedendo a Rousseau a
originalidade em ligar as duas teses — a do homem vegetariano ao da disperséo - as
qguais se encontram reconhecidas na qualidade de categorias antropoldgicas. Para
Goldshimidt ndo se tinha como desvencilhar essas duas teses encontradas no
Discurso da desigualdade entre os homens. Entdo, quando Buffon pde em questédo a
tese do “homem frugivoro” envolve evidentemente a tese da dispersdo do homem
natural.

Assim, Goldshimidt colocou a problematica sobre a natureza epistemoldgica
destas teses da concep¢cdo de Rousseau, as quais implicaram em saber se o

discurso da Desigualdade entre os homens era uma obra filoséfica, ou cientifica.

' 0s jusnaturalistas se empenharam em descobrir a verdadeira natureza do individuo social, por isso
especulavam o modo de ser do homem natural, ou bem melhor dizer, 0 modo pré-social de ser do
homem. De Puffendorf a Rousseau ha inmeras conjeturas e concepg¢des sobre 0 homem em estado
de natureza.



13

Goldshimidt exemplificou alguns contemporéneos de Rousseau que também
refletiram sobre tal questdo de maneira a destacar Voltaire com sua obra “L’Essai
sur les moeurs; e Condillac Cours d’ études” (GOLDSHIMIDT, 1983, p. 8).

Sobre essa questdo, identificada na tese do “homem frugivoro”, que
Goldshimidt (1983, p.8), desde entéo, indica correlacdo com a réplica de Buffon, no
tomo VIl da obra L’ Histoire Naturelle, especificadamente mente dirigida a Rousseau,
foi para onde convergiu nossa atencdo, ndo se detendo, portanto, na natureza
politica do discurso da Desigualdade entre os homens do filésofo genebrino, como
geralmente sustentam e justificam tal obra, cujo enfoque politico é inegavel, e modo
pelo qual Goldshimidt também converge fundamentos em sua obra Anthropologie et
politique: les principes du systéme de Rousseau.

Esclarecemos, além disso, que ndo possuimos manancial suficiente para
pormenorizar sobre o status cientifico da obra L’ Histoire naturelle, desde que é
reconhecida enquanto tal, por sua cientificidade, quando pbde em questdo a
veracidade cientifica da tese do homem frugivoro de Rousseau, eximindo-nos da
responsabilidade do tipo de exame imposto pelas ciéncias fisicas, tipo de
investigagdo aderido pelos pensadores modernistas.

Por conseguinte, ndo temos como escapar da discussdo acerca da relacao
filosofia e ciéncia diante dessa observacao de Duchet (1971, p. 12): “no século das
luzes o discurso antropoldgico se encontra no interior do discurso da filosofia”. Isso
nos faz deduzir que a origem do estudo da antropologia foi pelas ciéncias naturais.

Essa interrelacdo entre a ciéncia e filosofia reporta-nos a réplica Animaux
carnassiers de Buffon, também observada por Duchet (1971, p. 242) que entreviu a
“hipotese filosdéfica da dispersdo” refletida por Buffon como problema epistemoldgico
na concepc¢ao de Rousseau sobre o homem natural.

Existiu, pois, relevancia da questdo da interrelagcdo entre ciéncia e filosofia
que abrangeu também a politica e a moral, mas pelo que parece por conta do
meétodo das ciéncias como se mostra nessa consideracdo da “unidade da obra L’
Histoire naturelle de Buffon” por Jacques Rogers (apud DUCHET, 1971, p.230):

O pensamento de Buffon existe, portanto, somente enquanto um discurso
tedrico, ndo enquanto capitulos de sinteses, mas ao longo de toda a
Histéria natural, onde a reflexdo cientifica propriamente dita se acompanha
de uma reflexdo sobre os métodos da ciéncia, ou a cada momento, a
proposicao de um animal, de um detalhe de conformac&o ou de habitos, [...]

a reflexdo se eleva aos problemas gerais da ciéncia, e geralmente também
da filosofia & politica e a moral.



14

Essa consideracdo de Rogers citada por Duchet faz com que retomemos o
questionamento epistemoldgico de Goldshimidt (1983, p.8): se o “discurso da
Desigualdade entre os homens seria de uma ordem cientifica ou filoséfica”,

Percebemos, entdo, que se pautassemos pela negatividade cientifica de
Buffon, aceitariamos, enquanto uma resposta antecipada sob a orientacdo dos
critérios das ciéncias naturais de Buffon, suas analises a referida tese do homem
frugivoro indicada na matéria Animaux carnassiers.

O que de imediato Goldshimidt sugere-nos é que a explicacdo de aspectos da
natureza humana pelas teorias de Rousseau possa estar condicionada aos critérios
de investigacdo cientifica de M. Buffon do ponto de vista cientifico, devido ao
reconhecimento de sua autoridade cientifica no século dezoitocentista.

Adjacente a tese do homem frugivoro resta situar a tese do sentimento de
piedade no discurso da Desigualdade entre os homens, que imprimira direcdo e
excentricidade a maneira de Rousseau exprimir sua antropologia evolucionando por
um processo gradual até lograr o status de sentimento moral.

Qual foi entdo a metodologia estabelecida por Rousseau na realizacao de seu
discurso antropoldgico? Nao nos esquecamos da convic¢do de quanto a assungao
do “uso de raciocinios hipotéticos e condicionais” (ROUSSEAU, 1978a, p. 236) na
formulacéo de suas especulagdes para configuragéo de sua antropologia.

Sobre a questdo metodologica do segundo discurso Grimsley (1997, p. 41)
compreendeu o pensamento de Rousseau da seguinte forma: “seu pensamento ndo
estava limitado por uma metodologia de qualquer ciéncia especifica”.

Essa é a fenda por onde observamos poder escoar as criticas feitas por
Buffon, e que nos apresentam problemas quanto a discussédo da conformidade com
a realidade, desde que vistos pelas ciéncias naturais; e em razao de que, por outro
lado, ndo se pode negar que as investigacdes sobre o homem em estado de
natureza feitas por Rousseau nao tenha conexdo com a antropologia radicada no
naturalismo dezoitocentista.

Se o problema incidiu sobre a questdo do método, como veremos na réplica
de Buffon, encontrar uma explicacdo para tal questdo serd o meio de elevar o que
Rousseau nos deixou de contribuicdo de suas teorias naturalistas.

A forca dessas colocacbes estimamos conhecer quais explicacdes possam
corresponder a formulacao filosofica da tese de Rousseau do “homem frugivoro” em

contraposi¢cao a concepgao do “homem carnivoro” pela ciéncia de Buffon.



15

Logo atentamos aos conhecimentos de Buffon por sua autoridade de
naturalista, por suas contra-argumentacdes na matéria Animaux carnassiers,
primando sua consideracdo do homem ter sido carnivoro por natureza, e seu embate
a ideia das razdes argumentativas de Rousseau na qualidade de filésofo, com a
proposicdo do homem frugivoro, porém reconhecendo a mudanca do habito
alimentar do homem pelo gosto da carne e sangue, e cuja mudanca?® acarretou no
homem impacto do modo de ser natural, quando adquiriu a experiéncia de matar
para se alimentar, infligindo a vitima o sofrimento da morte.

Advertimos que quanto ao paradigma do homem selvagem e do homem
primitivo, ambos os paradigmas ndo devem ser relativizados, tomando um pelo
outro. A nossa concepcao de homem primitivo entende-o como aquele que vivia sem
nenhum artefato de mediacdo entre ele e a natureza, € uma condicdo muito
diferenciada da concepcdo de homem selvagem, este correspondendo ao homem
concebido como primitivo no processo de colonizacdo de novas terras.

A implicacdo que teve a particularidade da concepcdo do homem frugivoro,
entdo, enquanto a concepcdo de homem primitivo no debate do naturalismo por
meio da réplica de Buffon dirigida & Rousseau langou-nos para horizontes
problematicos de interpretacdo e compreensdo, cujo objetivo foi visualizar e
reacender ideias do pensamento rousseauniano.

Conquanto, ndo havendo melhor forma de realizar essa investigacdo que se
orientando pela analise do texto da réplica, sem se situar fora do contexto da matéria
Animaux carnassiers, n0s organizamos a seguinte composi¢do: capitulo 1) a
introducdo; capitulo 2) as biografias de Rousseau e Buffon, com a apresentacao do
problema priorizando as divergéncias de pensamentos; capitulo 3) apresentacdo da
réplica de Buffon; subcapitulos: uma antevisdo do contexto da réplica e assuntos
adjacentes relativos a concepcdo do mecanismo organico/fisioldgico, sensacdo da
vida e morte de animais focada na lei da subsisténcia de animais carnivoros, entre
0S quais 0 homem, cuja proposicdo de discussdo € polarizar o problema da
concepcao fisiologica de sentimento enquanto manifestacdo da dor e sofrimento, no

pensamento empirico de Buffon, em contraposicdo a concepcao de sentimento de

A categoria de mudanca meditada por Rousseau foi compreendida como <<revolucbes>>

denominacdo que deu aos fenbmenos da natureza, e interpretamos como a atribuicdo da causa da
mudanca do habito alimentar do homem de frugivoro para carnivoro.( ROUSSEAU, Jean Jacques.
Ensaio sobre a origem das linguas. 2. ed. Sdo Paulo: Abril Cultura, 1978b)



16

Rousseau, também, enquanto manifestacdo de dor e sofrimento, porém em
perspectiva ontologica; capitulo 4) exposicdo de argumentos e razdes filosoficas de
Rousseau sugerindo a orientacdo da ordem do movimento de seu pensamento
guanto a discusséo do capitulo trés, a mostrar sua concepc¢ao do homem natural em
plena relacdo com a natureza, de cuja relacdo fundamenta- se sua antropologia;
capitulo 5) identificacdo de pressupostos implicitos na matéria Animaux carnassiers
guanto a inferéncia de Buffon sobre o pensamento de Rousseau, segundo a
corrupgao do modo de ser natural do homem quanto ao sentido do “gosto da carne e
sangue como natureza desviada®’, de cuja inferéncia a gravidade parece se
determinar pelo consumo da carne como causa nociva ao modo do ser do homem,
gue se exacerba no estado de barbarie; capitulo 6) nossas consideracdes ao
reconhecimento, na filosofia de Rousseau, do sentimento de piedade como
fundamento de principio ético e categoricamente antropoldgico.

A formulagéo desses questionamentos foi dimensionada no procedimento de
leituras de obras de autoria de Rousseau; leituras de artigos e obras afins de
comentadores e estudiosos de sua filosofia; leituras que nés ajuizamos a matéria
Animaux carnassiers, de modo a apresentar problemas de leituras criticas, mas
exigindo que dessas leituras ndo se escape do eixo do pensar filosofico
rousseauniano, que faz contraponto as argumentacdes de Buffon.

Tendo sido nosso designio olhar esse aspecto da natureza humana na
filosofia de Rousseau, o de ndo se alimentar da vida do outro, de seres sencientes
como nés, constatamos que a manifestacdo da existéncia do sentimento de piedade
no fator humano norteia o desenvolvimento de nossa formagcdo, o que pode
contribuir para a ética da vida, projetando assim a nossa proposicdo de concepcéao
de uma antropofilosofia a natureza dessas reflexées da filosofia de Rousseau.

No entanto, tal remate assim alcancado mantém o teor filoséfico dessa
guestao se compreendido na perspectiva de uma “hermenéutica filoséfica“ proposta
de Hans Georg Gadamer (1900-2002), apoiando-se no fundamento do fenbmeno da
compreensdo e interpretacdo capaz de suplantar o ambito do conhecimento
metodologico da ciéncia moderna dezoitocentista.

Essa apreensdo, porém torna-se apenas um portal que se abre para tal
possibilidade, mas mostra o I6cus apropriado da referida discussdo, mesmo ainda as

margens da acessibilidade a profundidade desse campo.



17

2 ROUSSEAU E BUFFON: NATURALISMOS DIVERGENTES

2.1 JEANS JACQUES ROUSSEAU

Jean Jacques Rousseau nascido em Genebra, em 1712, foi uma das mais
expressivas personalidades do século XVIIl. Rousseau ganhou notoriedade como
fildsofo por suas ideias politicas, e também como escritor, sempre estando presente
no cerne de discussdes que desafiaram as autoridades eclesiasticas e politicas que
o levaram a viver refugiado. Nem devido as perseguicfes Rousseau deixou de ser
protegido por uma seleta nobreza até os ultimos momentos de sua vida; e também
produziu obras artisticas musicais e teatrais ndo com o reconhecimento que sonhava
alcancar.

Quanto a formacao filoséfica de Rousseau poderiamos dizer que foi um
didascalo, um autodidata, talvez, devido as circunstancias de sua vida tendo sido
educado pela familia desde cedo ao gosto da leitura, e que foi intensificado pelo pai
com a morte da esposa quando Rousseau era ainda recém-nascido.

N&o raro leu quase os mesmos fildsofos que Buffon, com a diferenca de ter
acrescentado os jusnaturalistas modernos Groécio, Hobbes, Locke, e Puffendorf.

Quanto a profissdo Rousseau quando jovem foi mucamo, gravador, e mais
adiante preceptor até alcancar o cargo de secretario de governo em Veneza.

Mas foi com a Sr2. Warens sua tutora que lhe incutiu e aprofundou o saber da
filosofia. E também foi com ela que Rousseau instruiu-se de importantes
aprendizados sobre a natureza, pois a Sr2. Warens cultivava herbario, além de ser
natural em Rousseau 0 &nimo e amor que sentia pela natureza.

Com essa formacdo, certo modo informal, Rousseau dedicou-se as profundas
reflexdes a respeito da natureza, tornando-a o ponto arquimediano de suas ideias, a
exemplo do que refletiu jA em seu estado de velhice:

A meditacdo no recolhimento, o estudo da natureza, a contemplacao do
universo forcam o solitario a se erguer de maneira constante ao autor das

coisas e a procurar com uma davida a finalidade de tudo e a causa de tudo
o que sente’,

® Les revéries du promenade solitaire, impimé em France par Broard et Taupin 7 bd Romain Rolland
— Montrouge. Unsine la Fléeche. Librairie Générale Frangaise, 1972. ltroduction et commmentaires
Bernad Gagnebin.



18

Desde o momento em que Rousseau consagrou-se pela academia de Dijon
com o seu primeiro Discurso sobre as ciéncias e as artes (1749), obra critica dirigida
a essas instituicbes que refletia sobre seus erros e vicios e também criticava a
filosofia, a partir de entdo Rousseau projetou-se na histéria das ideias
dezoitocentista produzindo obras de grandes repercussfes como: o Discurso da
Desigualdade entre os homens (1755), cuja finalidade da obra foi justificada por
Rousseau no sentido de explicar o abuso das sociedades politicas, portanto, de
cunho critico moral e politico, mas que também da qual refletiu profundos
conhecimentos naturalistas. Quanto a essa obra, foi lancada luzes ao “problema
central da antropologia”, ou seja, 0 da “passagem da natureza a cultura” sendo
considerado “o primeiro tratado antropolégico com quem conta a literatura francesa”.
(DERRIDA, 2004, p. 130). Este segundo discurso também é considerado suporte,
fundamento tedrico e politico do Contrato Social: principios de direito politico (1757)
de mesma natureza que a Constituicdo para a Corsega (1764), sendo o Contrato
social a obra que Rousseau particularizou predilecéo pelas instituicdes politicas®,
pois suas ideias ja vinham sendo maturadas desde muito tempo.

Com o Emilio (1757), de cunho pedagdgico de ensinamento e aprendizado
para a vida, e conhecimento da natureza Rousseau mostra-nos o homem natural,
enguanto homem renaturalizado; e foram o Contrato Social e o Emilio que marcaram
sua condenacdo pelas autoridades, ndo s6 francesas, mas também pela de sua
terra natal.

Das obras artisticas, O Advinho da Aldeia e as Musas galantes satisfizeram
muito mais o ego de artista do que o0 gosto do publico; na area da musica o
Dicionario de Mdusica (1767) foi publicado na Enciclopédia, obra coordenada por
Diderot.

J& as obras literarias, o romance A Nova Heloisa (1756) com enfoque na
familia; Confissdes (1764), e os Didlogos Rousseau Juiz de Jean Jacques Rousseau
séo obras de teor confessional de sua vida. A obra Confiss6es apresenta um homem

7

natural em toda a sua singularidade que é o préprio Rousseau, com muitas

“Em sua obra Confissdes, declara Rousseau:“ Das diversas obras que tinha na gaveta, aquela sobre
a qual mais meditava, que mais gosto me dava e na qual quereria trabalhar a vida inteira e que devia,
segundo eu achava, coroar minha reputagcéo, eram as minhas Instituitions Politiques”. Rousseau,Jean
Jacques. Confissdes. [s.l.]: Ed Tecnoprint S.A., [19--?], cap IX, p.267.



19

passagens de suas vivéncias na natureza; e nessa mesma perspectiva 0s com
Devaneios de um Caminhante Solitario (1776).

E com o Ensaio sobre a Origem das Linguas, somando-se a quase todo o
acervo produzido por Rousseau, préprio de um discurso de concepcdes sobre a
natureza da lingua, chamamos a atencdo quanto a observagdo de que, por ndo se
ter precisdo sobre a data de publicacdo e consenso entre tedricos, nés o indicamos
entdo forma extraordindria, suspeitando de sua proximidade ao Discurso da
desigualdade entre os homens: no sentido diacrénico j& que mostra como a lingua
surgiu; e também pelo sentido sincronico devido a conhecimentos linguisticos
imiscuidos num discurso antropolégico.

O problema que aparece no Ensaio sobre a origem das liinguas é sobre o
tema central ja que o subtitulo “no qual se fala da melodia e da imitacdo musical”
parece focar uma discussdo no campo da mausica. Duchet (1971, p.323) especulou
que o Ensaio pudesse ser um “tipo de dissertacdo que respondesse a Rameau™
(GROUT; PALISCA, 1994), pois Rousseau e Rameau nédo tinham afinidades de
concepcoes de ideias. Porém esse sub-titulo do Ensaio: “no qual se fala da melodia
e da imitacdo musical” aparenta outro aspecto da intencdo de Rousseau que nao
fosse uma resposta estrita ao campo da teoria da musica, quando expde reflexbes
sobre a musicalidade da entonacéo da fala.

Outrossim o Ensaio apresenta a particularidade filosofico-social do discurso
exposta por Derrida (2004, p. 20), ao mostrar a “condenacao da escrita enquanto o
artificio que “asfixia a vida aniquilando o nervo da fala”, segundo a concepcao de
fala de Rousseaou. Dai tambem podermos considerar serem esses argumentos
préprios de uma antropologia filosofica.

E ao que interessa a nossa pesquisa pressupomos que Buffon tenha centrado
suas investigacoes no capitulo IX do Ensaio para dar respaldo a sua tese do
homem carnivoro que trazemos a baila o exemplo da réplica de Buffon dirigida a
Rousseau, a qual, ao expor o tracado forte do movimento do pensamento do
filos6fo, objeta os eixos estruturais caros a sua concepcgao do natural.

Foram, entéo, as ideias do pensamento naturalista de Rousseau que mais

causaram polémicas, especificamente para Buffon.

> Rameau foi um musico gue estabeleceu a base tedrica da harmonia ocidental. Foi acolhido pela
corte de M. La Poupliniére, nobre da corte Luis XV, que reunia em seu saldo homens de letras e entre
eles Rousseau que se indispds com Rameau quanto a assuntos de teoria musical.



20

2.2 GEORGE LOUIS LECLERC COMMTE DE BUFFON

A Enciclopédia Mirador Internacional e Oxford Dictionary of Cientistas confere
a George Louis Leclerc de Buffon todas as atribuicbes de ilustre celebridade
cientifica devido sua reputada formacéo, a comecar pelo doutorado do colégio dos
jesuitas de Dijon. Foi membro da academia de Lyon e de Dijon, pelo aprimoramento
de conhecimentos da matematica, ocupando-se de trabalhos de fisica e geometria
que o conduziu a participar, em 1733, da academia de Ciéncias. Desenvolveu
conhecimentos sobre silvicultura®, mineralogia, e metalurgia, além de ter se
dedicado ao trabalho de traducdo para o francés de algumas obras do fisiologista
Stephen Hales e do fisico Isaac Newton.

Ainda a enciclopédia de Oxford mostra que foi através do conhecimento da
histéria natural langado por Buffon, em 1739, que o naturalista foi nomeado
intendente do Jardim Real (ou Jardin Du Roy). Ali, reuniu imensa colecdo de
espécimes zoologicos e botanicos, além de vasto material de pesquisa geoldgica,
paleontolégica e mineraldgica, escrevendo e dirigindo (com a colaboracdo de um
pequeno grupo de naturalistas) a monumental Histéria natural geral e particular, com
a descricdo do gabinete do rei, com 44 volumes, publicada entre 1749 e 1804. O
Jardim Real des Plantes, tornou-se em 1794 o Museu Nacional de Histéria Natural
de Paris.

Buffon estudou os problemas fundamentais da biologia, cooperando
decisivamente para o progresso das teorias sobre a origem da vida; langou a
semente das novas teorias sobre 0s seres vivos sendo considerado precursor de
Lamarck’ e Darwin®.

As concepcoOes e consideracdes de Buffon sobre as diferenciacfes das racas

humanas constituiram valiosos subsidios para o progresso da antropologia.

® Ciéncia que tem por finalidade o estudo e a exploracdo das florestas

" No nivel mais destacado de naturalista Darwin também cita Lamarck pelas suas conclusdes das
obras Philosophie Zoologique (1809) e Histoire Naturelle des Animaux sans Vertebres (1815). Assim
como Buffon defendia que os animais e o préprio homem originaram-se de outras espécies. Mas a
originalidade das ideias de Lamarck apontada por Darwin apresenta “a alteragdo do mundo organico
e inorganico como resultado de uma lei da natureza e ndo de uma intervencdo miraculosa”; e
concebe a transformacdo das espécies de forma gradual devendo-se a causa da acgéo direta das
condicdes fisicas da vida, no cruzamento das formas ja existentes, e nos efeitos do habito. (Darwin,
Charles. A Origem das espécies, e a sele¢do natural. Sdo Paulo: Hemus, 2000, p.10).

® Darwin coloca Buffon no patamar de “cientista pioneiro em relagdo a ideia das variagbes das
espécies oriundas de formas de vida preexistentes” (ibid, p. 9).


http://educacao.uol.com.br/ciencias/ult1686u42.jhtm
http://educacao.uol.com.br/biografias/ult1789u172.jhtm

21

E verdade que existe uma abundante citagio de fildsofos com apresentacéo e
discusséo de suas ideias na L’ Histoire naturelle, com a que se segue por Buffon
(1749a, t.1, p. 43 a 49) “muitos dos conhecimentos que constitui essa obra séo
influéncias de Aristoteles e seus discipulos Teofrastos, Plinio”, que Buffon
considerou terem sido “os primeiros naturalistas e também os mais importantes”.

Buffon cita Platdo, Plutarco, Séneca, Santo Agostinho, Descartes,
Malebranche, Montaigne, Leibniz, Voltaire, e o Génesis como livro especial de
investigacdo. JA Rousseau mereceu o destaque das ideias objetadas. De imediato
todos esses filosofos estao referenciados no sumario da L’ Histoire naturelle.

Entdo questionamos se essa relacdo de filosofos, dos quais foram
investigadas suas ideias por Buffon pode determinar que a obra L’ Histoire naturelle
Buffon seja de natureza filosofica?

Percebemos que das citacdes dos filosofos ndo foram destituidas seus
fundamentos filoséficos, ao considerarmos a relevancia de conceitos que
identificamos por Buffon de seus reconhecimentos em sua obra L’ Histoire naturelle,
explicitamente marcado pela influéncia de conhecimentos da biologia de Aristoteles,
0 que nos induz a pensar na sua obra especifica Historia dos Animais, considerada
um dos mais longos dos tratados zooldgicos de Aristételes que discorre sobre 0s
“Géneros de vida, acdes, caracteres, as partes, sendo que estas se definem por
suas funcbes, e sdo objetos subjacentes da obra e essencial a biologia de
Aristételes” (SCIENTIC AMERICAN BRASIL, [2009]).

Além de Aristételes, é observavel também que as ideias de Descartes, certa
forma, aparecem explicitas na matéria Animaux carnassiers da L’ Histoire Naturelle e
implicam no debate das teorias antropoldgicas de Buffon.

A consideracdo com essa atencao da relacdo que teve a ciéncia natural com
a filosofia, centrada no estudo da antropologia na L’ Histoire naturelle, foi mostrada
por Duchet tornando conhecidas também posi¢cdes de pensadores e fildsofos pos-
modernos a exemplo do filésofo Michel Foucault’. Duchet também revela outros
estudiosos da L’ Histoire naturelle de Buffon, como Jacques Rogers o que possibilita

familiarizarmo-nos com diversidades tedricas a respeito de tal obra.

% Conforme Duchet, Michel Foucault observou que para que se percebesse uma histéria natural seria
necessario que a histéria fosse natural, em que a transformacao do natural ao cultural apresentasse a
substiruicao do organismo pela estrutura social in: Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siécle
dés lumiéres. Paris: Francois Maspero, 1971, p.[229]).



22

2.3 DISCURSOS BIPOLARES

A nossa priorizacao é pela supremacia do discurso filosofico, e ndo podemos
deixar de afirmar que ndo exista uma precedéncia filosofica na constituicdo de ideias
de Buffon.

E também nos parece que Rousseau nao posicionou suas ideias como
fundamentadoras de uma ciéncia, mas como reflexdes de um fildsofo, e ndo um
grande filosofo, declaracdo enfatizada por Grimsley (1973, p. 15) da seguinte
maneira: “Ndo sou um grande filésofo e ndo me preocupa sé-lo. Porém amo a
verdade”.

Evidentemente, que num debate entre Buffon e Rousseau € necessario
identificar as caracteristicas de seus pensamentos.

Estudos mais recentes, como nas investigacdes sobre Rousseau mostram
gue nem todos teriam aderido ao materialismo, quando se tratava de discursar sobre
a natureza, como € o caso desses argumentos de Cooper (1999, p. 70):

Para ter certeza, nem todo mundo foi conquistado ao materialismo ou
protomaterialismo, a espiritualidade, ou a liberdade da vontade continuou a
ser mantida apaixonadamente como uma doutrina filoséfica séria, e nao
apenas entre o antigo regime eclesiastico. No entanto, em um aspecto
importante, a revolugdo cientifica da modernidade precoce produziu uma

mudanca quase universal no cenario intelectual: a “natureza” foi recém-
concebida, por quase todos os partidos filoséficos.

A afluicdo dessa tendéncia filosofica de Rousseau ao espiritualismo contribui
para que a nossa compreensdo da natureza, ou melhor, fez com que a natureza
passasse a ser vista pela “vontade da liberdade de expressdo do pensamento”
(COOPER, 1999, p. 70). Logo interpretamos que a filosofia de Rousseau tende para
uma visdo espiritualista, como uma nova postura da filosofia.

A intensificacdo da concepcdo da natureza do ponto de vista da
espiritualidade, e identificada dando a ideia de principio da alma, enquanto um modo
de ser, ou, estado de harmonia da vida, é citado da seguinte maneira por Cooper
(1999, p.183): “Este amor pela harmonia é mais que um mero gosto ou preferéncia
estética, € um principio da alma”.

Mas néo sera que essa harmonia preexiste para servir, muito mais, a causa
de uma propedéutica moralista de Rousseau quando ele langca a tranquilidade,

pacificidade, e felicidade do homem para validar fundamentos da formagcao humana?



23

E podendo esses preceitos estar todos harmonizados uns aos outros, a
harmonia mostrar-se-a, entdo, como um principio da alma?

Independendo de reconhecer se ja precedia nas concepc¢des naturalistas de
Rousseau uma verve espiritual, identificamos também uma posicdo adjacente
quanto a do filésofo ser motivado por uma visdo moral, contextualizada numa visao
de decadéncia da época, como a que percebeu Taylor (1997, p. 456): “Rousseau
era atraido por uma visdo moral em que havia lugar para uma verdadeira nocéo de
depravagao”.

Porém, se a visdo moral de Rousseau é vista muito mais determinada pela
contextualizagdo no estado civil da sociedade dezoitocentista, 0 Nnosso interesse
orientou-se pela origem de preceitos filoséficos, daqueles que Rousseau concentrou
sentido desde o homem em estado de natureza, como assim pressupomos. E foi
este o0 motivo de objecdo, especificamente de Buffon, o de ter entendido que
Rousseau moralizava o0 homem natural, como assim interpretamos.

Mas o que nos instiga é que diante a admiracdo de Rousseau a autoridade de
Buffon, mesmo marcada por querelas que existiam entre eles, Rousseau extrai
conhecimentos da ciéncia natural de Buffon, interpreta e fundamenta a natureza boa
do homem. E a natureza boa do homem que prevalece como paradigma da origem
“‘do ser humano” na composi¢cao da formulagdo da antropologia rousseauniana, visto
que aparece na L’ Histoire naturelle de Buffon (1749c, t.3, p.492) a presuncao que
no “homem primitivo havia mais docgura e tranquilidade e calma em sua alma, e que
0 vicio s6 comecgou a hascer na sociedade”.

Logo a inferéncia € que o modo de ser do homem natural dotado de docura e
tranquilidade possa ser o leitmotiv da tese do “bom selvagem”, cuja énfase, é a de
gue o homem sendo bom por natureza corrompeu-se com a sociedade, o que
mostra possuir idéntica feicdo com a reflexdo de Buffon sobre o bom selvagem™.

E na introdugdo do discurso da Desigualdade entre os homens noés
percebemos a preocupacdo com a interioridade do homem quando a alma é posta
em reflexdo, mesmo entremeada em uma discussdo de cunho antropoldgico.
Destarte a alma aparece no segundo discurso de Rousseau (1978a, p.[235]): “ha

desigualdade natural que é a qualidade do espirito e da alma”.

1% Atentamos para o que foi colocado na Introdugdo, que possivelmente o homem selvagem referido
por Buffon pudesse ser o da condicdo do processo da colonizacdo de novas terras, em especial as do
Brasil; e que Rousseau intuia o homem primitivo, aquele que vivia sem nenhum artefato de mediacgao
entre ele e a natureza.



24

Questionamentos sobre a alma foi uma caracteristica importante da
antropologia dezoitocentista, mas que as formas de abordagens séo tao divergentes
guanto a intencao discursiva. Enquanto a filosofia recorria a um discurso de linha
subjetivista, a ciéncia primava por uma obijetividade cientifica.

J& foi colocado que ndo podemos afirmar que ndo exista uma precedéncia
filoséfica na constituicdo de ideias de Buffon, porque ha exposi¢des de enunciados
ontolégicos, como estes que ele exprimiu: “o ser era 0 mesmo que pensamento, e
independente dos sentidos, da imaginacdo e memoria”, e “a alma de fato possuia
uma natureza diferente da matéria” (BUFFON, 1749b, t.2, p. 432).

Mas devamos lembrar que a animalidade do homem também foi uma
tematica imperativa nos discursos antropoldgicos, e de forma imperativa em Buffon.

Starobinski’ na abertura do capitulo de sua obra, denominado Buffon e
Rousseau apresenta o reconhecimento da admiracdo do filésofo pelo naturalista, e
detalha muito mais a intersecdo de seus métodos e ideias que suas confluéncias.

No entanto, pressupomos a possibilidade de ser a etnologia*® o conhecimento
gue mais conflui de Buffon nas ideias de Rousseau, pois ha identificacdo quanto ao
modo de descrever tipos de etnias com mesmos habitos e costumes. Esse
conhecimento foi constituido, comprovadamente, de relatos de viajantes®®, que no
caso para a fundacdo do conhecimento da antropologia foi um acervo que nao se
devesse ignorar.

Quanto as informacdes da biologia em si, além da precedéncia em
Aristoteles, devem-se muitos conhecimentos do naturalismo moderno aos estudos

antropologicos de Lineu, e que Rousseau demonstra conhecer as ideias desse

™! Starobinski, Jean. Rousseau: a transparéncia e o obstaculo. Sdo Paulo: Cia das Letras,
1991,p.330).

12 Segundo Duchet, “a etnologia e antropologia s&o ciéncias as quais 0 seu objeto especifico € o
estudo das sociedades ditas selvagens, quer dizer sociedades sem histéria e escritura. Mas ao fim do
século XVIII, o discurso etnolégico e o discurso antropologico ndo existem que no interior do discurso
filosofico em geral”. (Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siécle dés lumiéres. Paris: Frangois
Maspero, 1971, p.12).

'3 A respeito da importancia do relato de viajantes na formulacéo de ideias e filésofos Duchet expds:
“Buffon foi sem duvida o homem de seu século quem melhor conheceu e explorou a literatura de
viagens, e que esse conhecimento foi a base de sua obra” (ibid, p.232). Rousseau também apoiou
muito dos seus conhecimentos em literaturas de viagem: “Os relatos dos viajantes estdo cheios de
exemplos da forga e vigor dos homens nas nagdes barbaras e selvagens” (Rousseau, Jean Jacques.
Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens. 2 ed. Sdo Paulo: Abril
Cultural, 1978a, p.289); Descri¢cbes, informacdes, sobre 0 modo de ser e viver dos homens foram
consideradas uma documentacdo importante na elaboracdo do conhecimento do naturalismo;
“Aristoteles colhia informagdes sobre a biologia marinha de pescadores do Mediterrdneo” (Cornford,
Francis MaCdonald. Antes e depois de Sécrates. Sdo Paulo 2007, p. 81).



25

naturalista quando tratou de analisar a sua concepc¢do do homem noturno, enquanto
espécie de antropomorfos para chegar a conclusdo do que realmente viesse a
fundamentar sua antropologia.

A controvérsia entre o homem carnivoro e o homem frugivoro é uma
contraposi¢do crucial, muito embora apareca de forma implicita no exemplo que
configuramos e denominamos de réplica, contextualizada na matéria Animaux
carnassiers.

Além da objecdo fundamental ao Homem frugivoro por Buffon, também
aparecem e sobressaem-se outras teses de maneira imbricada, como foi o caso da
dispersdo do homem natural, a qual implicou em grande repercussédo na discussao
das ciéncias naturais.

A objecao a essa tese da dispersao por Buffon era o da condicao biolégica de
que animais e o homem viviam em bando, portanto, similar a concep¢do de
“condicao biossocial dos seres” de Aristételes (2000, p.146).

Rousseau remete 0 homem a uma condi¢do primitiva muito diferenciada da
concepcao de Buffon e Aristoteles em que figura a tese da dispersdao do homem. O
homem primitivo, este nunca teria vivido de forma gregaria.

NOs ressaltamos mais uma vez dentre as objecdes da réplica a convicgéo de
Buffon da incompatibilidade entre naturalismo e moral, j& que o naturalista recusava
a inexisténcia de virtudes no homem, quando este ainda desfrutava de uma vida
puramente natural. A recusa de Buffon as predicacdes de virtudes concebidas por
Rousseau era por ndao poder se atribuir aspectos subjetivos de ser tranquilo e
pacifico ao homem em estado de natureza.

Esse critério da negacdo da atribuicdo da subjetividade a fatos naturais nos
encontramos mais detalhadamente nessa seguinte citacdo de Buffon (1758, t. 7, p.
19-20): “ndo se podia atribuir a natureza operag¢des subjetivas como agir e pensar”,
levando-nos a uma “visdo iluséria de nossa imaginagao”. Portanto entendemos que
a natureza nao poderia determinar ao homem uma natureza pensante.

Entdo, nesse caso como se explica a origem da natureza pensante do
homem? Ele tornou-se um ser pensante a partir de si mesmo?

Se o0 ‘homem nasceu para pensar”, como sentenciou Diderot (apud TAYLOR,
1994, p. 418) em sua enciclopédia, essa compreensédo por Buffon foi compreendida
em perspectiva evolucionista, assim também como foi por Rousseau, e entdo, na

especulacdo do naturalista e do filosofo 0 homem surge sem pensamento.



26

Mas a questdo € se 0 homem surgiu na natureza e aprendeu a pensar por Si
mesmo, ou se 0 pensamento foi determinado por suas leis.

Sucede que a réplica refrata discussGes sobre outros aspectos que implicam
o0 conhecimento sobre o homem, e nés ndo podemos nos perder de nossa causa
especifica que faz jus a discussédo da matéria Animaux carnassiers.

E evidente que devemos atencio a esse aspecto metafisico do homem, mas
sdo as “sensacOes” que Buffon denominou de “sentimento” - compaixdo — que
configura a linha de forca do pensamento da matéria Animaux carnassiers,
polemizando a formulagédo de concepgdo do homem em estado de natureza de
Rousseau, de cujo remate Buffon delineia sua réplica.

Apesar de o habito alimentar constituir uma linha de forca de discussédo que
se encontra na réplica, no entanto, o sentimento também da o tdnus dessa
discusséo. Logo o sentimento, foi alvo de objec&o por Buffon, por se apresentar com
aspectos subijetivos.

Num mundo onde seres se alimentavam de espécies formadas e vivas, assim
como também faziam os homens, ndo existiria sentimento de piedade, ou
compaixao, tdo pouco, harmonia.

Talvez seja necessario assegurar que a réplica é ulterior a concepc¢édo de
Rousseau sobre homem em estado de natureza como um ser frugivoro, e uma breve
justificacéo pode lancar luzes a sua compreensao nas seguintes razées: 1) A réplica
€ categorica a objetar a tese do homem frugivoro; 2) que a réplica de Buffon dirigida
a Rousseau sobre aspectos do homem em estado de natureza apareceu,
sobremodo, tardia em 1758 na matéria Animaux carnassiers, trés anos apos a
publicacdo do discurso da Desigualdade entre os homens.

Nessa conjuntura, quem detém a verdade da concepcdo do tipo de
subsisténcia original do homem, Rousseau ou Buffon? O homem em sua
originalidade teria sido frugivoro ou carnivoro?

Outro questionamento um tanto desafiador, foi entdo, o que parece ter sido a
insinuacdo da concepcdo de Rousseau da tese do homem frugivoro: 0 homem que
nao se alimenta de carne € uma condi¢cdo de ser naturalmente piedoso, pacifico, e
tranquilo?

O que Rousseau propde ultrapassa os limites da evidéncia exigida por uma
razao cientifica. Esse € um aspecto fundamental da réplica de Buffon a tese do

homem frugivoro, por néo ter consisténcia da verdade pela Gtica da ciéncia.



27

De certa forma, consideramos que o fildsofo intentou ajustar-se ao discurso
cientifico. Na introdugdo do Discurso da Desigualdade entre os homens, Rousseau
esclarece que orienta seus estudos através de raciocinio hipotético, ou mesmo de
uma “hipotese filosofica”, termo que nds tomamos emprestado de Buffon, de sua
fundamentacdo da teoria da terra (SECOND DISCOURS. Histoire & Théorie de la
Terre, t. 1) para sugerir que Rousseau tinha concepgéo do conceito de método e da
importancia em uma investigacao cientifica.

Sendo assim, quanto a forma de fundamentar as suas ideias naturais pela
ciéncia, Buffon pode se enquadrar na postura de um “iluminismo cientifico radical
com forte ascensao ao ateismo?” (TAYLOR, 1997, p. 415-470).

Mesmo observando que na andlise que Buffon faz da natureza possa se
compreender ideias de preceitos de um iluminismo radical e ascensdo ao ateismo,
Deus aparece entremeado na L’ Histoire naturelle nos mais diversos assuntos,
expressivamente, com indicios de veneracdo. No entanto, ndo entramos no mérito
de julgar se realmente trata-se de paradoxos diante dessa evidéncia. Basta estar
inteirado com a obra L’ Histoire naturelle.

Ao tomarmos como exemplo a concepg¢ao da natureza de Buffon (1764, t.12,
p. iij) enquanto uma “obra eternamente viva por si mesma, que age por si mesma, de
forma inesgotavel”; e ainda percebendo que ele formula essa concepcédo da seguinte
forma: “tempo, espago e matéria sdo os meios, o universo a sua finalidade, e o
movimento propésito de vida”; e também que “os efeitos deste poder sdo o0s

fendmenos do mundo...”, compreendemos que nessa sua concepc¢do de natureza
ndo encontramos Deus como causa. E essa € a caracteristica do discurso moderno
cientifico dezoitocentista. Além de que Buffon (1758, tomo VII, p.7) fundamentava
que a “abstracdo configurava sistemas, suposicOes arbitrarias dos frivolos,
imaginarios, dando-nos a ilusao ao invés da realidade”.

Por sua vez a reflexdo filosofica para Rousseau (1978a, p. 246) era
constituida de “conjuntos de raciocinios muitos abstratos”, diametralmente oposta a
reflexdo empirica, exigida pelas ciéncias naturais. E diferentemente de Buffon,
Rousseau (1992, p.9) concebia “Deus o autor de todas as coisas”.

Nesse caso, pressupomos que a concepcao de Rousseau do mundo natural,
tem origem em um conjunto de preceitos espiritualistas, desde que a tranquilidade e
pacificidade, o sentimento de piedade possam ser esses tais preceitos, que parecem

ter sido julgados como principios morais.



28

Mais apreensivos quanto as divergéncias entre Buffon e Rousseau, a melhor
forma de dimensionar nossos questionamentos da seguinte maneira, quanto a
Rousseau: 0 que € que rege o modo de pensar do que € determinado pelas leis
naturais reconhecendo o naturalismo na meditacdo das coisas naturais, buscando
também a esséncia do homem em seus nexos com a natureza, pela fundamentacéo
de preceitos em suas razfes e argumentos; quanto a Buffon, como ele se utilizou de
critérios dos fundamentos ja estabelecidos pela filosofia [determinantemente
aristotélica], pontuando descri¢cdes cientificas.

A guestdo antropolégica para Rousseau deve ser observada com atengdo ao
modo ser do homem natural, contemplado na histdria de sua espécie, que procura, a
priori, conservar a sua conaturalidade com a natureza.

Portanto, na visdo de Rousseau a esséncia original do modo de ser do
homem natural também remete as mudancas nele provocadas pelas circunstancias
de progressos adquiridos, como advertiu o filésofo sobre os seus designios no
prefacio do Discurso da desigualdade entre os homens.

Ocorre que a antropologia de Rousseau ao situar o homem em sua histéria,
desde o estado de natureza quando os habitos e costumes do homem eram
puramente naturais, o filésofo parece nos sugerir o estado de natureza com uma

visdo transcendental, ou seja, além das fronteiras dos limites da certeza cientifica.



29

3 A REPLICA DE BOUFFON A ROUSSEAU"

Os tracos da réplica da matéria Animaux carnassiers de Buffon ndo poderia
ser dirigida a outro filésofo que ndo Rousseau, devido a identificacdo do tracado do
movimento discursivo sobre a inocéncia, pacificidade, felicidade, tranquilidade..., que
expressavam estados originais referentes ao homem natural, e que o homem deles
se desviou, tornando-se violento, feroz, cruel, e inclinado as guerras.

Formamos a ideia que seja esse 0 pressuposto do raciocinio da réplica de
Buffon dirigida a Rousseau, e parece certo que ele bem o expressa. Porém é
perceptivel que Buffon insinue um teor depreciativo, pelo que dissimula dessas
qualidades intuidas por Rousseau, dos designios reais das formulagbes das
argumentacdes do filésofo sobre o estado original de habitos e costumes do modo
de ser do homem em estado de natureza, e de sua transformacao.

Partimos, entdo, do entendimento que a objecdo fundamental de Buffon é
dirigida a tese do homem frugivoro que aparece no Discurso da desigualdade entre
0os homens de Rousseau, a qual se apoia na concepg¢éo de que o homem em estado
de natureza tivesse se alimentado de bolotas™®; e que a mudanca do habito
alimentar para a carne teve repercussao no modo de ser do homem, cuja conjectura
aparece desdobrada no cap. IX do Ensaio sobre a origem das linguas.

Decerto, Rousseau fornece-nos a imagem do homem frugivoro refestelado
embaixo de um carvalho ap6s o repasto, dando a entender que se alimentava de
sementes, e, ou de frutos.

Vejamos 0 que mostra a réplica como resposta ao Discurso da desigualdade
entre os homens, e que julgamos também que faca objecbes a argumentos do
Ensaio sobre a origem das linguas de Rousseau, cuja réplica se configura na

matéria Animaux carnassiers de Buffon (1749, t. 7, p. 26-27): A dieta pitagdrica

xAdvertimos que a réplica é a configuragdo de um recorte do texto “animaux carnassiers” (tomo VIl
gue compreende as paginas 25 a 28, cuja versao foi produzida por nés do texto original do site
www.buffon.cnrs.fr, que tem o Centro Nacional de Pesquisa Cientifica de Frangca como 6rgéo
responsavel pela interface da obra L' Histéria Naturelle de Buffon, cujo conselho cientifico do site é
coordenado por: M. Jean-Marc Drouin, Professeur au Muséum National D'Histoire Naturelle; M.
Pietro Corsi, Professeur a l'universté d'Oxford; M. Cédric Crémiére, Conservateur et Directeur du
Muséum d'Histoire Naturelle du Havre; M. Thierry Hoquet, Maitre de Conférence, Université de Paris
X — Nanterre; M. Stéphane Schmitt, Chercheur, CNRS, UMR 7596, REHSEIS. Também nos
utilizamos dessa fonte de pesquisa para os demais conhecimentos do naturalismo de Buffon.

' Segundo o dicionario da lingua portuguesa de Houaiss: bolota é o fruto do carvalho ou azinheira,
arvore nativa da Europa e Norte da Africa (Antdnio Houaiss, Houaiss da Lingua portuguesa. Verséo
monousudrio 2.0.1 — Outubro de 2007- Copyright@2001..2007, Instituto Antdnio Houaiss. Editora
Objetiva Ltda).


mailto:2007-%20Copyright@2001..2007

30

preconizada por filosofos antigos e novos, até recomendada por alguns médicos,
nunca foi mencionada pela Natureza. Na primeira idade do século de ouro, o
homem, inocente como a pomba, comia bolotas, bebia 4gua; encontrando em todos
os lugares sua subsisténcia, ele era sem inquietacao, vivia de forma independente,
sempre em paz consigo mesmo e com 0S animais, mas esquecendo de sua
nobreza, ele sacrificou sua liberdade para se reunir com outros; a guerra, a idade do
ferro tomou o lugar do ouro e da paz; a crueldade, o gosto da carne e do sangue
foram os primeiros frutos de uma natureza depravada, que os costumes e as artes
acabaram de corromper. Eis o que em todos os tempos, alguns fildsofos austeros,
de temperamento selvagem, censuraram o homem em sociedade: realcando o
orgulho individual deles pela humilhacdo de toda espécie, eles apresentaram este
quadro, que vale apenas pelo contraste, e talvez porque € bom apresentar algumas
vezes aos homens fantasias de felicidade. Esse estado ideal de inocéncia, de alta
temperanca, de abstinéncia completa da carne, de tranquilidade perfeita, de paz
profunda, ele nunca existiu? Isto ndo é um apologo, uma fabula, onde se emprega o
homem como um animal para nos dar licdes ou exemplos? Podemos supor que
existiram virtudes antes da sociedade? Podemos dizer de boa fé que este estado
selvagem merece nossas lamentacfes, que o homem, animal feroz, foi mais digno
gue o cidadéo civilizado? Sim, porque todas as desgracas vém da sociedade; e que
existiu virtudes no estado de natureza, se existia felicidade, se o homem neste
estado foi menos infeliz do que o €? A liberdade, a saude, a forca, ndo sao elas
preferiveis a suavidade, a sensualidade, a voluptuosidade mesma acompanhadas
da escravidao? A privacdo de sentencas vale bem o uso de prazeres; e para ser feliz
0 gque € preciso, sendo, nada desejar? Se isso € digamos, que € mais suave vegetar
do que viver, que nada desejar s para satisfazer seu apetite de dormir um sono
apatico, que abrir os olhos para ver e sentir; consentimos a deixar a hossa alma no
torpor, nosso espirito na escuriddo, e jamais nos servir nem de uma nem de outra, e
nos colocarmos abaixo dos animais, enfim, a ser sO massas de matéria bruta
associadas a terra. Mas, em vez de disputar, discutamos; depois de ter dito razdes,
damos os fatos. Temos diante de nossos olhos, ndo o estado ideal, mas o
verdadeiro estado da natureza: o selvagem habitando os desertos € um animal

tranquilo? E ele um homem feliz? Porque nds ndo imaginaremos um filésofo e sim



31

um dos fiéis censores de nossa humanidade”, que existe uma grande distancia do
homem em puro estado de natureza ao selvagem, do que o selvagem a nds; que as
idades que decorreram antes da invencao da arte da palavra foram bem mais longas
gue os seéculos que foram necessarios para aperfeicoar os signos e as linguas,
porque me parece que quando se quer raciocinar sobre fatos é necessario afastar as
suposicbes, e se fazer uma lei de s6 avancar depois que esgotar tudo que a
natureza nos oferece.

E mister estar atentos & composicdo da replica ou contextura da matéria
Animaux carnassiers quanto ao interrelacionamento de fundamentos que constituem
a matéria, a organizacdo sistematica das ideias, a articulacdo de argumentos de
abertura que fundam a objecdo da existéncia do homem frugivoro, além da
referéncia feita a metodologia cientifica com a qual se finaliza a réplica.

A énfase da critica de Buffon ao método de investigagcdo sobre o homem
natural estabelecido por Rousseau delimita, especificamente, a metodologia quanto
ao modo de operar a andlise do modo de ser natural do homem: “[...] quando se
quer raciocinar sobre fatos é necessario afastar as suposicoes, e se fazer uma lei de
SO avangar depois que esgotar tudo que a natureza nos oferece”.

Esse € um aspecto de fundamental importancia que observamos na réplica de
Buffon dirigida a Rousseau porque nos remete aos questionamentos sobre as
caracteristicas da concepcao do estado de natureza do filésofo que repercutiu nas
discussbes sobre a antropologia dezoitocentista.

A guestdo do método em filosofia sempre foi problemética, quando se trata de
entender a filosofia sob as regras de uma determinada teoria da ciéncia, ou seja, de
uma filosofia dependente de critérios epistemoldgicos, e € aqui que se apresenta a
questdo da fronteira entre a filosofia e a ciéncia®®.

Diante dessa fundamental observacdo devamos, entdo, entender o porqué da
réplica se encontrar na matéria Animaux carnassiers, em sua abrangente formulacao
de conhecimentos sobre a anatomia humana.

Nessa matéria Buffon versa sobre a composi¢cdo organica do corpo, 6rgaos,

fungdes..., conexfes; um estudo minucioso sobre processo sensorial, a propoésito

* Rousseau

* Sobre a respectiva limitacdo entre a ciéncia e a filosofia, ou melhor, sobre o desprendimento da
filosofia da metodologia cientifica moderna, com discussdo aprofundada, atual, bem dizer,
contemporénea, fazemos referéncia aos estudos de Hermenéutica da obra de Hans-Georg Gadamer
(Verdade e Método | e Il. 102 edigdo, Petropolis RJ: 2008).



32

das func¢Bes organicas, ou processo de correlacdo do fisiolégico com os sentidos, ou
melhor, a sensacao fisica do corpo com o mundo externo, ou mais adequadamente,
a faculdade de sentir, cuja discussdo centrada nesses aspectos apresenta
similaridade com a concepc¢ao “corpo-maquina” de Descartes (2000b, art. 6, p.107),
que buscava teorizar a relacdo de causalidades necessarias e previsiveis do
organismo humano, especulando se seriam automaticas ou néo.

Porém essa concepcgao corpo-maquina de Descartes possui caracteristicas
metafisicas pela particularidade da discussao, cuja obra denominada Paixfes da
alma, as ‘paixdes’ se referem as afeicdes como sentimentos resultantes da alma, o
que podemos assim confirmar as paixdes da alma da respectiva obra, com
profundas discussdes quanto o que causa seu funcionamento®®.

Ap6s haver examinado no que as paixfes da alma divergem de todos os
outros pensamentos, julgo que podemos em geral defini-las por percepcdes,
ou sentimentos, ou emogdes da alma, que atribuimos particularmente a ela,

e que sado provocados, sustentados e fortalecidos por algum movimento dos
espiritos (DESCARTES, 2000, art. 27, p.122).

No entanto as manifestacbes dessas afeicOes sejam elas percepcoes,
sentimentos ou emocdes, necessitam da vitalidade do corpo. Dai que Descartes
pensou, a priori, sobre o conhecimento do mecanismo organico do corpo procurando
também entender sua relacdo com as afei¢des, ou seja, com as paixoes.

Ainda sobre a especulacdo corpo-maquina de Descartes (2000b, art. 6, p.
107) vista na “diferenga que existe entre um corpo vivo e o0 corpo morto”, ja se
mostra um analogismo que compara 0 Corpo a uma maguina, ao exemplo do relégio
gue quando para de funcionar, é tal como a interrupcédo do funcionamento do corpo.
Por esse angulo Descartes especulou a retirada da alma do corpo néo pela vontade
dela e sim porque os “6rgdos que servem para mover o corpo se deterioram”, o que

exprime uma “concepcdo mecanicista”’.

* Em A Razao desprendida de Descartes, Taylor fez a seguinte reflexdo: “As paixdes sao vistas nao
como opinides, mas como dispositivos funcionais que o criador concebeu para ajudar a preservar a
unido corpo e alma. As paixdes sdo emoc¢des na alma, provocadas pelo movimento dos espiritos
animais, que tem como funcéo fortalecer a resposta que a sobrevivéncia ou bem estar do organismo
requer em determinada situagdo” (Taylor, Charles. As fontes do self: a construgdo moderna, Sao
Paulo: Loyola, 1997, p.198). Da implicacdo das paixdes com o corpo, o que deduzimos do referido
termo “espirito animal” por Descartes que possa ser o mesmo que instinto (Descartes, René. Paixdes
da alma, S&o Paulo SP: Nova Cultural Ltda, 2000, Art. 50).

" Descartes demonstra em sua obra o Discurso do método o modo de operar o pensamento na
formulacdo de fundamentos do processo de conhecer, e parece utilizando-se do modus operandi da
ciéncia que primava pela observacdo dos fenébmenos naturais, em decorréncia da concep¢éo de sua
ordenacdao pelos principios das leis fisicas e necessérias que podiam ser conhecidas e previstas do



33

Rousseau, por vezes, revela o modus operandi da metodologia mecanicista,
tal qual vimos aplicado a biologia do corpo por Descartes. A descricdo a seguir
parece conferir nossa observacédo: “a fisica de certo modo explica 0 mecanismo dos
sentidos e a formacéo de ideia” (ROUSSEAU, 1978a, p. 243).

Mas € nesse enunciado seguinte que se evidencia uma concepgao
estritamente mecanicista de Rousseau (1978a, p. 242): “Em cada animal vejo
somente uma maquina engenhosa, a que a natureza conferiu sentidos [...]. Percebo
as mesmas coisas na maquina humana...”.

Contudo, o filésofo parece primar pela espiritualidade, entdo o procedimento
mecanicista ja ndo lhe serve como método de andlise. Veja a seguir, a respeito da
espiritualidade, como pensava Rousseau (1978a, p. 243): “o sentimento do poder da
consciéncia da liberdade de escolher e resistir, de modo a mostrar a espiritualidade
da alma, a qual jamais sera explicada pelas leis mecéanicas”. Logo, o filésofo entrevia
que o espirito transcende os sentidos, e ndo existe contradicdo nenhuma em
Rousseau pensar nas operacdes do corpo intuindo as funcées de uma maquina, até
porque as diversas concepcdes apresentadas demonstram conformidade, e s6 se
diferenciam devido a finalidade da proposicao filosofica.

Todas essas reflexdes as quais remetemos-nos repercutem na especulacao
sobre o conhecimento da sensacdo que Buffon examinou na matéria Animaux
carnassiers, veemente perceptivel de acordo com a linha de raciocinio mecanicista o
gual suscitou-nos examinar sua formulacéo.

A concepcdo de sensacdo enquanto efeito do corpo estimulado pelos
condutos nervosos, a que o naturalista atribuiu ser o sentimento, também entendido
enquanto sensacado, Buffon deu a entender que essas terminologias exprimiam o
significado de uma propriedade fisica do corpo que nao tinham nenhuma relacéo
com a subijetividade.

E concebendo o sentimento enquanto mecanismo fisioloégico do corpo, Buffon
acreditava que além de uma constituicdo organica de interacdo fisiologica a alma

existia independente do corpo.

ponto de vista de uma causalidade mecanica. Segundo Kdche a justificacdo de ciéncia com Galileu
(1564) e Bacon (1561-1626) inaugurou e modificou radicalmente a concepg¢éo de teoria cientifica, de
verdade, de conhecimento e de método, culminando em Isaac Newton, importando a filosofia o
método. (Kdche, José Carlos. Pesquisa cientifica: critérios epistemoldgicos. Petrépolis RJ: Editora
Vozes, 2005. p.43).



34

Destarte percebemos certa dicotomia entre a alma e o corpo diante dessa
consideracao sobre a alma de Buffon (1749b, t.2, p.43):

A existéncia de nossa alma que demonstrou, ou melhor, que nesta vida ser

e pensar sdo para ndés a mesma coisa, essa verdade € mais intima e

intuitiva, é independente dos nossos sentidos, nossa imaginagdo, nossa
meméoria, e todas as nossas outras faculdades relacionadas.

Mesmo assumindo uma dicotomia entre alma e corpo, ndo se tem como
negar uma perspectiva ontolégica quando Buffon apresenta essa sua visdo da alma
orientando sua investigagdo sob o aspecto de conhecimento cientifico. E
percebemos por determinada influencia do cartesianismo™®.

Todas essas observacdes sdo importantes porque nos da a ideia do modo
como estdo interligados elementos constituintes da matéria Animaux carnassiers,

onde se encontra inserida a réplica de Buffon dirigida a Rousseau.
3.1 DA REALIDADE DOS ANIMAIS CARNICEIROS

A guestdo que percebemos ser mais pertinente a tese do homem frugivoro de
Rousseau € a da insensibilidade ao sofrimento da morte do outro, que pressupomos
ser o leitmotiv, enquanto uma reflexdo dominante que reaparece em contraponto as
fundamentacbes de Buffon relativas a questdo da subsisténcia de seres que se
alimentam da vida do outro, em que se inclui 0 homem nessa estirpe.

A fundamentacdo de Buffon asseverava que seres que se nutrem da carne,
do sangue, dos 0ssos..., € que devido a um complexo nervoso - composicao
organica - possuem a sensibilidade mais intensa. Da mesma forma espécies, como
as que sao devoradas sao sensiveis tanto a dor quanto ao prazer, quanto a vida, e
guanto a morte.

Segundo Buffon o ato da eliminacéo da vida do outro por aquele que subsiste
de vida do outro ndo demonstra algum sinal de compaixao.

Percebemos, entédo, que a matéria Animaux carnassiers mostra essa antitese,
diante a concepgcdo da existéncia do sentimento em seres parecido com o
sentimento de piedade de Rousseau, e que Buffon se expressava pelo étimo

compaixao.

¥ 0O cartesianismo apresenta a intuicdo como a clareza e evidéncia do ser, e pensar como

conhecimento de um fendmeno mental a exemplo do cogito sem deixar margem a davida.



35

Se fizermos uma revisdo de assuntos que gravitam na matéria Animaux
carnassiers sdo contemplados: a concepcéo de Buffon de sentimento enquanto uma
propriedade fisica do corpo versus afetividade da compaixdo; e o tipo de
subsisténcia dos que vivem da vida do outro.

Esses assuntos gravitam na respectiva matéria mantendo nossos
pressupostos de inferéncias de objecOes entre Buffon e Rousseau, portanto
assuntos dos quais a réplica encontra-se circunscrita. S&o assuntos supervenientes
que julgamos poderem ser reconhecidos na matéria Animaux carnassiers da L’
Histoire naturelle de Buffon, e que repercutem em eixos estruturais que tecem o
pensamento naturalista de Rousseau.

Conforme essa concepcao a seguir de Buffon (1758, t.7, p. 25): “0 homem no
estado de natureza nunca se limitou a viver de gramineas, sementes ou frutos, e em
todos 0s momentos, mais assim como outros tentou comer carne”. O naturalista néo
procura afirmar que o homem, apesar de se alimentar de ovos, de frutos, sementes,
e brotos de todos os tipos, também n&o é um ser carniceiro? Desse modo existem
seres gue alimentam de carne, 0ssos, sangue de individuos também completamente
formados, sendo necessaria entdo a acao de matar.

Se atribuirmos um olhar filoséfico a esse tipo de realidade, os seres
carniceiros sdo espécies que subsistem da vida do outro tendo que o matar para
consumar sua subsisténcia. Nosso olhar filosofico estranha e inquire o porqué de
seres subsistirem do sofrimento da dor da morte do outro.

Entretanto, Buffon considerou que para esse tipo de seres a violéncia da
morte era legitima e inocente, porque esses seres nascem nessa condi¢do, além do
que é predeterminacdo de uma lei da natureza que a “morte violenta seria um
objetivo quase tao necessario como a lei natural da destruicdo e renovacao”.

Todos esses conhecimentos foram minuciados, examinados desde as
especies inferiores até ao homem por Buffon (1758, t.7, p.5):

[...] hd& mesmo algumas espécies que, como as aranhas, devoram
indiferentemente as outras espécies e a dela: todos servem de alimento
para aves, e as aves domésticas e selvagens alimentam o homem, ou
tornam-se presas de animais carnivoros. Assim a morte violenta € um

costume quase tao necessario como a lei natural da morte; sdo dois meios,
o0 da destrui¢do e renovacéo.

E possivel que o conhecimento dessas leis naturais que regem a vida seja

orientado pelos fundamentos da “Historia dos animais” de Aristoteles.



36

A lei natural da subsisténcia €, portanto, da ordem do sacrificio daquele que é
cativo para morrer'®, predeterminando o que sustenta sua vida.

Sendo o homem um rebento da natureza existindo em sua condicdo de
estado puro de natureza na condicdo de animal, possuiria a mesma insensibilidade
[cruel] capaz, também, de sacrificar, inclusive, aqueles de sua propria convivéncia, ja
que vivia meio a outros animais. Destarte a insensibilidade do homem foi
compreendida da seguinte maneira por Buffon (1758, t.7, p.7):

[...] pelo menos aqueles com sentido de carne e sangue, sdo seres
sencientes, como somos capazes de ter dor e prazer. Ha, portanto, uma
espécie de insensibilidade cruel para sacrificar desnecessariamente,
sobretudo, aqueles que se aproximam de nds, que vivem conosco, € Ccujo

sentimento se reflete para nés, marcado por sinais de dor para aqueles cuja
natureza é diferente da nossa, e dificilmente isso nos pode afetar.

Ratificando que a acdo de matar, segundo Buffon, era um ato legitimo e
inocente: ora, essa concepcao da insensibilidade cruel para sacrificar o outro deve
ser concebida na perspectiva mesmo de inocéncia, sem que expressemos na
relacdo de significados dessas palavras, valores morais?

De qualquer forma o modo de enuncid-las procura reconhecer que € da
natureza animal sacrificar o outro para sua subsisténcia.

Essa tese de Buffon, da natureza carnivora do homem, desde entéo,
estremece o principio filoséfico de Rousseau o de que o homem seria frugivoro por

natureza e ndo precisaria cometer tal ato para sobreviver.
3.1.1 Do sentimento mecéanico da dor a expressdo emotiva

No discurso naturalista de Buffon ocorrem, em muitas das vezes, analogias
como a que se mostra a seguir expressando relacéo de semelhancas de significados
de correlagdo entre a natureza e o organismo humano: “o cérebro é a terra e os
nervos suas raizes” (BUFFON, 1758, t.7, p. 16).

Porém, em algumas das observacdes mais objetivas sobre o cérebro, Buffon
nao o considerou ser a sede das sensacfes, do mesmo modo que nao reconheceu

a concepcao da existéncia de uma glandula localizada no seu centro como sendo

¥ No século seguinte Darwin estabeleceu teoria equivalente a da “luta pela existéncia” como principio
de uma lei natural: “Um atomo em uma balanca pode decidir quais individuos devem viver, e os que
devem morrer”, o que ratifica a concepgéo de Buffo (Darwin, Charles. A Origem das espécies, e a
selecdo natural. S&o Paulo: Hemus, 2000, p.420).



37

sede da origem das sensacOes. Essa observacéo contradizia teorias de Descartes,
mas que sem duvida indica que o filésofo francés foi referéncia para Buffon na
investigacdo sobre esta glandula®.

Para Buffon (1758, t. 7, p.10) a “sede das sensac0fes era no diafragma”. Neste
orgdo se originava a sensacéo de dor e prazer, todavia uma sensac¢do voltada para
a fisica, ou fisiologia do corpo. Logo o sentimento ndo era uma manifestacdo
subjetiva.

Assim as formulacdes naturalistas sobre o sentimento de Buffon (1758, t. 7,
p.11) procurou provar que “o sentimento era uma perturbacdo dos sentidos”, nao
sendo mais que propriedade fisica da matéria bioldégica. “Se os animais também
manifestassem sentimento subjetivo teriam mais emocéo e mais sentimento do que
o homem” (BUFFON, 1758, t. 7, p.17).

Essa chega a ser uma das questbes de exclusividade da matéria Animaux
carnassiers, contigua, implicativa, e divergente a concepcao de sentimento enquanto
uma disposicdo que parece ser de ordem afetiva e de imanéncia da natureza de
seres, a exemplo do que pensava Rousseau (1978a, p. 253):

Comumente se observa a repugnéancia que tém os cavalos de pisar num ser
vivo. Um animal ndo passa sem inquietacdo ao lado de um animal morto de
sua espécie; ha alguns que lhes ddo uma espécie de sepultura e os

mugidos tristes do gado entrando no matadouro exprimem a impressao que
tem o horrivel espetaculo que o impressiona.

Com essa citagdo Rousseau intui a pré-existéncia de uma sensibilidade da
afeicdo em seres, que a priori, essa afeicdo manifestasse-se também, enquanto
esséncia no homem em estado de pura natureza, parecendo entdo, ser-lhe inerente.
O problema é: podemos considerar a existéncia desse tipo de afeicdo, ou
sentimento, enquanto manifestacao subjetiva no homem?

Se admitirmos que o homem em estado de pura natureza possuisse
sentimento, ndo podendo designa-lo enquanto tal como aspecto subjetivo, entéo
poderiamos entendé-lo em uma perspectiva de ordem ontolégica, ou seja, a
existéncia do sentimento determinado por uma ordem de uma lei da natureza, e ai
nao poderia ser 0 sentimento explicado por uma lei cientifica?

No discurso do naturalismo dezoitocentista essa conjectura foi inadmissivel e

totalmente desafiadora aos critérios do naturalismo de Buffon, de antemao, pela sua

“® Denominada de “pineal”, Descartes também |he atribui ser o elo entre o corpo e alma
(Descartes, Renée. As paixdes da alma. Sao Paulo: Editora Nova Cultural. 2000b, art. 1 ao art. 50).



38

colocagdo mecanicista sobre o ato de sentir dos seres e do homem, que partilhando
um mesmo meio biolégico®, identificavam-se pelo estado de animalidade.

N&o foi impossivel para Rousseau conceber a existéncia do sentimento de
piedade no homem em estado de pura natureza, mesmo limitado aos sentidos
[percepcdes] e instinto, isso porque o 6rgdo correspondente a essa sensibilidade
que se manifestava no interior do corpo para Rousseau era o coracdo, porque é la
que a piedade se encontra inscrita®.

Parecendo ser, portanto, o sentimento de piedade a primeira forma de
sentimento a ser manifestada no homem, o filosofo intentou demonstrar que o
“sentimento de piedade é natural’, e, “anterior a qualquer reflexdo” (ROUSSEAU,
1978a, p. 253).

O que percebemos é que as afeicbes na concepcdo de Rousseau sao
manifestadas, e ele constituiu sua proposicdo por observagdo e ndo por conjetura,
expressa no significativo do exemplo do horror aos prendncios da morte do gado
com seus mugidos tristes, exemplo que podemos constatar tal manifestacdo, e em
demais seres.

E uma observacio pertinente o da percepcdo do sofrimento e pavor de uma
morte infringida. Diante disso, fazemos questdo de ndo passar despercebida a
insensibilidade do homem em realizar a a¢do do sacrificio do animal.

N&o possuimos autoridade para provar a ordem do sentimento enquanto uma
sensibilidade extrafisica, contrariando argumentacfes de Buffon.

Mas essa é uma problemética de natureza controversa entre Buffon e
Rousseau de dificil discussao, quanto a verdadeira origem e conceito do sentimento,
e ndo nos encontramos em condicdo de aprofunda-la.

Se o naturalista procurou mostrar que o sentimento é da ordem de um
mecanismo organico do sistema nervoso como assim especulou Buffon (1758, t.7, p.
7) que “a mente [alma] tinha menos a ver com 0 corpo no sentimento de piedade”,
nos entendemos que sentir e a sensacgao da vida para Buffon é da ordem fisioldgica,

enguanto processo fisico-quimico do corpo; e quem sofre € o corpo e ndo a alma.

“> Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siecle dés lumiéres. Paris: Francois Maspero,

1971.p.230.

*2 Rousseau estabeleceu a relacdo da piedade com o coragdo na perspectiva da ordem da natureza:
“a piedade ainda que natural ao coragdo do homem” (Rousseau, Jean Jacques. Ensaio sobre a
origem das linguas. 2. ed. Sao Paulo: abril cultura, 1978b, p.175).



39

Entendemos também que para chegar a essa concluséo, ele procura explicar
todas as ocorréncias inclusas na matéria, ndo somente do que observava, cotejando
com exposicoes relatadas sobre o sujeito que sofre: “a conformidade da natureza é
maior, quando sofremos vendo o mesmo” (1758, t. 7, p. 7).

Veremos a seguir os fundamentos mecanicista da objecdo de Buffon a
concepcao de Rousseau (1978a, p. 253) de que “os animais séo tdo susceptiveis

guanto o homem de possuir sensibilidade a piedade natural’.

A compaixao natural é fundada sobre as relacbes que nés temos com o
objeto que sofre; ela é tdo viva quanto a semelhanca, a conformidade da
natureza é maior; sofremos vendo sofrer nosso semelhante. Compaixao;
esta palavra exprime bastante que é um sofrimento, uma paixdo que
partiihamos. Entretanto € menos o homem que sofre, que sua prépria
natureza que padece, que se revolta mecanicamente e se pde, ela mesma,
em solidariedade com a dor. A alma tem menos a ver que 0 Corpo nesse
sentimento de piedade natural, e 0s animais sdo tdo susceptiveis quanto o
homem; o grito de dor os sensibiliza, eles correm para se socorrer eles
recuam na visdo de um cadaver de sua espécie. Assim, o horror e a
compaixdo sdo menos paixfes da alma do que das afeices naturais, que
dependem da sensibilidade do corpo e da conformacgéo similar. Esse
sentimento deve entdo diminuir 2 medida que as naturezas se distanciam
(BUFFON 1758,t. 7, p. 7).

Ndo ¢é facil decidir-se pela explicagdo mecanicista de verdade sobre
sentimento no pensamento de Buffon, na perspectiva da exigéncia de uma
compreensao voltada para o campo da ciéncia diante de formulacdes filosoficas de
Rousseau, que este filésofo intentou mostrar através de uma concepcéo parecendo
ser de cunho ontoldgico, de certa maneira, com clareza, coeréncia e universalidade.

Devemos lembrar que na réplica de Buffon ndo aparece as teses do filésofo
sobre o sentimento, além de que nelas se encontra circunscrita também a dor.

Entdo apresentamos refracbes do pensamento de Rousseau quando
pressupfe o0 sentimento, manifestado pelo “grito da natureza”, como que prescrito
por leis naturais.

A primeira lingua do homem, a lingua mais universal, a mais enérgica e a
Unica de que se necessitou antes de precisar persuadir os homens
reunidos, é o grito da natureza. Como esse grito era proferido por uma
espécie de instinto nas ocasifes mais prementes para implorar socorro nos
grandes perigos, ou alivio nas dores violentas ndo era de muito uso no

curso comum da vida, onde reinam sentimentos, mais moderados
(ROUSSEAU, 1978a, p 248).



40

Se pensarmos ser o grito da natureza uma espécie de instinto®, este sim,
parece ser um sentimento mecéanico do corpo, ao interpreta-lo como causa do
sentimento da dor e efeito do grito.

Sendo assim, esse modo de pensar ndo nos remete ao procedimento
mecanicista de investigar as coisas da natureza em decorréncia de sua organizagao
pelas leis universais de causalidade mecéanica?

Ainda, quando Rousseau (1978b, p. 164) alega que “a natureza imp0e sinais
e queixumes”, ndo parece ser inerente ao homem o sentimento da dor, como que
Ihe seja predeterminado pela natureza sentir esses sinais e queixumes?

Quanto a faculdade de sentir, o filosofo, no Ensaio sobre a origem das linguas
fez alusdo a forca das paixbes capaz de emanar as primeiras vozes. Ou seja,
interpretamos também que possa ser esse sentimento fonte da fala.

Percebemos, ainda, quanto ao procedimento mecanicista de investigar as
coisas da natureza em decorréncia de sua organizagdo em leis universais de
causalidade mecanica, que Rousseau concede ao sentimento uma inter-relagcdo com
a biologia do corpo, moderna, considerando os seres vivos explicaveis por meio de
uma série de causas e efeitos, ou melhor, através da faculdade de sentir explicada
pelas leis da natureza que transcende ao instinto, todavia quando se refere as
feicbes manifestadas no modo de ser do homem.

De outro modo, também, Rousseau emite sua concepcao sobre o sentimento
da dor, como no exemplo de sua visao patética relacionada ao significado da morte,
e mais adiante redimensionada na educacdo de Emilio para a vida, despertando-o
enquanto aprendiz o sentimento de piedade, que o filésofo usa para provocar
reflexdo do “sentir a dor do outro pelo sentimento da angustia com a visdo da morte”
(ROUSSEAU, 1992, p. 248), e da mesma forma, o aspecto do “sangue escorrendo”
e “as convulsdes de um animal expirando”.

Rousseau queria despertar o sentimento da piedade, mostrando que “néo é
em noés, € nele que sofremos”. Vemos, entdo, a identificacdo do ser que sofre o

sofrimento do outro, e o sentimento da dor intermediando essa percepc¢ao.

3 Sobre o instinto ndo confundir instinto com emocao. Taylor observou que a teoria de Descartes
sobre o espirito animal mostra o “instinto, enquanto reposta a sobrevivéncia ou bem estar que o
organismo requer em uma determinada situacao” (Taylor, Charles. As fontes do self: a construgcéo
moderna. Sao Paulo: Loyola, 1997, p.198). Dai que observamos que o instinto aparece no discurso
de Descartes argumentado meio as paix0es, estas enquanto emocgdes. Ver: Descartes, René.

Paixdes da alma. S&o Paulo SP: Nova Cultural, Ltda, 2000, Art. 50).



41

Relembrando As Paixdes da alma de Descartes (2000b, art. 1 ao art. 212),
desde entdo, havia inquietacdo sobre a questdo do sentimento, relacionado a
designacéao de afeccdes, outrossim, afetividades manifestadas no homem.

Mas as Paixdes da alma séo explicadas por Descartes tendo como suporte a
fisiologia do organismo humano, o que se diferencia do enfoque mais abrangente de
Espinosa em sua obra Etica®®, com suas definicbes, explicacdes, escélios, e
corolarios demais transcendentes.

Dentro da linha de forca de discussédo de Descartes percebemos que existe
uma consideracdo na relacdo do biolégico com sentimento, que pressupomos
influenciar o pensamento de Buffon. Porém o naturalista concebendo que o
sentimento ndo € uma manifestacédo afetiva, mas da maquina- corpo. Para Buffon o
sentimento envolvia a compreensdo de combinacdo organica da carne, nervos e
cérebro.

A nossa pressuposicdo é, pois, que Buffon tenha formulado sua réplica
dirigida a Rousseau por sua concepcao de sofrimento parecendo ser de ordem
subjetiva, da qual o naturalista focou na questdo da ordem da cadeia alimentar,
frisando o homem por sua “insensibilidade cruel” & dor da vitima, assim como faziam
0s demais animais.

Nao sendo a origem do sentimento de sofrimento de uma ordem fisioldgica,
de que origem seria entdo, quando Rousseau inferiu existir em seres que nao
possuem razao, e também ao homem quando ndo a possuia? E a dificuldade é
conhecer essa origem da sensacado do sofrimento do outro no ser que sente essa
sensacao, que Rousseau intentou demonstrar existir em seres afora o homem.

No entanto, o problema da conaturalidade entre o biolégico do homem e a
natureza, ainda é um mistério que a ciéncia e a filosofia ainda ndo deixaram clara, a
origem dessa correlagéo, da geragcao da carne pela natureza. Entdo contentamo-nos
como pensou a tal respeito Engels (2004, p.29): “nés por nossa carne, n0OSsO
sangue, e nosso cérebro, pertencemos a natureza, encontramo-nos em seu seio”.

Se Buffon condicionou o sentimento ao mecanismo organico do corpo, e
Rousseau deu um sentido expressivo conotado como uma sensacao extrafisica,
cabe ao naturalista uma concepc¢cdo materialista, e ao fildésofo uma concepcéao de

tendéncia metafisica, porém pelo que se manifesta como afetivo.

= Espinosa, Baruch de. Etica. S&o Paulo: Editora Nova Cultural 2002, p. [141] a 436.



42

Em ambas as concepg¢les, 0 sentimento se repercute no corpo, a priori,
enquanto o suporte apropriado a uma manifestacdo mecéanico/organica, mas so que,
a concepcdo de sentimento em Rousseau ultrapassa os limites desse bioldgico,
despertando-nos para uma reflexdo que ndo encontra uma resposta empirica, e,
portanto, transparecendo um pensamento de carater aporético.

O fundamental nesse capitulo foi entender a realizagdo desse estudo sobre a
concepcao de sentimento de Buffon, demonstrando que o animal senciente,
referindo-nos aquele que se alimenta da vida do outro, ndo se importa com a
sensacao da dor do outro, nem tdo pouco com o seu sofrimento; e assim, também,
aconteceu com o0 homem em estado de pura natureza, ja que se alimentava da vida
do outro, ndo sendo por isso um ser que também demonstrasse ser compassivo ao
sofrimento do outro.

N&o obstante, destacamos um antropdlogo que muito admirou Rousseau e
defendeu a ideia da existéncia de sentimento nos seres por um saber tedrico e
metafisico, reconhecendo o sentimento como uma identificagcdo primitiva entre os
seres, que passou a ser condicdo solidaria na vida em sociedade. Esse antropdlogo
foi Lévi-Strauss.

[...] o saber tedrico ndo é incompativel com o sentimento, que o
conhecimento pode ser objetivo e subjetivo ao mesmo tempo, enfim que as
relagBes concretas entre 0 homem e os seres vivos colorem as vezes com
matizes afetivos (eles mesmos emanacdes dessa identificacdo primitiva na
gual Rousseau viu profundamente a condicdo solidaria de todo o
pensamento e de toda a sociedade) o universo inteiro do conhecimento

cie'ntifico, sobretudo, nas civilizacdes e que a ciéncia é integralmente natural
(LEVI-STRAUS, 2003, p. 55).

Vimos que a ideia da concepc¢ao de sentimento no homem e nos seres por
Rousseau ascendeu a antropologia de Levis-Strauss (2003, p. 55). Evidentemente
gue Levis-Strauss valorizou o sentimento enquanto principio de condi¢cdo solidaria
de todo o pensamento e de toda a sociedade.

Da natureza desse discurso salientamos a existéncia do valor afetivo do
sentimento em seres, afora 0 homem, visto por Levis-Strauss pela 6tica do zoologo
que entreviu um olhar “exageradamente humano” (HEDIGER, apud Levis-Strauss,
2003, p. 55) refletido em Flippy, um delfim. A constatacdo de que havia no olhar
desse delfim sentimento, deparou-se com a “certeza gélida” de ter que entendé-lo

por termos cientificos, “Flippy era apenas um animal da espécie Tursiops truncatus”.



43

4 AS RAZOES FILOSOFICAS DE ROUSSEAU EM PERPESPECTIVA
NATURALISTA

Outra obra que também condicionou a fundamentar nossa pesquisa, além do
Discurso da desigualdade entre os homens, foi 0 Ensaio sobre a origem das linguas.
Essas duas obras foram determinantes quanto a assuntos da natureza e da
natureza humana, no sentido de sustentar a correlacdo homem e natureza, cujas
tematicas instituem o pensamento naturalista de Rousseau.

Uma carta de Rousseau dirigida a Malesherbes?® se referia os seus primeiros
discursos, o da Ciéncia e das artes e o Discurso da desigualdade entre os homens,
juntamente com Emilio, como obras fundamentais na formacdo de seu sistema
filoséfico, expressando-se da seguinte maneira: “trés obras inseparaveis que juntas
formavam um todo” (ROUSSEAU, apud Goldshimidt, 1983, p. 7).

Porém, no momento 0 que nos interessa é a perspectiva nhaturalista do
pensamento do filosofo, dai que chamamos a atencéo para o Ensaio sobre a origem
das linguas quanto ao género da composi¢cao por sua caracteristica antropolégica.

A dificuldade de afirmar a identificacdo da especificidade desse tipo de
discurso é que aparecem pareceres criticos que Rousseau 0S expressa
entremeados a um tipo de discurso mais descritivo sobre a natureza do homem, em
um ambiente pré-histérico; tal é o caso de Rousseau mostrar no Ensaio a escrita
como perversora do ser?.

Julgamos que o que € determinante no discurso é a centralidade de assuntos
disseminados em torno do homem, num ambito pré-histérico, lembrando que essa
era a caracteristica de discurso de linha naturalista, que Duchet?’ deu-nos a
conhecer; o discurso antropolégico tinha suas raizes no ambito do discurso
naturalista dezoitocentista, reconhecendo Buffon o principal cientista que lancou,
determinou, e incorporou a abordagem da natureza humana integrada ao discurso

naturalista, onde também se encontram consideracfes sobre a linguagem.

> Malhersherbes foi um dos censores indicado para fazer investigacbes sobre a natureza da obra o
Emilio e terminou mantendo lacos de amizades com Rousseau (DENT, N. J. H. Cartas a
Malesherbes, In:Dicionario Rousseau. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1996, p.58-59).

% Jacques Derrida foi um dos filésofos pés-moderno que apreendeu o pensamento critico de
Rousseau sobre a “condenagédo da escrita que asfixia a vida e aniquila o nervo da fala” (Derrida,
Jacques. Gramatologia. Sdo Paulo: Editora Perspectiva. 2004,p20)

*’Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siécle dés lumiéres. Paris: Francois Maspero, 1971.



44

Além de questdes relacionadas a lingua, ndo seriam também estes assuntos
a seguir questdes de uma antropologia discursada pela filosofia, como: os habitos e
costumes do homem, instinto, sentidos, sentimento, a auséncia da abstracdo no
homem primitivo, especulados no movimento das transformacdes do modo de ser do
homem, que teria sido bom e depois se tornou mal?

Percebemos entdo que sdo esses tdpicos, instinto, sentidos, sentimento,
linguagem..., elementares na constituicdo da natureza humana, mostrados no
Discurso da desigualdade entre os homens e no Ensaio sobre a origem das linguas,
possam constituir a antropologia de Rousseau, como sao estas obras mostradas nas
concepcdes antropologicas de Goldshimidt e Duchet.

De tal consideracéao, se tais assuntos constituem o discurso antropoldgico e a
antropologia tem suas raizes fundamentadas no ambito da ciéncia naturalista -
estabelecida por Buffon - localizamos que a concepcdo de base das ideias de
Rousseau possua aspectos e principios do discurso naturalista.

Devemos recordar que foi com o segundo discurso, apesar de ter
preponderado uma resposta politica, que a proposicdo de questionamento da
academia de Dijon implicou, inevitavelmente, no conhecimento sobre as leis da
natureza, quando colocou a questdo de investigacdo cientifica da seguinte maneira:
“‘Qual é a origem da desigualdade entre os homens, é ela autorizada pela lei
natural?”.

Rousseau apreendeu a proposicdo da academia quanto a esse
guestionamento. Deste modo, a composi¢cdo do seu segundo discurso ndo poderia
se orientar por outro modo de proceder, que senéo iniciando sua investigacao pelo
mundo natural.

Isso é constatado na delimitacdo do conhecimento entre em homem biofisico
e homem metafisico e moral expresso da seguinte maneira por Rousseau (1978a, p.
242): “Até aqui levei em consideragdo somente o homem fisico; esforcemo-nos por
encara-lo, agora em seu aspecto metafisico e moral”.

A concepcdo de Rousseau do homem fisico € entdo o biofisico, instintos,
sentidos [percepcéo], ou mesmo sua anatomia; assim também, habitos e costumes;
e 0 sentimento; porém visto num estado mais originario. O fildsofo especulou

também sobre concepc¢des etnoldgicas tendo como causa a influéncia do clima®.

*® Eis aqui a acdo da natureza determinando os habitos e modos de viver do homem. A tese
rousseauniana € similar a de Buffon (Buffon, George-louis Leclerc. Histoire Natturelle: varietés des



45

Compreendemos entdo, que o biofisico ndo se contraponha ao metafisico,
mesmo que Rousseau tenha expressado que primeiro comece o seu discurso sobre
o homem biofisico para em seguida refletir sobre o0 homem metafisico e moral, como
sendo a moral produto da vida social civil, em que a vontade do homem oscila entre
o bem e o mal, mesmo que a posteriori, o filosofo expresse o rompimento do homem
com o mundo natural, embora esse rompimento formulado de forma critica.

Entdo, a ordem da logica de investigacdo do discurso sobre a origem da
desigualdade seria saber se esta era de causa natural, examinando primeiro as
caracteristicas originais ou naturais do homem antes de constatar a transfiguracéo
no seu modo de ser, e consequentemente efeito dessa transfiguracdo, o avesso da
natureza boa do Homem.

Logo uma das linhas de composicdo concentrada do discurso da
Desigualdade entre os homens expfe, em um primeiro momento, especulacdes
sobre a origem do homem e sua relagdo com a natureza virgem, formuladas
enquanto razdes e argumentos de uma contextura naturalista.

Se Bouffon objetou aspectos do homem natural das concepcbes de
Rousseau, o fez em que sentido?

Porque as ideias de Rousseau, especificamente sobre a natureza do homem
natural, chamaram sobre si atencdo ao ponto de imprimir uma reacdo de
esclarecimento por parte de Buffon pela supremacia da verdade de seus
conhecimentos naturais, e considerados indubitaveis?

N&o se pode negar que Rousseau tenha raciocinado sobre o homem natural
numa perspectiva naturalista, penetrante em determinados assuntos exclusivos do
naturalismo, assumindo uma formalidade retorica visivelmente expressa no modo de
conduzir o discurso®.

Rousseau ndo poderia falar do homem sem situa-lo na natureza, e isso seria
0 mesmo que desconhecer a sua identificabilidade primeira, ou 0 mesmo que
desconhecer o seu elo vital de primeira existéncia.

O extraordinario dessa discussdo € o problema da pressuposi¢cdo de uma

visdo metafisica quando Rousseau introduz o sentimento presente no homem em

espécies humaines. Paris: Avec La description du Cabine du Roy, tomo 3, 1749c. Disponivel em:
<www.buffon.cnrs.fr>. Acesso em: 28 agosto 2011; Michele Duchet a reapresenta in: Anthropologie et
histoire au siécle dés lumiéres. Paris: Francois Maspero, 1971, p.257). Rousseau aceitou essa tese a
reconhece e a incorpora em seu discurso antropoldgico.

29 A critica da réplica de Buffon nessa dissertagdo [p.29 a 31] dirigida a Rousseau, acentua a
metodologia como um problema de conhecimento sobre a natureza do homem natural.


http://www.buffon.cnrs.fr/

46

estado de pura natureza, ainda incapaz de exercer reflexdo, ou seja, o homem néo
pensava. E essa parece ter sido a perspectiva do filésofo que buscou entender a

esséncia original do homem sem o predicativo de mal.

4.1 ESTADO DE PURA NATUREZA: IDADE DE OURO OU ILUSAO

Existe uma polissemia de conceitos sobre o estado de natureza. Dentre a
multiplicidade de sentidos percebemos um direcionamento concentrado numa
interpretacdo condicionada aos estudos da escola de Direito natural, desde Grocius
e Puffendorf, pensadores que Rousseau certa forma imputou determinados
principios, a partir de quando s&o colocadas questdes relacionadas a reflexdo sobre
direitos naturais do homem.

Neste caso, 0 estado de pura natureza configura-se na perspectiva de

condigao “pré-civil, ou pré-social”*

com mais énfase a uma visdo do que seja social.
No entanto a nossa centralidade é mais no campo de uma visdo naturalista, o que
para elucubragbes sobre leis de ordem social parece ser insignificante a
necessidade de se conhecer principios da tese do homem frugivoro.

Desde que identificada a polissemia na interpretacdo do estado de natureza,
as criticadas pela atribuicdo de Rousseau (1978a, p. 236): “ideias preconcebidas de
justica e injustica, posse, autoridade, e governo”, introduzidas por fil6sofos e
pensadores, percebemos que o conceito de estado de natureza de Rousseau se
mostra caracterizado por certa diferenciacao.

Se para chegar ao entendimento das causas da desigualdade entre os
homens Rousseau precisou distinguir o homem natural do artificial, deste que
passou a viver em sociedade, devemos conservar a exposi¢cdo de Grimsley (1988,
p.44). “a natureza tem, pois, um amplo significado metafisico enquanto ordem
universal”.

Por isso, ndo podemos deixar arrefecer esse referencial, o da natureza,

frisando a conviccdo de que para Rousseau foi da natureza que surgiu o homem,

® Quanto as concepgdes do estado de natureza como condicdo “pré-social ou pré-civil’, cuja
prioridade era compreender como viviam os homens antes de viver em sociedade, encontramos tal
interpretacao por tedricos que fizeram de ideias do homem em estado de natureza de Rousseau:
Dent, N.J.H. Dicionario Rousseau. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1996; Grimsley, Ronald. La filosofia
de Rousseau. Madrid, Alianza, 1997; Goldshismidt, Victor, Anthropologie et politique: les principes du
systéeme de Rousseau. France: J. Vrin, Librarie Philosofique, 1983 ; Derahé, Robert. J.J. Rousseau et
la Science Politique de sons temps. France: J. Vrin, Librarie Philosofique 1995.



47

assim também a atencédo a especulacao da compreensédo do estreitamento bioldgico
entre homem e natureza, que da mesma forma abrangia um conhecimento para
além de seu aspecto corporal fisico.

E que Rousseau formula o seu conceito de estado de natureza com o homem
interagindo como a natureza ao seu derredor, sugerindo também aspectos como
gue subjetivos, quando faz referéncia ao homem primitivo em estado tranquilo e
pacifico, portanto, concebendo o homem em estado de espirito imperturbado, e feliz.

No dicionario filoséfico de Abaggnano® percebemos concepcéo de estado de
pura natureza de Rousseau similar a concepcéo de estado de natureza de Séneca®,
como a “condigao perfeita do género humano quando os homens eram inocentes,
felizes, e viviam com simplicidade, sem buscar o supérfluo” (SENECA, apud
Abaggnano, 2007, p. 816).

Por que se firmaria a importancia desses indicativos do género humano de
Séneca, quando orientador moral e politico de uma das personalidades de atitudes
desarrazodas e insanas, como Nero?

A nossa deducdo é que a concepcdo de felicidade e inocéncia de Séneca
pode ter sido sugestiva a Rousseau e foi revigorada pela concepc¢ao de “equilibrio e
principio da alma” (COOPER, 1999, p.183).

E levando em consideracdo a semelhanca de concepgdes entre Séneca, um
filésofo da antiguidade, e Rousseau, conferimos sentido nessa colocagéo a seguir:

Rousseau tinha certas afinidades com os antigos, a despeito da
compreensao da natureza e do bem humano, mas que Rousseau propunha
sua compreensdo de natureza em seu sentido puro, mas com uma
originalidade de maneira surpreendente, decididamente moderna com uma

visdo da possibilidade do humano e dos meios para efetiva-los bastante
distintos (COOPER 1999, p. 70).

A vista dessa afirmacdo de afinidade de Rousseau com o0s antigos por
Cooper, da qual concebemos a similaridade da felicidade e harmonia entre Séneca e
Rousseau, percebemos o estreitamento de posicOes afins nas interpretacbes de

estudiosos e pensadores com o filosofo genebrino. Mas o problema é saber se

felicidade e harmonia covinham ao homem em estado de natureza.

s Abbagnano, Nicola. Estado de. Natureza, In: DICIONARIO de filosofia. Sdo Paulo: Martins Fontes,
%2 Séneca concebeu a “tranquilidade da alma” do conceito “‘eutymia” de uma obra de Demécrito, cujo
significado era “estado estavel da alma”, proximo ao estado de um deus que nao se abalava. Séneca
estende todo o seu significado a “paz consigo mesmo, sem elevar-se, sem abater-se”. (Séneca: da
tranquilidade da alma. Porto Alegre (RS): L&PM Editores, 2011, tradugdo Lucia Sa Rabello e Ellen
Itanajara Neves Vranas).



48

Se compreendermos o0 homem em estado de natureza com tais indicativos da
felicidade, harmonia, tranquilidade, esses indicativos, evidentemente, podem
expressar idealidades, porque o homem em um estado de pura natureza é julgado
em uma condicdo pré-linguistica e pré-reflexiva. Mas néo poderiam aqueles
indicativos de idealidade ser condi¢des especuladas de uma antropologia original?

Outra concepcao que abarca o pensamento especulativo da idealizacdo do

estado de pura natureza de Rousseau €é o da “intuigdo fenomenolbgica da esséncia’
de Derrida (2004, p. 306):

A expressdo ‘os primeiros tempos’, e todos os indices a serem utilizados
para descrevé-los, ndo se referem, pois, a nenhuma data, a nenhum evento,
a nenhuma cronologia. Pode-se fazer variar os fatos sem modificar o
invariante estrutural. Trata-se de um tempo antes do tempo. Em toda
estrutura histérica possivel haveria um estrato pré-histérico, pré-social, pré-
linguistico, também, que sempre se poderia desnudar. Dispersao absoluta,
0 mutismo, a experiéncia votada a sensacgéo pré-reflexiva ao instante, sem
memoéria, sem antecipacdo, sem imaginacdo, sem poder de razdo de
comparagéo, seria este o solo virgem de toda a aventura social histérica,
linguistica.

O que compreendemos € que Derrida responde-nos filosoficamente,
demonstrando-nos que o papel da abstracdo é capaz de idealizar um provavel
estado de existéncia do homem.

Para formar a ideia do estado de pura natureza seria necessario se recorrer a
abstracdo, enquanto operacdo intelectual mais eficaz da filosofia, o que foi
determinante na formulacdo do pensamento de Rousseau (1978a, p. 246): “Um
filésofo, a descobrir por si sé as mais sublimes verdades, a construir, gracas a
conjuntos de raciocinios muito abstratos”.

Assim, julgamos como se configuraria uma idealizacdo do estado de pura
natureza caracterizada por uma forte impressao estéril de projecdes das condicdes
do estado social civil.

Quanto a utilizacdo de designacdes de variadas expressdes do tempo em que
teria surgido o homem primitivo, coube ainda a variegacéo exegética “ponto-zero de
sua histéria” (DERRIDA, 2004, p. 306). A comutagédo de tais designagdes “tempo
antes do tempo” por “ponto-zero de sua histéria” [do homem] por Derrida amolda de
qualquer forma a maneira como se constitui 0 curso da existéncia do homem

imaginado por uma digresséo ao seu passado®.

* Uma das dificuldades de conceber a verdade sobre a existéncia desse estado é a cronologica.



49

Ainda nos margeando na mesma linha de pensamento do estado de pura
natureza conservamos essa reflexdo de Derrida (2004, p. 306): “procedéncia do
homem de um solo virgem” como sendo um terreno quando nem sequer existia a
“aventura social histérica do homem”.

Se a “procedéncia do homem de um solo virgem” se trata de uma extensédo a
especulacdo da expressado “tempo antes do tempo”, cunhada por Derrida (2004,
p.306.), ela pode subtrair obstaculos a hipotese de Rousseau, pela qual poderemos
assegurar sua defesa das “fantasias da felicidade”, que assim foram julgadas por
Buffon quando em sua réplica fez esse tipo de alusdo as ideias do estado de
natureza do fildsofo genebrino: “porque é bom apresentar algumas vezes aos
homens fantasias de felicidade”.

A ironia de Buffon figura em referéncia ao recurso teérico de Rousseau de
pressuposicao sobre o estado de natureza dando margem a idealizacdo de uma
fantasia que foge as normas de uma analise do cientifico®* das ciéncias naturais.

A réplica de Buffon a qual recortamos da matéria Animaux carnassiers mostra
explicitamente que a concepcdo do estado de natureza de Rousseau é idealizada,

nao correspondendo, portanto, ao estado de natureza real.

Essa dificuldade se deve ao fato, como exp6s Vieira (1997, p. 120), de “Rousseau conjeturar sobre a
evolucdo humana sem localizar fatos cronologicamente. (Vieira, Luiz Vicente. A recusa dos
E4ressupostos liberais. Porto Alegre: Edipucrs, 1997, p.120).

A L’Histoire naturelle de Buffon, como expés Jacques Rogers (cf. Duchet, 1971, p.230) de que o
seu discurso tedérico se acompanha de uma reflexdo cientifica, faz jus ao seu modelo de analise
direta dos seres vivos, semelhante ao padrdo universal da ciéncia que se estabelecia. A formulacao
das teorias naturais de Buffon seguiram, pois, a justificacdo do controle de observacéo e aplicacdo
de teorias e preceitos estipulativos e rigorosos. No entanto, segundo Cooper o problema do
procedimento metodolégico da filosofia, durante esse periodo, foi o da absor¢cdo da investigacdo
cientifica como orientagdo herdada do éxito das visGes cientificas de Galileu, Bacon, Descartes,
Newton. O modelo de pensar cientificamente a natureza, foi entdo, transplantado para o dominio do
conhecimento social e politico, no intuito de lograr 0 mesmo éxito no dominio do conhecimento da
esfera humana. (Cooper, Laurence. Rousseau, nature, and the problem of the good life.
(Pennsylvania: The Pennsylvania State University Park, 1999, p.70-71). O estudo da antropologia,
nao fugiria as regras do método das ciéncia da natureza, dai que € necessario ter acesso a outras
concepcdes antropolégicas que tenderam a um discurso com caracteristicas de aspiracfes
marcadamente filoséficas, como a de Diderot e Helvetius, e de Rousseau, apresentadas por Duchet
(DUCHET, Michele. Anthropologie et histoire au siécle dés lumiéres. Paris: Frangois Maspero,1971).
Quanto & metodologia cientifica que despontou com o fortalecimento do racionalismo metodolégico,
devemos considerar que a contribuicdo de Bacon e Descartes, enquanto fildsofos possibilitaram o
estabelecimento de parametros de medicdo de conhecimento que a filosofia e a ciéncia incorporaram
na elaboragdo de seu discurso racional. Mas rececentemente, longe de se iniciar pelo problema
hermenéutico do fenbmeno da compreensdo das coisas, a herméneutica, como justifica Gadamer
“ultrapassa os limites impostos pelo conceito metodologico da ciéncia moderna” pautado no modelo
racional da matemética, demonstrando o papel da liguagem como determinante na expressao do
pensamento, e preservando assim a intuicdo original do pensador. [Gadamer, Hans Georg. Verdade
e Método |, 2008,introducao, p, 29].



50

Essa divergéncia entre o estado de natureza real do homem, na concepgao
de Buffon, e o do estado de natureza idealizado na concepc¢édo de Rousseau, foi
entendida da seguinte maneira na matéria Animaux carnassiers do naturalista por
Duchet (1971, p. 240): “Em 1758, na matéria Animaux carnassiers, ele ‘Buffon’ [grifo
nosso] opusera o estado de natureza <<ideal>> imaginado por Rousseau do
<<estado real>>, onde a natureza oferece exemplo”.

No entanto no curso dessa observacdo de divergéncias, Duchet mostra- nos
que a idealidade concentra-se na objecdo do argumento da tese principal do
discurso da Desigualdade entre os homens, a tese da dispersdo dos homens: “A
existéncia de um estado de natureza anterior a toda sociedade onde a raga humana
teria vivido dispersada na floresta” (DUCHET, 1971, p. 242).

O homem nesse estado, de dispersdo, viveria, entdo, em estado de
isolamento, o que Duchet atribuiu ter sido essa a questdo que levou Buffon a julgar
essa especulacdo de Rousseau uma “hipotese filoséfica”, (BUFFON apud Duchet,
1971, p. 242).

Buffon ndo admitia a possibilidade de um estado de natureza em que 0s
homens tivessem vivido isolados, sem convivéncia de nenhum de seus
semelhantes. Para o naturalista 0 mais solitario e independente dos homens deveria
formar familias.

A concepc¢ao do estado de natureza de Buffon primava por um naturalismo,
cujos fundamentos foram estabelecidos nos fundamentos da biologia, mantidos suas
raizes nas teorias da biologia de Aristételes, que ja tinha premeditado sobre essa
“condigao biossocial dos seres”.

Aristételes para chegar a conclusdo de que o homem € o “animal mais
politico”, relacionou-o com a semelhanca do estado gregéario das abelhas conforme
essa observacdo: “E evidente que o homem é um animal mais politico do que as
abelhas ou qualquer outro estado gregario” (ARISTOTELES, 2000, p.146).

O que percebemos, entdo, é que em ambas as 6ticas, a de Aristételes e a de
Buffon, nés formamos a ideia de que aos seres sdo-lhes inerentes o instinto social*®.

O argumento de que a sociedade humana é “antes de tudo um meio biolégico

onde os individuos organizados da mesma maneira adquirem o uso das faculdades

* Evidentemente, gue Aristételes diferenciou 0 homem dos outros animais por sua natureza racional,
dai sua célebre expressao << o homem é um animal politico>>, porque racional; e essa racionalidade
tornaria 0 homem o ser mais perfeito dos animais, sendo o pior de todos, porque apartado das leis e
da justica. (ARISTOTELES. Politica. Sdo Paulo: Nova Cultural, 2006, #9-10, p146).



51

préprias da espécie” (BUFFON apud Duchet, 1991, p.244), mostra que a vida em
grupo é uma condicdo biolégica do homem e dos seres, e esta € uma linha de forca
tedrica contra a concepcao do estado de dispersdo de Rousseau.

A falta de unidade na formacdo da ideia sobre a compreensdo de como
viviam os homens em estado puro de natureza, que implica inclusive no
conhecimento do carater social do homem, foi deveras controversa entre Buffon e
Rousseau, de quem ndo foi poupado das expressbes irbnicas de Buffon como
“século de ouro”, do qual pressupomos ser o mesmo que “idade de ouro”.

Reportemos a sua réplica quanto a este sentido: “na primeira idade do século
de ouro, 0 homem, inocente como a pomba, comia bolotas, bebia agua; encontrando
em todos os lugares sua subsisténcia”.

A utilizacdo do termo “século de ouro” por Buffon apresenta, portanto,
variagbes morfologicas, ainda acrescentando que encontramos em sua réplica a
outra expressdo, a de “lugar do ouro” em contraposicdo a “idade de ferro”.
Observemos essa expressdo em tal enunciado: “a guerra, “a idade do ferro” tomou o
‘lugar do ouro” e da paz; a crueldade, o gosto da carne e do sangue foram o0s
primeiros frutos de uma natureza depravada, que 0s costumes e as artes acabaram
de corromper”.

Transparece, entdo, que a expressao “idade de ferro” se refira ao estado de
guerra entre os homens, ou estado de barbarie, porém indicando uma énfase a
mudanca do habito alimentar do homem, dai a crueldade e o estado de barbarie; e
essa alusdo € figurada pela ironia, incorporada em sua retérica, parecendo que a
intencdo de Buffon foi fazer mencédo ao “gosto da carne” que corrompeu o estado
pacifico do homem, de acordo com o pensamento naturalista de Rousseau.

O termo idade de ouro foi também utilizado por fil6sofos e pensadores com
diferentes nuancas. Afora Buffon a expressdo “idade de ouro” foi empregada
referindo-se a viséo de “inexisténcia de necessidades de instituicdes” (ESPINOSA,
cap.l1, #1, 2002, p. 439).

Mesmo que o termo a idade de ouro faga alusdo a uma ideia ficcional, seu
aspecto possui caracteristicas de circunstancias que delineiam a configuracdo de
um estado anterior ao estado social civil.

Surpreende-nos, portanto, quanto a proposi¢cado da expressao idade de ouro
no sentido de tempos de barbarie, conforme observamos nessa citacdo de
Rousseau (1978B, P. 176):



52

esses tempos de barbarie foram a Idade de Ouro®, ndo porque os homens
estivessem unidos, mas porque estavam separados, em que os homens
eram ferozes e violentos, sentindo-se senhores de tudo, quando ainda
viviam dispersos (ROUSSEAU, 1978b, p. 176).

Mesmo sendo variada a morfologia dos termos “século de ouro” por “lugar do
ouro” empregado por Buffon em sua réplica, e ainda por “idade de ouro”, como
comumente foi utilizado essa ultima designacéo, essas terminologias ndo parecem
ser terminologias cientificas.

Porém, essas variacdes terminolégicas ndo deixam escapar a referéncia a
idealidade de um estado de natureza que segundo Buffon “valeu apenas pelo
contraste”, e esse contraste permanece no tracado da filosofia de Rousseau, como
uma marca que limita a realidade e a ilusdo. Eis o problema da verdade que se
debate no entendimento da filosofia rousseauniana e da ciéncia natural.

Se a especulacdo sobre o estado de pura natureza compde a ordem da
organizacdo da vida humana, como a fase do estagio original proposto por
Rousseau, sua concepcado, desde que criticada por Buffon, ndo obteve éxito nas
ciéncias naturais, devido a insuficiéncia do teor tedrico cientifico que, incidindo sobre
a metodologia, era diametralmente oposta ao método indutivo®’, ou experimental.

O estado de natureza nas ciéncias naturais mais tarde viria a ser certificado
pela luta®® da vida entre os seres vivos.

No entanto, precisamos imergir na intuicdo original® de Rousseau, como
determinamos nosso objetivo de visualizar e reacender as suas ideias e “referir cada

assercdo de seu movimento produtor” como interpreta Goldshimidt*.

* 0O sentido da concepcéao de Idade de Ouro emitido por Rousseau ja se encontra fora do sentido do
significado do contexto determinado do estado de pura natureza, vige a harmonia, tranquilidade e
felicidade entre os homens. O que é estranho é que os homens unidos ou separados na idade de
ouro exteriorizam ferocidade e crueldade, o que deveria ser o contrario. A causa continua obscura.
Observamos que Rousseau possa ter se equivocado quanto ao uso do termo.
%" Retrocedemos a Bacon como precedente do formulador do método indutivo. Segundo Gadamer
este filésofo inicia a nova era da investigacdo metodoldgica. (Gadamer, Hans George. Verdade e
Método Il, 2008a, #354, p.455).
% Darwin, Charles. A Origem das espécies, e a selecdo natural. Sdo Paulo: Hemus, 2000.
A intuicdo original do autor nos interessa no seguinte sentido proposto por Goldshimidt: “ Mas tendo
o filésofo pretendido dar-nos um pensamento desenvolvido, o oficio do intérprete ndo pode consistir
em reduzir a forca esse desenvolvimento em fase embrionaria, nem em sugerir, por imagens uma
interpretacao que o fildsofo julgou formular por razdes. O primeiro motor de um sistema, que se
chame intuicdo, sujeito, pensamento central, ndo permaneceu na inagdo” (Goldshismidt, Victor.
Tempo histérico e tempo logico na interpretacdo dos sistemas filoséficos. Disponivel em:
<http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-logico-na-interpretacao-dos-sistemas-ilosoficos-
chtor-goldschmidb. Acessao em 18 marc¢o de 2010 as 10:05)

Ibid, id.


http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-logico-na-interpretacao-dos-sistemas-ilosoficos-victor-goldschmid
http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-logico-na-interpretacao-dos-sistemas-ilosoficos-victor-goldschmid

53

4.1.1 Floresta: ponto originario do homem

Ao comecar o segundo discurso da Desigualdade entre os homens, com base
no campo do naturalismo, Rousseau apresenta a sua visdo do homem em estado de
natureza, em um tempo em que a imagem provedora da natureza era a uUnica
manutencao da existéncia dos seres, como indissociavel a sobrevivéncia dos seres.
O instinto de nutricdo do ser era a forma de garantir sua energia vital. Assim era a
visdo do homem em estado de natureza por Rousseau (1978a, p 238):

A terra abandonada a fertilidade natural e coberta de florestas que o
machado jamais mutilou, oferece, a cada passo, provisdes e abrigos aos
animais de qualquer espécie [...] se nutre dos varios alimentos que outros

animais dividem entre si, e consequentemente encontra sua subsisténcia
mais facilmente do que qualquer deles podera.

A énfase de Rousseau no engenho da natureza de gerar e fornecer provisdes
a necessidade vital do homem e dos seres, conquanto se apresente como propdésito
filoséfico, mantém a natureza no estreitamento de sua relagdo com o homem e que
se identificava, antes de tudo, como o fendmeno causativo do fendmeno vital, ou
seja, da matéria prima da existéncia da vida em sua ordem primeira.

A condicdo dessa ordem da natureza no homem pressupunha, pois, o tipo de
nutricdo e de alimentacdo que a natureza destinou ao homem de se alimentar, de
frutos, ervas e sementes, especulada da seguinte maneira por Rousseau (1978b,
288): “os frutos das arvores fornecem uma alimentagdo muito mais abundante do
que podiam fazer outros vegetais”. Mas Rousseau chegou a essa conclusao depois
de analisar a concepcao de Buffon do art. 7° das Provas da teoria da Terra.

Por mais que os assuntos relacionados ao estado de natureza situem-se na
exigéncia da ordem da composicdo da primeira parte do segundo discurso € a
vegetacao - a floresta - o que se mostra como ponto originario ndo sé como uma
incumbéncia metddica, e inegabilidade da origem do homem na natureza.

Vale salientar que essa concepcéo da floresta, enquanto ordem da origem do
homem, ja tinha sido entrevista de forma extraordinaria na perspectiva de uma pré- -
visdo da existéncia de um estado de vivéncia dos homens, expressa nessa reflexao
de Platdo (1987, p. 220): “quando os alimentos |he vinham espontaneamente, sem
qualquer industria, ou arte”. O notavel é essa formulacdo encontrar-se em um dos

subcapitulos - O homem em estado de natureza - em sua obra filoséfica O Politico.



54

4.1.2 O homem frugivoro

Sendo o homem um rebento da natureza, e sua alimentacdo aquela que lhe
vinha sem qualquer indulstria, como previu Platdo, querendo especificar que
segundo o entendimento do homem, naturalmente puro, inexistia qualquer técnica.

E ndés concebemos o homem natural como um ser frugivoro, em sua
esséncia, espirito absolutamente natural, que € o objeto de nossa investigacao.

Logo a concepgdo do homem natural tinha nexo com o estado de pura
natureza, pela condi¢cdo de existéncia de uma alimentacdo s vegetariana.

No curso de nossa investigacdo observamos a adesdo da tese do “homem
frugivoro” por Goldshimidt (1983, p. 253). Nessa tese, Goldshimidt também
percebeu uma conexdo com o estado de dispersdo®’, estado que ja apresentamos,
no capitulo anterior, a problemética de uma discussdo entre Buffon e Rousseau
refletida por Duchet.

Mas o0 que nos convém nesse momento € tentar entender, na nossa
investigagdo, 0 que Rousseau quis comunicar, antes de criticarem suas ideias,
comumente vistas como contraditérias®.

Logo € necessario penetrar no entendimento da intencdo do autor, que sem
essa perspectiva ndo se cumpriria satisfatoriamente nossa compreensdo sobre a
tese do homem frugivoro.

O reconhecimento na filosofia de Rousseau de que a “natureza possui um
amplo significado metafisico, enquanto ordem universal’” (GRIMSLEY, 1988, p.44),
consideramo-la entdo a condi¢édo original, natural, do estado de pura natureza do
homem, espreitando assim o nexo da natureza, de sua vegetacdo, com o tipo de
alimentacao que lhe tivesse sido peculiar, segundo essa expressiva intuicdo original
de Rousseau (1978a, p. 288):

vejo-o fartando-se sob um carvalho, refrigerando-se no primeiro riacho,

encontrando no seu leito ao pé da mesma arvore que lhe forneceu o repasto
e, assim satisfazendo a todas as suas necessidades.

*! Quanto a essa questéo da dispersdo, pressupomos que Rousseau meditou a presenca do primeiro
homem enquanto espécie que fosse ainda rara, e que se dispersava quando se punha a procurar
alimentos, e devido ocorréncias de fenbmenos naturais se dispersaria mais ainda. Isso nos fornece a
nocao de seu espalhamento na terra, que veremos mais adiante.

42 Cooper no prefacio de sua obra, Rousseau, nature, and the problem of the good life, Pennsylvania:
The Pennsylvania State University Park 1999, argumenta que o pensamento de Rousseau apresenta
aspectos psicolégicos, antropolégicos, e estéticos, igualmente sutis dando margem as suas préprias
controveérsias interpretativas.



55

Se as bolotas sédo os frutos do carvalho, ei-las como de fato Rousseau
concebeu a alimentacgéo originaria do homem.

Essa sua concepcdo € mantida nas confluéncias de ideias com diversos
matizes de visbes cambiantes, porque pelo aspecto descritivo da linguagem néo
expressa em nada uma concepcdo teolégica®®, mas que também pode ser
reconhecida por essa interpretacdo, i.e, no caso da interpretacdo das escrituras
sagradas.

NOés vimos a conhecer, entdo, a obra As seis leituras da biblia por Rousseau
de Washington Martins da Silva (2009), que apresenta em sua introdu¢ao o conceito
de ordem da natureza nas conjeturas de Rousseau, revelado pelo filésofo em suas
Confissdes. A especificacdo dessa ordem da cadeia alimentar natural do homem é
vista, pois, por uma concepcao religiosa, fundamentada em leituras do Génesis,
primeiro livro do Pentateuco que descreve a origem do mundo, e cujo sentido é dado
também a origem da espécie humana. Eis a releitura do Génesis, a seguir,
interpretada por Silva (2009, p. 10):

a criagdo e os tempos primitivos do mundo quando da origem e formacédo
das coisas e dos seres por Deus, e que Este determinou que fosse a
alimentacdo do homem de ervas que produzem sementes, as quais se

acham sobre a face de toda a terra, bem como as arvores em que ha fruto e
dé semente.

Abstraindo essa releitura do prof. Dr. Washington Martins da Silva, os
aspectos especificos desse tipo de ordem da cadeia alimentar do homem natural,
ndés percebemos caracteristicas similares a descricdo da imagem do homem
primitivo do Discurso da desigualdade entre os homens, e a determinacdo da
natureza como “conceito da ordem das conjeturas de Rousseau”, proposta pelo
rousseauista.

Quanto a especulacdo da visao religiosa de Rousseau sobre a alimentacao
natural do homem, Washington Martins compreende que possa haver a “existéncia
de um panteismo” nas obras de Rousseau, cuja inferéncia é a da “transparéncia de

um subjetivismo impregnado de tensdes e dicotomias”.

3 Gadamer discorre sobre a compreensao da Biblia Sagrada como “a arte de decifrar a natureza”, tal
gual intencdo da ciéncia natural, destacando o papel da filologia na orientacdo do método das
ciéncias naturais, mas fez a seguinte adversao: “o saber instituido pela Escritura Sagrada e pelas
autoridades € o adversario contra o qual a nova ciéncia da natureza deve se impor. Diferentemente
daquela, esta tem a sua verdadeira esséncia em sua metodologia propria, que através da matematica
e da razdo conduz a evidéncia do que é compreensivel em si mesmo”. (Gadamer, Hans Georg.
Verdade e Método I. 10.ed. — Petropolis, RJ: Editora Vozes, 2008a, #185-186, p. 251).



56

Entdo que seja aplicada atencdo a observagcdo ao fato do filosofo designar
Deus “Autor das coisas”, como causa da criagcéo, transparecendo que seja Deus o
criador da natureza.

Sendo assim se pressupde um deismo e ndo um panteismo, cuja linha de
pensamento do panteismo identifica Deus com a natureza, ndo nos parecendo,
portanto, que o naturalismo de Rousseau expresse um panteismo como se tem
interpretado.

Caso o panteismo seja a linha de forca do pensamento de Rousseau surge-
nos o problema do animalismo do homem, e nada mais paradoxal que conceber o
homem animal & imagem e semelhanca de Deus.

Ora, se se concebe o homem um ser imperfeito semelhante a um ser perfeito
[Deus], uma vez que no inicio do livro | do Emilio da educacdo Rousseau referiu-se
a Deus como ser perfeito [Autor de todas as coisas], e ao homem como ser que
tende a degenerar a si mesmo, a espécie e as coisas criadas por Deus, mostra-se,
entdo, uma incoeréncia entre o que se € perfeito como sendo da mesma ordem do
gue é imperfeito.

Outra observacao a ser feita é que seja aplicada atencdo aos momentos em
que Rousseau adotou o critério de ocultar Deus**, quando apresenta 0 homem na
natureza dono de si, a esmo, convivendo com o0s animais. Era esse o modus
operandi da ciéncia naturalista proceder na analise do homem, qual foi o de Buffon.

E quanto a esse modus operandi, facamos vir ao espirito a importancia
metodoldgica dos textos, leituras e interpretacdo, em funcao de um contexto onde 0s
seres sao observados de modo analogo na antropologia de Buffon, assim exposto
por Duchet (1971, p. 230): “a antropologia faz parte de uma histéria natural de todos
0S seres Vvivos situados hum mesmo meio bioldgico”.

Toda essa nossa discussao faz-se devido ao uso do termo <<animal>>

aplicado ao homem, comum aos discursos antropolégicos na época, e que

** Apesar de Buffon responder ao corpo de deputados e representantes da faculdade de Teologia de
Franca [Réponse de M. de Buffon, a MM. les Députés et Syndic de la Faculté de Théologie: Avec La
description du Cabine du Roy, tomo 4, 1753], o naturalista justifica a forma de ser da razdo humana
autossuficiente para decodificar os segredos da natureza. No entanto observamos muitas
interpelacdes feitas a Deus na sua L’ Histoire Naturelle. A radicalizacédo do critério do afastamento de
Deus pelos naturalistas foi lancada por Buffon e cristalizada por Darwin, que refletiu sobre essa
questao, julgando que “para alguns naturalistas o sistema natural continha a revelagdo de um plano
criador, mas que para 0s naturalistas isso era irrelevante, porque em nada acrescentava aos seus
conhecimentos” (Darwin, Charles. A Origem das espécies, e a selecdo natural. Sdo Paulo: Hemus,
2000, p. 375). Essa postura foi observada também em Rousseau, mas de maneira superficial, como
na introducdo do discurso da Desiguadade entre os homens.


http://www.buffon.cnrs.fr/ice/ice_page_detail.php?lang=fr&type=text&bdd=buffon&table=buffon_hn&typeofbookDes=hn&bookId=4&pageChapter=R%E9ponse+de+M.+de+Buffon%2C+%E0+MM.+les+D%E9put%E9s+et+Syndic+de+la+Facult%E9+de+Th%E9ologie.&pageOrder=9&facsimile=off&search=no&num=&nav=1

57

Rousseau também concentrou determinado sentido tanto no discurso da
Desigualdade entre os homens, e em seu Ensaio sobre a origem das linguas, mas
gue parece nao ter se submetido a restricdo de afirmar a animalidade do homem por
este ser um ser diferenciado, em virtude de sua superioridade biolégica.

Mas entre a variedade de concepg¢des que surgiam sobre como deveria ter
sido o homem natural, incontestavelmente, sobreleva-se o mérito do reconhecimento
da obra L’ Histoire Naturelle de Buffon, que se deveu ao estabelecimento de seus
critérios normatizados, prescritivos e dogmaticos da ciéncia*, que em verdade se
impds pelos fundamentos epistemoldgicos do naturalismo de Buffon.

Acontece que afora o conhecimento do estado de natureza pela ciéncia,
através das criticas de Buffon, mantemo-nos no posicionamento de penetrar na
intuicdo do filosofo Rousseau desejando compreender a sua proposicao da tese do
homem frugivoro.

Por isso concentramos a nossa atengdo em observar a tese do homem
frugivoro, relevando a consideracdo do problema percebido pelo rousseauista
Washington Martins da Silva das “tensdes e dicotomias”.

Logo, nossa atencdo neste momento focaliza a concepcéo filoséfica de
Rousseau sobre o habito alimentar do homem natural, aprofundando a observacéo
dos entremeios de uma concepc¢ao sagrada e de uma cientifica.

E na insisténcia em manter a tese do homem frugivoro como um aspecto
qualitativo da natureza humana, nds consideramos que o fildsofo também buscou
argumentos nas escrituras sagradas, que corrobora a ideia da alimentacao original

do homem em estado de pura natureza de Rousseau:

“> Posicionamos por uma analise mais atual dos procedimentos dos modelos candnicos

metodolégicos que constituem as epistemologias a-histéricas. Kéche enfoca os preceitos
estipulativos das ciéncias naturais pela explicacdo de Kurt Hiber da seguinte maneira: o objeto das
ciéncias naturais, com que entdo principalmente se lidavam isto € — a natureza -, se considerava
como uma esséncia sem histdria, que podia indagar-se progressivamente sempre mais a fundo e
sempre com maior exatiddo. Para tal conseguir, deveriam apenas idear-se 0s correspondentes
meétodos da elaboracao, justificacdo, controle, e aplicacao das teorias. Estes métodos consideravam-
se como uma funcdo da sempre idéntica esséncia a que se referiam, e, portanto, como
substancialmente sempre idénticos, embora susceptiveis de melhoramento. A teoria da ciéncia,
assim se pensava e progride de modo tdo continuo como a propria ciéncia da natureza. Ela seria o
produto de uma reflexao tipo abstrato, para a qual é o suficiente a andlise direta de algumas das mais
importantes teorias atuais, como por exemplo, a mecanica quantica, ou a teoria da relatividade. Da
realidade historica, e, sobretudo dos ambitos que se encontra fora da fisica, s6 muito pouco se
encontra. Mais se afirma que expressamente que ndo houve interesse algum sobre os que os
cientistas haviam feito, € necessario antes descobrir os que os cientistas devem fazer. E pensava-se
assim que a teoria da ciéncia deveria criar um drganon universal da ciéncia em geral, do mesmo
modo que também o é a logica formal. (Kdche, José Carlos. Pesquisa cientifica: critérios
epistemolégicos. Petropolis RJ: Editora Vozes, 2005, p.151).



58

Disearco, diz S&o Jerdbnimo, conta que nos seus livros de antiguidades
gregas, sob o reinado de Saturno, no qual a terra ainda era fértil por si
mesma, nenhum homem comia carne e todos viviam dos frutos e dos
legumes que cresciam naturalmente (JOVINIAM, LIVII, ADV. apud
ROUSSEAU, 1978a, p. 288).

Mesmo buscando argumentos teologicos para constituicdo de sua tese do
homem frugivoro, aparecia em seu discurso antropologico um pretenso alinhamento
com a terminologia da ciéncia naturalista sobre a nossa origem, sem a interferéncia
de uma causa transcendente. Assim descrevia Rousseau (1978a, p. 238):

Despojando esse ser, assim constituido de todos os dons sobrenaturais que
ele pode receber, e de todas as faculdades artificiais que ele s6 pbdde
adquirir por meio de progressos muito longos, considerando-o, nhuma

palavra, tal como deve ter saido das mé&os da natureza, vejo um animal
menos forte do que uns, e menos agil de que outros.

Diante dessa exposi¢cdo, observamos que Rousseau se expressa a maneira
de discursar das ciéncias naturais, e reforcamos essa constatacdo nessa outra
justificacdo de Rousseau (1978a, p. 236): “ndo ser proibido fazer conjeturas sobre o
homem e unicamente da natureza do homem e dos seres que o circundam”.

Podendo associar-se a nocdo de duvida sobre a natureza cientifica dos
fundamentos da tese do homem frugivoro de Rousseau, por oscilar entre as
exposicOes sagradas e as que apresentam a aparéncia de discurso cientifico,
melhor pensar em reflexdes que se apresentam como principios metafisicos porque
atribui a Deus a causa da natureza, dos seres e do homem. Se, pensam os tedéricos
este modo de pensar paradoxal, compreendemos que Rousseau intentasse por uma
integracéo entre o metafisico e o cientifico®.

Logo, Rousseau também intentou, sobremodo, explicar e compreender
fenbmenos de existéncia primeira do homem no sentido biolégico, no modo de
discurséa-lo, adotando a exposicdo metddica e retdrica das ciéncias naturais.

Nessa perspectiva contemplamos a pessoa de Rousseau enquanto leitor,
pesquisador, estudioso em assuntos da natureza, e que também se instruiu em

conhecimentos de anatomia.

% Entendemos gue ndo haja contradicdo nessa postura de Rousseau. Prova disso é a obra “O
Fendbmeno Humano” de Teilhard Chardin, em se tratando dele, como autor dessa obra, ser um
tedlogo. E Concebemos que ela seja a obra mais completa no tratamento do conhecimento do
homem. Segundo colaboradores de Teilhard Chardin, antes de sua morte, estava planejada uma
organizacdo de um simpésio sobre a “Integragéo entre Fisica, Biologia, e Sociologia, para demonstrar
o intento de Chardin de revelar cientificamente a significacdo decisiva do Fendmeno Humano no
Universo” (Chardin, Teilhard. Fendmeno humano. 14. ed. S&o Paulo: Cultrix, 1995, p384).



59

Observamos, sobremaneira, andlise do filosofo sobre as diferencas entre
animais carnivoros e frugivoros, destes que se alimentavam de frutas e vegetais
com aqueles que se alimentavam de carne; e Rousseau fez essa analise atraves de
uma observacdo analdgica da conformacdo da denticdo, assim como da
conformacao dos intestinos.

Essa andlise de Rousseau, certa maneira aparenta a habilidade de um
absorto em sua experiéncia, portanto, de forma objetiva*’, ao analisar a anatomia
real do homem, analoga ao dos demais seres frugivoro.

A descricao a seguir feita por Rousseau (1978, p. 288) parece ter consagrado
esse particular interesse e cuidado.

Os animais, que s6 vivem de vegetais tém todos os dentes chatos, como o
cavalo, o boi, o carneiro, a lebre; mas os vorazes, ao contrario, 0os tém
pontudos, como o gato, o cdo, o lobo, a raposa. Quanto aos intestinos, 0s
frugivoros possuem-nos de certa espécie, o colon, que ndo se encontra
entre os vorazes, Parece, pois, que o homem, tendo os dentes e o0s

intestinos como o0s dos animais frugivoros, deveria ser incluido nessa
classe.

Y

Rousseau (1978a, p. 302) levou esse assunto a exaustdo discutindo com
Locke sobre a “coabitagao entre macho e fémea, a procriacédo, a funcado da fémea
em prover a necessidade de alimentagdo dos filhos, sua anatomia...”; enfim
introduzindo a questdo do hébito alimentar apropriado as espécies carnivoras e
herbivoras que se prestassem em defender a sua ousada e destemida tese.

O convencimento de que havia solidez nos argumentos de sua tese do
homem frugivoro evidencia-se na seguinte declaracdo enunciada por Rousseau
(1978a, p. 290): “[...] basta-me ter mostrado nesta parte do sistema mais geral da
natureza o sistema que fornece uma nova razao para excluir o homem da classe dos
animais carniceiros e coloca-los entre as espécies frugivoros”.

A insisténcia dessa tese levou Rousseau a se utilizar de todas as tentativas,
entre as quais recorreu também aos relatos de viajantes, com a mencao de
“registros da nao ingestdo de carne por homens”, das consequentes ag¢des de
colonizagédo de povos de origem de ascendéncia ndo europeia, como no exemplo a

seqguir: “Francois Correu afirma, entre outros, que a maioria dos habitantes das

*" Esse foi talvez o0 momento gue Rousseau tenha feito uma observagdo mais objetiva sobre a tese
gue almejou construir. Segundo Gadamer o objetivo da ciéncia é tornar a experiéncia tdo objetiva a
ponto de anular qualquer elemento historico, e isto é alcangado no experimento das ciéncias naturais
através do seu aparato metodolégico (Gadamer, Hans Georg. Verdade e Método Il. 10ed. —
Petropolis, RJ: Editora Vozes, 2008b, #352, p. 454).



60

Lucaias, que os espanhais transportaram para as ilhas de Cuba, de Sdo Domingos e
outros lugares, morreram por terem comido carne” (ROUSSEAU, 1978a, p. 288).

N&o haveriamos de duvidar de descri¢cdes, informacdes, de tais relatos de
viajantes na elaboracdo do conhecimento do naturalismo, procedimento adotado
desde antiguidade por Aristételes, que colhia informagfes sobre a biologia marinha
de pescadores do Mediterraneo®®, e de Buffon que conforme Duchet*® foi quem
melhor explorou a literatura de viagem e que faz parte da composicao estrutural
discursiva de sua fundamental obra L’ Histoire naturelle.

Mas retomando ao antepenultimo paragrafo, sobre o acontecimento da morte
dos lucaios, pomos em questao a causa, diante o que afirmou Rousseau ter sido a a
ingeréncia de carne, como que comer carne nao fosse o habito alimentar desse
povo, a0 mesmo tempo em que delineia o aspecto hisitérico do fato; entao,
apresentamos 0s seguintes questionamentos: a morte dos lucaios se deve a uma
particularidade de hébitos e costumes de uma linhagem étnica que ndo ingeria
carne? Ou, a causa da morte dos lucaios pode ser atribuida as condi¢bes anti-
humanas pela maneira de como eram transportados tais seres humanos nha
condigcéo de escravos?

Esse ultimo questionamento torna vulneravel a tese do habito frugivoro do
homem quanto a dificuldade de prova de sua evidéncia, quando o homem ja
distanciado de sua origem natural, se encontra estabelecido no estado de cultura.

O intento de Rousseau de provar a sua tese “pelo factual”’, que segundo o
fildsofo Derrida (2004, p. 306) “compde-se de fundamentacbes com a riqueza do
registro de detalhes de exemplos historicos”, parece sucumbir diante da exigéncia
do racionalismo metodoldgico exigido pela ciéncia, cujo problema é prova da causa,
entdo, qual prova fatual da origem da tese vegetariana de Rousseau?

Como reconstituir a histéria humana quando o solo era virgem de toda a
aventura social histérica do homem, ou quando a historia humana nédo se encontrava
escrita?

Ent&o nos parece que a problematicidade da causa, ou da prova encontra-se

na relacdo entre o fato e a teoria®.

*® Cornford, Francis MaCdonald. Antes e depois de Sécrates. Sdo Paulo 2007, p. 81

9 Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siécle dés lumiéres. Paris: Francois Maspero, 1971, p
232)

%0 | imitamo-nos a n&o aprofundar e somente a apresentar esse problema da relagao entre o “fato e a
teoria” devido ao alto nivel de discusséo e abrangéncia de sua natureza epistemoldgica, 0 que para



61

Se no exemplo dado por Rousseau aponta o problema da comprovacao da
evidéncia do habito do homem frugivoro, ainda resta o critério da universalidade®™,
critério esse, epistemoldgico, exigido pela ciéncia.

Aos poucos vamos coligindo nossa deducédo sobre a compreenséao da tese do
homem frugivoro ligada a concep¢do do homem em estado puro de natureza de
Rousseau, considerada uma idealidade por Buffon em sua réplica, em que se
somam as especificacdes de paz, harmonia, inocéncia e felicidade.

Para nos o distintivo da tese do homem frugivoro € a ideia que firma a
concepcgao da existéncia da sua sustentagdo vital como nao devendo ser da vida de
outros seres. Essa posicao é contestavel a falta de paz, visto que ha evidéncias de
perseguicdes e abatimentos de vitimas, como sempre afirmou existir Buffon.

Dai que atributos que compdem a concepcdo do homem em estado de pura
natureza de Rousseau ainda estdo por se complementar, desde que conhegamos

outros aspectos de seus fundamentos.

4.1.3 Da condicao pacifica do homem

[...] sua imaginacdo nada lhe descreve, o coracdo nada lhe pede. Suas
modicas necessidades encontram-se com tanta facilidade ao alcance da
mao e encontra-se ele tdo longe do grau de conhecimento necessario para
desejar alcancar outras maiores que ndo pode ter providéncia nem
curiosidade [...]. Sua alma, que nada agita, entrega-se unicamente ao
sentimento da existéncia atual, sem qualquer ideia do futuro.
(ROUSSEAU, 1979a, p. 245).

Aquela precedente conjectura sobre a “tranquilidade da alma do homem

natural” presumida por Rousseau € incompativel a concepcédo de Buffon sobre a

Gadamer constitui um problema universal de autojustificagdo critica do homem de ciéncia, e que
abrange também a hermenéutica. Todavia, Gadamer critica supremacia da teoria como decisiva da
aquisicdo cognitiva de uma constatacéo factual, a construcéo das ciéncias naturais fundamentada na
simultaneidade que se d& entre o observador e o observado (Gadamer, Hans Georg. Verdade e
Método Il. 10. ed. — Petrdpolis, RJ: Editora Vozes, 2008b, #321, p.372).

°! Quanto aos critérios de cientificidade que avalia o0 método de Rousseau, a maneira como procede
a sua investigacao, essa foi a causa fundamental da objecdo de Buffon. Se o critério para a validacao
da tese do “homem frugivoro” pesa sobre a causa do fato e a universalizagdo, a pressuposicao de tal
hébito pode ser plausivel, ndo como universal. Mas, se para estabelecer como um dado cientifico a
tese de Rousseau precisamos do critério da universalizacdo, o nexo da unidade do universal, que
deveria abranger os homens de todos os tempos e do mundo, esbarra com o “reconhecimento da
multiplicidade das experiéncias através de suas repeticbes”. Essa € uma fundamentacido que
Gadamer faz emergir de Aristoteles com seu questionamento de como se alcanga o universal, sendo
pelo reconhecimento da repeticdo das experiéncias, e que acrescentamos a amplitude. Mas Gadamer
diz que o problema € o de saber o significado de se reconhecer as mesmas experiéncias como
experiéncias, enquanto unidade do universal (Gadamer, Hans Georg. Verdade e Método II. 10. ed. —
Petropolis, RJ: Editora Vozes, 2008b, #200, p.235).



62

realidade da vida em um ambiente totalmente natural, desde que a subsisténcia
sendo regida pelo fenbmeno do principio vital se efetuasse pelo sacrificio cruel da
presa, quer dizer, a vida era mantida de seres que se alimentavam da vida de outros
seres, e que o0 homem também teria vivido nessa condicao.

Esse estado de vida retrata um estado de harmonia que possa denominar-se
de paz, ou em um estado pacifico entre os seres?

Por mais que Rousseau tenha se esforcado para demonstrar a condicdo
pacifica, enquanto um conjunto de condicbes harmoniosas da vida, a visdo
estarrecedora de uma espécie ser por natureza destinada a se manter a custa da
existéncia do outro ele a mostra nesta imagem da condicdo do animal faminto,
guando se dispunha saciar sua fome.

nenhum animal guerreia naturalmente com o homem a nédo ser no caso de
sua prépria defesa ou de uma fome extrema, nem |he testemunha essas

antipatias violentas, que parecem anunciar ser uma espécie destinada pela
natureza a servir de pasto a outra (ROUSSEAU, 1978a, p. 240).

Realmente esta mencéo acima parece revelar um aspecto da individualidade
do filésofo considerando a alusao do abatimento da presa “uma antipatia violenta”,
gue Rousseau demonstra repugnar; e o interlocutor a quem Rousseau se dirigiu de
maneira indeterminada “que parecem anunciar ser uma espécie destinada pela
natureza a servir de pastos a outra”, sugere Buffon pela natureza discursiva.

No entanto, como a matéria Animaux carnassiers, que da a conhecer o habito
carnivoro pelo sacrificio do outro, surge bem depois do lancamento do discurso da
Desigualdade entre os homens, desconfiamos da antecipacdo dessas reflexdes, e
debates a tal respeito em reunides de intelectuais promovidas pela corte e nobreza
da época. Dai nossa consideracdo cronolégica para julgarmos ser a matéria
Animaux carnassiers uma réplica ao discurso da Desigualdade entre os homens.

O aspecto da condi¢do pacifica do homem em estado puro de natureza foi
expresso por certo teor de ironia por Buffon: “0 homem sempre em paz consigo
mesmo e com 0s animais”. E a questdo era a interrelagcdo de circunstancias que
acompanham a situacdo da ideia de um estado pacifico, contraditoria a luta pela
sobrevivéncia.

Para Rousseau nédo seria 0 estado pacifico quando o homem vivia uma
existéncia livre, sem entrar em conflito com outros homens, ou mesmo com 0S

animais com o0s quais repartiam um mesmo ambiente?



63

O atributo da paz, enquanto caracteristico da concep¢do de Rousseau de
estado de natureza replicado por Buffon, firmou-se na perspectiva de uma
idealidade, visto que no século seguinte a teoria de Darwin da “luta pela
subsisténcia” veio a intensificar tal teoria de Buffon, muito embora com o diferencial
da selecao natural das espécies.

Mesmo considerando a concepc¢ao de paz, a condicdo natural do homem em
sua origem, e que constitui mais um eixo estrutural na constituicdo da linha de forca
discursiva na filosofia de Rousseau, portanto, primando pela configuracdo do estado
de pura natureza, essa concep¢do nao deixou de ser receptiva por estudiosos e
teoricos da filosofia de Rousseau.

Desde logo desejamos fortalecer com Grimsley (1997, p. 46) tal recepcdo a
concepcao de “estado de natureza pacifico do homem”, e pela escola de Direito
Natural, que negava que o homem tivesse sido débil ou perverso. Isso s6 vem a
intensificar, mesmo na condicdo de idealidade, que o homem foi e é capaz de
manifestar em seu ser o estado de paz.

Levando em consideracao que o estado de paz seja um atributo no estado de
pura natureza e identificado em correlagdo a felicidade e a inocéncia, Rousseau
pareceu nos querer demonstrar que a concepc¢éo da alimentacédo frugivora era uma
condicao “sine qua non” do estado pacifico do homem desde que ndo precisasse
entrar em conflito, extinguindo a vida do outro. Dai, que frutos, ervas, e sementes,
fossem alimentos abundantes na natureza, ndo sendo motivo de disputas.

Existe, pois, na configuracdo do estado pacifico do homem a idealidade
desses aspectos, desde que a aceitemos na relacdo homem e natureza, sendo
concebida como: natureza virgem, intocada; habitat natural; natureza provedora de
frutos, de ervas, e sementes bastadas a subsisténcia do homem. E foi assim que
Rousseau intuiu a pacificidade do homem em estado de pura natureza.

Esse contexto, enquanto conjunto de condicdes de vida natural, para
Rousseau era o que propiciava a sua independéncia®® do homem do outro,
orientando-se apenas pelo instinto vital e sentidos, e que esse instinto vital

semelhante aos de demais animais, atendendo a necessidade de sua sobrevivéncia,

> O homem natural para Rousseau era autossuficiente como € caracteristica do animal isolado na
procura de tudo o que a natureza oferecia a seu dispor. Afinal era ainda limitado ao instinto vital. Nao
vemos como se atribuir a essa autossuficiéncia um estado de soliddo do homem natural, ja que a
énfase semantica da relevancia a ndo necessidade do outro, vista ndo como isolamento do grupo,
mas como uma independéncia.



64

subsistia sem necessidade da ingeréncia de carne. J& que a natureza era abundante
em frutos, ervas e sementes, e por natureza 0 homem néo se alimentava de carne,
nao havia necessidade de disputar alimentos, e assim se condicionaria a sua
independéncia e o estado de pacificidade.

Destarte, a especulacdo de Rousseau ultrapassava os limites da realidade

objetiva, e ndo se adequava ao método racionalista das ciéncias naturais.

4.1.4 O sentimento de piedade

Segundo Rousseau em sua concepcao de homem natural, a este, em seus
primeiros momentos de existéncia original ndo tendo sido nem bom nem mau,
justapde-se o sentimento da piedade.

Essa reflexdo sobre o sentimento de piedade foi respondida na réplica
Animaux carnassiers de Buffon, e gravita sobre a que tipo de ordem ela pudesse
pertencer, se filoséfica ou cientifica, e cuja reflexdo nés ja remetemos a discussao
por Goldshimidt sobre o teor da natureza da obra Discurso da desigualdade, para a
qual a resposta dada por Buffon a proposicao de Rousseau ndo atendia aos critérios
da ciéncia. Entédo, procuramos ir além do que ficou estabelecido pela obra L’ Histoire
naturelle, desde entdo considerada um tratado cientifico das ciéncias naturais,
intentando desenlacar-se da visdo empirica do sentimento ou compaixdo proposta
por Buffon.

Sobre andlises a respeito do sentimento de piedade observamos alguns
argumentos 0s quais expressam o significado de piedade, como este, sendo o
mesmo que compaixao dado por Dent (1996, p. 66): “uma repugnancia de ver sofrer
a dor ou morte de qualquer outro ser sensivel, e especialmente um que seja da
nossa espécie”.

Torna-se confusa essa colocacdo de Dent quando emprega O termo
repugnancia como significado de compaixdo, desde quando compreendemos ser
repugnancia, por sua denotagdo semantica, nojo, enjoo, e nausea.

Se tomarmos a hausea como nexo da repugnancia, buscamos, entdo, outra
vertente da concep¢do moderna do que € ser agente humano de Taylor (1997, p.
18) enquanto “resposta visceral de sentido primitivista como sendo uma reacgéo a
vida por instinto”. Destarte podemos conceber a nausea em uma “perspectiva

sociobiologica” (TAYLOR, 1997, p.19), e isso tem repercusséo na vida moral?



65

Rousseau (1978a, p. 254) colocava que a piedade era um “movimento puro
da natureza, anterior a qualquer reflexdo”. De pronto, transparece que o sentimento
de piedade no homem Ihe é inerente como sendo uma esséncia da vida, quando o
homem ainda era destituido de razéo.

Essa esséncia, a do sentimento de piedade, ndo pode ser o protétipo da
natureza espiritual no homem, dai nés interpretarmos pertencer o sentimento a
ordem de uma lei natural enquanto esséncia do humano?

Destarte essa esséncia, do sentimento de piedade no pensamento de
Rousseau parecendo ndo ser efeito de uma natureza pensante, o filosofo buscou
demonstrar coeréncia de suas proposi¢cdes no discurso naturalista, como algo que
fosse inerente ao homem desde o estado de pura natureza, antes de aprender a
pensar.

Serd que poderiamos entender na filosofia rousseauniana que o sentimento
de piedade fosse uma qualidade da alma, ou melhor, do modo do ser do homem em
estado de pura natureza?

Na concepcédo de Rousseau, a problematicidade identificada na natureza do
sentimento, enquanto uma qualidade do modo de ser do homem é a transcendéncia
dos limites do biolégico, preponderado pela observacédo da dor e sofrimento como
aspectos traumaticos da vida do homem.

Mas alguns tedricos compreenderam que o0 sentimento de piedade estivesse
arraigado ao instinto, distanciando-se daquela linha de forca constitutiva da filosofia
antropolégica de Rousseau, do aspecto de uma esséncia extrafisica.

Portando observamos que Taylor € um dos tedricos que compreendeu que a
“‘intuicdo moral”’, era uma exclusividade da “raga humana”, todavia parecendo fazer
mencdo a manifestacéo do instinto implicado a moral.

Desta forma, o sentimento de piedade arraigado ao orgéanico, ou, a uma
conduta biolégica faz- nos lembrar da concepcao organica de sentimento de Buffon
gue concebeu o sentimento como causa organica, 0 mesmo que o instinto em si,
como que o instinto fosse uma grande for¢ca que nos dominasse.

A questdo é justamente desarticular o instinto do sentimento de piedade, e
entdo encontramos uma tentativa nessa exposicao de Taylor (1997, p.17): "somos
tentados a pensar como estando arraigados no instinto”.

Ao buscar a raiz do entendimento do sentimento de piedade quanto ao

respeito a vida, e a vida do outro, na filosofia antropologica de Rousseau, Taylor



66

ressalta que “nés também apreendemos sobre a compunc¢ao natural, inata, diante do
infligir a morte ou ferimentos a alguém, uma inclinacdo de irem socorro das pessoas
feridas ou em perigo” (TAYLOR, 1997, p. 17). E essa compunc&o natural que leva a
crer que Taylor identificou-a com o “grito da natureza proferido por uma espécie de
instinto”, descrito por Rousseau (1978a, p 248).

N&o se tem como negar que Taylor assimilou fundamentos de argumentos
imprescindiveis a formacao do género humano levando em consideragao o principio
do sentimento de piedade de Rousseau (1978a, p. 254): “A piedade nos leva a
socorrer aquele que nés vemos sofrer sem precisar fazer uso da reflexao”. No
entanto, precisamos ter em mente que o sentimento de piedade na concepcao de
Rousseau da a entender que ndo tem nenhuma relacdo com o instinto.

Com efeito, Rousseau reconhecia no instinto um mecanismo organico que
guiava a existéncia do homem em estado de pura natureza, e ele concentrou
atencao especial de sua manifestacdo enquanto impulso interior, independente da
razao e sentimento, que fazia homem agir. Se concentrarmo-nos nesse aspecto, de
gue o homem natural fosse regido somente pelo instinto, isso pode ofuscar a visdo
da existéncia do sentimento de piedade, enquanto a possibilidade de ser uma
esséncia original que surge com ele desde o estado de natureza.

E nesse sentido Rousseau foi enfatico em se posicionar pela precedéncia do
sentimento de piedade a razdo porque para ele se tratava de uma esséncia, portanto
nao se aprenderia ter sentimento, tornando-se referencial de principio de ordem
moral na vida em sociedade civil.

Apesar de transparecer, que Taylor viu na concep¢ao de sentimento de
piedade de Rousseau um nexo biolégico com o instinto, pelo menos compreendeu e
amplificou a concepcéao evolutiva da ideia de sentimento de piedade, enquanto uma
“reagao moral como consequéncia da criagdo e educagao” (TAYLOR, 1997, p. 17).

Logo o sentimento de piedade presumido no homem em estado de pura
natureza por Rousseau foi visto por Taylor (1997, p.17) como “uma intuicdo moral,
incomunmente profunda, potente e universal” por sua “suscetibilidade natural de
sentir simpatia pelos outros”, conquanto seja um principio que faz corroborar para a
visdo da virtude na formacdo do agente humano e para e sua repercussao no

aperfeicoamento®® do homem.

>* Podemos fazer o nexo do sentimento de piedade com o aperfeicoamento do homem como
aprimoramento moral. E é o aperfeicoamento um dos eixos centrais na formulagao da antropologia de



67

Por outro lado, percebemos que devamos ter um cuidado quanto a forma
como Rousseau intercala seu pensamento do presente no desenvolvimento
progressivo de seu discurso, isso porque o que o filosofo insistiu em demonstrar-nos
com o significado da reflexdo do sentimento de piedade que esse sentimento é
radicado no homem, mesmo que ele se encontre num estado de barbérie.

Vejamos que nesse contexto discursivo, no do Ensaio da origem das Linguas,
o homem sendo levado por uma estranheza do outro, aparece uma afirmacéo do
“‘inatismo da piedade” por Rousseau (1978b, p. 175):

A piedade, ainda que natural ao coracdo do homem permanecesse
eternamente inativa sem a imaginacdo que a pde em acdo. Como nos
deixamos emocionar pela piedade? Transportamo-nos para fora de nés

mesmos, identificamos com o sofredor. S6 sofremos enquanto pensamos
gue ele sofre; ndo em nds, mas nele que sofremos.

Vista assim, a piedade por Rousseau mostra-se enquanto raiz do sentimento,
porque presente no homem em estado de pura natureza, desde sua origem, como
gue uma originalidade espiritual; e no estado de sociedade civil passa refletir-se por
nexos morais, devendo ocupar lugar central na deliberacdo da cultura, na relacdo
humana.

No entanto, sem nos perder do nosso objeto de investigacdo, a tese do
homem frugivoro, preceituamos a piedade na cultura como impedimento de
alimentarmo-nos da vida dos outros, como um ato consciente de nao infringir dor e
sofrimento ao outro, preservando o homem em estado de pura natureza em nés, que

se alimentava de ervas, sementes e frutas.

4.1.5 Inocéncia: nem ser bom, nem ser mau, aquém da moral

Rousseau considerou, no caso, do homem em estado de pura natureza, que
ele foi pacifico, sossegado, e piedoso, nao tendo inclinacdo nem para o bem, nem
para 0 mau, e consequentemente, nao possuiria nem vicios nem virtudes.

A ignorancia do vicio, para Rousseau, dava a conhecer que o homem em
estado de pura natureza ndo fosse capaz de cometer o mal, diferentemente da

imputagéo de Socrates a ignorancia do homem ao acometimento do mal.

Rousseau por ser, como ele mesmo disse, uma faculdade que com o auxilio das circunstancias
desenvolve outras faculdades. (Rousseau, Jean Jacques, Discurso sobre a origem e os fundamentos
da desigualdade entre os homens. 2. ed. S&o Paulo: Abril Cultural, 19782, p. 243).



68

E que Rousseau, como leitor de Sécrates, entendeu que a proposicdo da
filosofia moral desse filosofo grego era que a virtude fosse adquirida pela razéo, ou
seja, o0 homem deixaria de ser ignorante por causa da razdo. Chegamos a este
raciocinio através deste argumento de Rousseau (1978a, p.254-255): “ainda que
possa ser proprio de Socrates e dos espiritos de sua témpera de adquirirem a
virtude pela razéaol...]".

O que queremos exprimir € que Rousseau julgou que mesmo com a aquisicao
da raza0>*, o homem é capaz de acometer-se do mal.

O esclarecimento dessa proposicdo explica a relagdo intrinseca da razao a
moral, mas mostrando que a razao também perverte o homem, como no exemplo
dessa reflexdo a seguir, cuja exposicdo foi considerada um escandalo: "ouso quase
a assegurar que o estado de reflexdo € um estado contrario a natureza e que o
homem que medita é um animal depravado”® (ROUSSEAU, 1978a, p.241).

Se pensarmos a moral conforme a maneira reflexiva socratica, que o homem
agindo pela razdo deixa de ser ignorante e ndo incorre em erro, contemplar a moral
no homem em estado de pura natureza é acao totalmente in6cua. O que acontece &
que o problema surge em colocar o mal no homem em estado de pura natureza
como centro de gravidade de suas ac¢fes relacionando-as a moral.

N&o é um procedimento facil de exercer, prescindir da moral para demonstrar
o modo de ser do homem natural na condi¢cdo de pré-reflexivo, sendo incapaz de
cometer o mal. Entdo necessitamos de mais reflexdes a tal respeito para saber se
essa nossa compreensao encontra-se em consenso com a de Rousseau.

Vem ao caso a reflexdo de Starobinski (1991, p. 37): “0 homem ndo sendo
mau nem bom, nem amoral, como um ser inocente”, que se expressa na perspectiva
de um “amoralismo”; e prestemos atencdo ao seu entendimento no sentido da
‘incompletude do fato humano” apreendido pela falta do senso moral que se
completa neste seguinte enunciado: “o homem primitivo € bom, porque nao era

bastante ativo para fazer o mal”.

>* Sobre o reconhecimento da posicdo critica de Rousseau ao racionalismo iluminista, quanto aos
questionamentos morais da sociedade vigente, € de nossa preferéncia as mais atualizadas, ndo sé
pelo contexto da obra, mas por serem apresentadas no ambito de um conhecimento que garante a
apreensao de suas ideais. (Gadamer, Hans Georg. Verdade e Método |. 10 ed. — Petropolis, RJ:
Editora Vozes, 2008a; #68, p108; # 279,p.365); ibid 2008b, # p22, p.33; #69, p. 85-86; #304, p.353;
#327, p. 378)

*®* O tradutor do Discurso da Desigualdade, Lourival Gomes Machado adverte sobre emprego da
palavra depravada por Rousseau, aliviando a carga semantica da lingua portuguesa para o sentido
de “desviado”.



69

hY

Percebemos uma dificuldade de entendimento, mas com tendéncia a
implicacdo da pressuposicdo de que o homem natural precisasse da moral, dai a
concepcao de Starobinski da “incompletude do fato humano”.

Sendo assim torna-se o sentido da “incompletude do fato humano”
pressuposto & moral. E como pensar que ao ser humano sempre se deveu a
exigéncia do si em ndo cometer o mal devido a razdo, pensamento similar ao do
filosofo Socrates.

Sobre a “incompletude do fato humano” expressao cunhada por Starobinski,
por que um homem inocente ndo constituiria um fato humano? N&o se deveria
reconhecé-lo, a priori, enquanto espécie, 0 que em si ja constitui um fato humano,
independente de concepcdes subjetivas de morais?

A designacao de Starobinski da “incompletude do fato humano” n&o ofusca a
proposicdo antropologica erigida por Rousseau, antemdo determinada pela
conformacao fisica, sentidos agucados..., sinais de sentimento de piedade? Esses
atributos ndo sao suficientes para configuracdo do fato humano? E também desde
Aristoteles o homem nao ja se pronunciava por sua superioridade biologica?

A questdo da origem do homem é ainda um problema da inquietude de
estudiosos, ndo s6 pelo modo como surge, mas também como ele era,
especialmente, nossa interioridade, especulacdes que se sobressairam nas
discussbes naturalistas dezoitocentista, em que se incluia a filosofia.

E foi no século XVIII que as especulacdes sobre a nossa origem, nossas
caracteristicas fisicas biolégicas [fisica humana] ap6s as descobertas de povos que
viviam em condicbes de estado de natureza, ndo mais puro, mas em condicéo
selvagem, ja produzindo artefatos, que os pensadores, historiadores, e filésofos
despertaram “interesse pela imagem do passado do homem”, expressao cunhada
por Duchet (1971, p. 12) que contemporizamos.

Foi nessa perspectiva que Rousseau buscou configurar sua antropologia
pelas duas esferas de conhecimento, que entdo discursava sobre o fisico por seu
aspecto biolégico e o metafisico em busca de aspectos de sua interioridade. Isso
pode ser constatado quando Rousseau (1978a, p. 242) delimita o homem em
“homem fisico e homem metafisico e moral”.

A evidéncia de suas conjecturas sobre a biologia humana por Rousseau, pelo
olhar da filosofia, mostra-se quando ele faz mencdo a importancia de considerar o

primeiro embrido da espécie humana, conforme concepcédo de Aristoteles: “ndo



70

examinarei se, como pensava Aristoteles, se suas unhas compridas ndo foram
garras retorcidas, se era peludo como um urso, andando com quatro pés...”
(ROUSSEAU, 1978a, p.237). Vemos entdo que o filésofo genebrino concedia
atenc&o a teoria do transformismo biol6gico®®.

Devemos, porém, observar que Rousseau ao procurar aplicar com diligéncia
sua busca sobre o estudo do homem, especificamente na nota (J) do discurso da
Desigualdade entre os homens, ele realizou investigacbes de espécies mais
proximas da forma da espécie humana, observando pontos de vistas sobre
antropomorfos. O filésofo esforgou-se por descobrir o ponto inicial da hominizacéo,
no entanto se pronunciou por uma determinacdo do homem que o compreendemos
por sua conformacéo fisica, além de seus aspectos interiores. Por isso, ele inicia seu
discurso antropolégico com o homem ja instituido como homem, com tracos
distintivos fundamentais, inerentes a configuracédo do fato humano:

Eu o suporei conformado em todos os tempos como o vejo hoje, andando
sobre os dois pés, utilizando as mdos como as fazemos como as nossas,

levando o seu olhar a toda a natureza e medindo com os olhos a vasta
extenséo do céu (ROUSSEAU, 1978a, p. 238).

Parece evidente que os atributos distintivos da espécie humana, desde a
conformacao bipede, assim como a manipulacdo das maos, sentidos perspicazes
com o alargamento da visdo no horizonte, todos esses aspectos, facultaram ao
homem uma superioridade biol6gica ainda em pleno estado de natureza, que foi
concebido “das méos da natureza” (ROUSSEAU, 1978a, p.238).

Entdo retornando a reflexdo do sentido da incompletude do fato humano
concebido por Starobinski, nés deveriamos considerar o homem nem contrario, tdo

pouco um ser indiferente a moral, porém um ser aquém da moral.

Sy concepcao do transformismo biol6gico, segundo o qual as espécies vivas se formaram por
sucessivas mutacdes de organismos remonta a Demdcrito, de que “0 homem e os demais animais
teriam uma mesma origem" (Brandt, Carlos. Spinoza y el panteismo Barcelona, Impr. Romargraf,
1972, p 30). Segue-se A Histéria dos animais de Aristételes; Buffon, exaltado por Darwin que o
colocou no patamar do “cientista pioneiro em relacdo a ideia das variac6es das espécies oriundas de
formas preexistentes” (Darwin, Charles. A Origem das espécies, e a sele¢do natural, Sdo Paulo:
Hemus, 2004, p.9), e que deduzimos que Darwin aceitou a teoria de Buffon; Teilhard Chardin, em sua
obra O Fendmeno Humano, sistematizou a arvore da vida semelhante a de Darwin, mesmo
determinado por uma finalidade religiosa. A observacdo antropoldgica sobre os estadios da
organizagdo da corporalidade do homem atraiu-nos também a viséo radical de Nietzsche: “0o homem
condenou-se a carregar a si mesmo depois que a necessidade da natureza sucedeu-lhe de animais
aquaticos a terrestres, e a perderem seus impulsos reguladores e inconscientemente certeiros...”
(Nietzsche, Friedrich. Genealogia da moral, Sdo Paulo: Companhia das letras, 2008, sec¢éo 16, p 72)



71

Se se pensar o homem natural preconcebendo a moral imputar-lhe-iamos
preconceitos morais, € quanto a isso Rousseau j4 teria feito adverténcias no
procedimento da analise do homem em estado de pura natureza, sobredita pela
inadequacdo das projecbes de conceitos morais configurados na sociedade,
abolindo, entdo, paradigmas de ideias preconcebidas, predominantemente de cunho
politico, como a de justica e injustica, posse, e autoridade.

Uma concepc¢do moral sobre a pureza do homem natural, induzida pelo
critério da sociedade civil, de entdo, ndo o debilitaria por seus pré-conceitos?

O caréter extraordinario que aparece nas ciéncias naturais, especificamente
na Histoire Naturelle, € concepcao de moral justificada da seguinte forma por Buffon
(1753, t.4, p.XIJ): “As leis que dependem da vontade dos homens e que sao
diferentes nos diferentes paises tém como causa constituicdes diferentes”.
Percebemos entdo que nas ciéncias naturais, desde entdo, a moral pertence ao
dominio do ser do homem em sociedade civil, e é relativa devido as diferencas
culturais.

Por isso Rousseau contemplou essa discusséo, a inexisténcia de moral no
homem em estado puro de natureza, perscrutando a possibilidade da isencdo da
maldade em seu ser.

O exemplo dessa possibilidade, da auséncia da maldade no homem em
estado de natureza, Rousseau se fundamentou também em Cumberland e
Puffendorf, pensadores do Direito Natural, que conceberam que o homem natural
seria um ser timido por natureza, o que nos faz pensar a influéncia da concepcéo
desses jusnaturalistas na formulag&o dessa ideia de Rousseau (1978a, p. 239):

Um filésofo ilustre pensa o contrario, e Cumberland e Puffendorf asseguram
também que nenhum ser é tdo timido quanto o homem em estado de
natureza [...] ndo duvido que se atemorize com todos os espetaculos que se

Ihe oferecem, sempre que ndo pode distinguir o bem e o mal fisicos que
deles deva esperar.

Porém a timidez parece revelar nessa citacdo acima, que o mal nem sequer
corresponda a uma situacdo experimentada do perigo®’, e que colocamos em

guestao se € uma reacao instintiva, ou fruto da experiéncia da vida.

>’ Retomamos sobre essa questdo, a do perigo, observada por Taylor como um ato instintivo da vida
em a Razéo desprendida de Descartes (TAYLOR, Charles. As fontes do self: a construgdo moderna.
Sao Paulo: Loyola, 1997, p.198). Faz-se necessario se inteirar com o que Descartes referia-se ao
“espirito animal” (Descartes, René. Paixdes da alma. Sdo Paulo SP: Nova Cultural Ltda, 2000, Art.
50).



72

Rousseau aprofunda a defesa da inexisténcia do mal intencional no homem
em estado de natureza isentando o género humano da inteng&o de crueldade, pelo
motivo de o homem néo formar ainda ideia do mal que pudesse cometer. O homem
em estado de natureza ao cometer um mal, agiria assim por “medo e fraqueza”,
como assim pensou Rousseau (1978b, p. 175):

Nada conhecendo tudo temiam: atacavam para se defenderem. Deveria ser
um animal feroz esse homem abandonado sozinho na superficie da terra, a

mercé do género humano. Estava pronto a fazer aos outros todo o mal que
neles temia. As fontes sédo o temor e a fraqueza.

Logo, Rousseau livra 0 homem de uma natureza ma, o seja, o mal é o
intencional, além de que, ndo esquecamos que 0 homem possuia a piedade inscrita
em seu coracdo, sendo entdo a piedade “natural ao coracdo do homem”.

Autores contemporaneos que se debrucaram em reconhecerem em
Rousseau sua “surpreendente compreensao original do natural” (COOPER, 1999,
p.70) defenderam a sua filosofia, enquanto um “corpo sistematico”.

E Cooper, procurando entender as ideias vistas como contraditérias por
alguns teoricos, interpretou que o paradoxo fundamental da filosofia de Rousseau foi
o0 pedido de defesa do filosofo de que o “homem é naturalmente bom e sua
condenacdo a insisténcia de que o homem é perverso e mesquinho” (COOPER,
prefacio, p.IX, 1999).



73

50 GOSTO DA CARNE E SANGUE: PRIMEIROS FRUTOS DA NATUREZA
DESVIADA

A natureza acendia vulcdes, excitava tremores de terra e o fogo do céu
consumia as florestas. Um raio, um dilavio, uma exalagdo conseguiam em
poucas horas mais do que atualmente mil bracos de homens no decorrer de
um século. Em isso, ndo vejo como o sistema pdde subsistir e o equilibrio
manter-se. Nos dois reinos organizados, com o decorrer dos tempos, as
grandes espécies haveriam de absorver as pequenas.

Essa visao acima de Rousseau (1978b, p. 182) mostra 0 que nos parece ser,
uma concepcdo de como 0s seres tornaram- se carnivoros, e confrontamos essa
visdo com a concepc¢éao de Buffon que afirma uma realidade 6bvia no nosso mundo,
a de sermos carnivoros por natureza, pois desde a origem do homem essa foi a
ordem primeira de nossa subsisténcia para o naturalista.

A dificuldade que desafia a nossa capacidade em compreender a visdo
acima de Rousseau, no campo do naturalismo recai, entdo, sobre o problema da
certeza da causa, de que foram as ocorréncias dos fenbmenos naturais que teriam
provocado tal transformacao nos seres, e da certeza do fato “das grandes espécies
passarem a absorverem os pequenos”.

Mesmo diante da impossibilidade de ter ocorrido essa transformacado, da
mudanca do habito alimentar original dos seres por conta de fenbmenos naturais, a
Visdo rousseauniana mostra a possibilidade de que a imaginacéo é capaz de abstrair
tal acontecimento, mesmo em se tratando da origem de tais fendbmenos naturais, se
foram da Providéncia Divina ou se trataram de um acontecimento acidental. O
problema continua gravitando sobre a “causa” e o “fato”.

N&do sabemos da precedéncia dessa visdo de Rousseau, se € de alguma
fonte de escrituras sagradas, como por exemplo, do Génesis que narra a historia do
mundo como fonte de conhecimento, que foi utilizado como meio de investigagcao
por Rousseau como também por Buffon, o que foi muito comum no século
dezoitocentista.

Mas a forma como se encontra descritos tais fenbmenos em nada faz

lembrar algum dogma religioso®®.

*0 dogma religioso pode ser uma possibilidade de configuracdo da visdo de transformacéo de
habitos de seres pressuposta por Rousseau, tornando conceptivel essa interpretacdo pelo viés da
hermenéutica teoldgica de argumentos de Gadamer, na qual a interpretagdo e compreensao da Biblia
Sagrada desempenham fungcdo hermenéutica, procurando superar os “fisicalismos” da teoria da
ciéncia. (Gadamer, Hans George. Verdade e Método II, 2008b, # 426, p.496).



74

Por outro lado, podemos questionar na citacdo introdutéria acima, do inicio
desse capitulo, sobre o tempo e espaco, enquanto meios e finalidade do universo,
relevantes e compreendidos por Buffon (1764, t.12, p.ij) como: “meios e o
movimento do proposito da vida”.

Fizemos essa alusao a Buffon sobre essas categorias de tempo e de espago,
porque aparecem veladas no discurso naturalista de Rousseau, e que apesar de
estarem ocultas, ndo deixam de nos fornecer a ideia do processo gradativo,
progressivo de transformacéo, de mudanca de estado de coisas, da qual os seres
nao estao de fora, de cujas transformac¢es deduzimos ja estar incluido o homem.

Se o0s argumentos de Rousseau parecem oscilar entre o sagrado e uma
propensa visdo cientifica, foi pela filosofia>® que quis determinar sua concepcédo de
correlacdo homem e natureza, intento mais delineado no discurso da Desigualdade
entre os homens. E, sobre o inicio da histéria da espécie humana, a interpretacéao foi
vista por Rousseau (1978a, p. 237) no “livro da natureza que jamais mente” .

O que talvez deva ter sido inusitado na filosofia de Rousseau foi sua
habilidade em apresentar a ideia de conexdo de situacdes, cria-las, senao
transmitindo a atmosfera de circunstancias das transformacdes das vivéncias do
homem conjugados aos fatos da natureza.

Se se pode atribuir a “influéncia de causas naturais a transformacédo dos
homens como o clima, a nutricdo, e os modos [habitos]” (BUFFON apud DUCHET,
1971, p. 257), essas causas que produzem variedades e diferencas entre os povos
da terra sdo incontestaveis na formacao fisica do homem. E foram essas influéncias
das condicbes fisicas da vida determinantes na formacéo etnolégica do homem,
assim como também determinaram a variedades de seres especificos de uma época

e regido planetaria.

> Em suas investigacbes sobre os estudos de hermenéutica, pautando-se tanto na orientacdo
filologica quanto a teologica, Gadamer ressalta o papel da teologia reformista de Lutero quanto ao
seu rumo sistematico de empreender um “procedimento de compreensao desenvolvendo a partir de
um principio geral de interpretagdo de texto e sua relagdo com o “contextus”, cujo sentido unitario se
encontra orientado o todo”. Assim Gadamer pronuncia a génese do conceito de sistema, e mostra
que o aparecimento do termo sistema na filosofia do século XVII surgiu com o aparecimento da nova
ciéncia da natureza. Logo foi a ciéncia da natureza que obrigou a filosofia a elaborar uma sistematica,
se harmonizando com o velho e o0 novo. A novidade é que o conceito de sistema se converteu hum
requisito indispensavel para a filosofia, e que também determinou o divorcio entre a filosofia e a
ciéncia (Gadamer, Hans George. Verdade e Método I, 2008a, nota 5, p. 243).

® Essa figuracdo de linguagem por Rousseau, porém vemos a possibilidade de associa-la a uma
interpretacdo teologica, diante as argumentacbes de Gadamer que justifica o significado da
interpretacdo do texto por tornar legivel e inteligivel a suposicdo do investigador. E que a expressao
metafdrica “livro da natureza” Gadamer interpretou: “E o livro cujo texto Deus escreveu com seu
dedo”. (Gadamer, Hans George. Verdade e Método II, 2008b, #340, p. 393).



75

Futuros naturalistas também incorporaram esse conhecimento, o da
“‘variedade de seres devido as condic¢des fisicas da vida” (LAMARK apud Darwin
2000, p. 10).

Portanto, sobre o efeito de influéncias climaticas, causas naturais, como
determinantes das condi¢@es fisicas da vida, n6s entendemos que para Rousseau
também tais efeitos transformaram estritamente o modo de ser dos seres.

Dai que na evocacdo da cena sugerida por Rousseau, das “manifestactes
dos vulcbes, os tremores de terra, o fogo do céu consumindo as florestas”, néo
poderiam ser causas de efeitos de ordem climaticas com capacidade de alterar as
condicBes de vida do homem, e também de demais seres?

N&o seriam as causas desses adventos dos fendbmenos naturais, como
conjeturou Rousseau, mudanca do habito alimentar do homem frugivoro para
carnivoro?

Se aceitos os efeitos das condi¢des climaticas na formacéo étnica do homem,
a tese do homem frugivoro de Rousseau, ndo se fragilizaria se vista pela 6tica da
ciéencia da etnologia®. Mas essa ciéncia ndo examina o protétipo da espécie
humana, concebido, por assim dizer, como um embrido da espécie. E era esse
homem embrido nos primeiros estagios de desenvolvimento da espécie humana por
gue se interessaram Rousseau e Buffon.

Diante de toda nossa exposi¢ao anterior, sobre a importancia das leis naturais
na vida do homem, tentaremos expor tais consideracdes em defesa da mudanca do
hébito alimentar do homem de frugivoro em carnivoro.

E que percebemos uma abertura para uma tréplica a réplica de Buffon, da
transformacao do homem frugivoro em carnivoro quando o naturalista coloca que “o
homem também sentiu necessidade de comer carne, fora os brotos e sementes”
(BUFFON, 1758, t.7, p. 25). Entdo, recorremos & expressao “sentir necessidade”
como algo que faltasse ao homem, afora ele se alimentar de botos e sementes. A
ingeréncia de carne pode ter sido uma experimentacao.

Destarte, inferimos que o uso do termo <<necessidade>> possa aplicar-se a

uma exigéncia da subsisténcia.

°" Quanto a relacdo estreita da etnologia e antropologia, e filosofia, sobre os estudos da sociedade
ditas selvagens no século das luzes (Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siécle dés
lumiéres. Paris: Francois Maspero, 1971, p.12).



76

Logo esse quadro de argumentacdes procura defender a logica de
argumentacgéo das razdes filosdficas de Rousseau, da alteragdo no ser por conta da
mudanca da condicdo de vida, que ele formula em perspectiva histérica numa
dindmica em que o0 movimento e a acdo de forcas externas interagem nos habitos e
costumes do modo de vivéncia do homem. E, portanto, o homem tendo n&o sido
carnivoro por natureza, tentou e aprendeu a comer carne.

Ainda nessa ocasido nao deixariamos passar por despercebido, quanto a
concepcao de Buffon do homem ser carnivoro por natureza, a indagacao tal como:
‘o homem intentou comer carne sacrificando suas presas”. Entdo como faziam os
homens pertencendo a esse tipo de cadeia alimentar para sacrificar suas presas,
com os dentes, com garras, e ingerindo carne crua, ou entdo, ingerindo restos de
sua carnica?

O homem comendo carne crua nao nOS proporciona uma Visao
hiperanimalesca?

Apesar de ele pertencer ao reino animalia (animais) em sua “classificagcao
taxiondmica”®?, no entanto, mesmo sendo classificado enquanto género homo, este
se mostra um ser biolégico diferenciado.

Por isso, vemos na proposicao da tese do homem frugivoro de Rousseau, de
o homem ter se tornado carnivoro quando ele se torna cacador, e a viabilidade de
dessa sistematica de proposicdo aperfeicoa sua antropologia, ao Ihe dar mais
sentido na ocasido em que o homem torna-se agente do planejamento de suas
acoes.

Entdo a acao de cacar € o exemplo de que o homem s6 poderia executa-la
através de instrumentos, reforcando a visdo de Rousseau (1978b, p. 180) de que “o
estbmago e o intestino do homem néo foram feitos para digerir carne crua, € em
geral ela ndo é do agrado do paladar”; além de que se precisaria do uso do “fogo

que é Gtil para cozinha-las™.

%2 0 estudo sobre o fenémeno humano de Chardin relata que pouco o homem enquanto “Anthropos”
difere anatomicamente de outros antropdides e apresenta uma classificacdo moderna de sua
taxiondmica.(Chardin, Pierre Teilhard. O Fendmeno humano. 142 ed. S&o Paulo: Cultrix, 1995, p.286,
nota 20, p.206.

®® Rousseau ressalta a importancia do fogo enquanto elemento da natureza que produz calor a
especimes animais, e reconheceu seu uso pelo homem como unico ser capaz de ter adquirido
suficiente indUstria para produzir fogo, e critica os fildsofos que tomam os homens por animais.
(Rousseau, Jean Jacques. Ensaio sobre a origem das linguas. 2. ed. Sdo Paulo: Abril Cultura,
1978b,nota 51,181)



77

A concepcao do modo de vivéncia do homem cacgador foi, pois, para
Rousseau o segundo modo de vivéncia do homem, que procedeu ao homem em
estado de pura natureza que se alimentava de sementes ou bolotas, e frutas.

E € no modo de ser do homem cacador que Rousseau parece dar a entender
guando acontece a corrupgao da esséncia do homem em puro estado de natureza,
corrupcdo esta impregnada do sentido da carne, do sangue, dos sentidos, e
instintos, com afinidade com os sentimentos agressivos e violentos, ja que aprendeu
a matar. Esse era o carater do homem cacador para Rousseau, totalmente oposto
ao carater do homem frugivoro, pacifico, piedoso, e tranquilo.

Por isso, o preferivel é ndo perder de vista o que nos é extremamente
significante, a énfase ao “surgimento do homem das méaos da natureza”, mantendo a
concepcao de que nesses primordios a sua alimentacdo era vegetariana antes do
evento mutagénico do homem frugivoro em carnivoro, como assim intuiu Rousseau.

A concepcao de uma mutagenia, referindo-se especificamente & mudanca de
habito alimentar do homem frugivoro em cacador, reforcou nosso pensamento de
pensar que o uso de instrumentos para cagar tenha os pressupostos de acdes
planejadas.

Neste caso ja ndo estariamos sob o poder dos efeitos de uma histéria natural,
como bem a definiu Hobbes (2003, p. 51) como “histéria dos efeitos da natureza que
nao depende da vontade do homem”.

Ainda, quanto a concepcdo de mudanca do habito alimentar do homem,
intensificamos com outros dimensionamentos, como este que Rousseau (1978b, p.
179) assim posicionou-se: “A terra nutre os homens, mas quando as primeiras
necessidades os dispersam, outras necessidades os reinem”.

A nossa pressuposicao sobre como pensou Rousseau o problema da origem
da mudanca do habito alimentar do homem frugivoro para homem carnivoro, foi a
submissdo do pensamento do filosofo em ultrapassar o limite de um pensamento
objetivo, devendo retrogradar ao passado. Percebemos que Rousseau buscou
mostrar a alimentacgéo frugivora como condi¢cdo de um primeiro estado de existéncia
que disponibilizava o estado d’ alma tranquilo; e que em seguida a alimentacéo
carnivora, talvez pela causa da fome, necessaria a sua subexisténcia, deu inicio a

aprendizados de experimentacdes por novas maneiras de viver.




78

Esses novos aprendizados de vida com as mudancas de vivéncias do homem
foram determinando-se até surgir as associagfes. A priori, foi por forca das
circunstancias dos acidentes naturais, que o0 obrigou pelo deslocamento no
movimento de dispersao e agrupamento a sedimentarem-se, formando sociedade e
fundando a cultura.

E importante compreender que a fundamentagdo das causas naturais na
formacdo do agrupamento humano antecipa a necessidade do homem de viver em
sociedade assim como especulou Rousseau (1978b, p. 180):

As associacBes de homens sdo em grande parte obras dos acidentes da
natureza — os dildvios particulares, os mares extravasados, as erupgdes dos
vulcbes, os grandes terremotos, os incéndios despertados pelo raio e que
destroem as florestas, tudo que atemorizou e dispersou os selvagens de
uma regido, depois 0s reuniu para reparar em conjunto as perdas comuns.
As tradigcbes das desgracas da terra, tdo frequentes nos tempos antigos,

mostram de quais instrumentos se serviu a Providéncia para for¢ar os seres
humanos a se reunirem®.

Relembrando Buffon (1758, t. 7, p. 19-20) de “nao se atribuir operacoes
subjetivas a natureza, como um ser que se manifesta por si mesmo e que ndo age e
nem pensa como um sujeito”, que nds concebamos que 0s acidentes naturais
possam ser compreendidos como manifestacdes vivas do planeta terra. Por que nao
como entes? Suas manifestacbes ndo nos dao provas de correlacdo conosco
guando afetam a nossa existéncia?

N&o devamos esquecer-nos que observamos que os fendmenos naturais
foram concebidos por Rousseau como da ordem da Providéncia, mas que também
0S apresentava com a aparéncia de prerrogativas de discurso das ciéncias naturais.

Entéo trazemos a tona o critério naturalista de Rousseau de atribuir a Deus,
no estudo da espécie humana, no inicio do segundo discurso diante de sua
assuncao de gue os fendbmenos sao instrumentos dos quais se serviu Deus para se
forcar os homens a se reunirem. Desde logo, observamos que Rousseau
prepondera uma concepcéo de cunho mais teologica que cientifica.

Nos Discursos da Desigualdade entre os homens e do Ensaio sobre a origem

das linguas, a recorréncia a Deus sempre aparece que nem um ponto de fuga para

** Vico atribuiu a Deus a qualidade de os homens serem sociaveis.( Vico, Giambattista. A ciéncia
nova. Rio de Janeiro: Editora Record, 1999, p.[29].



79

lembrar que é Deus é o autor da criacdo do mundo, da natureza, dos seres e do
homem, e Ele, Deus, desperta animo no homem para instituir a sociedade civil.

Mesmo assim, nos diante da duvida da causa da mudanca de habito
alimentar, percebemos que existe um encadeamento coerente de coisas ou fatos
discursados por Rousseau pela impressdo de se estar diante de uma historia
humana pensada.

Dai que Rousseau confiava a filosofia a capacidade de conjeturar a histéria
da raca humana devido a potencialidade de operar a imaginacdo, desde que
procurasse buscar a verdade. Mas o problema continua sendo quanto a verdade
sobre o sobre esse aspecto da natureza humana, se em sua origem o homem
alimentou-se ou nédo de frutos, sementes ou bolotas, e folhas.

Diante das adversidades da causa, caso tenha ocorrido ou ndo uma
mutagenia alimentar, percebemos que na conjetura rousseauniana sobre a
transformacdo do homem frugivoro em carnivoro apresenta-se um hiato na logica do
discurso das ocorréncias dos fenbmenos naturais, cuja deducdo dessa lacuna,
possa ser que a devastacao das florestas tenha extinguido a alimentacdo natural, e
s6 assim 0 homem tornou-se carnivoro pela necessidade da fome.

Todavia, inclinamo-nos para a concepcao de Rousseau, de que ocorreu uma
transformacao da mudanca do habito alimentar do homem frugivoro em carnivoro, e
que teve como causa os fendmenos naturais, ou as revolucdes®, e que essa
transformacdo do habito alimentar, atribuida ao “gosto da carne e sangue como
primeiros frutos da natureza desviada”, ndo deixa de ser acertada na réplica de
Buffon, embora objetada.

5.1 MODO DE SER DO HOMEM CACADOR

Neste estado de embrutecimento tinha-se, contudo de viver. Os mais ativos
e robustos, aqueles, que sempre andavam a frente, ndo podiam viver
somente de frutos e da caca. Tornaram-se cacadores, violentos,
sanguinarios; depois, com o decorrer dos tempos, guerreiros,
conquistadores, usurpadores. A histéria enodoou seus monumentos com
crimes desses primeiros reis; a guerra e a conquista ndo passam de caca
de homens. Depois de té-los conquistado, sé faltava devora-los — foi o que
aprenderam a fazer seus sucessores.

®> Rousseau denominava de <<revolu¢Bes>> os fendbmenos da natureza, e interpretamos como a
atribuicdo da causa da mudanca do habito alimentar do homem de frugivoro para carnivoro. (Ensaio
sobre a origem das linguas. 2.ed. S&o Paulo: Abril Cultural, 1978b,p. 181).



80

Essa visdo acima de Rousseau (1978b, p. 178), do modo de ser do homem
cacador, erradica o homem do estado de pura natureza, desvia-o de sua
tranquilidade e pacificificidade, pela razdo dele ter se tornado “violento, sanguinario”,
transparecendo uma mudanca drastica do seu modo de ser.

Outra grande dificuldade nossa € desarticular o tom, por assim dizer irbnico
da interpretacdo de Buffon, com o0 que Rousseau realmente exprimiu em seu
pensamento, ou seja, da correspondéncia da alteracdo do modo de ser do homem
frugivoro em cacador nessa sentenca da réplica de Buffon “do gosto da carne e do
sangue fruto de uma natureza depravada’.

Entdo, quando Rousseau (1978b) exemplifica que “o felino jamais se
alimentaria de sementes assim como o pombo de carnes”, ele demonstra um
conhecimento diligente sobre leis prescritas da natureza, ou seja, sobre leis que
determinaram para esses tipos de seres seus habitos alimentares, pois entendemos
gue um felino jamais comeria gréos, ou sementes, e os pombos carnes.

Contudo na tese de Rousseau do homem frugivoro por natureza, nao
aconteceu o mesmo, pois mudou seu habito alimentar de bolotas e frutos para
consumir carne. E a deducdo desse acontecimento Rousseau 0 mostra em
sequéncia, sucedendo-o ao estado de pura natureza, apresentando modos de
vivéncias do homem, como estes a seguir: 0 de “cagador, homens pastores, e em
seguida o de homens agricultores” (ROUSSEAU, 1978b, p. 176), efetivando-se
neste ultimo estado, o modo de ser de homens agricultores, modo de ser sedentério
que propiciou a origem da sociedade®.

Rousseau nédo nos apresenta uma estrutura de sequéncia de articulacdes
significativas sobre etapas de modo de ser e viver na histéria do homem?

Observamos, entdo, que existiu uma substituicdo de individuos por outros ao
longo de uma mesma espécie, demonstrando a ideia da evolucdo humana, melhor
descrita nessa sentenca por Rousseau (1978a, p.280): “géneros humanos de uma

época como ndo sendo a mesma que o género humano seguinte”.

® Rousseau entendeu que o assentamento dos homens na terra logo requeria: instrumentos, acdes
de semeadura, divisdo de terras, o que propiciou 0 aparecimento da propriedade. Segundo Vieira foi
a propriedade que fundou os alicerces da sociedade, porém pelo modo da usurpacéo, e desde entédo
a sociedade apareceu com um mal de origem”. (Vieira, Luiz Vicente. Linguagem estética e politica.
Perspectiva filosofica. Recife: Ed niversitadria da UFPE, Revista Perspectiva Filoséfica dos
Departamentos da UFPE e UFPB, , v.1, n. 27, p. 74, jan./jun., 2007, p.74).



81

Destarte Rousseau fornece-nos a sua visdo evolutiva dos modos de ser do
homem, fazendo-nos perceber as passagens do tempo e variagdo de géneros
humanos, e perpetuando a espécie.

No entanto, nossa reflexdo, doravante, situa-se nos percal¢cos de Rousseau
sobre o estado de vivéncia do homem cacgador e do que ele concebeu ser um estado
violento e sanguinario que condicionou 0os homens serem guerreiros, conquistadores
e usurpadores.

A “usurpacao”, esse termo usado por Rousseau, possui uma especificidade, e
foi apreendido por Vieira (2007, p.74) como determinante no aparecimento da
propriedade “a posse de algo pela usurpagcdo”, pelo uso da forca;, e
consequentemente pressupomos aparecimento do estado de guerra, sendo de
conflitos sangrentos.

Mas é a alusdo a ferocidade e crueldade do homem sobreposta a piedade
que mostra a fenda de potencialidade do mal, todavia com o &libi de que o género
humano de uma época néo seria 0 mesmo de outra.

No caso de Rousseau conceber Deus autor da criacdo do mundo, da
natureza, dos seres e do homem, este ser quando se torna cagador ao exercer uma
vontade imperiosa de matar, Deus o pré-destinou a exercer tal acdo?

A mudanca do modo do homem ser frugivoro em cacador, porém, imprimiu
uma dindmica ao homem por ter saido do estado de torpor, de inércia, da indoléncia,
caracteristicas da concepcéao rousseauniana do homem em estado de pura natureza
impugnadas por Buffon.

Essa concepcao da inércia atribuida por Buffon longe de ser uma concepcao
de fisica parece mais emitir um pré-conceito moral fundado nos habitos e costumes
do homem que vive em sociedade. Mas ja vimos que essa forma de analisar o
homem em estado de natureza ja tinha sido criticada por Rousseau, como assim
procederam pensadores e fildsofos. Logo, a indoléncia era propicia a um estado de
vida em que o homem nao necessitasse de casa, de roupa, e mesmo de nenhuma
obrigacgao.

Mas, como entdo Rousseau salvaguardaria as esséncias substanciais e
originais e verdadeiras do homem em estado de pura natureza impedindo a sua
corrupgéo?

A mudanca é a categoria da filosofia que mais instiga os filosofos. E essa é

uma categoria que foi visivelmente expressa na antropologia de Rousseau quando



82

procurou desencadear a situacdo inicial da existéncia do modo de vivéncia do
homem frugivoro, supondo seu modo original de ser, e que depois se modificou pelo
modo de ser carnivoro.

Ndo € a mudanca, enquanto uma categoria filoséfica nesse discurso de
Rousseau, transparente, quando do homem em estado de pura natureza foram
desviadas a tranquilidade, pacificidade, ingenuidade, transformando-se em um
homem sanguinario, cruel, e tornando-se homens tendenciosos as guerras?

O estado de vivéncia do homem cacador foi pensado por Rousseau como um
estagio da vida do homem que transformou substancialmente a esséncia do modo
de ser natural do homem. Se a razdo da mudanca do modo de ser do homem
natural pode ter sido necessario a sua subsisténcia, tornando-se cacador,
percebemos que essa transformacdo despertou sua percepcdo para o sentido do
uso da forca bruta.

E, entdo, o que aconteceu a compaixao ou piedade inscrita no coracédo do
homem em estado de pura natureza?

Pressupomos que o que Rousseau quis nos transmitir € 0 que nos sobreveio
do aprendizado da caca, e que a extensédo dessa acdo do homem de matar, que
primeiramente era dirigida a animais dos quais passou a alimentar-se, em seguida
foi dirigida a propria espécie, e por isso Rousseau expbés que “homem tornou-se

cacador de homens”.

5.2 ESTADO DE FEROCIDADE, OU DE BARBARIE DO HOMEM

De imediato ndo percebemos o sentido dessa reflexdo de Rousseau (1978b,
p. 174): “Chamo de primeiros tempos os referentes a dispersdao dos homens, seja
qual for a idade do género humano na qual se queira fixar a época”.

Essa flexdo transparece uma tentativa de suprir a insuficiéncia da falta da
localizagdo do homem no tempo e espaco, de modo a superar o0 problema da
indefinicao da cronologia®’.

A retdrica dissimula o problema da gravidade dessa sentenca “seja qual for a

idade do género humano na qual se queira fixar a época”, que parece querer

7 Ja apresentamos [ nota 33, capitulo 4.1, p. 48, dessa dissertacao] sobre o problema da cronologia
da localizag¢é@o dos fatos no curso da evolugdo humana, observado pelo professor Dr. Luiz Vicente

(Vieira, Luiz Vicente. A recusa dos pressupostos liberais. Porto Alegre: Edipucrs, 1997, p.120).



83

expressar uma referéncia a raca humana, cuja ordem oculta aquela sequéncia do
homem natural, homem cacgador, homem pastor, e homem agricultor. Isso significa
gue oculta o movimento dos diferentes modos de vida da espécie, identificado pelas
transformacdes do modo de viver dos homens, com seus atributos distintivos e
fundamentais, até mesmo, a possibilidade da radicacdo do homem na terra for¢cado
pelas condi¢Bes climéticas.

Nesta ocasido, fixamos nesse momento, a nossa atencdo ao modo de ser do
homem cacador, do qual pressupomos estar associado a origem do estado de
barbérie, da crueldade, e violéncia do homem, que, embora seja considerado um
estado concernente a sua sobrevivéncia, para Rousseau o homem ainda nao se
apercebia enquanto homem, e por isso Rousseau (1978b, p.174) refletiu que “as
fontes da crueldade eram o temor e a fraqueza”.

E possivel tivesse sido a propriedade® que fez com que o homem ao se
perceber como homem revelou-se a si mesmo impregnado do mal. Dai é
imprescindivel observar a causa que delimita o homem bom do homem barbaro,
violento e feroz.

Assim sendo, observamos que Rousseau localizou o homem, ainda vivendo
na floresta, sob a regéncia das leis da natureza, comunicando-se por gestos e sons
inarticulados, ndo possuindo nenhuma comunicacdo linguistica. Mas também o
homem nessas circunstancias tinha nocdo de nucleo familiar, ideia de pai, filho, de
irmao, mas ndao de homem. O Rousseau quer nos dar a entender € que inexistiam
lacos de fraternidade entre os homens, pois, os homens vivendo em grupos isolados
e dispersos a consequéncia foi o estranhamento, uns dos outros.

Essa € uma proposicao de um estagio do passado do homem, desdobrada da
seguinte sentenca de Rousseau (1978b, p. 176): “Inimigos do resto do mundo, que

nao viam e ignoravam, odiavam-se porque nao podiam conhecer-se”.

®® A ideia de propriedade por Vico foi compreendida como o cultivo da terra pelo homem, quando nela
fixou-se submetendo aqueles que haviam se dispersado nas florestas a escraviddo (VICO,
Giambattista. A ciéncia nova. Rio de Janeiro: Editora Record, 1999). J4 Rousseau concebeu a ideia
de propriedade com énfase no termo de ‘usurpagao’, cujo significado de apossar-se de ou tomar
(algo) pela forga ou sem direito conota um sentido moderno, o que é observavel neste enunciado: “O
verdadeiro fundador da sociedade civil foi primeiro que, tendo cercado um terreno, lembrou-s de dizer
isto € meu e encontrou pessoas suficientemente simples para acreditar”. (ROUSSEAU, Jean
Jacques. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens. 2. ed. Sao
Paulo: Abril Cultural, 19782, p 259). Reapresentamos o significado de propriedade apreendido pelo
prof. Dr. Vicente Vieira o como “a posse de algo pela usurpagéo”, pelo uso da forca (Vieira. Luiz
Vivente. Linguagem estética e politica. Perspectiva filosofica. Recife: Ed Universitaria da UFPE,
Revista Perspectiva Filoséfica dos Departamentos da UFPE e UFPB, v.1, n. 27, p. 74, jan./jun, 2007).



84

Mas 0 que parece estar subtendido é que Rousseau quis salvaguardar o
homem da intencdo da maldade, ainda vivendo em estado de natureza, porém néo
pura, ja que ele ndo formava ideia de si enquanto homem, e nem do outro. Logo
este homem estaria salvaguardado do mal intencional.

Observamos na concepcdo do acometimento da crueldade, mesmo ainda nao
sendo intencional pelo homem, a divergéncia do foco do sentido nutricional inferido
na réplica de Buffon, quando o naturalista parece mostrar a crueldade associada ao
gosto da carne e do sangue como fruto de uma natureza desviada.

Por isso ha necessidade de atencao ao capitulo IX do Ensaio sobre a origem
da lingua quanto a formulacéo de ideias de Rousseau que aparecem sobrepostas, e
espargidas, porque € nessa obra em que se concentra a tematica do homem
cacador e do estado de barbarie, enquanto prenuncios do estado social civil.

Logo, a atribuicdo ao estado de barbarie por Rousseau (1978b, p. 175), como
que um aspecto de um estégio pré-cultural, considerava o “homem que nao formava
a ideia de homem”, mas que mesmo assim, apesar de costumes tdo ferozes,
possuia a naturalidade de ternura do amor pela prépria familia.

Imiscuida a essa exposicdo da afabilidade pela familia e ao estranhamento
entre homens, concebida por Rousseau, parece- nos que a ideia de homem esteja
associada a percepcao humana revelada pela aquisicdo da cognicdo dos objetos do
mundo, quando o homem passa a “refletir ideias comparadas”.

Sobremodo, o motivo da barbarie é justamente a falta de reflexdo como intuiu
Rousseau (1978b, p. 175): “aplicai essas ideias aos primeiros homens e
encontrareis o motivo de sua barbarie”.

No entanto, parece que o problema da auséncia da reflexdo, levando o
homem ao desconhecimento de si mesmo e do outro, possa estar relacionado a
inexisténcia da lingua, enquanto codigo linguistico para se aperceber.

Apresentamos, entdo, a questdo da dispersdo do homem como um fator
incisivo da decorréncia do estado de barbarie colocada por Rousseau (1978b, p.
175.):

Cada um, dizem, julgava-se senhor de tudo. Pode ser que sim, mas
ninguem conhecia e desejava 0 que estava a sua mao; suas necessidades,
em lugar de aproxima-lo de seus semelhantes, distanciavam-no. Os
homens, se quiserem, atacavam-se quando se encontavam...,, mas

encontravam-se muito raramente. Em todos os lugares dominava o estado
de guerra e toda a terra estava em paz.



85

Nessa citacdo, em tal caso, parece tornar-se decisiva a concepcédo de
Rousseau sobre o estado de de barbarie. E a barbarie, pois, o estado de guerra, e a
guerra ndo é fruto da natureza, e sim do homem natural ja corrompido. Segundo
Rousseau, 0 homem expressou primeiro a ideia de objetos e coisas do que a ideia
de homem, ou de ser humano.

Mas Rousseau néo deixou de entronizar no modo de ser do homem barbaro a
pertinacia da necessidade de sua tese do homem frugivoro, visto que se referiu ao
comportamento dos barbaros, como aqueles que se alimentam excessivamente de
carne: “os primeiros barbaros mostram-se mais vorazes e carnivoros do que
agricultores e granivoros” (ROUSSEAU, 1978b, p.176).

O que deduzimos desse enunciado € que a violéncia e ferocidade do homem
barbaro fossem estimuladas pelo gosto da carne e sangue.

Sobre a barbarie do homem, precisamos apresentar outras concepcgoes,
embora haja uma uniformidade de pensamento quanto a ocorréncias de guerras,
violéncia e crueldade humana, antes da existéncia das leis sociais. Porém o que
observamos € que a compreensao de barbarie por Rousseau parece prescrever um
tempo mais remoto.

Destarte, a concepc¢do do estado de barbarie de Hobbes (2003, p.76) é a de
um tempo em que os “homens vivem sem um poder comum capaz de manté-los a
todos em respeito, eles se encontravam em condicdo de guerra, e uma guerra que é
de todos contra todos os homens”.

Diferentemente de Rousseau, a concepcdo de “estado de natureza” do
homem, por Hobbes, corresponde ao estado de barbarie, dando a entender que a
natureza cruel e violenta lhe fosse inerente.

Contudo, o estado de barbarie de Rousseau apresenta certa similaridade com
a concepcao de Vico, no sentido de que o homem desconhecia si mesmo, mediante
a auséncia da reflexdo. Buscando chegar a esta similaridade contemplamos essa
reflexdo do fildsofo social italiano: “o homem sentia sem se aperceber” (VICO, 1999,
p.17).

Essa reflexdo ndo lembra a falta da faculdade do homem de formar ideias,
proposta por Rousseau, especificamente, de o homem formar ideia de si mesmo?

E prosseguindo, o filésofo italiano, ainda em seus relatos historicos mostra as
caracteristicas do homem em estado de barbarie como “impulsionados pelos afetos
violentos dos sentidos e paixdes” (VICO, 1999, # LI, p. 109).



86

A viséo histérico-humanista de Vico ao reproduzir a historia da humanidade,
seguindo um percurso espiralar, com acontecimentos que decorrem da acéo
humana, apresenta forte teor teoldgico quando o fildsofo italiano acredita que foi a
Providéncia que fez com que o homem se tornasse sociavel, sendo entdo um ser
predestinado a ser um ser sociavel.

Todavia, Vico também concebeu o homem em uma fase existencial que
chegou a designar de “estado de animalidade”, vivendo em um estado de disperséo,
assustados, e vagando pela floresta; e analogo a ideia de dispersdo de Rousseau,
s6 quando os homens se reencontraram € que fundaram as primeiras instituicdes.

A visdo sécio-filosofica de Vico, considerando o estado de dispersdo a
fundacao das primeiras instituicées, ndo se assemelha a visdo de Rousseau?

Observamos entdo, que a tese da dispersdo de Rousseau nao foi inédita. Ao
menos existe uma concordancia com Vico sobre essa tese nas conjeturas sobre o
gue aconteceu ao homem antes da formacgéo da sociedade.

O que nos despertou também interesse ao nosso conhecimento da historia
social viquiana é que o homem fundou a cultura com as queimadas das florestas: “o
primeiro fogo ateado foi o que se acendeu nas selvas para desmata-las e reduzi-las
a cultura” (VICO, 1999, p. 38), iniciando-se, entdo, o aparecimento das cidades.

Ainda, segundo Vico (1999, p. 30), foram “os Hércules que encarnaram o
carater dos herdis politicos que precederam os herbis das guerras”’, e que
“‘mancharam a historia com as carnificinas sangrentas refletindo o estado de
violéncia e crueldade”.

O estado de barbarie é, pois, explicitado, sem margens para ambiguidades,
reconhecendo o estado de guerra e as carnificinas sangrentas.

Retomando a critica que Buffon fez a Rousseau, em sua réplica, quanto ao
“gosto da carne e do sangue como primeiros frutos de uma natureza depravada, que
os costumes e as artes acabaram de corromper”, ndo seriam esses costumes e
artes o estado de barbérie, a violéncia e crueldade, sugeridos como associacdo a
avidez pelo gosto da carne e sangue, que ja teria corrompido o homem?

Rousseau (1978b, p. 174) antes de iniciar o cap. IX do Ensaio sobre a origem
das linguas esclareceu que buscava “seguir a ordem da natureza” a fim de encontrar
a “origem das instituicbes”. Logo o estado de barbéarie afigura-se ao nosso
entendimento como uma ordem de vivéncia entre os homens antes da origem das

instituicoes.



87

Mas o problema se apresenta na aparéncia da causa e circunstancias do
estado de barbérie relacionando-o a crueldade, a guerra, a violéncia com o gosto da
carne. Entdo tentamos analisar esse problema de interpretacdo, identificado na
réplica de Buffon, da concepcéo antropologica de Rousseau:

[...] o homem sacrificou sua liberdade para se reunir com outros; a guerra, a
idade do ferro tomou o lugar do ouro e da paz; a crueldade, o gosto da

carne e do sangue foram os primeiros frutos de uma natureza depravada,
gue os costumes e as artes acabaram de corromper [...].

O que poderia, entéo, ter corrompido o homem em estado de pura natureza?
O gosto da carne e sangue, ou o estado de guerra, bem dizer, o estado de barbérie
qgue tomou o lugar da paz?

Rousseau realmente fez mencdo ao comportamento dos barbaros por sua
avidez pelo gosto da carne quanto a seguinte colocacdo: “os primeiros barbaros
mostram-se mais vorazes e carnivoros do que os agricultores e granivoros”
(ROUSSEAU, 1978b, p. 176). Mediante essa proposicao observamos a associacao
terminoldgica entre os termos “barbaros, vorazes, e carnivoros”.

Com efeito, compreendemos que haja possibilidade de que o significado dado
a esta proposicao de Rousseau por Buffon, refutado em sua réplica, exprima que a
guerra, crueldade, violéncia, tenha relacdo com o habito carnivoro.

A gravidade dessa proposicao atributiva, e a outras de mesma natureza,
diante dessa analise, propende, por certo, para a compreensdo do significado da
mudanca do hébito alimentar do homem para o gosto da carne, com consequéncias
nefastas ao modo de ser do homem natural.

Rousseau exaure essa sua reflexdo, sobre a inversdo da natureza do modo
de ser do homem frugivoro, quando ja assentados na terra, bem dizer, nos
primoérdios de sua organizacdo de sociedade civil, ainda fazendo alusbes como a
que fez a Triptélemo, certamente uma autoridade que “proibiu os gregos de
comerem carne” (ROUSSEAU, 1978b, p 1977). Nesses tempos o filosofo genebrino
ja tinha convicgéo de que os homens tinham se tornado “tremendos devoradores de
carnes”.

Outra alusdo a esse apetite carnivoro contemplado na histéria humana por
Rousseau foi quanto “aos regalos dos hdspedes por Homero”; e a “Abrado,
refestelado pelas carnes assadas de cabrito por sua esposa Rebeca” (ROUSSEAU
1978b, p 1977).



88

6 CONSIDERACOES

A partir do que foi exposto nesta pesquisa apresentamos como objeto de
analise a réplica de Buffon dirigida a Rousseau, que aparece na matéria Animaux
carnassiers de sua obra L’ Histoire naturelle.

Deste estudo pudemos perceber que, dentre a tradicdo de pesquisas sobre 0
teor politico da obra o discurso da Desigualdade entre os homens, existem outros
vieses a serem explorados, como foi 0 caso de nossa investigacédo sobre a tese do
‘homem frugivoro” reconhecidas como elemento estrutural em estudos
antropoldgicos de Goldshimidt e Duchet.

Notadamente a tese do “homem frugivoro” € ponto fulcral da réplica de
Buffon, texto que tece uma resposta explicita dirigida a Rousseau, da qual
percebemos uma reflexdo assimétrica e transitiva de elementos que constituem o
conjunto de tematicas rousseaunianas de cunho naturalista, de modo que nosso
propésito foi visualizar e reacender determinados movimentos desses aspectos do
pensamento de Rousseau.

O nosso procedimento foi o de interpretacdo da réplica de Buffon, de maneira
a deixar clara a nossa observacao sobre a tbnica de sua critica, cuja circunspeccao
buffoniana gravita sobre o método de analise de Rousseau de fundamentos
naturalistas, do qual Buffon refuta a tese rousseauniana do homem frugivoro,
perscrutando-o na diligéncia de uma ordem epistemoldgica.

Essa exigéncia de um racionalismo metodoldgico, determinado pela ciéncia,
seria de se esperar de Buffon, um cientista, como que ficou reconhecido no ambito
das ciéncias naturais, as quais primavam pela objetividade na sistematizacdo da
observacéo, estabelecida por seu método indutivo e proprio da andlise das ciéncias
naturais.

Portanto, Buffon, refutava a atribuicdo da subjetividade ao homem natural e a
fatos naturais, que levaria o investigador a uma viséo ilusdria de nossa imaginacao,
incorrendo o risco de conceber a natureza algo diferente do que ela é; e julgou a
concepc¢ao de estado de natureza de Rousseau um estado idealizado, assim como
algumas especificidades antropoldgicas.

Acontece que se no debate cientifico dezoitocentista predominava uma
énfase nas questdes objetivas relacionadas aos fenbmenos naturais, percebemos o

intento de Rousseau introduzir aspectos da subjetividade no naturalismo.



89

A proposicdo de Rousseau foi entdo de demonstrar a existéncia do
sentimento no homem em estado de natureza, dando-lhe o sentido de interioridade
com nuanca de aspecto subjetivo, intentando, pelos fundamentos das ciéncias
naturais, incorporar um propenso método cientifico no dominio da origem da afeicéo,
todavia livre do racionalismo mecanicista de cunho fisiologico proposto por Buffon.

O que torna a antropologia de Rousseau singular €, pois, a sua proposi¢ao
de busca da origem dos primeiros sinais dos aspectos subjetivos no homem natural,
nas circunstancias do movimento do dinamismo histérico da existéncia humana,
desde quando o homem em estado de pura natureza tinha sua precedéncia em um
solo virgem como compreendeu Derrida, um terreno quando sequer existia a
“aventura social histérica do homem”, mas passivel de se imaginar sua pré-historia.

Na introducdo da Desigualdade entre os homens, Rousseau ratifica que esse
seu segundo discurso trata de conjeturas. Portanto, concordamos que certos
assuntos como o estado de inocéncia, a qualidade da tranquilidade da alma
[condicdo pacifica do homem], e o sentimento de piedade, possam vir a ser
idealizacbes enquanto estados originais do modo de ser da esséncia do homem; e
que também sendo precedentes a origem da razdo, apresentam-se com aparéncia
de um incipiente modo de subjetividade do homem, mas que, antes de tudo sé&o
aspectos imbricados a um discurso de cunho antropolégico, além de que sé&o
intensificadas, tais qualidades, como inerentes ao modo de ser do “‘homem
frugivoro”.

Mesmo se tratando de especulacdes, a existéncia do teor filoséfico mostra-se
no exercicio do pensar, quando busca a origem de tais aspectos de qualidades
d’alma, ou sentido de interioridade do modo de ser do homem, quando ultrapassa os
limites do pensamento, para retornar a consciéncia, como reflexdo sobre o que
possa ser imanente a esséncia do espirito humano em seu estado natural, ou
original.

Se Rousseau inaugurou a emergéncia da inclusdo desses aspectos
qualitativos do modo de ser do homem, circunscritos em um discurso antropolégico,
€ pertinente a colocacdo do ponto de vista hermenéutico de Gadamer quando
colocou que a “pretensédo da ciéncia foi superar pela via do conhecimento objetivo a
causalidade da experiéncia subjetiva”.

E essa determinacgéo da objetividade da ciéncia se radicou com Buffon na sua

observacdo contemplativa e objetiva das coisas naturais, e da natureza do homem.



90

No entanto percebemos nuancas de fundamentos cartesianos, expressas
pelo modo racionalista de operar o pensamento, pautado em principios
metodoldgicos mecanicistas; e Rousseau estando integrado aos debates cientificos
da época, mostra um modo diferenciado de filosofar e representar as suas ideias
naturalistas, afluindo mais pela tendéncia de uma espiritualidade.

Foi entdo através de estudos preliminares da hermenéutica, reconhecida por
Gadamer como uma disciplina auxiliar da filosofia, que acreditamos poder apoiar a
compreensao da intencéo filosofica de Rousseau no ambito do naturalismo.

Isso, porque ela, a hermenéutica, instaura a critica ao modo operandis da
ciéncia como paradigma que sustentou o conceito de ciéncia moderna fundado no
modelo racional da matematica, como modo perfeito de conhecimento
predominando a ideia de método.

A proposta de Gadamer ao usar o paradigma da experiéncia da arte para
escapar do rigor da ciéncia e demonstrar o alcance da verdade através da estética,
considera, pois, a intencdo do autor pela sua capacidade de comunicar e mostrar
algo que possa estar encoberto de outra forma.

Disso, seguindo etapas sistematicas de nossas investigacdes, sobre a tese do
homem frugivoro, nés encontramos observacdes na obra As seis leituras da Biblia
por Rousseau do professor Dr. Washington Martins da Silva, estudioso da filosofia
de Rousseau, e entdo percebemos possibilidade de entender um nexo teoldgico
pelos fundamentos de uma hermenéutica teologica.

Decorre também, pelo viés da hermenéutica, a identificacdo da origem do
sentimento de piedade, enquanto aspecto de aparéncia subjetiva, que destacamos
como reflexdo exclusiva da filosofia de Rousseau, e do modo como o demonstra na
ordem do surgimento, antecipado ao surgimento da razao.

O nexo de uma interpretacao teoldgica dessas teméaticas rousseaunianas, que
ja identificamos no ambito da linha de conhecimento da “hermenéutica teoldgica”,
revela-se, entdo, nos fundamentos da hermenéutica de Gadamer, reforca-se na
interpretacdo sobre a “histéria humana escrita no livro da natureza pelo dedo de
Deus”, na perspectiva da apreensao do entendimento da relagdo do homem com a
natureza, concebida por uma forte influéncia do texto biblico como fonte originaria na
contribuicdo da reflexdo e compreenséo da historia humana.

Gadamer também nos lanca luzes a questdo da inser¢cdo do sentimento no

discurso filosofico contra a frieza do iluminismo, quando referencia Schleiermacher,


http://pt.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Schleiermacher

91

filbsofo alemdo, de quem reconheceu seus fundamentos na constituicdo da
hermenéutica teoldgica, tendo como bidgrafo Dilthey, outro filosofo alemao quem,
também, Gadamer rende reconhecimento as suas reflexdes na elaboracdo da
hermenéutica moderna das Ciéncias do Espirito.

De certa forma Rousseau € precursor da introdugdo do sentimento do
discurso da filosofia moderna, posicionado numa compreensibilidade além do
limitado do horizonte de interesses do modelo da metodologia da ciéncia moderna,
instaurando, se é que se possamos assim identificar, um romantismo precoce.

Se a concepcdo do homem estado de natureza de Rousseau foi julgada por
Buffon como uma idealidade de carater néo cientifico, Rousseau fez valer, além da
ideia de natureza como forca vital, a formacdo de uma concepcdo da natureza
imbricada ao espiritual, gerando um embate contra indiferenca do racionalismo
cientifico quanto a insercdo de questdao de aspectos subjetivos no discurso do
naturalismo.

Compreendemos, entdo, que Rousseau intentasse com sua tese do homem
frugivoro buscar nexos da vida de forma estritamente natural, concebendo o homem
biolégico natural por absoluto, integrado a um estado de harmonia.

Quanto a verdade, se 0 homem em sua origem alimentava-se ou ndo de
carne, 0 que pensar quando a ciéncia na atualidade encontra vestigios do habito
alimentar original do homem natural, quando sé se nutria de frutos, ervas e
sementes?

Recentemente a paleontropdloga da Universidade do Colorado em Boulder,
Sandi Copeland descobriu nos fésseis encontrados de hominideos com dois milhdes
de anos, por meio de uma nova técnica de datacdo - a ablasdo por laser - muito
embora sua pesquisa seja a respeito do estudo de géneros, que nossos ancestrais
alimentavam-se de uma mistura de frutas, grama, sementes e nozes, 0 que nos
ocasiona um sentimento de perplexidade em face de nossa investigagao filosofica.

Volta a tona a discussdo sobre o verdadeiro estilo de vida do homem e
inferéncias sobre a biologia humana que ainda se mantém a margem de falta de
informacgdes precisas, verdadeiras, como se refere a colaboradora de tal pesquisa, a
paleontéloga da Universidade da Califérnia Margaret J. Schoeninger, que
acompanha esses estudos.

E uma mera coincidéncia essa descoberta na ciéncia atual e a tese do

homem frugivoro de Rousseau?



92

No entanto, na perspectiva de nosso interesse por uma razao filosofica, a
intencdo da tese do homem frugivoro de Rousseau, noés a enveredamos por um
desfecho ético, mas desde que o destaque do sentimento de piedade ganhe relevo
no discurso, despertando-nos para a sensibilidade da dor e sofrimento do outro,
guando na manifestacdo de sua morte.

Destarte, deduzimos que Rousseau coloca o sentimento de piedade enquanto
um principio de humanizacéo, concebido como inato a espécie humana, mostrando
gue a percepcdo da existéncia desse sentimento dignifica o carater de humanismo
do homem, refletindo, portanto, uma questdo de natureza ética, fazendo com que
percebamos o sofrimento do outro, de cujo exemplo significativo dos mugidos tristes
do gado entrando matadouro fica-nos a impressao sugestiva.

Cremos que nédo se trate de uma exaltacdo da subjetividade do individuo
Rousseau, senéo, a tentativa da recuperacao do que nos parece ser inato e que foi
desviado pelas circunstancias da vida, lancando-nos uma proposta de reflexdo de
elevado grau.

E, sobre o questionamento mais amplo dessa dissertacdo, o da possibilidade
de compatibilizar naturalismo e moral, nés inferimos que a piedade sendo concebida
como dada pela natureza, por ela mesma ou por Deus, que se encontra inscrita nos
nossos coragdes, como assim refletiu Rousseau, ndo ha necessidade de forcar uma
compatibilidade, visto que uma moral natural ndo impde ao homem ser piedoso, nem
tdo pouco ser bom, ou seja, 0 homem néo aprende a ser bom, nem piedoso, ele o é
por natureza, e o mal seria visto como desvio da bondade.

A peculiaridade da antropologia de Rousseau se singulariza, também, por
mostrar no dinamismo da vida do homem o processo de sua transformacdo no
alinhamento, natureza - homem- instituicdo, e 0 seu pior momento € o estado de
barbarie, transicdo da saida do homem da natureza para viver o estado social, visto
como consequéncia da desnaturalizacdo do homem.

Logo hd uma feicdo ontologica nessa desnaturalizacdo quando procura
expressar o desequilibrio da harmonia do modo de ser do homem, quando passou a
viver em estado de violéncia.

Cooper apreendeu a argulcia desse pensamento de Rousseau mostrando o
sentido de que o homem foi bom enquanto permanecia natural, e quando ndo mais
natural ele foi corrompido, perdendo suas caracteristicas originais, o que sem duvida

nenhuma € uma linha de forca estrutural da filosofia antropoldgica rousseauniana.



93

bY

Quanto a concepcado do homem vegetariano, como designou Goldshimidt,
reconhecendo-a no discurso antropologico de Rousseau enquanto possibilidade de
ser uma caracteristica original e natural do homem ha evidéncia de iguais
fundamentos, incorporados a pratica do vegetarianismo por uma minima parcela da
humanidade.

E mesmo que ndo represente uma prética universal, mantém-nos diligentes
ao futuro do homem, refletindo nossas acdes destituidas de refinamento espiritual,
independendo de que Deus nos tenha determinado um tipo de alimentac&o natural,
porque esta ainda é uma exigéncia da natureza para o metabolismo do organismo
humano, apesar da ingeréncia da carne.

A tese do homem frugivoro de Rousseau, disseminada em discursos
rousseaunianos de cunho naturalista, ainda na observacédo de Goldshimidt, imiscuiu-
-se na polémica do tipo de natureza discursiva, na questdao de ser ou ndo da ordem
da ciéncia, em cuja réplica Buffon objeta tal tese. De qualquer modo, a tese do
homem frugivoro efetivou a introducdo de sua discussdo no ambito da antropologia,
a qual nés procuramos demonstrar a interrelacéo de seu discurso com o discurso da
filosofia, ambas mantendo a tradicdo de serem observadas no ambito do
naturalismo.

A confluéncia de ambos os conhecimentos, filosofia e antropologia, mostram-
se na filosofia de Rousseau configurando peculiaridades de sua filosofia sobre a
origem do homem, dai que a designamos de “antropofilosofia” o discurso de uma
antropologia com reflexbes voltadas para um conhecimento integrado entre o
discurso do homem biolégico e espiritual, ao intentar discursar sobre 0 homem
plenamente natural, com tendéncia ao reconhecimento da originalidade do modo do
homem ter sido naturalmente ético.

Foram essas reflexdes sobre Rousseau que nos levaram ao interesse de abrir
caminhos para o olhar do estabelecimento da interacdo da antropologia a filosofia
ampliando-se para outras investigacdoes e mantendo-nos atentos ao intento de

outros objetivos.



94

REFERENCIAS

ABBAGNANO, Nicola. Natureza, Estado de. In: DICIONARIO de filosofia. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2007.

ARISTOTELES. Politica. S&o Paulo: Nova Cultural, 2006.
BRANDT, Carlos. Spinoza y el panteismo. Barcelona. Impr. Romargraf, 1972.

BUFFON, George-Louis Leclerc. Histoire natturelle: premiers discours. De la
maniere d’étudier & de traiter I'Histoire Naturelle. Paris: Avec La description du
Cabine du Roy. Tomo 1, 1749a. Disponivel em: <www.buffon.cnrs.fr>. Acesso em:
28 agosto 2011.

. Histoire natturelle: De la nature de I' homme. Paris: Avec La description du
Cabine du Roy, tomo 2, 1749b. Disponivel em: <www.buffon.cnrs.fr>. Acesso em:
28 agosto 2011.

Histoire natturelle : varietés des espécies humaines. Paris: Avec La
description du Cabine du Roy, tomo 3, 1749c. Disponivel em: <www.buffon.cnrs.fr>.
Acesso em: 28 agosto 2011.

. Histoire natturelle: Réponse de M. de Buffon, a MM. les Députés et Syndic
de la Faculté de Théologie. Avec La description du Cabine du Roy, tomo 4, 1753.
Disponivel em: <www.buffon.cnrs.fr>. Acesso em: 26 agosto 2011.

.Histoire natturelle: Animaux carnassiers.Paris: Avec La description du
Cabine du Roy, tomo 7, 1758. Disponivel em: <www.buffon.cnrs.fr>. Acesso em: 26
agosto 2011.

. Histoire natturelle: de la nature. Premiére vue.Paris: Avec La description
du Cabine du Roy. 1764. Tomo 12, Disponivel em: <www.buffon.cnrs.fr>. Acesso
em: 26 agosto 2011.

CHARDIN, Pierre Teilhard. O Fen6meno humano. 142 ed. Sdo Paulo: Cultrix, 1995.

COOPER, Laurence D. Rousseau, nature, and the problem of the good life.
Pennsylvania: The Pennsylvania State University Park, 1999.

CORNFORD, Francis MaCdonald. Antes e depois de Sécrates. Sdo Paulo 2007

DARWIN, Charles. A Origem das espécies, e a sele¢cdo natural. Sdo Paulo:
Hemus, 2000.

DENT, N. J. H. Compaixdo (piedade). In:DICIONARIO Rousseau. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 1996.

DERRIDA, Jacques. Gramatologia. S&o Paulo: Editora Perspectiva. 2004.


http://www.buffon.cnrs.fr/ice/ice_page_detail.php?lang=fr&type=text&bdd=buffon&table=buffon_hn&typeofbookDes=hn&bookId=1&pageChapter=PREMIER+DISCOURS.+De+la+mani%E8re+d%92%E9tudier+%26+de+traiter+l%92Histoire+Naturelle.&pageOrder=6&facsimile=off&search=no&num=&nav=1
http://www.buffon.cnrs.fr/ice/ice_page_detail.php?lang=fr&type=text&bdd=buffon&table=buffon_hn&typeofbookDes=hn&bookId=1&pageChapter=PREMIER+DISCOURS.+De+la+mani%E8re+d%92%E9tudier+%26+de+traiter+l%92Histoire+Naturelle.&pageOrder=6&facsimile=off&search=no&num=&nav=1
http://www.buffon.cnrs.fr/
http://www.buffon.cnrs.fr/
http://www.buffon.cnrs.fr/
http://www.buffon.cnrs.fr/ice/ice_page_detail.php?lang=fr&type=text&bdd=buffon&table=buffon_hn&typeofbookDes=hn&bookId=4&pageChapter=R%E9ponse+de+M.+de+Buffon%2C+%E0+MM.+les+D%E9put%E9s+et+Syndic+de+la+Facult%E9+de+Th%E9ologie.&pageOrder=9&facsimile=off&search=no&num=&nav=1
http://www.buffon.cnrs.fr/ice/ice_page_detail.php?lang=fr&type=text&bdd=buffon&table=buffon_hn&typeofbookDes=hn&bookId=4&pageChapter=R%E9ponse+de+M.+de+Buffon%2C+%E0+MM.+les+D%E9put%E9s+et+Syndic+de+la+Facult%E9+de+Th%E9ologie.&pageOrder=9&facsimile=off&search=no&num=&nav=1
http://www.buffon.cnrs.fr/
http://www.buffon.cnrs.fr/
http://www.buffon.cnrs.fr/

95

DESCARTES, Renée. O método. Sao Paulo: Editora Nova Cultural. 2000a.
. Paixdes da alma. Sao Paulo: Editora Nova Cultural. 2000b.

DUCHET, Michele. Anthropologie et histoire au siecle dés lumiéres. Paris:
Francois Maspero, 1971.

ENGELS, Friedrich. Sobre o papel do trabalho na transformacdo do macaco em
homem. In: ANTUNES, Ricardo (org). A Dialética do trabalho: escritos de Marx e
Engels. S&o Paulo: Editora Expresséo Popular, 2004.

ESPINOSA, Baruch de. Etica - Sdo Paulo: Editora Nova Cultural 2002,
. O tratado politico. Sdo Paulo: Editora Nova Cultural. 2002.

GADAMER, Hans Georg. Verdade e método I. 10.ed. — Petropodlis, RJ: Editora
Vozes, 2008a

. Verdade e Método Il. 10.ed. — Petropdlis, RJ: Editora Vozes, 2008b

GOLDSHISMIDT, Victor. Anthropologie et politique: les principes du systéme de
Rousseau. France: J. Vrin, Librarie Philosofique, 1983, disponivel em
www.books.google.com.br, acessado dia 05-08-2011, as 10h30min.

. Tempo histérico e tempo ldgico na interpretacdo dos sistemas
filosofico. Disponivel em: <http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-
logico-na- interpretacao-dos-sistemas-filosoficos-victor-goldschmidt>. Acessado em:
18 mar. 2010.

GRIMSLEY. Ronald. La filosofia de Rousseau. Madrid: Alianza, 1988.

GROUT, Donald J.; PALISCA, Claude V. A histdéria da musica ocidental. 1. ed.
Lisboa: Editora Gradiva, 1994.

HOBBES, Thomas. Leviatd. Sdo Paulo. Martins Fontes, 2003.

KOCHE, José Carlos. Pesquisa cientifica: critérios epistemoldgicos. Petrépolis RJ:
Editora Vozes, 2005.

LEVIS- STRAUSS, Claude. O pensamento selvagem. Séo Paulo: Editora Papirus,
2003.

NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da moral. S&o Paulo: Companhia das letras,
2008.

PLATAO. Politico. S&o Paulo; Nova Cultura, 1987.


http://www.books.google.com.br/
http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-logico-na-%20interpretacao-dos-sistemas-filosoficos-victor-goldschmid
http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-logico-na-%20interpretacao-dos-sistemas-filosoficos-victor-goldschmid

96

ROUSSEAU, Jean Jacques. Confissdes. [s.l.]: Ed Tecnoprint S.A., [19--?].

. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os
homens. 2. ed. S&o Paulo: Abril Cultural, 1978a.

. Ensaio sobre a origem das linguas. 2. ed. Sdo Paulo: Abril Cultura,
1978b.

. O Emilio ou da Educacéo. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1992.

SCIENTIC AMERICAN BRASIL. Aristoteles. Génios da Ciéncia. Sao Paulo:
Ediouro, [2009].

SILVA, Washington Luiz Martins da. Lendo Rousseau: subsidios para uma leitura
filosofico-pedagogica de suas obras: Recife: Ed. Universitaria da UFPE, 1993.

. As seis leituras da Biblia por Rousseau. De La creaciéon del mundo
hasta Abrado. Volume 1 Obra codificada por La Universidad de Barcelona bajo el
n"[ FC 46.1/52 (TF) — Caja Equipo de Investigacion Kosmi Arkai Logi, fundado por el
professor Doutor F. Fortuny Bonne. Barcelona 2009.

STAROBINSKI, Jean. Rousseau: a transparéncia e o obstaculo. Sdo Paulo: Cia das
Letras, 1991.

TAYLOR, Charles. As fontes do self: a constru¢cdo moderna. Sédo Paulo: Loyola,
1997.

VICO, Giambattista. A ciéncia nova. Rio de Janeiro: Editora Record, 1999.

VIEIRA, Luiz Vicente. A recusa dos pressupostos liberais. Porto Alegre: Edipucrs,
1997.

. Linguagem estética e politica. Perspectiva filosofica. Revista Perspectiva
Filosofica dos Departamentos da UFPE e UFPB, Recife: Ed niversitaria da UFPE,
v.1, n. 27, p. 74, jan./jun., 2007.



97

ANEXO A - La Replique

La diete Pythagorique, préconisée par des philosophes anciens et nouveaux,
recommandée méme par quelques meédecins, n’a jamais été indiquée par la Nature.
Dans le premier &ge aux siécles d’or, 'homme, innocent comme la colombe,
mangeoit du gland, buvoit de I'eau ; trouvant par-tout sa subsistance, il étoit sans
inquiétude, vivoit indépendant, toujours en paix avec lui-méme, avec les animaux ;
mais dés qu’oubliant sa noblesse, il sacrifia sa liberté pour se réunir aux autres, la
guerre, I'age de fer prirent la place de I'or et de la paix ; la cruauté, le golt de la chair
et du sang furent les premiers fruits d’'une nature dépravée, que les mceurs et les
arts acheverent de corrompre. Voila ce que dans tous les temps certains philosophes
austéres, sauvages par tempérament, ont reproché a I'homme en société:
rehaussant leur orgueil individuel par 'humiliation de I'espéce entiere, ils ont exposé
ce tableau, qui ne vaut que par le contraste, et peut-étre parce qu’il est bon de
présenter quelquefois aux hommes des chiméres de bonheur. C'est état idéal
d’innocence, de haute tempérance, d’abstinence entiére de la chair, de tranquillité
parfaite, de paix profonde, a-t-il jamais existé ? n’est-ce pas un apologue, une fable,
ou l'on emploie ’'homme comme un animal, pour nous donner des legons ou des
exemples ? Peut-on méme suposser que' il y elt des vertus avant la societé? peut-
on dire de bonee foi que cet état sauvage mérite nos regrets, que I' homme animal
farouche fut plus digne que I' homme citooyen civilisé? Oui, car tous les malheurs
vinennent da la sociéte; et que' il y et des vertus dans |' état de nature, s' il y avoit
du bonheur, si I' homme dans cet état étoit seulement moins malkhereux que ' il ne
I'est? La liberté, sa santé, la force, ne sont-elles pas preferables a la molesse, a la
sensualité, a la volupté méme, acocompagnéss de I' esclavage? La privation de
peines vaut bien |' usage de plaisirs; et pour étre heurex, que faut-il. Sinon de ne rien
desirer? Si cela est disons , em méme temp. que'ils est plus doux de végeter que de
vivre, de ne rien appéter que de satisfaire son appétit, de dormir d' un sommeil
apathique que d' ouvrir les yeux pour voir et por sentir; consetons a laisser notre ame
dans I' angourdissement, notre esprit dans les ténébres, a ne nous jamais servir ni
de I' une ni de I' autre, & nous mettre au dessous des animaux, a n' étre enfin que
des masses de matiéere brutte attachées a la terre. Mais ou lieu de disputer,
discutions; apres avoir dit des raisons, donnons des faits. Nous avons sous les yeux,

non I' état ideal, mais I' état réel de nature: le sauvage habitant les déserts est-il un



98

animal tranquille? Est-il un homme heurex? Car nous ne supposeron pas avec un
Philosophe, I' un des fie rs censeurs de notre humanité®, qu' il y a une plus grande
distance de I' homme en pure natures au sauvage, que du sauvage a nous; que les
ages que se sont écoulés avant I' invention de I' art de la parole, on été bien plus
longs longs que les siécles qu' il fallu pour perfectionner les signes er les langues,
parce que ' il me pardit que lorsqu' on veut raissonner sur des faits, il faut éloigner les
suppositions, et se faire une loi de n' y remonter qu' appres avoir epuisé tou que la

nature nus offre.”

* Rousseau



