
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO – MESTRADO 

 

 

 

 

 

ROMANA MARIA MOREIRA 

 

 

 

 

 

ROUSSEAU E BUFFON: 

REFLEXÕES ANTROPOFILOSÓFICAS E RÉPLICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2011



 

 

ROMANA MARIA MOREIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ROUSSEAU E BUFFON: 

REFLEXÕES ANTROPOFILOSÓFICAS E RÉPLICA 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada como requisito à 
obtenção do titulo de Mestre em Filosofia 
pela Universidade Federal de Pernambuco. 

 
Orientador: Prof. Dr. Luiz Vicente Vieira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2011



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Divonete Tenório Ferraz Gominho, CRBA-985 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 M835r Moreira, Romana Maria  
Rousseau e Buffon: Reflexões antropofilosóficas e réplica / 

Romana Maria Moreira. – Recife: O autor, 2011. 
98 f.; 30 cm. 

 

Orientador: Prof. Dr. Luiz Vicente Vieira. 
Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 

CFCH.  
Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2011. 
Inclui bibliografia e anexo. 
 
1. Filosofia 2. Antropologia filosófica. 3. Sentimentos - Piedade. 

4. Natureza – Estado de Natureza. I. Vieira, Luiz Vicente. 
(Orientador). II. Titulo. 
   

100 CDD (22.ed.)                 UFPE 

(CFCH2012-21) 



 

 

ROMANA MARIA MOREIRA 

 

 

ROUSSEAU E BUFFON: 

REFLEXÕES ANTROPOFILOSÓFICAS E RÉPLICA 

 

 

Dissertação de Mestrado em Filosofia 
aprovada pela Comissão Examinadora 
formada pelos professores a seguir 
relacionados para obtenção do título de Mestre 
em Filosofia pela Universidade Federal de 
Pernambuco. 

 

 

Aprovada em: _____/___/____ 

 

BANCA EXAMINADORA 

 
 
 
Prof. Dr. Luiz Vicente Vieira (ORIENTADOR) 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
 

 

 
 
Prof. Dr. Ferdinand Röhr (1º EXAMINADOR) 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
 

 

 
 
Prof. Dr. Washington Martins da Silva (2º EXAMINADOR) 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

 

 

 

RECIFE/2011 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em memória ao meu avô Ernesto Mesnard 

Jacques, tia Geralda Mesnard Jacques, avó 

Cosma Ferreira Mesnard, e meu pai Auzimar 

Nascimento Moreira. 

 

Em presença a minha mãe Maria Madalena 

Mesnard, irmão Rômulo Mesnard, cunhada 

Marcinele Alves, sobrinhos Pablo Mesnard e 

Nicolas Mesnard.  



 

 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço, primeiramente, à Coordenação do Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia/UFPE, representada pela pessoa do professor Dr. Alfredo Moraes e ao 

Colegiado por ter acolhido e confiado, desde o início, na viabilidade da minha 

pesquisa. 

Agradeço ao professor orientador Dr. Luiz Vicente Vieira por ter me 

despertado a consciência sobre o cuidado com a organização das ideias.  

Gostaria também de manifestar minha gratidão pela valiosa atenção dos 

professores doutores Washington Luis Martins da Silva e Érico Andrade, pelas suas 

críticas que impuseram limite às minhas proposições, assegurando-lhes o rigor 

científico exigido da pesquisa dissertativa. 

Não poderia deixar de ressaltar a eficiência, a presteza e a receptividade de 

Isabel de Oliveira Soares e Maria Betânia de Oliveira Souza, funcionárias da 

secretaria do programa de Pós-Graduação em Filosofia PPGF/PE.  

Agradeço à professora Dra. Judy Gueiros Rosas, professora da Filosofia da 

Educação da Universidade Federal da Paraíba, pela confiança, incentivo e apoio 

que me fortaleceram desde a seleção ao presente momento. 

Agradeço à Irenise Acioli, professora do Núcleo de Línguas [NLC] do Centro 

de Artes, pela revisão das traduções de língua francesa, e à Sandra Santiago da 

biblioteca Central pelas várias informações sobre a ABNT, ambas, funcionárias da 

Universidade Federal de Pernambuco.  

E ainda me resta mostrar gratidão aos meus familiares pela afetiva torcida e 

colaboração: Iva Mesnard, Ebenezer Diniz, Helena Rauduvinich, Andrezza, Ana 

Carla, Igor; amigos professores: Luci Lira, Érika Cristiane, Ana Vila Nova, e Kátia 

França. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O desenvolvimento interno de nossas faculdades e de nossos 

órgãos é a educação da natureza" (EMÍLIO, 1992, p. 11).  

 

“Viver não é respirar; é agir; é fazer uso de nossos órgãos, de 

nossos sentidos, de nossas faculdades, de todas as partes de 

nós mesmos que nos dão o sentimento de nossa existência” 

(EMÍLIO, 1992, p. 16). 

  

“As camponesas comem menos carne e mais legumes do que 

as mulheres da cidade; e esse regime vegetal parece mais 

favorável do que contrário a ela e seus filhos” (EMÍLIO, 1992, 

p. 36). 

 

“Os homens não são feitos para se amontoarem em 

formigueiros e sim para serem espalhados pela terra que 

devem cultivar. Quanto mais se juntam, mais se corrompem” 

(EMÍLIO, 1992, p.38).  



 

 

RESUMO  

Esta pesquisa expôs as reflexões antropológicas do filósofo Jean Jaques Rousseau 

em debate com as do naturalista George Louis Leclerc de Buffon.  Tomamos como 

objeto de análise a réplica da matéria Animaux carnassiers contida na L’ Histoire 

naturelle de autoria de Buffon. Nela, identificamos a tese do homem frugívoro como 

objeção fundamental da réplica, cujo texto possibilitou a reconstituição de 

movimentos do traçado estrutural das ideias naturalistas do filósofo genebrino, o que 

nos propiciou visualizá-las e reacendê-las. Observamos a pertinência da crítica 

fornecida por Buffon ao detectar problema relacionado ao método e à inconsistência 

do suposto caráter científico da tese rousseauniana. Destarte, emerge a 

possibilidade de compreender a tese de Rousseau através do método da 

“hermenêutica filosófica” desenvolvida por Hans Gadamer (1900-2002). Concluímos 

então, na nossa interpretação e compreensão, que o sentimento de piedade foi 

causa de discussão, e projetou-se enquanto principio moral em prol do 

desenvolvimento humano, motivado pelo seu significado ético na formação humana.  

A tais reflexões de Rousseau designamos de antropofilosóficas, e julgamos como 

indispensáveis e diligentes ao presente e futuro do homem.  

 

Palavras-chave: Filosofia. Antropologia. Estado de natureza. Homem frugívoro.  

Sentimento de piedade. 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

This research set out the anthropological reflections of the philosopher Jean Jacques 

Rousseau in discussion with the naturalist George Louis Leclerc de Buffon. We take 

as object of analysis the reply Animaux carnassiers matter contained in L 'Histoire 

naturelle authored by Buffon. Here, we identify the thesis of man as frugivorous 

fundamental objection to the reply, the text of which allowed the reconstruction of 

movements of the tracing structural naturalistic ideas of the philosopher Geneva, 

which gave us view them and relight them. We note the relevance of the criticism 

given by Buffon to detect problems related to the method and the alleged 

inconsistency of a scientific theory of Rousseau. Thus emerges the possibility of 

understanding the theory of Rousseau by the method of "philosophical hermeneutics" 

developed by Hans Gadamer (1900-2002). We conclude, in our interpretation and 

understanding, that the feeling of pity was the cause of discussion and was projected 

as a moral principle in favor of human development, motivated by its ethical 

significance in the human formation. Such Rousseau’ reflections we named of 

anthropophilosophicals, and are believed to be necessary and diligent to present and 

future of man. 

 

Keywords: Philosophy. Anthropology. The state of nature. Man frugivorous. Pietism. 



 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ......................................................................................................... 9 

2 ROUSSEAU E BUFFON: NATURALISMOS DIVERGENTES .............................. 17 

2.1 JEANS JACQUES ROUSSEAU 17 

2.2 GEORGE LOUIS LECLERC COMMTE DE BUFFON 19 

2.3 DISCURSOS BIPOLARES 22 

3 A RÉPLICA DE BOUFFON A ROUSSEAU ........................................................... 29 

3.1 DA REALIDADE DOS ANIMAIS CARNICEIROS 34 

3.1.1 Do sentimento mecânico da dor à expressão emotiva 36 

4 AS RAZÕES FILOSÓFICAS DE ROUSSEAU EM PERPESPECTIVA 

NATURALISTA ...................................................................................................... 43 

4.1 ESTADO DE PURA NATUREZA: IDADE DE OURO OU ILUSÃO 45 

4.1.1 Floresta: ponto originário do homem 53 

4.1.2 O homem frugívoro 54 

4.1.3 Da condição pacífica do homem 61 

4.1.4 O sentimento de piedade 64 

4.1.5 Inocência: nem ser bom, nem ser mau, aquém da moral 67 

5 O GOSTO DA CARNE E SANGUE: PRIMEIROS FRUTOS DA NATUREZA 

DESVIADA ............................................................................................................. 73 

5.1 MODO DE SER DO HOMEM CAÇADOR 79 

5.2 ESTADO DE FEROCIDADE, OU DE BARBÁRIE DO HOMEM 82 

6 CONSIDERAÇÕES ................................................................................................ 88 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................... 94 

ANEXO A -  La Replique.......................................................................................... 97 

 

 

 

 



9 

 

 

1 INTRODUÇÃO 

No século XVIII o movimento iluminista, caracterizado por uma interação entre 

a filosofia e a ciência, teve como crivo nos discursos do naturalismo o princípio da 

animalidade do homem em contraposição à concepção metafísica. Nesse sentido a 

antropologia não ficou de fora do discurso do naturalismo. 

A ponderação filosófica de Silva (1993, p.17) de que o “naturalismo aparece 

configurado em diferentes esferas” considerava que “o conjunto material dos seres 

vivos e das coisas do mundo físico afasta-se do sobrenatural”, e ainda segundo o 

autor neste mesmo ponto: “elimina, assim, qualquer intervenção externa para existir, 

organizar-se, desenvolver-se, consolidando uma existência humana autêntica dos 

seres vivos, e das coisas do mundo”.  

Essa concepção mostra- nos a especificidade da natureza de conhecimentos 

do naturalismo que consistiram em suas discussões, o que vinha ao caso 

ocorrências de descobertas de povos que viviam em condição de vida selvagem, 

sem necessidades de vestimentas, habitação..., vivendo meio às florestas; e sobre 

pessoas que se perdiam nas florestas e adquiriram movimentos e atitudes de 

animais quadrúpedes a exemplo das crianças de: Hesse (1344), de Lituânia (1694); 

e do selvagem de Hanover (1719).  

Foram essas descobertas que imprimiram no espírito investigativo dos 

pensadores e filósofos o interesse por uma especulação de como teria sido a vida 

do homem em pleno estado de pura natureza, compartilhada com demais seres em 

um mesmo meio ambiente.  

Dessa tendência de visão do naturalismo surgiram as mais contundentes 

teses, e George-Louis Leclerc Commte de Buffon ganhou notoriedade pela 

importância que teve a sua obra L' História Naturelle lançada em 1749. Em vários 

tomos dessa obra são abordadas questões antropológicas, e na L' Histoire naturelle 

de l' homme aparece-nos a preocupação com o ontológico quando trata da 

concepção da alma, tema imperativo e categórico do discurso filosófico. 

Especulações sobre o homem dotado de uma dada fisiologia, sentidos e 

instintos; hábitos e costumes com o olhar voltado para a manifestação além do 

biológico, do qual se especulou ser a manifestação da alma [espírito], se é que 

podemos assim denominar tal manifestação quando o homem vivia limitado ao 

instinto e sentidos, configuraram o gênero discursivo antropológico dezoitocentista. 



10 

 

 

Essas temáticas no campo do naturalismo também constituíram as ideias de 

Jean Jacques Rousseau, e faz-se notar na formulação de sua antropologia, mas 

desde que identificadas no discurso da filosofia.  

É mister comunicar com antecedência que a nossa reflexão compreende a 

antropologia orientando-se pela fundamentação do professor da École Normale 

Supérieure de Fontenay Michele Duchet (1971, p. 229), de uma antropologia 

enquanto uma “ciência que estuda o homem num espaço onde precisamente a 

história das espécies vivas não era ainda escrita”, e, portanto não se inicia com o 

estado social civil.  

O que também é observável nos estudos de Duchet (1971, p.12) são as 

análises da concepção de homem quanto à deferência ao “conhecimento da 

antropologia ainda marcado pela filosofia”. 

Com efeito, apreciamos a origem e história do étimo<<anatomia>> que 

aparece no artigo Anatomia de Diderot (apud, DUCHET, 1971, p.12) concebida 

como “a arte que muitos chamam de antropologia”, porque ambos os conhecimentos 

tratavam do mesmo objeto, o corpo humano. Entendemos, então, que a partir do 

século dezoitocentista, o estudo da anatomia humana denominou-se também 

antropologia. No entanto, no artigo Antropologia, Diderot (apud, DUCHET, 1971, p. 

12) atribuiu-lhe certo senso teológico: “maneira de exprimir pela qual os escrivães 

sagrados atribuem a Deus as partes, as ações, ou as afecções que não convém a 

não ser aos homens”.  

Esses últimos aspectos conferidos à antropologia por Diderot não se 

configuram reflexões apropriadas à filosofia, e a partir do momento que concedem 

às ações e afecções atribuições de Deus ao homem, não se mostram esses 

atributos presos a uma concepção metafísica?  

Mesmo que não nos interesse uma ampla discussão, do “conhecimento da 

antropologia ainda marcado pela filosofia”, a réplica de Buffon dirigida a Rousseau 

configurada pelas objeções que o naturalista fez às ideias do filósofo genebrino, na 

matéria Animaux carnassiers em sua obra L’ Histoire naturelle, apresenta 

particularidades do discurso de uma antropologia influenciada pelo discurso 

filosófico, já que na obra existe uma abundante citação de filósofos e de suas ideias. 

Mas também a réplica pode ser indício da origem do distanciamento entre a 

antropologia e a filosofia, do qual observamos com proeminência a ressalva da falta 

de objetividade científica nos argumentos de Rousseau mencionada por Buffon. 



11 

 

 

 Se a obra “L' Histoire Naturelle abrangeu a filosofia” como colocou Duchet 

(1971, p.230), neste caso, que relevância filosófica teve a concepção de Rousseau 

sobre o homem frugívoro ao ponto de ser refletida essa questão por M. Buffon? E 

em que medida a crítica de Buffon a Rousseau pode ser considerada legítima no 

âmbito da filosofia em relação ao homem natural?  

Jamais desejamos desafiar o mérito de conhecimentos científicos 

devidamente reconhecidos de M. Buffon, tampouco da existência de reflexões 

filosóficas em sua oba L’ Histoire naturelle.  

Por outro lado faz-se necessário mencionar o que observou Vieira (1997, 

p.114), que “Buffon, talvez, tenha sido o autor que mais estudou o filósofo”, o que é 

verdade, pois a nossa proposição de discussão sobre a réplica de Buffon dirigida a 

Rousseau é a evidência de que o naturalista conhecia as ideias do filósofo 

genebrino.  

Mesmo apesar da existência de oposições de ideias entre Buffon e Rousseau, 

muito mais pelo crivo da avaliação cientifica de Buffon, Starobinski (1991, p.330) 

certificou o “reconhecimento à autoridade do naturalista” por Rousseau. 

Diante esse pretexto observamos o que é pertinente ao desígnio de nossa 

investigação, nesse conhecimento a seguir sobre a natureza do homem, que não se 

restringia somente ao aspecto biológico, e que se estendeu e firmou-se bem na 

filosofia. Trata-se dessa especulação de Buffon (1749c, t.3, p.492): 

Um selvagem absolutamente selvagem seria um espetáculo curioso para 
um filósofo; poderia, observando seu selvagem, avaliar com exatidão a força 
dos apetites da natureza; nele veria a alma a descoberto; nele distinguiria 
todos os movimentos naturais e, talvez, nele reconhecesse mais doçura, 
tranquilidade e calma do que na sua alma; talvez visse, claramente, que a 
virtude pertence mais ao homem selvagem do que ao civilizado e que o 
vício só começou a nascer na sociedade.  

Sendo essa uma conjectura, ou mesmo, uma aplicação ao espírito de 

investigação sugerida à filosofia por Buffon, nós percebemos a sua anuência por 

Rousseau, e que de fato reproduziu-se na sua tese do “bom selvagem e da 

sociedade como causa da corrupção do homem”.  

E foi conforme essa conjectura do homem natural que Rousseau enveredou 

por um conhecimento mais genuíno do homem, condicionando-o ao conhecimento 

de leis naturais, para ajustar-se à proposição de estudos da academia de Dijon 

sobre a origem da desigualdade entre os homens. 



12 

 

 

O conhecimento sobre o homem natural, de certa forma, implicou em 

questões éticas, cujo problema incidiu em investigar se a desigualdade entre os 

homens provinha das leis da natureza, como propôs a academia de Dijon: “Qual é a 

origem da desigualdade entre os homens, é ela autorizada pela lei natural?” 1. 

A academia de Dijon foi um centro de ciências da França fundado em 1726 

que promovia concursos de estudos científicos sobre assuntos relevantes da época. 

Rousseau fora premiado no ano de 1749 com o título de doutor pela apresentação 

do discurso crítico sobre as Ciências e as Artes.  

O discurso seguinte de Rousseau, o da Desigualdade entre os homens, 

atendendo à finalidade de investigar se a desigualdade entre os homens provinha 

das leis da natureza, e mesmo que a resposta de Rousseau tenha se efetivado por 

uma resposta política, o filósofo deu-nos a conhecer, pois, uma visão hiper-radical 

da natureza humana, que embora também refletida na antropologia de Buffon, 

Rousseau expressou peculiaridade no modo de formular sua antropologia.   

E é o segundo discurso que nos lança à reflexão da tese do “homem 

frugívoro”, tese objetada por Buffon, do qual percebemos complementação no 

capítulo IX do Ensaio sobre a origem das línguas, obra também de autoria de 

Rousseau, e poucos foram os teóricos e estudiosos que refletiram sobre essa tese 

de Rousseau.  

A tese do “homem frugívoro” foi anunciada como “tese do homem 

vegetariano” por Goldshimidt (1983, p.253), que a associou à outra tese, a da 

“dispersão total do homem em estado de natureza”, concedendo a Rousseau a 

originalidade em ligar as duas teses – a do  homem vegetariano ao da dispersão - as 

quais se encontram reconhecidas na qualidade de categorias antropológicas. Para 

Goldshimidt não se tinha como desvencilhar essas duas teses encontradas no 

Discurso da desigualdade entre os homens. Então, quando Buffon põe em questão a 

tese do “homem frugívoro” envolve evidentemente a tese da dispersão do homem 

natural.  

Assim, Goldshimidt colocou a problemática sobre a natureza epistemológica 

destas teses da concepção de Rousseau, as quais implicaram em saber se o 

discurso da Desigualdade entre os homens era uma obra filosófica, ou científica. 

_______________________ 
1
 Os jusnaturalistas se empenharam em descobrir a verdadeira natureza do indivíduo social, por isso 

especulavam o modo de ser do homem natural, ou bem melhor dizer, o modo pré-social de ser do 
homem. De Puffendorf a Rousseau há inúmeras conjeturas e concepções sobre o homem em estado 
de natureza. 



13 

 

 

 Goldshimidt exemplificou alguns contemporâneos de Rousseau que também 

refletiram sobre tal questão de maneira a destacar Voltaire com sua obra “L’Essai 

sur les moeurs; e Condillac Cours d’ études” (GOLDSHIMIDT, 1983, p. 8). 

Sobre essa questão, identificada na tese do “homem frugívoro”, que 

Goldshimidt (1983, p.8), desde então, indica correlação com a réplica de Buffon, no 

tomo VII da obra L’ Histoire Naturelle, especificadamente mente dirigida a Rousseau, 

foi para onde convergiu nossa atenção, não se detendo, portanto, na natureza 

política do discurso da Desigualdade entre os homens do filósofo genebrino, como 

geralmente sustentam e justificam tal obra, cujo enfoque político é inegável, e modo 

pelo qual Goldshimidt também converge fundamentos em sua obra Anthropologie et 

politique: les príncipes du système de Rousseau. 

Esclarecemos, além disso, que não possuímos manancial suficiente para 

pormenorizar sobre o status científico da obra L’ Histoire naturelle, desde que é 

reconhecida enquanto tal, por sua cientificidade, quando põe em questão a 

veracidade científica da tese do homem frugívoro de Rousseau, eximindo-nos da 

responsabilidade do tipo de exame imposto pelas ciências físicas, tipo de 

investigação aderido pelos pensadores modernistas. 

Por conseguinte, não temos como escapar da discussão acerca da relação 

filosofia e ciência diante dessa observação de Duchet (1971, p. 12): “no século das 

luzes o discurso antropológico se encontra no interior do discurso da filosofia”. Isso 

nos faz deduzir que a origem do estudo da antropologia foi pelas ciências naturais. 

Essa interrelação entre a ciência e filosofia reporta-nos à réplica Animaux 

carnassiers de Buffon, também observada por Duchet (1971, p. 242) que entreviu a 

“hipótese filosófica da dispersão” refletida por Buffon como problema epistemológico 

na concepção de Rousseau sobre o homem natural. 

Existiu, pois, relevância da questão da interrelação entre ciência e filosofia 

que abrangeu também a política e a moral, mas pelo que parece por conta do 

método das ciências como se mostra nessa consideração da “unidade da obra L’ 

Histoire naturelle de Buffon” por Jacques Rogers (apud DUCHET, 1971, p.230):  

O pensamento de Buffon existe, portanto, somente enquanto um discurso 
teórico, não enquanto capítulos de sínteses, mas ao longo de toda a 
História natural, onde a reflexão científica propriamente dita se acompanha 
de uma reflexão sobre os métodos da ciência, ou a cada momento, a 
proposição de um animal, de um detalhe de conformação ou de hábitos, [...] 
a reflexão se eleva aos problemas gerais da ciência, e geralmente também 
da filosofia à política e à moral. 



14 

 

 

Essa consideração de Rogers citada por Duchet faz com que retomemos o 

questionamento epistemológico de Goldshimidt (1983, p.8): se o “discurso da 

Desigualdade entre os homens seria de uma ordem científica ou filosófica”,  

 Percebemos, então, que se pautássemos pela negatividade científica de 

Buffon, aceitaríamos, enquanto uma resposta antecipada sob a orientação dos 

critérios das ciências naturais de Buffon, suas análises à referida tese do homem 

frugívoro indicada na matéria Animaux carnassiers. 

O que de imediato Goldshimidt sugere-nos é que a explicação de aspectos da 

natureza humana pelas teorias de Rousseau possa estar condicionada aos critérios 

de investigação científica de M. Buffon do ponto de vista científico, devido ao 

reconhecimento de sua autoridade científica no século dezoitocentista. 

Adjacente à tese do homem frugivoro resta situar a tese do sentimento de 

piedade no discurso da Desigualdade entre os homens, que imprimirá direção e 

excentricidade à maneira de Rousseau exprimir sua antropologia evolucionando por 

um processo gradual até lograr o status de sentimento moral.  

Qual foi então a metodologia estabelecida por Rousseau na realização de seu 

discurso antropológico?  Não nos esqueçamos da convicção de quanto à assunção 

do “uso de raciocínios hipotéticos e condicionais” (ROUSSEAU, 1978a, p. 236) na 

formulação de suas especulações para configuração de sua antropologia.  

Sobre a questão metodológica do segundo discurso Grimsley (1997, p. 41) 

compreendeu o pensamento de Rousseau da seguinte forma: “seu pensamento não 

estava limitado por uma metodologia de qualquer ciência específica”.  

Essa é a fenda por onde observamos poder escoar as críticas feitas por 

Buffon, e que nos apresentam problemas quanto à discussão da conformidade com 

a realidade, desde que vistos pelas ciências naturais; e em razão de que, por outro 

lado, não se pode negar que as investigações sobre o homem em estado de 

natureza feitas por Rousseau não tenha conexão com a antropologia radicada no 

naturalismo dezoitocentista.  

Se o problema incidiu sobre a questão do método, como veremos na réplica 

de Buffon, encontrar uma explicação para tal questão será o meio de elevar o que 

Rousseau nos deixou de contribuição de suas teorias naturalistas.  

À força dessas colocações estimamos conhecer quais explicações possam 

corresponder à formulação filosófica da tese de Rousseau do “homem frugívoro” em 

contraposição a concepção do “homem carnívoro” pela ciência de Buffon.  



15 

 

 

Logo atentamos aos conhecimentos de Buffon por sua autoridade de 

naturalista, por suas contra-argumentações na matéria Animaux carnassiers, 

primando sua consideração do homem ter sido carnívoro por natureza, e seu embate 

à ideia das razões argumentativas de Rousseau na qualidade de filósofo, com a 

proposição do homem frugívoro, porém reconhecendo a mudança do hábito 

alimentar do homem pelo gosto da carne e sangue, e cuja mudança2 acarretou no 

homem impacto do modo de ser natural, quando adquiriu a experiência de matar 

para se alimentar, infligindo à vítima o sofrimento da morte.  

Advertimos que quanto ao paradigma do homem selvagem e do homem 

primitivo, ambos os paradigmas não devem ser relativizados, tomando um pelo 

outro. A nossa concepção de homem primitivo entende-o como aquele que vivia sem 

nenhum artefato de mediação entre ele e a natureza, é uma condição muito 

diferenciada da concepção de homem selvagem, este correspondendo ao homem 

concebido como primitivo no processo de colonização de novas terras.  

A implicação que teve a particularidade da concepção do homem frugívoro, 

então, enquanto a concepção de homem primitivo no debate do naturalismo por 

meio da réplica de Buffon dirigida à Rousseau lançou-nos para horizontes 

problemáticos de interpretação e compreensão, cujo objetivo foi visualizar e 

reacender ideias do pensamento rousseauniano. 

Conquanto, não havendo melhor forma de realizar essa investigação que se 

orientando pela análise do texto da réplica, sem se situar fora do contexto da matéria 

Animaux carnassiers, nós organizamos a seguinte composição: capítulo 1) a 

introdução; capítulo 2) as biografias de Rousseau e Buffon, com a apresentação do 

problema priorizando as divergências de pensamentos; capítulo 3) apresentação da 

réplica de Buffon; subcapítulos: uma antevisão do contexto da réplica e assuntos 

adjacentes relativos à concepção do mecanismo orgânico/fisiológico, sensação da 

vida e morte de animais focada na lei da subsistência de animais carnívoros, entre 

os quais o homem, cuja proposição de discussão é polarizar o problema da 

concepção fisiológica de sentimento enquanto manifestação da dor e sofrimento, no 

pensamento empírico de Buffon, em contraposição à concepção de sentimento de 

_______________________ 
2 A categoria de mudança meditada por Rousseau foi compreendida como <<revoluções>> 
denominação que deu aos fenômenos da natureza, e interpretamos como a atribuição da causa da 
mudança do hábito alimentar do homem de frugívoro para carnívoro.( ROUSSEAU, Jean Jacques. 
Ensaio sobre a origem das línguas. 2. ed. São Paulo: Abril Cultura, 1978b) 
 



16 

 

 

Rousseau, também, enquanto manifestação de dor e sofrimento, porém em 

perspectiva ontológica; capítulo 4) exposição de argumentos e razões filosóficas de 

Rousseau sugerindo a orientação da ordem do movimento de seu pensamento 

quanto à discussão do capitulo três, a mostrar sua concepção do homem natural em 

plena relação com a natureza, de cuja relação fundamenta- se sua antropologia; 

capítulo 5) identificação de pressupostos implícitos na matéria Animaux carnassiers 

quanto à inferência de Buffon sobre o pensamento de Rousseau, segundo a 

corrupção do modo de ser natural do homem quanto ao sentido do “gosto da carne e 

sangue como natureza desviada”, de cuja inferência a gravidade parece se 

determinar pelo consumo da carne como causa nociva ao modo do ser do homem, 

que se exacerba no estado de barbárie; capitulo 6) nossas considerações ao 

reconhecimento, na filosofia de Rousseau, do sentimento de piedade como 

fundamento de princípio ético e categoricamente antropológico. 

A formulação desses questionamentos foi dimensionada no procedimento de 

leituras de obras de autoria de Rousseau; leituras de artigos e obras afins de 

comentadores e estudiosos de sua filosofia; leituras que nós ajuizamos à matéria 

Animaux carnassiers, de modo a apresentar problemas de leituras críticas, mas 

exigindo que dessas leituras não se escape do eixo do pensar filosófico 

rousseauniano, que faz contraponto às argumentações de Buffon.  

Tendo sido nosso desígnio olhar esse aspecto da natureza humana na 

filosofia de Rousseau, o de não se alimentar da vida do outro, de seres sencientes 

como nós, constatamos que a manifestação da existência do sentimento de piedade 

no fator humano norteia o desenvolvimento de nossa formação, o que pode 

contribuir para a ética da vida, projetando assim a nossa proposição de concepção 

de uma antropofilosofia a natureza dessas reflexões da filosofia de Rousseau. 

No entanto, tal remate assim alcançado mantém o teor filosófico dessa 

questão se compreendido na perspectiva de uma “hermenêutica filosófica“ proposta 

de Hans Georg Gadamer (1900-2002), apoiando-se no fundamento do fenômeno da 

compreensão e interpretação capaz de suplantar o âmbito do conhecimento 

metodológico da ciência moderna dezoitocentista.  

Essa apreensão, porém torna-se apenas um portal que se abre para tal 

possibilidade, mas mostra o lócus apropriado da referida discussão, mesmo ainda às 

margens da acessibilidade à profundidade desse campo.   



17 

 

 

2 ROUSSEAU E BUFFON: NATURALISMOS DIVERGENTES 

2.1 JEANS JACQUES ROUSSEAU 

Jean Jacques Rousseau nascido em Genebra, em 1712, foi uma das mais 

expressivas personalidades do século XVIII. Rousseau ganhou notoriedade como 

filósofo por suas ideias políticas, e também como escritor, sempre estando presente 

no cerne de discussões que desafiaram às autoridades eclesiásticas e políticas que 

o levaram a viver refugiado. Nem devido às perseguições Rousseau deixou de ser 

protegido por uma seleta nobreza até os últimos momentos de sua vida; e também 

produziu obras artísticas musicais e teatrais não com o reconhecimento que sonhava 

alcançar. 

Quanto à formação filosófica de Rousseau poderíamos dizer que foi um 

didascalo, um autodidata, talvez, devido às circunstâncias de sua vida tendo sido 

educado pela família desde cedo ao gosto da leitura, e que foi intensificado pelo pai 

com a morte da esposa quando Rousseau era ainda recém-nascido.  

Não raro leu quase os mesmos filósofos que Buffon, com a diferença de ter 

acrescentado os jusnaturalistas modernos Grócio, Hobbes, Locke, e Puffendorf.  

Quanto à profissão Rousseau quando jovem foi mucamo, gravador, e mais 

adiante preceptor até alcançar o cargo de secretário de governo em Veneza.  

Mas foi com a Srª. Warens sua tutora que lhe incutiu e aprofundou o saber da 

filosofia. E também foi com ela que Rousseau instruiu-se de importantes 

aprendizados sobre a natureza, pois a Srª. Warens cultivava herbário, além de ser 

natural em Rousseau o ânimo e amor que sentia pela natureza. 

Com essa formação, certo modo informal, Rousseau dedicou-se às profundas 

reflexões a respeito da natureza, tornando-a o ponto arquimediano de suas ideias, a 

exemplo do que refletiu já em seu estado de velhice: 

A meditação no recolhimento, o estudo da natureza, a contemplação do 
universo forçam o solitário a se erguer de maneira constante ao autor das 
coisas e a procurar com uma dúvida a finalidade de tudo e a causa de tudo 
o que sente

3
. 

_______________________ 
3
 Les revêries du promenade solitaire, impimé em France par Broard et  Taupin 7 bd Romain Rolland 
– Montrouge. Unsine la Flèche. Librairie Générale Française, 1972. Itroduction et commmentaires 
Bernad Gagnebin. 



18 

 

 

Desde o momento em que Rousseau consagrou-se pela academia de Dijon 

com o seu primeiro Discurso sobre as ciências e as artes (1749), obra crítica dirigida 

a essas instituições que refletia sobre seus erros e vícios e também criticava a 

filosofia, a partir de então Rousseau projetou-se na história das ideias 

dezoitocentista produzindo obras de grandes repercussões como: o Discurso da 

Desigualdade entre os homens (1755), cuja finalidade da obra foi justificada por 

Rousseau no sentido de explicar o abuso das sociedades políticas, portanto, de 

cunho crítico moral e político, mas que também da qual refletiu profundos 

conhecimentos naturalistas. Quanto a essa obra, foi lançada luzes ao “problema 

central da antropologia”, ou seja, o da “passagem da natureza à cultura” sendo 

considerado “o primeiro tratado antropológico com quem conta a literatura francesa”. 

(DERRIDA, 2004, p. 130). Este segundo discurso também é considerado suporte, 

fundamento teórico e político do Contrato Social: princípios de direito político (1757) 

de mesma natureza que a Constituição para a Córsega (1764), sendo o Contrato 

social a obra que Rousseau particularizou predileção pelas instituições políticas4, 

pois suas ideias já vinham sendo maturadas desde muito tempo. 

Com o Emilio (1757), de cunho pedagógico de ensinamento e aprendizado 

para a vida, e conhecimento da natureza Rousseau mostra-nos o homem natural, 

enquanto homem renaturalizado; e foram o Contrato Social e o Emílio que marcaram 

sua condenação pelas autoridades, não só francesas, mas também pela de sua 

terra natal.  

Das obras artísticas, O Advinho da Aldeia e as Musas galantes satisfizeram 

muito mais o ego de artista do que o gosto do público; na área da música o 

Dicionário de Música (1767) foi publicado na Enciclopédia, obra coordenada por 

Diderot.  

Já as obras literárias, o romance A Nova Heloisa (1756) com enfoque na 

família; Confissões (1764), e os Diálogos Rousseau Juiz de Jean Jacques Rousseau 

são obras de teor confessional de sua vida. A obra Confissões apresenta um homem 

natural em toda a sua singularidade que é o próprio Rousseau, com muitas 

_______________________ 
 
4 
Em sua obra Confissões, declara Rousseau:“ Das diversas obras que tinha na gaveta, aquela sobre 

a qual mais meditava, que mais gosto me dava e na qual quereria trabalhar a vida inteira e que devia, 
segundo eu achava, coroar minha reputação, eram as minhas Instituitions Politiques”. Rousseau,Jean 
Jacques. Confissões. [s.l.]: Ed Tecnoprint S.A., [19--?], cap IX, p.267. 

 



19 

 

 

passagens de suas vivências na natureza; e nessa mesma perspectiva os com 

Devaneios de um Caminhante Solitário (1776). 

E com o Ensaio sobre a Origem das Línguas, somando-se a quase todo o 

acervo produzido por Rousseau, próprio de um discurso de concepções sobre a 

natureza da língua, chamamos a atenção quanto à observação de que, por não se 

ter precisão sobre a data de publicação e consenso entre teóricos, nós o indicamos 

então forma extraordinária, suspeitando de sua proximidade ao Discurso da 

desigualdade entre os homens: no sentido diacrônico já que mostra como a língua 

surgiu; e também pelo sentido sincrônico devido a conhecimentos linguísticos 

imiscuídos num discurso antropológico. 

O problema que aparece no Ensaio sobre a origem das liínguas é sobre o 

tema central já que o subtítulo “no qual se fala da melodia e da imitação musical” 

parece focar uma discussão no campo da  música. Duchet (1971, p.323) especulou 

que o Ensaio pudesse ser um “tipo de dissertação que respondesse a Rameau”5 

(GROUT; PALISCA, 1994), pois Rousseau e Rameau não tinham afinidades de 

concepções de ideias.  Porém esse sub-título do Ensaio: “no qual se fala da melodia 

e da imitação musical” aparenta outro aspecto da intenção de Rousseau que não 

fosse uma resposta estrita ao campo da teoria da música,  quando expõe reflexões 

sobre a musicalidade da entonação da fala.  

Outrossim o Ensaio apresenta a particularidade filosofico-social do discurso 

exposta por Derrida (2004, p. 20), ao mostrar a “condenação da escrita enquanto o 

artifício que “asfixia a vida aniquilando o nervo da fala”, segundo a concepção de 

fala de Rousseaou. Daí tambem podermos considerar serem esses argumentos 

próprios de uma antropologia filosófica.  

E ao que interessa a nossa pesquisa pressupomos que Buffon tenha centrado 

suas investigaçoes no capítulo IX do Ensaio  para dar respaldo à sua tese do 

homem carnívoro que trazemos à baila  o exemplo da réplica de Buffon dirigida a 

Rousseau,  a qual, ao expor o traçado forte do movimento do pensamento do 

filosófo,  objeta os eixos estruturais caros a sua concepção do natural.   

Foram, então, as ideias do pensamento naturalista de Rousseau que mais 

causaram polêmicas, especificamente para Buffon.  

_______________________ 
5
 Rameau foi um músico que estabeleceu a base teórica da harmonia ocidental. Foi acolhido pela 

corte de M. La Pouplinière, nobre da corte Luís XV, que reunia em seu salão homens de letras e entre 
eles Rousseau que se indispôs com Rameau quanto a assuntos de teoria musical. 



20 

 

 

2.2 GEORGE LOUIS LECLERC COMMTE DE BUFFON 

A Enciclopédia Mirador Internacional e Oxford Dictionary of Cientistas confere 

a George Louis Leclerc de Buffon todas as atribuições de ilustre celebridade 

científica devido sua reputada formação, a começar pelo doutorado do colégio dos 

jesuítas de Dijon. Foi membro da academia de Lyon e de Dijon, pelo aprimoramento 

de conhecimentos da matemática, ocupando-se de trabalhos de física e geometria 

que o conduziu a participar, em 1733, da academia de Ciências. Desenvolveu 

conhecimentos sobre silvicultura6, mineralogia, e metalurgia, além de ter se 

dedicado ao trabalho de tradução para o francês de algumas obras do fisiologista 

Stephen Hales e do físico Isaac Newton. 

Ainda a enciclopédia de Oxford mostra que foi através do conhecimento da 

história natural lançado por Buffon, em 1739, que o naturalista foi nomeado 

intendente do Jardim Real (ou Jardin Du Roy). Ali, reuniu imensa coleção de 

espécimes zoológicos e botânicos, além de vasto material de pesquisa geológica, 

paleontológica e mineralógica, escrevendo e dirigindo (com a colaboração de um 

pequeno grupo de naturalistas) a monumental História natural geral e particular, com 

a descrição do gabinete do rei, com 44 volumes, publicada entre 1749 e 1804. O 

Jardim Real des Plantes, tornou-se em 1794 o Museu Nacional de História Natural 

de Paris.  

Buffon estudou os problemas fundamentais da biologia, cooperando 

decisivamente para o progresso das teorias sobre a origem da vida; lançou a 

semente das novas teorias sobre os seres vivos sendo considerado precursor de 

Lamarck7 e Darwin8.  

As concepções e considerações de Buffon sobre as diferenciações das raças 

humanas constituíram valiosos subsídios para o progresso da antropologia. 

_______________________ 
6
 Ciência que tem por finalidade o estudo e a exploração das florestas 

7
 No nível mais destacado de naturalista Darwin também cita Lamarck pelas suas conclusões das 

obras Philosophie Zoologique (1809) e Histoire Naturelle des Animaux sans Vertèbres (1815). Assim 
como Buffon defendia que os animais e o próprio homem originaram-se de outras espécies. Mas a 
originalidade das ideias de Lamarck apontada por Darwin apresenta “a alteração do mundo orgânico 
e inorgânico como resultado de uma lei da natureza e não de uma intervenção miraculosa”; e 
concebe a transformação das espécies de forma gradual devendo-se a causa da ação direta das 
condições físicas da vida, no cruzamento das formas já existentes, e nos efeitos do hábito. (Darwin, 
Charles. A Origem das espécies, e a seleção natural. São Paulo: Hemus, 2000, p.10).   
8 Darwin coloca Buffon no patamar de “cientista pioneiro em relação à ideia das variações das 
espécies oriundas de formas de vida preexistentes” (ibid, p. 9). 
 

http://educacao.uol.com.br/ciencias/ult1686u42.jhtm
http://educacao.uol.com.br/biografias/ult1789u172.jhtm


21 

 

 

É verdade que existe uma abundante citação de filósofos com apresentação e 

discussão de suas ideias na L’ Histoire naturelle, com a que se segue por Buffon 

(1749a, t.1, p. 43 a 49) “muitos dos conhecimentos que constitui essa obra são 

influências de Aristóteles e seus discípulos Teofrastos, Plínio”, que Buffon 

considerou terem sido “os primeiros naturalistas e também os mais importantes”.  

Buffon cita Platão, Plutarco, Sêneca, Santo Agostinho, Descartes, 

Malebranche, Montaigne, Leibniz, Voltaire, e o Gênesis como livro especial de 

investigação. Já Rousseau mereceu o destaque das ideias objetadas.  De imediato 

todos esses filósofos estão referenciados no sumário da L’ Histoire naturelle. 

 Então questionamos se essa relação de filósofos, dos quais foram 

investigadas suas ideias por Buffon pode determinar que a obra L’ Histoire naturelle 

Buffon seja de natureza filosófica?  

 Percebemos que das citações dos filósofos não foram destituídas seus 

fundamentos filosóficos, ao considerarmos a relevância de conceitos que 

identificamos por Buffon de seus reconhecimentos em sua obra L’ Histoire naturelle, 

explicitamente marcado pela influência de conhecimentos da biologia de Aristóteles, 

o que nos induz a pensar na sua obra específica História dos Animais, considerada 

um dos mais longos dos tratados zoológicos de Aristóteles que discorre sobre os 

“Gêneros de vida, ações, caracteres, as partes, sendo que estas se definem por 

suas funções, e são objetos subjacentes da obra e essencial à biologia de 

Aristóteles” (SCIENTIC AMERICAN BRASIL, [2009]). 

  Além de Aristóteles, é observável também que as ideias de Descartes, certa 

forma, aparecem explícitas na matéria Animaux carnassiers da L’ Histoire Naturelle e 

implicam no debate das teorias antropológicas de Buffon. 

A consideração com essa atenção da relação que teve a ciência natural com 

a filosofia, centrada no estudo da antropologia na L’ Histoire naturelle, foi mostrada 

por Duchet tornando conhecidas também posições de pensadores e filósofos pós-

modernos a exemplo do filósofo Michel Foucault9. Duchet também revela outros 

estudiosos da L’ Histoire naturelle de Buffon, como Jacques Rogers o que possibilita 

familiarizarmo-nos com diversidades teóricas a respeito de tal obra. 

_______________________ 
9 Conforme Duchet, Michel Foucault observou que para que se percebesse uma história natural seria 
necessário que a história fosse natural, em que a transformação do natural ao cultural apresentasse a 
substiruição do organismo pela estrutura social in: Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siècle 
dês lumières. Paris: François Maspero, 1971, p.[229]). 



22 

 

 

2.3 DISCURSOS BIPOLARES 

A nossa priorização é pela supremacia do discurso filosófico, e não podemos 

deixar de afirmar que não exista uma precedência filosófica na constituição de ideias 

de Buffon.  

E também nos parece que Rousseau não posicionou suas ideias como 

fundamentadoras de uma ciência, mas como reflexões de um filósofo, e não um 

grande filósofo, declaração enfatizada por Grimsley (1973, p. 15) da seguinte 

maneira: “Não sou um grande filósofo e não me preocupa sê-lo. Porém amo a 

verdade”. 

Evidentemente, que num debate entre Buffon e Rousseau é necessário 

identificar as características de seus pensamentos.  

Estudos mais recentes, como nas investigações sobre Rousseau mostram 

que nem todos teriam aderido ao materialismo, quando se tratava de discursar sobre 

a natureza, como é o caso desses argumentos de Cooper (1999, p. 70): 

Para ter certeza, nem todo mundo foi conquistado ao materialismo ou 
protomaterialismo, a espiritualidade, ou a liberdade da vontade continuou a 
ser mantida apaixonadamente como uma doutrina filosófica séria, e não 
apenas entre o antigo regime eclesiástico. No entanto, em um aspecto 
importante, a revolução científica da modernidade precoce produziu uma 
mudança quase universal no cenário intelectual: a “natureza” foi recém-
concebida, por quase todos os partidos filosóficos. 

A afluição dessa tendência filosófica de Rousseau ao espiritualismo contribui 

para que a nossa compreensão da natureza, ou melhor, fez com que a natureza 

passasse a ser vista pela “vontade da liberdade de expressão do pensamento” 

(COOPER, 1999, p. 70). Logo interpretamos que a filosofia de Rousseau tende para 

uma visão espiritualista, como uma nova postura da filosofia. 

A intensificação da concepção da natureza do ponto de vista da 

espiritualidade, e identificada dando a ideia de princípio da alma, enquanto um modo 

de ser, ou, estado de harmonia da vida, é citado da seguinte maneira por Cooper 

(1999, p.183): “Este amor pela harmonia é mais que um mero gosto ou preferência 

estética, é um princípio da alma”.  

Mas não será que essa harmonia preexiste para servir, muito mais, à causa 

de uma propedêutica moralista de Rousseau quando ele lança a tranquilidade, 

pacificidade, e felicidade do homem para validar fundamentos da formação humana? 



23 

 

 

 E podendo esses preceitos estar todos harmonizados uns aos outros, a 

harmonia mostrar-se-á, então, como um princípio da alma? 

Independendo de reconhecer se já precedia nas concepções naturalistas de 

Rousseau uma verve espiritual, identificamos também uma posição adjacente 

quanto à do filósofo ser motivado por uma visão moral, contextualizada numa visão 

de decadência da época, como a que percebeu Taylor (1997, p. 456): “Rousseau 

era atraído por uma visão moral em que havia lugar para uma verdadeira noção de 

depravação”.  

Porém, se a visão moral de Rousseau é vista muito mais determinada pela 

contextualização no estado civil da sociedade dezoitocentista, o nosso interesse 

orientou-se pela origem de preceitos filosóficos, daqueles que Rousseau concentrou 

sentido desde o homem em estado de natureza, como assim pressupomos.  E foi 

este o motivo de objeção, especificamente de Buffon, o de ter entendido que 

Rousseau moralizava o homem natural, como assim interpretamos. 

Mas o que nos instiga é que diante a admiração de Rousseau à autoridade de 

Buffon, mesmo marcada por querelas que existiam entre eles, Rousseau extrai 

conhecimentos da ciência natural de Buffon, interpreta e fundamenta a natureza boa 

do homem. É a natureza boa do homem que prevalece como paradigma da origem 

“do ser humano” na composição da formulação da antropologia rousseauniana, visto 

que aparece na L’ Histoire naturelle de Buffon (1749c, t.3, p.492) a presunção que 

no “homem primitivo havia mais doçura e tranquilidade e calma em sua alma, e que 

o vício só começou a nascer na sociedade”.  

Logo a inferência é que o modo de ser do homem natural dotado de doçura e 

tranquilidade possa ser o leitmotiv da tese do “bom selvagem”, cuja ênfase, é a de 

que o homem sendo bom por natureza corrompeu-se com a sociedade, o que 

mostra possuir idêntica feição com a reflexão de Buffon sobre o bom selvagem10. 

E na introdução do discurso da Desigualdade entre os homens nós 

percebemos a preocupação com a interioridade do homem quando a alma é posta 

em reflexão, mesmo entremeada em uma discussão de cunho antropológico. 

Destarte a alma aparece no segundo discurso de Rousseau (1978a, p.[235]): “há 

desigualdade natural que é a qualidade do espírito e da alma”.   

_______________________ 
10

 Atentamos para o que foi colocado na Introdução, que possivelmente o homem selvagem referido 
por Buffon pudesse ser o da condição do processo da colonização de novas terras, em especial as do 
Brasil; e que Rousseau intuía o homem primitivo, aquele que vivia sem nenhum artefato de mediação 
entre ele e a natureza.  



24 

 

 

Questionamentos sobre a alma foi uma característica importante da 

antropologia dezoitocentista, mas que as formas de abordagens são tão divergentes 

quanto à intenção discursiva. Enquanto a filosofia recorria a um discurso de linha 

subjetivista, a ciência primava por uma objetividade científica. 

Já foi colocado que não podemos afirmar que não exista uma precedência 

filosófica na constituição de ideias de Buffon, porque há exposições de enunciados 

ontológicos, como estes que ele exprimiu: “o ser era o mesmo que pensamento, e 

independente dos sentidos, da imaginação e memória”, e “a alma de fato possuía 

uma natureza diferente da matéria” (BUFFON, 1749b, t.2, p. 432). 

 Mas devamos lembrar que a animalidade do homem também foi uma 

temática imperativa nos discursos antropológicos, e de forma imperativa em Buffon. 

Starobinski11 na abertura do capitulo de sua obra, denominado Buffon e 

Rousseau apresenta o reconhecimento da admiração do filósofo pelo naturalista, e 

detalha muito mais a interseção de seus métodos e ideias que suas confluências. 

No entanto, pressupomos a possibilidade de ser a etnologia12 o conhecimento 

que mais conflui de Buffon nas ideias de Rousseau, pois há identificação quanto ao 

modo de descrever tipos de etnias com mesmos hábitos e costumes. Esse 

conhecimento foi constituído, comprovadamente, de relatos de viajantes13, que no 

caso para a fundação do conhecimento da antropologia foi um acervo que não se 

devesse ignorar. 

 Quanto às informações da biologia em si, além da precedência em 

Aristóteles, devem-se muitos conhecimentos do naturalismo moderno aos estudos 

antropológicos de Lineu, e que Rousseau demonstra conhecer as ideias desse 

_______________________ 
11 Starobinski, Jean. Rousseau: a transparência e o obstáculo. São Paulo: Cia das Letras, 
1991,p.330). 
12

 Segundo Duchet, “a etnologia e antropologia são ciências as quais o seu objeto específico é o 
estudo das sociedades ditas selvagens, quer dizer sociedades sem história e escritura. Mas ao fim do 
século XVIII, o discurso etnológico e o discurso antropológico não existem que no interior do discurso 
filosófico em geral”. (Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siècle dês lumières. Paris: François 
Maspero, 1971, p.12). 
13

 A respeito da importância do relato de viajantes na formulação de ideias e filósofos Duchet expôs: 
“Buffon foi sem dúvida o homem de seu século quem melhor conheceu e explorou a literatura de 
viagens, e que esse conhecimento foi a base de sua obra” (ibid, p.232). Rousseau também apoiou 
muito dos seus conhecimentos em literaturas de viagem: “Os relatos dos viajantes estão cheios de 
exemplos da força e vigor dos homens nas nações bárbaras e selvagens” (Rousseau, Jean Jacques. 
Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens. 2 ed. São Paulo: Abril 
Cultural, 1978a, p.289); Descrições, informações, sobre o modo de ser e viver dos homens foram 
consideradas uma documentação importante na elaboração do conhecimento do naturalismo; 
“Aristóteles colhia informações sobre a biologia marinha de pescadores do Mediterrâneo” (Cornford, 
Francis MaCdonald. Antes e depois de Sócrates. São Paulo 2007, p. 81). 



25 

 

 

naturalista quando tratou de analisar a sua concepção do homem noturno, enquanto 

espécie de antropomorfos para chegar à conclusão do que realmente viesse a 

fundamentar sua antropologia. 

A controvérsia entre o homem carnívoro e o homem frugívoro é uma 

contraposição crucial, muito embora apareça de forma implícita no exemplo que 

configuramos e denominamos de réplica, contextualizada na matéria Animaux 

carnassiers.  

Além da objeção fundamental ao Homem frugívoro por Buffon, também 

aparecem e sobressaem-se outras teses de maneira imbricada, como foi o caso da 

dispersão do homem natural, a qual implicou em grande repercussão na discussão 

das ciências naturais. 

A objeção a essa tese da dispersão por Buffon era o da condição biológica de 

que animais e o homem viviam em bando, portanto, similar à concepção de 

“condição biossocial dos seres” de Aristóteles (2000, p.146).  

Rousseau remete o homem a uma condição primitiva muito diferenciada da 

concepção de Buffon e Aristóteles em que figura a tese da dispersão do homem. O 

homem primitivo, este nunca teria vivido de forma gregária.  

Nós ressaltamos mais uma vez dentre as objeções da réplica a convicção de 

Buffon da incompatibilidade entre naturalismo e moral, já que o naturalista recusava 

a inexistência de virtudes no homem, quando este ainda desfrutava de uma vida 

puramente natural. A recusa de Buffon às predicações de virtudes concebidas por 

Rousseau era por não poder se atribuir aspectos subjetivos de ser tranquilo e 

pacífico ao homem em estado de natureza.  

Esse critério da negação da atribuição da subjetividade a fatos naturais nós 

encontramos mais detalhadamente nessa seguinte citação de Buffon (1758, t. 7, p. 

19-20): “não se podia atribuir à natureza operações subjetivas como agir e pensar”, 

levando-nos a uma “visão ilusória de nossa imaginação”. Portanto entendemos que 

a natureza não poderia determinar ao homem uma natureza pensante. 

Então, nesse caso como se explica a origem da natureza pensante do 

homem? Ele tornou-se um ser pensante a partir de si mesmo? 

Se o “homem nasceu para pensar”, como sentenciou Diderot (apud TAYLOR, 

1994, p. 418) em sua enciclopédia, essa compreensão por Buffon foi compreendida 

em perspectiva evolucionista, assim também como foi por Rousseau, e então, na 

especulação do naturalista e do filósofo o homem surge sem pensamento. 



26 

 

 

 Mas a questão é se o homem surgiu na natureza e aprendeu a pensar por si 

mesmo, ou se o pensamento foi determinado por suas leis. 

Sucede que a réplica refrata discussões sobre outros aspectos que implicam 

o conhecimento sobre o homem, e nós não podemos nos perder de nossa causa 

específica que faz jus à discussão da matéria Animaux carnassiers.  

É evidente que devemos atenção a esse aspecto metafísico do homem, mas 

são as “sensações” que Buffon denominou de “sentimento” - compaixão – que 

configura a linha de força do pensamento da matéria Animaux carnassiers, 

polemizando a formulação de concepção do homem em estado de natureza de 

Rousseau, de cujo remate Buffon delineia sua réplica. 

Apesar de o hábito alimentar constituir uma linha de força de discussão que 

se encontra na réplica, no entanto, o sentimento também dá o tônus dessa 

discussão. Logo o sentimento, foi alvo de objeção por Buffon, por se apresentar com 

aspectos subjetivos.   

Num mundo onde seres se alimentavam de espécies formadas e vivas, assim 

como também faziam os homens, não existiria sentimento de piedade, ou 

compaixão, tão pouco, harmonia. 

Talvez seja necessário assegurar que a réplica é ulterior à concepção de 

Rousseau sobre homem em estado de natureza como um ser frugívoro, e uma breve 

justificação pode lançar luzes à sua compreensão nas seguintes razões: 1) A réplica 

é categórica a objetar a tese do homem frugívoro; 2) que a réplica de Buffon dirigida 

a Rousseau sobre aspectos do homem em estado de natureza apareceu, 

sobremodo, tardia em 1758 na matéria Animaux carnassiers, três anos após a 

publicação do discurso da Desigualdade entre os homens.  

Nessa conjuntura, quem detém a verdade da concepção do tipo de 

subsistência original do homem, Rousseau ou Buffon? O homem em sua 

originalidade teria sido frugívoro ou carnívoro?      

 Outro questionamento um tanto desafiador, foi então, o que parece ter sido a 

insinuação da concepção de Rousseau da tese do homem frugívoro: o homem que 

não se alimenta de carne é uma condição de ser naturalmente piedoso, pacífico, e 

tranquilo? 

O que Rousseau propõe ultrapassa os limites da evidência exigida por uma 

razão científica. Esse é um aspecto fundamental da réplica de Buffon à tese do 

homem frugívoro, por não ter consistência da verdade pela ótica da ciência.  



27 

 

 

De certa forma, consideramos que o filósofo intentou ajustar-se ao discurso 

científico. Na introdução do Discurso da Desigualdade entre os homens, Rousseau 

esclarece que orienta seus estudos através de raciocínio hipotético, ou mesmo de 

uma “hipótese filosófica”, termo que nós tomamos emprestado de Buffon, de sua 

fundamentação da teoria da terra (SECOND DISCOURS. Histoire & Théorie de la 

Terre, t. 1) para sugerir que Rousseau tinha concepção do conceito de método e da 

importância em uma investigação científica. 

Sendo assim, quanto à forma de fundamentar as suas ideias naturais pela 

ciência, Buffon pode se enquadrar na postura de um “iluminismo científico radical 

com forte ascensão ao ateísmo?” (TAYLOR, 1997, p. 415-470).  

Mesmo observando que na análise que Buffon faz da natureza possa se 

compreender ideias de preceitos de um iluminismo radical e ascensão ao ateísmo, 

Deus aparece entremeado na L’ Histoire naturelle nos mais diversos assuntos, 

expressivamente, com indícios de veneração. No entanto, não entramos no mérito 

de julgar se realmente trata-se de paradoxos diante dessa evidência. Basta estar 

inteirado com a obra L’ Histoire naturelle. 

Ao tomarmos como exemplo a concepção da natureza de Buffon (1764, t.12, 

p. iij) enquanto uma “obra eternamente viva por si mesma, que age por si mesma, de 

forma inesgotável”; e ainda percebendo que ele formula essa concepção da seguinte 

forma: “tempo, espaço e matéria são os meios, o universo a sua finalidade, e o 

movimento propósito de vida”; e também que “os efeitos deste poder são os 

fenômenos do mundo...”, compreendemos que nessa sua concepção de natureza 

não encontramos Deus como causa. E essa é a característica do discurso moderno 

científico dezoitocentista. Além de que Buffon (1758, tomo VII, p.7) fundamentava 

que a “abstração configurava sistemas, suposições arbitrárias dos frívolos, 

imaginários, dando-nos a ilusão ao invés da realidade”. 

Por sua vez a reflexão filosófica para Rousseau (1978a, p. 246) era 

constituída de “conjuntos de raciocínios muitos abstratos”, diametralmente oposta à 

reflexão empírica, exigida pelas ciências naturais. E diferentemente de Buffon, 

Rousseau (1992, p.9) concebia “Deus o autor de todas as coisas”.  

Nesse caso, pressupomos que a concepção de Rousseau do mundo natural, 

tem origem em um conjunto de preceitos espiritualistas, desde que a tranquilidade e 

pacificidade, o sentimento de piedade possam ser esses tais preceitos, que parecem 

ter sido julgados como princípios morais. 



28 

 

 

Mais apreensivos quanto às divergências entre Buffon e Rousseau, a melhor 

forma de dimensionar nossos questionamentos da seguinte maneira, quanto a 

Rousseau: o que é que rege o modo de pensar do que é determinado pelas leis 

naturais reconhecendo o naturalismo na meditação das coisas naturais, buscando 

também a essência do homem em seus nexos com a natureza, pela fundamentação 

de preceitos em suas razões e argumentos; quanto a Buffon, como ele se utilizou de 

critérios dos fundamentos já estabelecidos pela filosofia [determinantemente 

aristotélica], pontuando descrições científicas. 

A questão antropológica para Rousseau deve ser observada com atenção ao 

modo ser do homem natural, contemplado na história de sua espécie, que procura, a 

priori, conservar a sua conaturalidade com a natureza. 

Portanto, na visão de Rousseau a essência original do modo de ser do 

homem natural também remete às mudanças nele provocadas pelas circunstâncias 

de progressos adquiridos, como advertiu o filósofo sobre os seus desígnios no 

prefácio do Discurso da desigualdade entre os homens. 

Ocorre que a antropologia de Rousseau ao situar o homem em sua história, 

desde o estado de natureza quando os hábitos e costumes do homem eram 

puramente naturais, o filósofo parece nos sugerir o estado de natureza com uma 

visão transcendental, ou seja, além das fronteiras dos limites da certeza científica. 



29 

 

 

3 A RÉPLICA DE BOUFFON A ROUSSEAU 

Os traços da réplica da matéria Animaux carnassiers de Buffon não poderia 

ser dirigida a outro filósofo que não Rousseau, devido à identificação do traçado do 

movimento discursivo sobre a inocência, pacificidade, felicidade, tranquilidade..., que 

expressavam estados originais referentes ao homem natural, e que o homem deles 

se desviou, tornando-se violento, feroz, cruel, e inclinado às guerras. 

Formamos a ideia que seja esse o pressuposto do raciocínio da réplica de 

Buffon dirigida a Rousseau, e parece certo que ele bem o expressa. Porém é 

perceptível que Buffon insinue um teor depreciativo, pelo que dissimula dessas 

qualidades intuídas por Rousseau, dos desígnios reais das formulações das 

argumentações do filósofo sobre o estado original de hábitos e costumes do modo 

de ser do homem em estado de natureza, e de sua transformação.  

Partimos, então, do entendimento que a objeção fundamental de Buffon é 

dirigida à tese do homem frugívoro que aparece no Discurso da desigualdade entre 

os homens de Rousseau, a qual se apoia na concepção de que o homem em estado 

de natureza tivesse se alimentado de bolotas14; e que a mudança do hábito 

alimentar para a carne teve repercussão no modo de ser do homem, cuja conjectura 

aparece desdobrada no cap. IX do Ensaio sobre a origem das línguas.  

Decerto, Rousseau fornece-nos a imagem do homem frugívoro refestelado 

embaixo de um carvalho após o repasto, dando a entender que se alimentava de 

sementes, e, ou de frutos.  

Vejamos o que mostra a réplica como resposta ao Discurso da desigualdade 

entre os homens, e que julgamos também que faça objeções a argumentos do 

Ensaio sobre a origem das línguas de Rousseau, cuja réplica se configura na 

matéria Animaux carnassiers de Buffon (1749, t. 7, p. 26-27): A dieta pitagórica 

_______________________ 
Advertimos que a réplica é a configuração de um recorte do texto “animaux carnassiers” (tomo VII 

que compreende as páginas 25 a 28, cuja versão foi produzida por nós do texto original do site 
www.buffon.cnrs.fr, que tem o Centro Nacional de Pesquisa Científica de França como órgão 
responsável pela interface da obra L' História Naturelle de Buffon, cujo conselho científico do site é 
coordenado por: M. Jean-Marc Drouin, Professeur au Muséum National D'Histoire Naturelle; M. 
Pietro Corsi, Professeur à l'universté d'Oxford; M. Cédric Crémière, Conservateur et Directeur du 
Muséum d'Histoire Naturelle du Havre; M. Thierry Hoquet, Maître de Conférence, Université de Paris 
X – Nanterre; M. Stéphane Schmitt, Chercheur, CNRS, UMR 7596, REHSEIS. Também nos 
utilizamos dessa fonte de pesquisa para os demais conhecimentos do naturalismo de Buffon.   

14
 Segundo o dicionário da língua portuguesa de Houaiss: bolota é o fruto do carvalho ou azinheira, 
árvore nativa da Europa e Norte da África (Antônio Houaiss, Houaiss da Língua portuguesa. Versão 
monousuário 2.0.1 – Outubro de 2007- Copyright@2001..2007, Instituto Antônio Houaiss. Editora 
Objetiva Ltda). 

mailto:2007-%20Copyright@2001..2007


30 

 

 

preconizada por filósofos antigos e novos, até recomendada por alguns médicos, 

nunca foi mencionada pela Natureza. Na primeira idade do século de ouro, o 

homem, inocente como a pomba, comia bolotas, bebia água; encontrando em todos 

os lugares sua subsistência, ele era sem inquietação, vivia de forma independente, 

sempre em paz consigo mesmo e com os animais, mas esquecendo de sua 

nobreza, ele sacrificou sua liberdade para se reunir com outros; a guerra, a idade do 

ferro tomou o lugar do ouro e da paz; a crueldade, o gosto da carne e do sangue 

foram os primeiros frutos de uma natureza depravada, que os costumes e as artes 

acabaram de corromper. Eis o que em todos os tempos, alguns filósofos austeros, 

de temperamento selvagem, censuraram o homem em sociedade: realçando o 

orgulho individual deles pela humilhação de toda espécie, eles apresentaram este 

quadro, que vale apenas pelo contraste, e talvez porque é bom apresentar algumas 

vezes aos homens fantasias de felicidade. Esse estado ideal de inocência, de alta 

temperança, de abstinência completa da carne, de tranquilidade perfeita, de paz 

profunda, ele nunca existiu? Isto não é um apólogo, uma fábula, onde se emprega o 

homem como um animal para nos dar lições ou exemplos? Podemos supor que 

existiram virtudes antes da sociedade? Podemos dizer de boa fé que este estado 

selvagem merece nossas lamentações, que o homem, animal feroz, foi mais digno 

que o cidadão civilizado? Sim, porque todas as desgraças vêm da sociedade; e que 

existiu virtudes no estado de natureza, se existia felicidade, se o homem neste 

estado foi menos infeliz do que o é? A liberdade, a saúde, a força, não são elas 

preferíveis à suavidade, à sensualidade, à voluptuosidade mesma acompanhadas 

da escravidão? A privação de sentenças vale bem o uso de prazeres; e para ser feliz 

o que é preciso, senão, nada desejar? Se isso é digamos, que é mais suave vegetar 

do que viver, que nada desejar só para satisfazer seu apetite de dormir um sono 

apático, que abrir os olhos para ver e sentir; consentimos a deixar a nossa alma no 

torpor, nosso espírito na escuridão, e jamais nos servir nem de uma nem de outra, e 

nos colocarmos abaixo dos animais, enfim, a ser só massas de matéria bruta 

associadas à terra. Mas, em vez de disputar, discutamos; depois de ter dito razões, 

damos os fatos. Temos diante de nossos olhos, não o estado ideal, mas o 

verdadeiro estado da natureza: o selvagem habitando os desertos é um animal 

tranquilo? É ele um homem feliz? Porque nós não imaginaremos um filósofo e sim 



31 

 

 

um dos fiéis censores de nossa humanidade, que existe uma grande distância do 

homem em puro estado de natureza ao selvagem, do que o selvagem a nós; que as 

idades que decorreram antes da invenção da arte da palavra foram bem mais longas 

que os séculos que foram necessários para aperfeiçoar os signos e as línguas, 

porque me parece que quando se quer raciocinar sobre fatos é necessário afastar as 

suposições, e se fazer uma lei de só avançar depois que esgotar tudo que a 

natureza nos oferece.  

É mister estar atentos à composição da replica ou contextura da matéria 

Animaux carnassiers quanto ao interrelacionamento de fundamentos que constituem 

a matéria, à organização sistemática das ideias, à articulação de argumentos de 

abertura que fundam a objeção da existência do homem frugívoro, além da 

referência feita à metodologia científica com a qual se finaliza a réplica.  

A ênfase da crítica de Buffon ao método de investigação sobre o homem 

natural estabelecido por Rousseau delimita, especificamente, a metodologia quanto 

ao modo de operar a análise do modo de ser natural do homem: “[...] quando se 

quer raciocinar sobre fatos é necessário afastar as suposições, e se fazer uma lei de 

só avançar depois que esgotar tudo que a natureza nos oferece”.  

Esse é um aspecto de fundamental importância que observamos na réplica de 

Buffon dirigida a Rousseau porque nos remete aos questionamentos sobre as 

características da concepção do estado de natureza do filósofo que repercutiu nas 

discussões sobre a antropologia dezoitocentista. 

A questão do método em filosofia sempre foi problemática, quando se trata de 

entender a filosofia sob as regras de uma determinada teoria da ciência, ou seja, de 

uma filosofia dependente de critérios epistemológicos, e é aqui que se apresenta a 

questão da fronteira entre a filosofia e a ciência15.   

Diante dessa fundamental observação devamos, então, entender o porquê da 

réplica se encontrar na matéria Animaux carnassiers, em sua abrangente formulação 

de conhecimentos sobre a anatomia humana. 

Nessa matéria Buffon versa sobre a composição orgânica do corpo, órgãos, 

funções..., conexões; um estudo minucioso sobre processo sensorial, a propósito 

_______________________ 
 Rousseau 
15

 Sobre a respectiva limitação entre a ciência e a filosofia, ou melhor, sobre o desprendimento da 
filosofia da metodologia científica moderna, com discussão aprofundada, atual, bem dizer, 
contemporânea, fazemos referência aos estudos de Hermenêutica da obra de Hans-Georg Gadamer 
(Verdade e Método I e II. 10ª edição, Petrópolis RJ: 2008).  



32 

 

 

das funções orgânicas, ou processo de correlação do fisiológico com os sentidos, ou 

melhor, a sensação física do corpo com o mundo externo, ou mais adequadamente, 

a faculdade de sentir, cuja discussão centrada nesses aspectos apresenta 

similaridade com a concepção “corpo-máquina” de Descartes (2000b, art. 6, p.107), 

que buscava teorizar a relação de causalidades necessárias e previsíveis do 

organismo humano, especulando se seriam automáticas ou não. 

Porém essa concepção corpo-máquina de Descartes possui características 

metafísicas pela particularidade da discussão, cuja obra denominada Paixões da 

alma, as ‘paixões’ se referem às afeições como sentimentos resultantes da alma, o 

que podemos assim confirmar as paixões da alma da respectiva obra, com 

profundas discussões quanto o que causa seu funcionamento16. 

Após haver examinado no que as paixões da alma divergem de todos os 
outros pensamentos, julgo que podemos em geral defini-las por percepções, 
ou sentimentos, ou emoções da alma, que atribuímos particularmente a ela, 
e que são provocados, sustentados e fortalecidos por algum movimento dos 
espíritos (DESCARTES, 2000, art. 27, p.122). 

No entanto as manifestações dessas afeições sejam elas percepções, 

sentimentos ou emoções, necessitam da vitalidade do corpo. Daí que Descartes 

pensou, a priori, sobre o conhecimento do mecanismo orgânico do corpo procurando 

também entender sua relação com as afeições, ou seja, com as paixões.  

Ainda sobre a especulação corpo-máquina de Descartes (2000b, art. 6, p. 

107) vista na “diferença que existe entre um corpo vivo e o corpo morto”, já se 

mostra um analogismo que compara o corpo a uma máquina, ao exemplo do relógio 

que quando para de funcionar, é tal como a interrupção do funcionamento do corpo.  

Por esse ângulo Descartes especulou a retirada da alma do corpo não pela vontade 

dela e sim porque os “órgãos que servem para mover o corpo se deterioram”, o que 

exprime uma “concepção mecanicista” 17.  

_______________________ 
16 Em A Razão desprendida de Descartes, Taylor fez a seguinte reflexão: “As paixões são vistas não 
como opiniões, mas como dispositivos funcionais que o criador concebeu para ajudar a preservar a 
união corpo e alma. As paixões são emoções na alma, provocadas pelo movimento dos espíritos 
animais, que tem como função fortalecer a resposta que a sobrevivência ou bem estar do organismo 
requer em determinada situação” (Taylor, Charles. As fontes do self: a construção moderna, São 
Paulo: Loyola, 1997, p.198). Da implicação das paixões com o corpo, o que deduzimos do referido 
termo “espírito animal” por Descartes que possa ser o mesmo que instinto (Descartes, René. Paixões 
da alma, São Paulo SP: Nova Cultural Ltda, 2000, Art. 50). 
17 Descartes demonstra em sua obra o Discurso do método o modo de operar o pensamento na 
formulação de fundamentos do processo de conhecer, e parece utilizando-se do modus operandi da 
ciência que primava pela observação dos fenômenos naturais, em decorrência da concepção de sua 
ordenação pelos princípios das leis físicas e necessárias que podiam ser conhecidas e previstas do 



33 

 

 

Rousseau, por vezes, revela o modus operandi da metodologia mecanicista, 

tal qual vimos aplicado à biologia do corpo por Descartes. A descrição a seguir 

parece conferir nossa observação: “a física de certo modo explica o mecanismo dos 

sentidos e a formação de ideia” (ROUSSEAU, 1978a, p. 243).   

Mas é nesse enunciado seguinte que se evidencia uma concepção 

estritamente mecanicista de Rousseau (1978a, p. 242): “Em cada animal vejo 

somente uma máquina engenhosa, a que a natureza conferiu sentidos [...]. Percebo 

as mesmas coisas na máquina humana...”.  

Contudo, o filósofo parece primar pela espiritualidade, então o procedimento 

mecanicista já não lhe serve como método de análise. Veja a seguir, a respeito da 

espiritualidade, como pensava Rousseau (1978a, p. 243): “o sentimento do poder da 

consciência da liberdade de escolher e resistir, de modo a mostrar a espiritualidade 

da alma, a qual jamais será explicada pelas leis mecânicas”. Logo, o filósofo entrevia 

que o espírito transcende os sentidos, e não existe contradição nenhuma em 

Rousseau pensar nas operações do corpo intuindo as funções de uma máquina, até 

porque as diversas concepções apresentadas demonstram conformidade, e só se 

diferenciam devido à finalidade da proposição filosófica.  

Todas essas reflexões as quais remetemos-nos repercutem na especulação 

sobre o conhecimento da sensação que Buffon examinou na matéria Animaux 

carnassiers, veemente perceptível de acordo com a linha de raciocínio mecanicista o 

qual suscitou-nos examinar sua formulação.  

A concepção de sensação enquanto efeito do corpo estimulado pelos 

condutos nervosos, a que o naturalista atribuiu ser o sentimento, também entendido 

enquanto sensação, Buffon deu a entender que essas terminologias exprimiam o 

significado de uma propriedade física do corpo que não tinham nenhuma relação 

com a subjetividade.  

E concebendo o sentimento enquanto mecanismo fisiológico do corpo, Buffon 

acreditava que além de uma constituição orgânica de interação fisiológica a alma 

existia independente do corpo. 

_______________________ 
ponto de vista de uma causalidade mecânica. Segundo Köche a justificação de ciência com Galileu 
(1564) e Bacon (1561-1626) inaugurou e modificou radicalmente a concepção de teoria científica, de 
verdade, de conhecimento e de método, culminando em Isaac Newton, importando à filosofia o 
método. (Köche, José Carlos. Pesquisa científica: critérios epistemológicos. Petrópolis RJ: Editora 
Vozes, 2005. p.43). 

 

 



34 

 

 

Destarte percebemos certa dicotomia entre a alma e o corpo diante dessa 

consideração sobre a alma de Buffon (1749b, t.2, p.43):  

A existência de nossa alma que demonstrou, ou melhor, que nesta vida ser 
e pensar são para nós a mesma coisa, essa verdade é mais íntima e 
intuitiva, é independente dos nossos sentidos, nossa imaginação, nossa 
memória, e todas as nossas outras faculdades relacionadas. 

Mesmo assumindo uma dicotomia entre alma e corpo, não se tem como 

negar uma perspectiva ontológica quando Buffon apresenta essa sua visão da alma 

orientando sua investigação sob o aspecto de conhecimento científico. E 

percebemos por determinada influencia do cartesianismo18. 

Todas essas observações são importantes porque nos dá a ideia do modo 

como estão interligados elementos constituintes da matéria Animaux carnassiers, 

onde se encontra inserida a réplica de Buffon dirigida a Rousseau. 

3.1 DA REALIDADE DOS ANIMAIS CARNICEIROS 

A questão que percebemos ser mais pertinente à tese do homem frugívoro de 

Rousseau é a da insensibilidade ao sofrimento da morte do outro, que pressupomos 

ser o leitmotiv, enquanto uma reflexão dominante que reaparece em contraponto às 

fundamentações de Buffon relativas à questão da subsistência de seres que se 

alimentam da vida do outro, em que se inclui o homem nessa estirpe.  

A fundamentação de Buffon asseverava que seres que se nutrem da carne, 

do sangue, dos ossos..., e que devido a um complexo nervoso - composição 

orgânica - possuem a sensibilidade mais intensa. Da mesma forma espécies, como 

as que são devoradas são sensíveis tanto á dor quanto ao prazer, quanto à vida, e 

quanto à morte.   

Segundo Buffon o ato da eliminação da vida do outro por aquele que subsiste 

de vida do outro não demonstra algum sinal de compaixão.  

Percebemos, então, que a matéria Animaux carnassiers mostra essa antítese, 

diante à concepção da existência do sentimento em seres parecido com o 

sentimento de piedade de Rousseau, e que Buffon se expressava pelo étimo 

compaixão. 

_______________________ 
18 O cartesianismo apresenta a intuição como a clareza e evidência do ser, e pensar como 
conhecimento de um fenômeno mental a exemplo do cogito sem deixar margem á dúvida. 



35 

 

 

Se fizermos uma revisão de assuntos que gravitam na matéria Animaux 

carnassiers são contemplados: a concepção de Buffon de sentimento enquanto uma 

propriedade física do corpo versus afetividade da compaixão; e o tipo de 

subsistência dos que vivem da vida do outro.  

Esses assuntos gravitam na respectiva matéria mantendo nossos 

pressupostos de inferências de objeções entre Buffon e Rousseau, portanto 

assuntos dos quais a réplica encontra-se circunscrita. São assuntos supervenientes 

que julgamos poderem ser reconhecidos na matéria Animaux carnassiers da L’ 

Histoire naturelle de Buffon, e que repercutem em eixos estruturais que tecem o 

pensamento naturalista de Rousseau. 

Conforme essa concepção a seguir de Buffon (1758, t.7, p. 25): “o homem no 

estado de natureza nunca se limitou a viver de gramíneas, sementes ou frutos, e em 

todos os momentos, mais assim como outros tentou comer carne”. O naturalista não 

procura afirmar que o homem, apesar de se alimentar de ovos, de frutos, sementes, 

e brotos de todos os tipos, também não é um ser carniceiro? Desse modo existem 

seres que alimentam de carne, ossos, sangue de indivíduos também completamente 

formados, sendo necessária então a ação de matar.  

Se atribuirmos um olhar filosófico a esse tipo de realidade, os seres 

carniceiros são espécies que subsistem da vida do outro tendo que o matar para 

consumar sua subsistência. Nosso olhar filosófico estranha e inquire o porquê de 

seres subsistirem do sofrimento da dor da morte do outro.  

 Entretanto, Buffon considerou que para esse tipo de seres a violência da 

morte era legítima e inocente, porque esses seres nascem nessa condição, além do 

que é predeterminação de uma lei da natureza que a “morte violenta seria um 

objetivo quase tão necessário como a lei natural da destruição e renovação”.  

Todos esses conhecimentos foram minuciados, examinados desde as 

espécies inferiores até ao homem por Buffon (1758, t.7, p.5): 

[...] há mesmo algumas espécies que, como as aranhas, devoram 
indiferentemente as outras espécies e a dela: todos servem de alimento 
para aves, e as aves domésticas e selvagens alimentam o homem, ou 
tornam-se presas de animais carnívoros. Assim a morte violenta é um 
costume quase tão necessário como a lei natural da morte; são dois meios, 
o da destruição e renovação. 

É possível que o conhecimento dessas leis naturais que regem a vida seja 

orientado pelos fundamentos da “História dos animais” de Aristóteles.  



36 

 

 

A lei natural da subsistência é, portanto, da ordem do sacrifício daquele que é 

cativo para morrer19, predeterminando o que sustenta sua vida.  

Sendo o homem um rebento da natureza existindo em sua condição de 

estado puro de natureza na condição de animal, possuiria a mesma insensibilidade 

[cruel] capaz, também, de sacrificar, inclusive, aqueles de sua própria convivência, já 

que vivia meio a outros animais. Destarte a insensibilidade do homem foi 

compreendida da seguinte maneira por Buffon (1758, t.7, p.7):  

[...] pelo menos aqueles com sentido de carne e sangue, são seres 
sencientes, como somos capazes de ter dor e prazer. Há, portanto, uma 
espécie de insensibilidade cruel para sacrificar desnecessariamente, 
sobretudo, aqueles que se aproximam de nós, que vivem conosco, e cujo 
sentimento se reflete para nós, marcado por sinais de dor para aqueles cuja 
natureza é diferente da nossa, e dificilmente isso nos pode afetar. 

Ratificando que a ação de matar, segundo Buffon, era um ato legítimo e 

inocente: ora, essa concepção da insensibilidade cruel para sacrificar o outro deve 

ser concebida na perspectiva mesmo de inocência, sem que expressemos na 

relação de significados dessas palavras, valores morais?  

De qualquer forma o modo de enunciá-las procura reconhecer que é da 

natureza animal sacrificar o outro para sua subsistência.  

Essa tese de Buffon, da natureza carnívora do homem, desde então, 

estremece o princípio filosófico de Rousseau o de que o homem seria frugívoro por 

natureza e não precisaria cometer tal ato para sobreviver. 

3.1.1 Do sentimento mecânico da dor à expressão emotiva 

No discurso naturalista de Buffon ocorrem, em muitas das vezes, analogias 

como a que se mostra a seguir expressando relação de semelhanças de significados 

de correlação entre a natureza e o organismo humano: “o cérebro é a terra e os 

nervos suas raízes” (BUFFON, 1758, t.7, p. 16). 

Porém, em algumas das observações mais objetivas sobre o cérebro, Buffon 

não o considerou ser a sede das sensações, do mesmo modo que não reconheceu 

a concepção da existência de uma glândula localizada no seu centro como sendo 

_______________________ 
19

 No século seguinte Darwin estabeleceu teoria equivalente à da “luta pela existência” como princípio 
de uma lei natural: “Um átomo em uma balança pode decidir quais indivíduos devem viver, e os que 
devem morrer”, o que ratifica a  concepção de Buffo (Darwin, Charles. A Origem das espécies, e a 
seleção natural. São Paulo: Hemus, 2000, p.420).  



37 

 

 

sede da origem das sensações. Essa observação contradizia teorias de Descartes, 

mas que sem dúvida indica que o filósofo francês foi referência para Buffon na 

investigação sobre esta glândula20.  

Para Buffon (1758, t. 7, p.10) a “sede das sensações era no diafragma”. Neste 

órgão se originava a sensação de dor e prazer, todavia uma sensação voltada para 

a física, ou fisiologia do corpo. Logo o sentimento não era uma manifestação 

subjetiva.  

Assim as formulações naturalistas sobre o sentimento de Buffon (1758, t. 7, 

p.11) procurou provar que “o sentimento era uma perturbação dos sentidos”, não 

sendo mais que propriedade física da matéria biológica. “Se os animais também 

manifestassem sentimento subjetivo teriam mais emoção e mais sentimento do que 

o homem” (BUFFON, 1758, t. 7, p.17).  

Essa chega a ser uma das questões de exclusividade da matéria Animaux 

carnassiers, contígua, implicativa, e divergente à concepção de sentimento enquanto 

uma disposição que parece ser de ordem afetiva e de imanência da natureza de 

seres, a exemplo do que pensava Rousseau (1978a, p. 253): 

Comumente se observa a repugnância que têm os cavalos de pisar num ser 
vivo. Um animal não passa sem inquietação ao lado de um animal morto de 
sua espécie; há alguns que lhes dão uma espécie de sepultura e os 
mugidos tristes do gado entrando no matadouro exprimem a impressão que 
tem o horrível espetáculo que o impressiona.  

Com essa citação Rousseau intui a pré-existência de uma sensibilidade da 

afeição em seres, que a priori, essa afeição manifestasse-se também, enquanto 

essência no homem em estado de pura natureza, parecendo então, ser-lhe inerente. 

O problema é: podemos considerar a existência desse tipo de afeição, ou 

sentimento, enquanto manifestação subjetiva no homem? 

Se admitirmos que o homem em estado de pura natureza possuísse 

sentimento, não podendo designá-lo enquanto tal como aspecto subjetivo, então 

poderíamos entendê-lo em uma perspectiva de ordem ontológica, ou seja, a 

existência do sentimento determinado por uma ordem de uma lei da natureza, e aí 

não poderia ser o sentimento explicado por uma lei cientifica? 

No discurso do naturalismo dezoitocentista essa conjectura foi inadmissível e 

totalmente desafiadora aos critérios do naturalismo de Buffon, de antemão, pela sua 
_______________________ 

20
 Denominada de “pineal”, Descartes também lhe atribui ser o elo entre o corpo e alma 

(Descartes, Renée. As paixões da alma. São Paulo: Editora Nova Cultural. 2000b, art. 1 ao art. 50). 



38 

 

 

colocação mecanicista sobre o ato de sentir dos seres e do homem, que partilhando 

um mesmo meio biológico21, identificavam-se pelo estado de animalidade.  

Não foi impossível para Rousseau conceber a existência do sentimento de 

piedade no homem em estado de pura natureza, mesmo limitado aos sentidos 

[percepções] e instinto, isso porque o órgão correspondente a essa sensibilidade 

que se manifestava no interior do corpo para Rousseau era o coração, porque é lá 

que a piedade se encontra inscrita22. 

Parecendo ser, portanto, o sentimento de piedade a primeira forma de 

sentimento a ser manifestada no homem, o filosofo intentou demonstrar que o 

“sentimento de piedade é natural”, e, “anterior a qualquer reflexão” (ROUSSEAU, 

1978a, p. 253). 

O que percebemos é que as afeições na concepção de Rousseau são 

manifestadas, e ele constituiu sua proposição por observação e não por conjetura, 

expressa no significativo do exemplo do horror aos prenúncios da morte do gado 

com seus mugidos tristes, exemplo que podemos constatar tal manifestação, e em 

demais seres.  

É uma observação pertinente o da percepção do sofrimento e pavor de uma 

morte infringida. Diante disso, fazemos questão de não passar despercebida à 

insensibilidade do homem em realizar a ação do sacrifício do animal.  

Não possuímos autoridade para provar a ordem do sentimento enquanto uma 

sensibilidade extrafísica, contrariando argumentações de Buffon.  

Mas essa é uma problemática de natureza controversa entre Buffon e 

Rousseau de difícil discussão, quanto à verdadeira origem e conceito do sentimento, 

e não nos encontramos em condição de aprofundá-la.  

Se o naturalista procurou mostrar que o sentimento é da ordem de um 

mecanismo orgânico do sistema nervoso como assim especulou Buffon (1758, t.7, p. 

7) que “a mente [alma] tinha menos a ver com o corpo no sentimento de piedade”, 

nós entendemos que sentir e a sensação da vida para Buffon é da ordem fisiológica, 

enquanto processo físico-químico do corpo; e quem sofre é o corpo e não a alma.  

_______________________ 
21 Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siècle dês lumières. Paris: François Maspero, 
1971.p.230. 
22

 Rousseau estabeleceu a relação da piedade com o coração na perspectiva da ordem da natureza: 
“a piedade ainda que natural ao coração do homem” (Rousseau, Jean Jacques. Ensaio sobre a 
origem das línguas. 2. ed. São Paulo: abril cultura, 1978b, p.175). 

 



39 

 

 

Entendemos também que para chegar a essa conclusão, ele procura explicar 

todas as ocorrências inclusas na matéria, não somente do que observava, cotejando 

com exposições relatadas sobre o sujeito que sofre: “a conformidade da natureza é 

maior, quando sofremos vendo o mesmo” (1758, t. 7, p. 7). 

Veremos a seguir os fundamentos mecanicista da objeção de Buffon à 

concepção de Rousseau (1978a, p. 253) de que “os animais são tão susceptíveis 

quanto o homem de possuir sensibilidade a piedade natural”.  

A compaixão natural é fundada sobre as relações que nós temos com o 
objeto que sofre; ela é tão viva quanto à semelhança, a conformidade da 
natureza é maior; sofremos vendo sofrer nosso semelhante. Compaixão; 
esta palavra exprime bastante que é um sofrimento, uma paixão que 
partilhamos. Entretanto é menos o homem que sofre, que sua própria 
natureza que padece, que se revolta mecanicamente e se põe, ela mesma, 
em solidariedade com a dor. A alma tem menos a ver que o corpo nesse 
sentimento de piedade natural, e os animais são tão susceptíveis quanto o 
homem; o grito de dor os sensibiliza, eles correm para se socorrer eles 
recuam na visão de um cadáver de sua espécie. Assim, o horror e a 
compaixão são menos paixões da alma do que das afeições naturais, que 
dependem da sensibilidade do corpo e da conformação similar. Esse 
sentimento deve então diminuir à medida que as naturezas se distanciam 
(BUFFON 1758, t. 7, p. 7). 

Não é fácil decidir-se pela explicação mecanicista de verdade sobre 

sentimento no pensamento de Buffon, na perspectiva da exigência de uma 

compreensão voltada para o campo da ciência diante de formulações filosóficas de 

Rousseau, que este filósofo intentou mostrar através de uma concepção parecendo 

ser de cunho ontológico, de certa maneira, com clareza, coerência e universalidade. 

Devemos lembrar que na réplica de Buffon não aparece às teses do filósofo 

sobre o sentimento, além de que nelas se encontra circunscrita também a dor.  

Então apresentamos refrações do pensamento de Rousseau quando 

pressupõe o sentimento, manifestado pelo “grito da natureza”, como que prescrito 

por leis naturais.  

A primeira língua do homem, a língua mais universal, a mais enérgica e a 
única de que se necessitou antes de precisar persuadir os homens 
reunidos, é o grito da natureza. Como esse grito era proferido por uma 
espécie de instinto nas ocasiões mais prementes para implorar socorro nos 
grandes perigos, ou alívio nas dores violentas não era de muito uso no 
curso comum da vida, onde reinam sentimentos, mais moderados 
(ROUSSEAU, 1978a, p 248). 



40 

 

 

Se pensarmos ser o grito da natureza uma espécie de instinto23, este sim, 

parece ser um sentimento mecânico do corpo, ao interpretá-lo como causa do 

sentimento da dor e efeito do grito.  

Sendo assim, esse modo de pensar não nos remete ao procedimento 

mecanicista de investigar as coisas da natureza em decorrência de sua organização 

pelas leis universais de causalidade mecânica? 

Ainda, quando Rousseau (1978b, p. 164) alega que “a natureza impõe sinais 

e queixumes”, não parece ser inerente ao homem o sentimento da dor, como que 

lhe seja predeterminado pela natureza sentir esses sinais e queixumes? 

Quanto à faculdade de sentir, o filósofo, no Ensaio sobre a origem das línguas 

fez alusão à força das paixões capaz de emanar as primeiras vozes. Ou seja, 

interpretamos também que possa ser esse sentimento fonte da fala. 

Percebemos, ainda, quanto ao procedimento mecanicista de investigar as 

coisas da natureza em decorrência de sua organização em leis universais de 

causalidade mecânica, que Rousseau concede ao sentimento uma inter-relação com 

a biologia do corpo, moderna, considerando os seres vivos explicáveis por meio de 

uma série de causas e efeitos, ou melhor, através da faculdade de sentir explicada 

pelas leis da natureza que transcende ao instinto, todavia quando se refere às 

feições manifestadas no modo de ser do homem.  

De outro modo, também, Rousseau emite sua concepção sobre o sentimento 

da dor, como no exemplo de sua visão patética relacionada ao significado da morte, 

e mais adiante redimensionada na educação de Emílio para a vida, despertando-o 

enquanto aprendiz o sentimento de piedade, que o filósofo usa para provocar 

reflexão do “sentir a dor do outro pelo sentimento da angústia com a visão da morte” 

(ROUSSEAU, 1992, p. 248), e da mesma forma, o aspecto do “sangue escorrendo” 

e “as convulsões de um animal expirando”.  

Rousseau queria despertar o sentimento da piedade, mostrando que “não é 

em nós, é nele que sofremos”. Vemos, então, a identificação do ser que sofre o 

sofrimento do outro, e o sentimento da dor intermediando essa percepção. 

_______________________ 
23 Sobre o instinto não confundir instinto com emoção. Taylor observou que a teoria de Descartes 
sobre o espírito animal mostra o “instinto, enquanto reposta à sobrevivência ou bem estar que o 
organismo requer em uma determinada situação” (Taylor, Charles. As fontes do self: a construção 
moderna. São Paulo: Loyola, 1997, p.198). Dai que observamos que o instinto aparece no discurso 
de Descartes argumentado meio às paixões, estas enquanto emoções. Ver: Descartes, René. 
Paixões da alma. São Paulo SP: Nova Cultural, Ltda, 2000, Art. 50).  
 



41 

 

 

Relembrando As Paixões da alma de Descartes (2000b, art. 1 ao art. 212), 

desde então, havia inquietação sobre a questão do sentimento, relacionado à 

designação de afecções, outrossim, afetividades manifestadas no homem.   

Mas as Paixões da alma são explicadas por Descartes tendo como suporte a 

fisiologia do organismo humano, o que se diferencia do enfoque mais abrangente de 

Espinosa em sua obra Ética24, com suas definições, explicações, escólios, e 

corolários demais transcendentes. 

 Dentro da linha de força de discussão de Descartes percebemos que existe 

uma consideração na relação do biológico com sentimento, que pressupomos 

influenciar o pensamento de Buffon. Porém o naturalista concebendo que o 

sentimento não é uma manifestação afetiva, mas da maquina- corpo. Para Buffon o 

sentimento envolvia a compreensão de combinação orgânica da carne, nervos e 

cérebro. 

A nossa pressuposição é, pois, que Buffon tenha formulado sua réplica 

dirigida a Rousseau por sua concepção de sofrimento parecendo ser de ordem 

subjetiva, da qual o naturalista focou na questão da ordem da cadeia alimentar, 

frisando o homem por sua “insensibilidade cruel” à dor da vítima, assim como faziam 

os demais animais.  

Não sendo a origem do sentimento de sofrimento de uma ordem fisiológica, 

de que origem seria então, quando Rousseau inferiu existir em seres que não 

possuem razão, e também ao homem quando não a possuía?  E a dificuldade é 

conhecer essa origem da sensação do sofrimento do outro no ser que sente essa 

sensação, que Rousseau intentou demonstrar existir em seres afora o homem. 

No entanto, o problema da conaturalidade entre o biológico do homem e a 

natureza, ainda é um mistério que a ciência e a filosofia ainda não deixaram clara, a 

origem dessa correlação, da geração da carne pela natureza. Então contentamo-nos 

como pensou a tal respeito Engels (2004, p.29): “nós por nossa carne, nosso 

sangue, e nosso cérebro, pertencemos à natureza, encontramo-nos em seu seio”.   

Se Buffon condicionou o sentimento ao mecanismo orgânico do corpo, e 

Rousseau deu um sentido expressivo conotado como uma sensação extrafísica, 

cabe ao naturalista uma concepção materialista, e ao filósofo uma concepção de 

tendência metafísica, porém pelo que se manifesta como afetivo. 

_______________________ 
24

 Espinosa, Baruch de. Ética. São Paulo: Editora Nova Cultural 2002, p. [141] a 436. 



42 

 

 

 Em ambas as concepções, o sentimento se repercute no corpo, a priori, 

enquanto o suporte apropriado a uma manifestação mecânico/orgânica, mas só que, 

a concepção de sentimento em Rousseau ultrapassa os limites desse biológico, 

despertando-nos para uma reflexão que não encontra uma resposta empírica, e, 

portanto, transparecendo um pensamento de caráter aporético.   

O fundamental nesse capítulo foi entender a realização desse estudo sobre a 

concepção de sentimento de Buffon, demonstrando que o animal senciente, 

referindo-nos àquele que se alimenta da vida do outro, não se importa com a 

sensação da dor do outro, nem tão pouco com o seu sofrimento; e assim, também, 

aconteceu com o homem em estado de pura natureza, já que se alimentava da vida 

do outro, não sendo por isso um ser que também demonstrasse ser compassivo ao 

sofrimento do outro.  

Não obstante, destacamos um antropólogo que muito admirou Rousseau e 

defendeu a ideia da existência de sentimento nos seres por um saber teórico e 

metafísico, reconhecendo o sentimento como uma identificação primitiva entre os 

seres, que passou a ser condição solidária na vida em sociedade. Esse antropólogo 

foi Lévi-Strauss.   

[...] o saber teórico não é incompatível com o sentimento, que o 
conhecimento pode ser objetivo e subjetivo ao mesmo tempo, enfim que as 
relações concretas entre o homem e os seres vivos colorem às vezes com 
matizes afetivos (eles mesmos emanações dessa identificação primitiva na 
qual Rousseau viu profundamente a condição solidária de todo o 
pensamento e de toda a sociedade) o universo inteiro do conhecimento 
científico, sobretudo, nas civilizações e que a ciência é integralmente natural 
(LÉVI-STRAUS, 2003, p. 55). 

Vimos que a ideia da concepção de sentimento no homem e nos seres por 

Rousseau ascendeu à antropologia de Levis-Strauss (2003, p. 55). Evidentemente 

que Levis-Strauss valorizou o sentimento enquanto principio de condição solidária 

de todo o pensamento e de toda a sociedade.  

Da natureza desse discurso salientamos a existência do valor afetivo do 

sentimento em seres, afora o homem, visto por Levis-Strauss pela ótica do zoólogo 

que entreviu um olhar “exageradamente humano” (HEDIGER, apud Levis-Strauss, 

2003, p. 55) refletido em Flippy, um delfim. A constatação de que havia no olhar 

desse delfim sentimento, deparou-se com a “certeza gélida” de ter que entendê-lo 

por termos científicos, “Flippy era apenas um animal da espécie Tursiops truncatus”.



43 

 

 

4  AS RAZÕES FILOSÓFICAS DE ROUSSEAU EM PERPESPECTIVA 

NATURALISTA 

Outra obra que também condicionou a fundamentar nossa pesquisa, além do 

Discurso da desigualdade entre os homens, foi o Ensaio sobre a origem das línguas.  

Essas duas obras foram determinantes quanto a assuntos da natureza e da 

natureza humana, no sentido de sustentar a correlação homem e natureza, cujas 

temáticas instituem o pensamento naturalista de Rousseau.  

Uma carta de Rousseau dirigida a Malesherbes25 se referia os seus primeiros 

discursos, o da Ciência e das artes e o Discurso da desigualdade entre os homens, 

juntamente com Emílio, como obras fundamentais na formação de seu sistema 

filosófico, expressando-se da seguinte maneira: “três obras inseparáveis que juntas 

formavam um todo” (ROUSSEAU, apud Goldshimidt, 1983, p. 7). 

Porém, no momento o que nos interessa é a perspectiva naturalista do 

pensamento do filosofo, daí que chamamos a atenção para o Ensaio sobre a origem 

das línguas quanto ao gênero da composição por sua característica antropológica.  

A dificuldade de afirmar a identificação da especificidade desse tipo de 

discurso é que aparecem pareceres críticos que Rousseau os expressa 

entremeados a um tipo de discurso mais descritivo sobre a natureza do homem, em 

um ambiente pré-histórico; tal é o caso de Rousseau mostrar no Ensaio a escrita 

como perversora do ser26.   

Julgamos que o que é determinante no discurso é a centralidade de assuntos 

disseminados em torno do homem, num âmbito pré-histórico, lembrando que essa 

era a característica de discurso de linha naturalista, que Duchet27 deu-nos a 

conhecer; o discurso antropológico tinha suas raízes no âmbito do discurso 

naturalista dezoitocentista, reconhecendo Buffon o principal cientista que lançou, 

determinou, e incorporou a abordagem da natureza humana integrada ao discurso 

naturalista, onde também se encontram considerações sobre a linguagem. 

_______________________ 
25

 Malhersherbes foi um dos censores indicado para fazer investigações  sobre a natureza da obra o 
Emílio e terminou mantendo laços de amizades com Rousseau (DENT, N. J. H. Cartas a 
Malesherbes, In:Dicionário Rousseau. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1996, p.58-59). 
26

 Jacques Derrida foi um dos filósofos pós-moderno que apreendeu o pensamento crítico de  
Rousseau sobre a “condenação da escrita que asfixia a vida e aniquila o nervo da fala” (Derrida, 
Jacques. Gramatologia. São Paulo: Editora Perspectiva. 2004,p20)    
27

Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siècle dês lumières. Paris: François Maspero, 1971. 
 



44 

 

 

Além de questões relacionadas à língua, não seriam também estes assuntos 

a seguir questões de uma antropologia discursada pela filosofia, como: os hábitos e 

costumes do homem, instinto, sentidos, sentimento, a ausência da abstração no 

homem primitivo, especulados no movimento das transformações do modo de ser do 

homem, que teria sido bom e depois se tornou mal? 

Percebemos então que são esses tópicos, instinto, sentidos, sentimento, 

linguagem..., elementares na constituição da natureza humana, mostrados no 

Discurso da desigualdade entre os homens e no Ensaio sobre a origem das línguas, 

possam constituir a antropologia de Rousseau, como são estas obras mostradas nas 

concepções antropológicas de Goldshimidt e Duchet. 

De tal consideração, se tais assuntos constituem o discurso antropológico e a 

antropologia tem suas raízes fundamentadas no âmbito da ciência naturalista - 

estabelecida por Buffon - localizamos que a concepção de base das ideias de 

Rousseau possua aspectos e princípios do discurso naturalista.  

Devemos recordar que foi com o segundo discurso, apesar de ter 

preponderado uma resposta política, que a proposição de questionamento da 

academia de Dijon implicou, inevitavelmente, no conhecimento sobre as leis da 

natureza, quando colocou a questão de investigação científica da seguinte maneira: 

“Qual é a origem da desigualdade entre os homens, é ela autorizada pela lei 

natural?”. 

Rousseau apreendeu a proposição da academia quanto a esse 

questionamento. Deste modo, a composição do seu segundo discurso não poderia 

se orientar por outro modo de proceder, que senão iniciando sua investigação pelo 

mundo natural.  

Isso é constatado na delimitação do conhecimento entre em homem biofísico 

e homem metafísico e moral expresso da seguinte maneira por Rousseau (1978a, p. 

242): “Até aqui levei em consideração somente o homem físico; esforcemo-nos por 

encará-lo, agora em seu aspecto metafísico e moral”.     

A concepção de Rousseau do homem físico é então o biofísico, instintos, 

sentidos [percepção], ou mesmo sua anatomia; assim também, hábitos e costumes; 

e o sentimento; porém visto num estado mais originário. O filósofo especulou 

também sobre concepções etnológicas tendo como causa a influência do clima28. 

_______________________ 
28

 Eis aqui a ação da natureza determinando os hábitos e modos de viver do homem. A tese 
rousseauniana é similar a de Buffon (Buffon, George-louis Leclerc. Histoire Natturelle: varietés des 



45 

 

 

 Compreendemos então, que o biofísico não se contraponha ao metafísico, 

mesmo que Rousseau tenha expressado que primeiro comece o seu discurso sobre 

o homem biofísico para em seguida refletir sobre o homem metafísico e moral, como 

sendo a moral produto da vida social civil, em que a vontade do homem oscila entre 

o bem e o mal, mesmo que a posteriori, o filósofo expresse o rompimento do homem 

com o mundo natural, embora esse rompimento formulado de forma crítica. 

Então, a ordem da lógica de investigação do discurso sobre a origem da 

desigualdade seria saber se esta era de causa natural, examinando primeiro as 

características originais ou naturais do homem antes de constatar a transfiguração 

no seu modo de ser, e consequentemente efeito dessa transfiguração, o avesso da 

natureza boa do Homem. 

Logo uma das linhas de composição concentrada do discurso da 

Desigualdade entre os homens expõe, em um primeiro momento, especulações 

sobre a origem do homem e sua relação com a natureza virgem, formuladas 

enquanto razões e argumentos de uma contextura naturalista.  

Se Bouffon objetou aspectos do homem natural das concepções de 

Rousseau, o fez em que sentido?  

Porque as ideias de Rousseau, especificamente sobre a natureza do homem 

natural, chamaram sobre si atenção ao ponto de imprimir uma reação de 

esclarecimento por parte de Buffon pela supremacia da verdade de seus 

conhecimentos naturais, e considerados indubitáveis?  

Não se pode negar que Rousseau tenha raciocinado sobre o homem natural 

numa perspectiva naturalista, penetrante em determinados assuntos exclusivos do 

naturalismo, assumindo uma formalidade retórica visivelmente expressa no modo de 

conduzir o discurso29. 

Rousseau não poderia falar do homem sem situá-lo na natureza, e isso seria 

o mesmo que desconhecer a sua identificabilidade primeira, ou o mesmo que 

desconhecer o seu elo vital de primeira existência. 

O extraordinário dessa discussão é o problema da pressuposição de uma 

visão metafísica quando Rousseau introduz o sentimento presente no homem em 

_______________________ 
espécies humaines. Paris: Avec La description du Cabine du Roy, tomo 3, 1749c. Disponível em: 
<www.buffon.cnrs.fr>. Acesso em: 28 agosto 2011; Michele Duchet a reapresenta in: Anthropologie et 
histoire au siècle dês lumières. Paris: François Maspero, 1971, p.257).  Rousseau aceitou essa tese a 
reconhece e a incorpora em seu discurso antropológico.  
29 A crítica da réplica de Buffon nessa dissertação [p.29 a 31] dirigida a Rousseau, acentua a 

metodologia como um problema de conhecimento sobre a natureza do homem natural. 

http://www.buffon.cnrs.fr/


46 

 

 

estado de pura natureza, ainda incapaz de exercer reflexão, ou seja, o homem não 

pensava. E essa parece ter sido a perspectiva do filósofo que buscou entender a 

essência original do homem sem o predicativo de mal. 

4.1 ESTADO DE PURA NATUREZA: IDADE DE OURO OU ILUSÃO 

Existe uma polissemia de conceitos sobre o estado de natureza. Dentre a 

multiplicidade de sentidos percebemos um direcionamento concentrado numa 

interpretação condicionada aos estudos da escola de Direito natural, desde Grocius 

e Puffendorf, pensadores que Rousseau certa forma imputou determinados 

princípios, a partir de quando são colocadas questões relacionadas à reflexão sobre 

direitos naturais do homem.  

Neste caso, o estado de pura natureza configura-se na perspectiva de 

condição “pré-civil, ou pré-social”30 com mais ênfase a uma visão do que seja social. 

No entanto a nossa centralidade é mais no campo de uma visão naturalista, o que 

para elucubrações sobre leis de ordem social parece ser insignificante a 

necessidade de se conhecer princípios da tese do homem frugívoro.  

Desde que identificada à polissemia na interpretação do estado de natureza, 

as criticadas pela atribuição de Rousseau (1978a, p. 236): “ideias preconcebidas de 

justiça e injustiça, posse, autoridade, e governo”, introduzidas por filósofos e 

pensadores, percebemos que o conceito de estado de natureza de Rousseau se 

mostra caracterizado por certa diferenciação.   

Se para chegar ao entendimento das causas da desigualdade entre os 

homens Rousseau precisou distinguir o homem natural do artificial, deste que 

passou a viver em sociedade, devemos conservar a exposição de Grimsley (1988, 

p.44): “a natureza tem, pois, um amplo significado metafísico enquanto ordem 

universal”. 

Por isso, não podemos deixar arrefecer esse referencial, o da natureza, 

frisando a convicção de que para Rousseau foi da natureza que surgiu o homem, 

_______________________ 
30

 Quanto às concepções do estado de natureza como condição “pré-social ou pré-civil”, cuja 
prioridade era compreender como viviam os homens antes de viver em sociedade, encontramos tal 
interpretação por teóricos que fizeram de ideias do homem em estado de natureza de Rousseau: 
Dent, N.J.H. Dicionário Rousseau. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1996; Grimsley, Ronald. La filosofia 
de Rousseau. Madrid, Alianza, 1997; Goldshismidt, Victor, Anthropologie et politique: les príncipes du 
système de Rousseau. France: J. Vrin, Librarie Philosofique, 1983 ; Derahé, Robert. J.J. Rousseau et 
la Science Politique de sons temps. France: J. Vrin, Librarie Philosofique 1995.  



47 

 

 

assim também a atenção à especulação da compreensão do estreitamento biológico 

entre homem e natureza, que da mesma forma abrangia um conhecimento para 

além de seu aspecto corporal físico.  

É que Rousseau formula o seu conceito de estado de natureza com o homem 

interagindo como a natureza ao seu derredor, sugerindo também aspectos como 

que subjetivos, quando faz referência ao homem primitivo em estado tranquilo e 

pacífico, portanto, concebendo o homem em estado de espírito imperturbado, e feliz.  

No dicionário filosófico de Abaggnano31 percebemos concepção de estado de 

pura natureza de Rousseau similar à concepção de estado de natureza de Sêneca32, 

como a “condição perfeita do gênero humano quando os homens eram inocentes, 

felizes, e viviam com simplicidade, sem buscar o supérfluo” (SÊNECA, apud 

Abaggnano, 2007, p. 816).   

Por que se firmaria a importância desses indicativos do gênero humano de 

Sêneca, quando orientador moral e político de uma das personalidades de atitudes 

desarrazodas e insanas, como Nero?  

A nossa dedução é que a concepção de felicidade e inocência de Sêneca 

pode ter sido sugestiva a Rousseau e foi revigorada pela concepção de “equilíbrio e 

princípio da alma” (COOPER, 1999, p.183).  

E levando em consideração a semelhança de concepções entre Sêneca, um 

filósofo da antiguidade, e Rousseau, conferimos sentido nessa colocação a seguir:  

Rousseau tinha certas afinidades com os antigos, a despeito da 
compreensão da natureza e do bem humano, mas que Rousseau propunha 
sua compreensão de natureza em seu sentido puro, mas com uma 
originalidade de maneira surpreendente, decididamente moderna com uma 
visão da possibilidade do humano e dos meios para efetivá-los bastante 
distintos (COOPER 1999, p. 70). 

À vista dessa afirmação de afinidade de Rousseau com os antigos por 

Cooper, da qual concebemos a similaridade da felicidade e harmonia entre Sêneca e 

Rousseau, percebemos o estreitamento de posições afins nas interpretações de 

estudiosos e pensadores com o filosofo genebrino. Mas o problema é saber se 

felicidade e harmonia covinham ao homem em estado de natureza. 

_______________________ 
31

 Abbagnano, Nicola. Estado de. Natureza, In: DICIONÁRIO de filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 
32

 Sêneca concebeu a “tranquilidade da alma” do conceito “eutymia” de uma obra de Demócrito, cujo 
significado era “estado estável da alma”, próximo ao estado de um deus que não se abalava. Sêneca 
estende todo o seu significado à “paz consigo mesmo, sem elevar-se, sem abater-se”. (Sêneca: da 
tranquilidade da alma. Porto Alegre (RS): L&PM Editores, 2011, tradução Lúcia Sá Rabello e Ellen 
Itanajara Neves Vranas). 



48 

 

 

Se compreendermos o homem em estado de natureza com tais indicativos da 

felicidade, harmonia, tranquilidade, esses indicativos, evidentemente, podem 

expressar idealidades, porque o homem em um estado de pura natureza é julgado 

em uma condição pré-linguística e pré-reflexiva. Mas não poderiam aqueles 

indicativos de idealidade ser condições especuladas de uma antropologia original?  

Outra concepção que abarca o pensamento especulativo da idealização do 

estado de pura natureza de Rousseau é o da “intuição fenomenológica da essência” 

de Derrida (2004, p. 306):  

A expressão ‘os primeiros tempos’, e todos os índices a serem utilizados 
para descrevê-los, não se referem, pois, a nenhuma data, a nenhum evento, 
a nenhuma cronologia. Pode-se fazer variar os fatos sem modificar o 
invariante estrutural. Trata-se de um tempo antes do tempo. Em toda 
estrutura histórica possível haveria um estrato pré-histórico, pré-social, pré-
linguístico, também, que sempre se poderia desnudar.  Dispersão absoluta, 
o mutismo, a experiência votada à sensação pré-reflexiva ao instante, sem 
memória, sem antecipação, sem imaginação, sem poder de razão de 
comparação, seria este o solo virgem de toda a aventura social histórica, 
linguística. 

O que compreendemos é que Derrida responde-nos filosoficamente, 

demonstrando-nos que o papel da abstração é capaz de idealizar um provável 

estado de existência do homem. 

Para formar a ideia do estado de pura natureza seria necessário se recorrer à 

abstração, enquanto operação intelectual mais eficaz da filosofia, o que foi 

determinante na formulação do pensamento de Rousseau (1978a, p. 246): “Um 

filósofo, a descobrir por si só as mais sublimes verdades, a construir, graças a 

conjuntos de raciocínios muito abstratos”. 

Assim, julgamos como se configuraria uma idealização do estado de pura 

natureza caracterizada por uma forte impressão estéril de projeções das condições 

do estado social civil.  

Quanto à utilização de designações de variadas expressões do tempo em que 

teria surgido o homem primitivo, coube ainda a variegação exegética “ponto-zero de 

sua história” (DERRIDA, 2004, p. 306). A comutação de tais designações “tempo 

antes do tempo” por “ponto-zero de sua história” [do homem] por Derrida amolda de 

qualquer forma a maneira como se constitui o curso da existência do homem 

imaginado por uma digressão ao seu passado33. 

_______________________ 
33 Uma das dificuldades de conceber a verdade sobre a existência desse estado é a cronológica. 



49 

 

 

Ainda nos margeando na mesma linha de pensamento do estado de pura 

natureza conservamos essa reflexão de Derrida (2004, p. 306): “procedência do 

homem de um solo virgem” como sendo um terreno quando nem sequer existia a 

“aventura social histórica do homem”.  

Se a “procedência do homem de um solo virgem” se trata de uma extensão a 

especulação da expressão “tempo antes do tempo”, cunhada por Derrida (2004, 

p.306.), ela pode subtrair obstáculos à hipótese de Rousseau, pela qual poderemos 

assegurar sua defesa das “fantasias da felicidade”, que assim foram julgadas por 

Buffon quando em sua réplica fez esse tipo de alusão às ideias do estado de 

natureza do filósofo genebrino: “porque é bom apresentar algumas vezes aos 

homens fantasias de felicidade”.  

A ironia de Buffon figura em referência ao recurso teórico de Rousseau de 

pressuposição sobre o estado de natureza dando margem à idealização de uma 

fantasia que foge às normas de uma análise do científico34 das ciências naturais. 

A réplica de Buffon a qual recortamos da matéria Animaux carnassiers mostra 

explicitamente que a concepção do estado de natureza de Rousseau é idealizada, 

não correspondendo, portanto, ao estado de natureza real.  

_______________________ 
Essa dificuldade se deve ao fato, como expôs Vieira (1997, p. 120), de “Rousseau conjeturar sobre a 

evolução humana sem localizar fatos cronologicamente. (Vieira, Luiz Vicente. A recusa dos 

pressupostos liberais. Porto Alegre: Edipucrs, 1997, p.120). 
34 A L’Histoire naturelle de Buffon, como expôs Jacques Rogers (cf. Duchet, 1971, p.230) de que o 
seu discurso teórico se acompanha de uma reflexão científica, faz jus ao seu modelo de  análise 
direta dos seres vivos, semelhante ao padrão universal da ciência que se estabelecia.  A formulação 
das teorias naturais de Buffon seguiram, pois,  a justificação do controle de observação e aplicação 
de teorias e preceitos estipulativos  e rigorosos. No entanto, segundo Cooper o problema do 
procedimento metodológico da filosofia, durante esse período, foi o da absorção da investigação 
científica como orientação herdada do êxito das visões científicas de Galileu, Bacon, Descartes, 
Newton. O modelo de pensar cientificamente a natureza, foi então, transplantado para o domínio do 
conhecimento social e político, no intuito de lograr o mesmo êxito no domínio do conhecimento da 
esfera humana. (Cooper, Laurence. Rousseau, nature, and the problem of the good life. 
(Pennsylvania: The Pennsylvania State University Park, 1999, p.70-71). O estudo da antropologia, 
não fugiria às regras do método das ciência da natureza, daí que é necessário ter acesso a outras 
concepções antropológicas que tenderam a um discurso com características  de aspirações 
marcadamente filosóficas, como a de Diderot e Helvetius, e de Rousseau, apresentadas por Duchet 
(DUCHET, Michele. Anthropologie et  histoire au siècle dês lumières. Paris: François Maspero,1971). 
Quanto à metodologia científica que despontou com o fortalecimento do racionalismo metodológico, 
devemos considerar que a contribuição de Bacon e Descartes, enquanto filósofos possibilitaram o 
estabelecimento de parâmetros de medição de conhecimento que a filosofia e a ciência incorporaram 
na elaboração de seu discurso racional. Mas rececentemente, longe de se iniciar pelo problema 
hermenêutico do fenômeno da compreensão das coisas, a hermêneutica, como justifica Gadamer 
“ultrapassa os limites impostos pelo conceito metodologico da ciência moderna”  pautado no modelo 
racional da matemática, demonstrando o papel da liguagem como determinante na expressão do 
pensamento, e preservando assim a intuição original do pensador. [Gadamer, Hans Georg. Verdade 
e Método I , 2008,introdução, p, 29].   
 



50 

 

 

Essa divergência entre o estado de natureza real do homem, na concepção 

de Buffon, e o do estado de natureza idealizado na concepção de Rousseau, foi 

entendida da seguinte maneira na matéria Animaux carnassiers do naturalista por 

Duchet (1971, p. 240): “Em 1758, na matéria Animaux carnassiers, ele ‘Buffon’ [grifo 

nosso] opusera o estado de natureza <<ideal>> imaginado por Rousseau do 

<<estado real>>, onde a natureza oferece exemplo”.  

No entanto no curso dessa observação de divergências, Duchet mostra- nos 

que a idealidade concentra-se na objeção do argumento da tese principal do 

discurso da Desigualdade entre os homens, a tese da dispersão dos homens: “A 

existência de um estado de natureza anterior a toda sociedade onde a raça humana 

teria vivido dispersada na floresta” (DUCHET, 1971, p. 242). 

O homem nesse estado, de dispersão, viveria, então, em estado de 

isolamento, o que Duchet atribuiu ter sido essa a questão que levou Buffon a julgar 

essa especulação de Rousseau uma “hipótese filosófica”, (BUFFON apud Duchet, 

1971, p. 242).  

 Buffon não admitia a possibilidade de um estado de natureza em que os 

homens tivessem vivido isolados, sem convivência de nenhum de seus 

semelhantes. Para o naturalista o mais solitário e independente dos homens deveria 

formar famílias.  

 A concepção do estado de natureza de Buffon primava por um naturalismo, 

cujos fundamentos foram estabelecidos nos fundamentos da biologia, mantidos suas 

raízes nas teorias da biologia de Aristóteles, que já tinha premeditado sobre essa 

“condição biossocial dos seres”.   

 Aristóteles para chegar à conclusão de que o homem é o “animal mais 

político”, relacionou-o com a semelhança do estado gregário das abelhas conforme 

essa observação: “É evidente que o homem é um animal mais político do que as 

abelhas ou qualquer outro estado gregário” (ARISTÓTELES, 2000, p.146). 

 O que percebemos, então, é que em ambas as óticas, a de Aristóteles e a de 

Buffon, nós formamos a ideia de que aos seres são-lhes inerentes o instinto social35. 

 O argumento de que a sociedade humana é “antes de tudo um meio biológico 

onde os indivíduos organizados da mesma maneira adquirem o uso das faculdades 

_______________________ 
35 Evidentemente, que Aristóteles diferenciou o homem dos outros animais por sua natureza racional, 
daí sua célebre expressão << o homem é um animal político>>, porque racional; e essa racionalidade 
tornaria o homem o ser mais perfeito dos animais, senão o pior de todos, porque apartado das leis e 
da justiça. (ARISTÓTELES. Política. São Paulo: Nova Cultural, 2006, #9-10, p146). 



51 

 

 

próprias da espécie” (BUFFON apud Duchet, 1991, p.244), mostra que a vida em 

grupo é uma condição biológica do homem e dos seres, e esta é uma linha de força 

teórica contra a concepção do estado de dispersão de Rousseau. 

  A falta de unidade na formação da ideia sobre a compreensão de como 

viviam os homens em estado puro de natureza, que implica inclusive no 

conhecimento do caráter social do homem, foi deveras controversa entre Buffon e 

Rousseau, de quem não foi poupado das expressões irônicas de Buffon como 

“século de ouro”, do qual pressupomos ser o mesmo que “idade de ouro”. 

 Reportemos a sua réplica quanto a este sentido: “na primeira idade do século 

de ouro, o homem, inocente como a pomba, comia bolotas, bebia água; encontrando 

em todos os lugares sua subsistência”. 

A utilização do termo “século de ouro” por Buffon apresenta, portanto, 

variações morfológicas, ainda acrescentando que encontramos em sua réplica a 

outra expressão, a de “lugar do ouro” em contraposição a “idade de ferro”. 

Observemos essa expressão em tal enunciado: “a guerra, “a idade do ferro” tomou o 

“lugar do ouro” e da paz; a crueldade, o gosto da carne e do sangue foram os 

primeiros frutos de uma natureza depravada, que os costumes e as artes acabaram 

de corromper”. 

 Transparece, então, que a expressão “idade de ferro” se refira ao estado de 

guerra entre os homens, ou estado de barbárie, porém indicando uma ênfase à 

mudança do hábito alimentar do homem, daí a crueldade e o estado de barbárie; e 

essa alusão é figurada pela ironia, incorporada em sua retórica, parecendo que a 

intenção de Buffon foi fazer menção ao “gosto da carne” que corrompeu o estado 

pacífico do homem, de acordo com o pensamento naturalista de Rousseau.  

  O termo idade de ouro foi também utilizado por filósofos e pensadores com 

diferentes nuanças. Afora Buffon a expressão “idade de ouro” foi empregada 

referindo-se a visão de “inexistência de necessidades de instituições” (ESPINOSA, 

cap.1, #1, 2002, p. 439). 

 Mesmo que o termo a idade de ouro faça alusão a uma ideia ficcional, seu 

aspecto possui características de circunstâncias que delineiam a configuração de 

um estado anterior ao estado social civil.    

Surpreende-nos, portanto, quanto à proposição da expressão idade de ouro 

no sentido de tempos de barbárie, conforme observamos nessa citação de 

Rousseau (1978B, P. 176): 



52 

 

 

esses tempos de barbárie foram a Idade de Ouro
36

, não porque os homens 
estivessem unidos, mas porque estavam separados, em que os homens 
eram ferozes e violentos, sentindo-se senhores de tudo, quando ainda 
viviam dispersos (ROUSSEAU, 1978b, p. 176). 

Mesmo sendo variada a morfologia dos termos “século de ouro” por “lugar do 

ouro” empregado por Buffon em sua réplica, e ainda por “idade de ouro”, como 

comumente foi utilizado essa última designação, essas terminologias não parecem 

ser terminologias científicas.  

Porém, essas variações terminológicas não deixam escapar a referência à 

idealidade de um estado de natureza que segundo Buffon “valeu apenas pelo 

contraste”, e esse contraste permanece no traçado da filosofia de Rousseau, como 

uma marca que limita a realidade e a ilusão.  Eis o problema da verdade que se 

debate no entendimento da filosofia rousseauniana e da ciência natural. 

 Se a especulação sobre o estado de pura natureza compõe a ordem da 

organização da vida humana, como a fase do estágio original proposto por 

Rousseau, sua concepção, desde que criticada por Buffon, não obteve êxito nas 

ciências naturais, devido à insuficiência do teor teórico científico que, incidindo sobre 

a metodologia, era diametralmente oposta ao método indutivo37, ou experimental. 

O estado de natureza nas ciências naturais mais tarde viria a ser certificado 

pela luta38 da vida entre os seres vivos.  

No entanto, precisamos imergir na intuição original39 de Rousseau, como 

determinamos nosso objetivo de visualizar e reacender as suas ideias e “referir cada 

asserção de seu movimento produtor” como interpreta Goldshimidt40. 

_______________________ 
36 O sentido da concepção de Idade de Ouro emitido por Rousseau já se encontra fora do sentido do 
significado do contexto determinado do estado de pura natureza, vige a harmonia, tranquilidade e 
felicidade entre os homens. O que é estranho é que os homens unidos ou separados na idade de 
ouro exteriorizam ferocidade e crueldade, o que deveria ser o contrário. A causa continua obscura.  
Observamos que Rousseau possa ter se equivocado quanto ao uso do termo. 
37

 Retrocedemos a Bacon como precedente do formulador do método indutivo. Segundo Gadamer 
este filósofo inicia a nova era da investigação metodológica. (Gadamer, Hans George. Verdade e 
Método II, 2008a, #354, p.455).   
38 Darwin, Charles. A Origem das espécies, e a seleção natural. São Paulo: Hemus, 2000.  
39

 A intuição original do autor nos interessa no seguinte sentido proposto por Goldshimidt: “ Mas tendo 
o filósofo pretendido dar-nos um pensamento desenvolvido,  o ofício do intérprete não pode consistir  
em reduzir à força esse desenvolvimento em fase embrionária, nem em sugerir, por imagens uma 
interpretação que o filósofo julgou formular por razões. O primeiro motor de um sistema, que se 
chame intuição, sujeito, pensamento central, não permaneceu na inação” (Goldshismidt, Victor. 
Tempo histórico e tempo lógico na interpretação dos sistemas filosóficos. Disponível em: 
<http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-logico-na-interpretacao-dos-sistemas-ilosoficos-
victor-goldschmidt>.  Acessao em 18 março de 2010 as 10:05) 
40

 Ibid, id. 

http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-logico-na-interpretacao-dos-sistemas-ilosoficos-victor-goldschmid
http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-logico-na-interpretacao-dos-sistemas-ilosoficos-victor-goldschmid


53 

 

 

4.1.1 Floresta: ponto originário do homem 

Ao começar o segundo discurso da Desigualdade entre os homens, com base 

no campo do naturalismo, Rousseau apresenta a sua visão do homem em estado de 

natureza, em um tempo em que a imagem provedora da natureza era a única 

manutenção da existência dos seres, como indissociável à sobrevivência dos seres. 

O instinto de nutrição do ser era a forma de garantir sua energia vital.  Assim era a 

visão do homem em estado de natureza por Rousseau (1978a, p 238): 

A terra abandonada à fertilidade natural e coberta de florestas que o 
machado jamais mutilou, oferece, a cada passo, provisões e abrigos aos 
animais de qualquer espécie [...] se nutre dos vários alimentos que outros 
animais dividem entre si, e consequentemente encontra sua subsistência 
mais facilmente do que qualquer deles poderá. 

A ênfase de Rousseau no engenho da natureza de gerar e fornecer provisões 

à necessidade vital do homem e dos seres, conquanto se apresente como propósito 

filosófico, mantém a natureza no estreitamento de sua relação com o homem e que 

se identificava, antes de tudo, como o fenômeno causativo do fenômeno vital, ou 

seja, da matéria prima da existência da vida em sua ordem primeira.   

A condição dessa ordem da natureza no homem pressupunha, pois, o tipo de 

nutrição e de alimentação que a natureza destinou ao homem de se alimentar, de 

frutos, ervas e sementes, especulada da seguinte maneira por Rousseau (1978b, 

288): “os frutos das árvores fornecem uma alimentação muito mais abundante do 

que podiam fazer outros vegetais”. Mas Rousseau chegou a essa conclusão depois 

de analisar a concepção de Buffon do art. 7º das Provas da teoria da Terra. 

Por mais que os assuntos relacionados ao estado de natureza situem-se na 

exigência da ordem da composição da primeira parte do segundo discurso é a 

vegetação - a floresta - o que se mostra como ponto originário não só como uma 

incumbência metódica, e inegabilidade da origem do homem na natureza.  

Vale salientar que essa concepção da floresta, enquanto ordem da origem do 

homem, já tinha sido entrevista de forma extraordinária na perspectiva de uma pré- -

visão da existência de um estado de vivência dos homens, expressa nessa reflexão 

de Platão (1987, p. 220): “quando os alimentos lhe vinham espontaneamente, sem 

qualquer indústria, ou arte”. O notável é essa formulação encontrar-se em um dos 

subcapítulos - O homem em estado de natureza - em sua obra filosófica O Político. 



54 

 

 

4.1.2 O homem frugívoro 

Sendo o homem um rebento da natureza, e sua alimentação aquela que lhe 

vinha sem qualquer indústria, como previu Platão, querendo especificar que 

segundo o entendimento do homem, naturalmente puro, inexistia qualquer técnica. 

E nós concebemos o homem natural como um ser frugívoro, em sua 

essência, espírito absolutamente natural, que é o objeto de nossa investigação.  

Logo a concepção do homem natural tinha nexo com o estado de pura 

natureza, pela condição de existência de uma alimentação só vegetariana.  

No curso de nossa investigação observamos a adesão da tese do “homem 

frugívoro” por Goldshimidt (1983, p. 253). Nessa tese, Goldshimidt também 

percebeu uma conexão com o estado de dispersão41, estado que já apresentamos, 

no capítulo anterior, a problemática de uma discussão entre Buffon e Rousseau 

refletida por Duchet. 

 Mas o que nos convém nesse momento é tentar entender, na nossa 

investigação, o que Rousseau quis comunicar, antes de criticarem suas ideias, 

comumente vistas como contraditórias42.  

Logo é necessário penetrar no entendimento da intenção do autor, que sem 

essa perspectiva não se cumpriria satisfatoriamente nossa compreensão sobre a 

tese do homem frugívoro.  

 O reconhecimento na filosofia de Rousseau de que a “natureza possui um 

amplo significado metafísico, enquanto ordem universal” (GRIMSLEY, 1988, p.44), 

consideramo-la então a condição original, natural, do estado de pura natureza do 

homem, espreitando assim o nexo da natureza, de sua vegetação, com o tipo de 

alimentação que lhe tivesse sido peculiar, segundo essa expressiva intuição original 

de Rousseau (1978a, p. 288):   

vejo-o fartando-se sob um carvalho, refrigerando-se no primeiro riacho, 
encontrando no seu leito ao pé da mesma árvore que lhe forneceu o repasto 
e, assim satisfazendo a todas as suas necessidades. 

_______________________ 
41

 Quanto a essa questão da dispersão, pressupomos que Rousseau meditou a presença do primeiro 

homem enquanto espécie que fosse ainda rara, e que se dispersava quando se punha a procurar 
alimentos, e devido ocorrências de fenômenos naturais se dispersaria mais ainda. Isso nos fornece a 
noção de seu espalhamento na terra, que veremos mais adiante. 
42

 Cooper no prefácio de sua obra, Rousseau, nature, and the problem of the good life, Pennsylvania: 
The Pennsylvania State University Park 1999, argumenta que o pensamento de Rousseau apresenta 
aspectos psicológicos, antropológicos, e estéticos, igualmente sutis dando margem as suas próprias 

controvérsias interpretativas.  



55 

 

 

Se as bolotas são os frutos do carvalho, ei-las como de fato Rousseau 

concebeu a alimentação originária do homem.  

Essa sua concepção é mantida nas confluências de ideias com diversos 

matizes de visões cambiantes, porque pelo aspecto descritivo da linguagem não 

expressa em nada uma concepção teológica43, mas que também pode ser 

reconhecida por essa interpretação, i.e, no caso da interpretação das escrituras 

sagradas. 

Nós vimos a conhecer, então, a obra As seis leituras da bíblia por Rousseau 

de Washington Martins da Silva (2009), que apresenta em sua introdução o conceito 

de ordem da natureza nas conjeturas de Rousseau, revelado pelo filósofo em suas 

Confissões. A especificação dessa ordem da cadeia alimentar natural do homem é 

vista, pois, por uma concepção religiosa, fundamentada em leituras do Gênesis, 

primeiro livro do Pentateuco que descreve a origem do mundo, e cujo sentido é dado 

também à origem da espécie humana. Eis a releitura do Gênesis, a seguir, 

interpretada por Silva (2009, p. 10): 

a criação e os tempos primitivos do mundo quando da origem e formação 
das coisas e dos seres por Deus, e que Este determinou que fosse a 
alimentação do homem de ervas que produzem sementes, as quais se 
acham sobre a face de toda a terra, bem como as árvores em que há fruto e 
dê semente.  

Abstraindo essa releitura do prof. Dr. Washington Martins da Silva, os 

aspectos específicos desse tipo de ordem da cadeia alimentar do homem natural, 

nós percebemos características similares à descrição da imagem do homem 

primitivo do Discurso da desigualdade entre os homens, e a determinação da 

natureza como “conceito da ordem das conjeturas de Rousseau”, proposta pelo 

rousseauísta.  

Quanto à especulação da visão religiosa de Rousseau sobre a alimentação 

natural do homem, Washington Martins compreende que possa haver a “existência 

de um panteísmo” nas obras de Rousseau, cuja inferência é a da “transparência de 

um subjetivismo impregnado de tensões e dicotomias”.  

_______________________ 
43

 Gadamer discorre sobre a compreensão da Bíblia Sagrada como “a arte de decifrar a natureza”, tal 
qual intenção da ciência natural, destacando o papel da filologia na orientação do método das 
ciências naturais, mas fez a seguinte adversão: “o saber instituído pela Escritura Sagrada e pelas 
autoridades é o adversário contra o qual a nova ciência da natureza deve se impor. Diferentemente 
daquela, esta tem a sua verdadeira essência em sua metodologia própria, que através da matemática 
e da razão conduz à evidência do que é compreensível em si mesmo”. (Gadamer, Hans Georg. 
Verdade e Método I. 10.ed. – Petropólis,  RJ: Editora Vozes, 2008a, #185-186, p. 251). 



56 

 

 

Então que seja aplicada atenção à observação ao fato do filósofo designar 

Deus “Autor das coisas”, como causa da criação, transparecendo que seja Deus o 

criador da natureza.  

Sendo assim se pressupõe um deísmo e não um panteísmo, cuja linha de 

pensamento do panteísmo identifica Deus com a natureza, não nos parecendo, 

portanto, que o naturalismo de Rousseau expresse um panteísmo como se tem 

interpretado.  

Caso o panteísmo seja a linha de força do pensamento de Rousseau surge-

nos o problema do animalismo do homem, e nada mais paradoxal que conceber o 

homem animal à imagem e semelhança de Deus.  

Ora, se se concebe o homem um ser imperfeito semelhante a um ser perfeito 

[Deus], uma vez que no início do livro I do Emílio da educação Rousseau referiu-se 

a Deus como ser perfeito [Autor de todas as coisas], e ao homem como ser que 

tende a degenerar a si mesmo, à espécie e às coisas criadas por Deus, mostra-se, 

então, uma incoerência entre o que se é perfeito como sendo da mesma ordem do 

que é imperfeito.  

Outra observação a ser feita é que seja aplicada atenção aos momentos em 

que Rousseau adotou o critério de ocultar Deus44, quando apresenta o homem na 

natureza dono de si, a esmo, convivendo com os animais. Era esse o modus 

operandi da ciência naturalista proceder na análise do homem, qual foi o de Buffon. 

E quanto a esse modus operandi, façamos vir ao espírito a importância 

metodológica dos textos, leituras e interpretação, em função de um contexto onde os 

seres são observados de modo análogo na antropologia de Buffon, assim exposto 

por Duchet (1971, p. 230): “a antropologia faz parte de uma história natural de todos 

os seres vivos situados num mesmo meio biológico”. 

Toda essa nossa discussão faz-se devido ao uso do termo <<animal>> 

aplicado ao homem, comum aos discursos antropológicos na época, e que 

_______________________ 
44

 Apesar de Buffon responder ao corpo de deputados e representantes da faculdade de Teologia de 
França [Réponse de M. de Buffon, à MM. les Députés et Syndic de la Faculté de Théologie: Avec La 
description du Cabine du Roy, tomo 4, 1753], o naturalista justifica a forma de ser da razão humana 
autossuficiente para decodificar os segredos da natureza. No entanto observamos muitas 
interpelações feitas a Deus na sua L’ Histoire Naturelle. A radicalização do critério do afastamento de 
Deus pelos naturalistas foi lançada por Buffon e cristalizada por Darwin, que refletiu sobre essa 
questão, julgando que “para alguns naturalistas o sistema natural continha a revelação de um plano 
criador, mas que para os naturalistas isso era irrelevante, porque em nada acrescentava aos seus 
conhecimentos” (Darwin, Charles. A Origem das espécies, e a seleção natural. São Paulo: Hemus, 
2000, p. 375). Essa postura foi observada também em Rousseau, mas de maneira superficial, como 
na introdução do discurso da Desiguadade entre os homens. 

http://www.buffon.cnrs.fr/ice/ice_page_detail.php?lang=fr&type=text&bdd=buffon&table=buffon_hn&typeofbookDes=hn&bookId=4&pageChapter=R%E9ponse+de+M.+de+Buffon%2C+%E0+MM.+les+D%E9put%E9s+et+Syndic+de+la+Facult%E9+de+Th%E9ologie.&pageOrder=9&facsimile=off&search=no&num=&nav=1


57 

 

 

Rousseau também concentrou determinado sentido tanto no discurso da 

Desigualdade entre os homens, e em seu Ensaio sobre a origem das línguas, mas 

que parece não ter se submetido à restrição de afirmar a animalidade do homem por 

este ser um ser diferenciado, em virtude de sua superioridade biológica.  

 Mas entre a variedade de concepções que surgiam sobre como deveria ter 

sido o homem natural, incontestavelmente, sobreleva-se o mérito do reconhecimento 

da obra L’ Histoire Naturelle de Buffon, que se deveu ao estabelecimento de seus 

critérios normatizados, prescritivos e dogmáticos da ciência45, que em verdade se 

impôs pelos fundamentos epistemológicos do naturalismo de Buffon. 

Acontece que afora o conhecimento do estado de natureza pela ciência, 

através das críticas de Buffon, mantemo-nos no posicionamento de penetrar na 

intuição do filósofo Rousseau desejando compreender a sua proposição da tese do 

homem frugívoro.   

Por isso concentramos a nossa atenção em observar a tese do homem 

frugívoro, relevando a consideração do problema percebido pelo rousseauísta 

Washington Martins da Silva das “tensões e dicotomias”.  

Logo, nossa atenção neste momento focaliza a concepção filosófica de 

Rousseau sobre o hábito alimentar do homem natural, aprofundando a observação 

dos entremeios de uma concepção sagrada e de uma científica.  

E na insistência em manter a tese do homem frugívoro como um aspecto 

qualitativo da natureza humana, nós consideramos que o filósofo também buscou 

argumentos nas escrituras sagradas, que corrobora a ideia da alimentação original 

do homem em estado de pura natureza de Rousseau:  

_______________________ 
45

 Posicionamos por uma análise mais atual dos procedimentos dos modelos canônicos 
metodológicos que constituem as epistemologias a-históricas.  Köche enfoca os preceitos 
estipulativos das ciências naturais pela explicação de Kurt Hüber da seguinte maneira: o objeto das 
ciências naturais, com que então principalmente se lidavam isto é – a natureza -, se considerava 
como uma essência sem história, que podia indagar-se progressivamente sempre mais a fundo e 
sempre com maior exatidão. Para tal conseguir, deveriam apenas idear-se os correspondentes 
métodos da elaboração, justificação, controle, e aplicação das teorias. Estes métodos consideravam-
se como uma função da sempre idêntica essência a que se referiam, e, portanto, como 
substancialmente sempre idênticos, embora susceptíveis de melhoramento. A teoria da ciência, 
assim se pensava e progride de modo tão contínuo como a própria ciência da natureza. Ela seria o 
produto de uma reflexão tipo abstrato, para a qual é o suficiente a análise direta de algumas das mais 
importantes teorias atuais, como por exemplo, a mecânica quântica, ou a teoria da relatividade.  Da 
realidade histórica, e, sobretudo dos âmbitos que se encontra fora da física, só muito pouco se 
encontra. Mais se afirma que expressamente que não houve interesse algum sobre os que os 
cientistas haviam feito, é necessário antes descobrir os que os cientistas devem fazer. E pensava-se 
assim que a teoria da ciência deveria criar um órganon universal da ciência em geral, do mesmo 
modo que também o é a lógica formal. (Köche, José Carlos. Pesquisa científica: critérios 
epistemológicos. Petrópolis RJ: Editora Vozes, 2005, p.151). 



58 

 

 

Disearco, diz São Jerônimo, conta que nos seus livros de antiguidades 
gregas, sob o reinado de Saturno, no qual a terra ainda era fértil por si 
mesma, nenhum homem comia carne e todos viviam dos frutos e dos 
legumes que cresciam naturalmente (JOVINIAM, LIVII, ADV. apud 
ROUSSEAU, 1978a, p. 288).  
.  

Mesmo buscando argumentos teológicos para constituição de sua tese do 

homem frugivoro, aparecia em seu discurso antropológico um pretenso alinhamento 

com a terminologia da ciência naturalista sobre a nossa origem, sem a interferência 

de uma causa transcendente. Assim descrevia Rousseau (1978a, p. 238):  

Despojando esse ser, assim constituído de todos os dons sobrenaturais que 
ele pode receber, e de todas as faculdades artificiais que ele só pôde 
adquirir por meio de progressos muito longos, considerando-o, numa 
palavra, tal como deve ter saído das mãos da natureza, vejo um animal 
menos forte do que uns, e menos ágil de que outros. 

Diante dessa exposição, observamos que Rousseau se expressa à maneira 

de discursar das ciências naturais, e reforçamos essa constatação nessa outra 

justificação de Rousseau (1978a, p. 236): “não ser proibido fazer conjeturas sobre o 

homem e unicamente da natureza do homem e dos seres que o circundam”. 

Podendo associar-se à noção de dúvida sobre a natureza científica dos 

fundamentos da tese do homem frugívoro de Rousseau, por oscilar entre as 

exposições sagradas e as que apresentam a aparência de discurso científico, 

melhor pensar em reflexões que se apresentam como princípios metafísicos porque 

atribui a Deus a causa da natureza, dos seres e do homem. Se, pensam os teóricos 

este modo de pensar paradoxal, compreendemos que Rousseau intentasse por uma 

integração entre o metafísico e o científico46.  

Logo, Rousseau também intentou, sobremodo, explicar e compreender 

fenômenos de existência primeira do homem no sentido biológico, no modo de 

discursá-lo, adotando a exposição metódica e retórica das ciências naturais. 

Nessa perspectiva contemplamos a pessoa de Rousseau enquanto leitor, 

pesquisador, estudioso em assuntos da natureza, e que também se instruiu em 

conhecimentos de anatomia.  

_______________________ 
46 Entendemos que não haja contradição nessa postura de Rousseau. Prova disso é a obra “O 
Fenômeno Humano” 

 
de Teilhard Chardin, em se tratando dele, como autor dessa obra, ser um 

teólogo.  E Concebemos que ela seja a obra mais completa no tratamento do conhecimento do 
homem. Segundo colaboradores de Teilhard Chardin, antes de sua morte, estava planejada uma 
organização de um simpósio sobre a “Integração entre Física, Biologia, e Sociologia, para demonstrar 
o intento de Chardin de revelar cientificamente a significação decisiva do Fenômeno Humano no 
Universo" (Chardin, Teilhard. Fenômeno humano. 14. ed. São Paulo: Cultrix, 1995, p384). 



59 

 

 

Observamos, sobremaneira, análise do filósofo sobre as diferenças entre 

animais carnívoros e frugívoros, destes que se alimentavam de frutas e vegetais 

com aqueles que se alimentavam de carne; e Rousseau fez essa análise através de 

uma observação analógica da conformação da dentição, assim como da 

conformação dos intestinos.  

Essa análise de Rousseau, certa maneira aparenta a habilidade de um 

absorto em sua experiência, portanto, de forma objetiva47, ao analisar a anatomia 

real do homem, análoga ao dos demais seres frugívoro.  

A descrição a seguir feita por Rousseau (1978, p. 288) parece ter consagrado 

esse particular interesse e cuidado.  

Os animais, que só vivem de vegetais têm todos os dentes chatos, como o 
cavalo, o boi, o carneiro, a lebre; mas os vorazes, ao contrário, os têm 
pontudos, como o gato, o cão, o lobo, a raposa. Quanto aos intestinos, os 
frugívoros possuem-nos de certa espécie, o cólon, que não se encontra 
entre os vorazes, Parece, pois, que o homem, tendo os dentes e os 
intestinos como os dos animais frugívoros, deveria ser incluído nessa 
classe. 

Rousseau (1978a, p. 302) levou esse assunto à exaustão discutindo com 

Locke sobre a “coabitação entre macho e fêmea, a procriação, a função da fêmea 

em prover a necessidade de alimentação dos filhos, sua anatomia...”; enfim 

introduzindo a questão do hábito alimentar apropriado às espécies carnívoras e 

herbívoras que se prestassem em defender a sua ousada e destemida tese. 

O convencimento de que havia solidez nos argumentos de sua tese do 

homem frugívoro evidencia-se na seguinte declaração enunciada por Rousseau 

(1978a, p. 290): “[...] basta-me ter mostrado nesta parte do sistema mais geral da 

natureza o sistema que fornece uma nova razão para excluir o homem da classe dos 

animais carniceiros e colocá-los entre as espécies frugívoros”. 

A insistência dessa tese levou Rousseau a se utilizar de todas as tentativas, 

entre as quais recorreu também aos relatos de viajantes, com a menção de 

“registros da não ingestão de carne por homens”, das consequentes ações de 

colonização de povos de origem de ascendência não europeia, como no exemplo a 

seguir: “François Correu afirma, entre outros, que a maioria dos habitantes das 

_______________________ 
47

 Esse foi talvez o momento que Rousseau tenha feito uma observação mais objetiva sobre a tese 
que almejou construir. Segundo Gadamer o objetivo da ciência é tornar a experiência tão objetiva a 
ponto de anular qualquer elemento histórico, e isto é alcançado no experimento das ciências naturais 
através do seu aparato metodológico (Gadamer, Hans Georg. Verdade e Método II. 10ed. – 
Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 2008b, #352, p. 454). 



60 

 

 

Lucaias, que os espanhóis transportaram para as ilhas de Cuba, de São Domingos e 

outros lugares, morreram por terem comido carne” (ROUSSEAU, 1978a, p. 288). 

Não haveríamos de duvidar de descrições, informações, de tais relatos de 

viajantes na elaboração do conhecimento do naturalismo, procedimento adotado 

desde antiguidade por Aristóteles, que colhia informações sobre a biologia marinha 

de pescadores do Mediterrâneo48, e de Buffon que conforme Duchet49 foi quem 

melhor explorou a literatura de viagem e que faz parte da composição estrutural 

discursiva de sua fundamental obra L’ Histoire naturelle.  

Mas retomando ao antepenúltimo parágrafo, sobre o acontecimento da morte 

dos lucaios, pomos em questão a causa, diante o que afirmou Rousseau ter sido a a 

ingerência de carne, como que comer carne não fosse o hábito alimentar desse 

povo, ao mesmo tempo em que delineia o aspecto hisitórico do fato; então, 

apresentamos os seguintes questionamentos:  a morte dos lucaios se deve a uma 

particularidade de hábitos e costumes de uma linhagem étnica que não ingeria 

carne? Ou, a causa da morte dos lucaios pode ser atribuída às condições anti-

humanas pela maneira de como eram transportados tais seres humanos na 

condição de escravos? 

Esse último questionamento torna vulnerável a tese do hábito frugívoro do 

homem quanto à dificuldade de prova de sua evidência, quando o homem já 

distanciado de sua origem natural, se encontra estabelecido no estado de cultura.  

O intento de Rousseau de provar a sua tese “pelo factual”, que segundo o 

filósofo Derrida (2004, p. 306) “compõe-se de fundamentações com a riqueza do 

registro de detalhes de exemplos históricos”, parece sucumbir diante da exigência 

do racionalismo metodológico exigido pela ciência, cujo problema é prova da causa, 

então, qual prova fatual da origem da tese vegetariana de Rousseau? 

 Como reconstituir a história humana quando o solo era virgem de toda a 

aventura social histórica do homem, ou quando a história humana não se encontrava 

escrita?  

Então nos parece que a problematicidade da causa, ou da prova encontra-se 

na relação entre o fato e a teoria50.  

_______________________ 
48

 Cornford, Francis MaCdonald. Antes e depois de Sócrates. São Paulo 2007, p. 81 
49

 Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siècle dês lumières. Paris: François Maspero, 1971, p 
232) 
50

 Limitamo-nos a não aprofundar e somente a apresentar esse problema da relação entre o “fato e a 
teoria” devido ao alto nível de discussão e abrangência de sua natureza epistemológica, o que para 



61 

 

 

Se no exemplo dado por Rousseau aponta o problema da comprovação da 

evidência do hábito do homem frugívoro, ainda resta o critério da universalidade51, 

critério esse, epistemológico, exigido pela ciência.  

Aos poucos vamos coligindo nossa dedução sobre a compreensão da tese do 

homem frugivoro ligada à concepção do homem em estado puro de natureza de 

Rousseau, considerada uma idealidade por Buffon em sua réplica, em que se 

somam as especificações de paz, harmonia, inocência e felicidade. 

Para nós o distintivo da tese do homem frugívoro é a ideia que firma a 

concepção da existência da sua sustentação vital como não devendo ser da vida de 

outros seres. Essa posição é contestável à falta de paz, visto que há evidências de 

perseguições e abatimentos de vítimas, como sempre afirmou existir Buffon.  

Daí que atributos que compõem a concepção do homem em estado de pura 

natureza de Rousseau ainda estão por se complementar, desde que conheçamos 

outros aspectos de seus fundamentos.  

4.1.3 Da condição pacífica do homem 

[...] sua imaginação nada lhe descreve, o coração nada lhe pede. Suas 
módicas necessidades encontram-se com tanta facilidade ao alcance da 
mão e encontra-se ele tão longe do grau de conhecimento necessário para 
desejar alcançar outras maiores que não pode ter providência nem 
curiosidade [...]. Sua alma, que nada agita, entrega-se unicamente ao 
sentimento da existência atual, sem qualquer ideia do futuro.   
(ROUSSEAU, 1979a, p. 245).   

Aquela precedente conjectura sobre a “tranquilidade da alma do homem 

natural” presumida por Rousseau é incompatível à concepção de Buffon sobre a 

_______________________ 
Gadamer constitui um problema universal de autojustificação crítica do homem de ciência, e que 
abrange também a hermenêutica. Todavia, Gadamer critica supremacia da teoria como decisiva da 
aquisição cognitiva de uma constatação factual, a construção das ciências naturais fundamentada na 
simultaneidade que se dá entre o observador e o observado (Gadamer, Hans Georg. Verdade e 
Método II. 10. ed. – Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 2008b, #321, p.372). 
51 Quanto aos critérios de cientificidade que avalia o método de Rousseau, a maneira como procede 
a sua investigação, essa foi a causa fundamental da objeção de Buffon. Se o critério para a validação 
da tese do “homem frugívoro” pesa sobre a causa do fato e a universalização, a pressuposição de tal 
hábito pode ser plausível, não como universal.  Mas, se para estabelecer como um dado científico a 
tese de Rousseau precisamos do critério da universalização, o nexo da unidade do universal, que 
deveria abranger os homens de todos os tempos e do mundo, esbarra com o “reconhecimento da 
multiplicidade das experiências através de suas repetições”. Essa é uma fundamentação que 
Gadamer faz emergir de Aristóteles com seu questionamento de como se alcança o universal, senão 
pelo reconhecimento da repetição das experiências, e que acrescentamos a amplitude. Mas Gadamer 
diz que o problema é o de saber o significado de se reconhecer as mesmas experiências como 
experiências, enquanto unidade do universal (Gadamer, Hans Georg. Verdade e Método II. 10. ed. – 
Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 2008b, #200, p.235).  



62 

 

 

realidade da vida em um ambiente totalmente natural, desde que a subsistência 

sendo regida pelo fenômeno do princípio vital se efetuasse pelo sacrifício cruel da 

presa, quer dizer, a vida era mantida de seres que se alimentavam da vida de outros 

seres, e que o homem também teria vivido nessa condição.  

Esse estado de vida retrata um estado de harmonia que possa denominar-se 

de paz, ou em um estado pacífico entre os seres?  

Por mais que Rousseau tenha se esforçado para demonstrar a condição 

pacífica, enquanto um conjunto de condições harmoniosas da vida, a visão 

estarrecedora de uma espécie ser por natureza destinada a se manter a custa da 

existência do outro ele a mostra nesta imagem da condição do animal faminto, 

quando se dispunha saciar sua fome.  

nenhum animal guerreia naturalmente com o homem a não ser no caso de 
sua própria defesa ou de uma fome extrema, nem lhe testemunha essas 
antipatias violentas, que parecem anunciar ser uma espécie destinada pela 
natureza a servir de pasto a outra (ROUSSEAU, 1978a, p. 240). 

Realmente esta menção acima parece revelar um aspecto da individualidade 

do filósofo considerando a alusão do abatimento da presa “uma antipatia violenta”, 

que Rousseau demonstra repugnar; e o interlocutor a quem Rousseau se dirigiu de 

maneira indeterminada “que parecem anunciar ser uma espécie destinada pela 

natureza a servir de pastos a outra”, sugere Buffon pela natureza discursiva. 

No entanto, como a matéria Animaux carnassiers, que dá a conhecer o hábito 

carnívoro pelo sacrifício do outro, surge bem depois do lançamento do discurso da 

Desigualdade entre os homens, desconfiamos da antecipação dessas reflexões, e 

debates a tal respeito em reuniões de intelectuais promovidas pela corte e nobreza 

da época. Daí nossa consideração cronológica para julgarmos ser a matéria 

Animaux carnassiers uma réplica ao discurso da Desigualdade entre os homens. 

O aspecto da condição pacifica do homem em estado puro de natureza foi 

expresso por certo teor de ironia por Buffon: “o homem sempre em paz consigo 

mesmo e com os animais”. E a questão era a interrelação de circunstâncias que 

acompanham a situação da ideia de um estado pacífico, contraditória à luta pela 

sobrevivência. 

Para Rousseau não seria o estado pacífico quando o homem vivia uma 

existência livre, sem entrar em conflito com outros homens, ou mesmo com os 

animais com os quais repartiam um mesmo ambiente? 



63 

 

 

O atributo da paz, enquanto característico da concepção de Rousseau de 

estado de natureza replicado por Buffon, firmou-se na perspectiva de uma 

idealidade, visto que no século seguinte a teoria de Darwin da “luta pela 

subsistência” veio a intensificar tal teoria de Buffon, muito embora com o diferencial 

da seleção natural das espécies. 

Mesmo considerando a concepção de paz, a condição natural do homem em 

sua origem, e que constitui mais um eixo estrutural na constituição da linha de força 

discursiva na filosofia de Rousseau, portanto, primando pela configuração do estado 

de pura natureza, essa concepção não deixou de ser receptiva por estudiosos e 

teóricos da filosofia de Rousseau.  

Desde logo desejamos fortalecer com Grimsley (1997, p. 46) tal recepção à 

concepção de “estado de natureza pacífico do homem”, e pela escola de Direito 

Natural, que negava que o homem tivesse sido débil ou perverso. Isso só vem a 

intensificar, mesmo na condição de idealidade, que o homem foi e é capaz de 

manifestar em seu ser o estado de paz.  

Levando em consideração que o estado de paz seja um atributo no estado de 

pura natureza e identificado em correlação à felicidade e à inocência, Rousseau 

pareceu nos querer demonstrar que a concepção da alimentação frugívora era uma 

condição “sine qua non” do estado pacífico do homem desde que não precisasse 

entrar em conflito, extinguindo a vida do outro. Daí, que frutos, ervas, e sementes, 

fossem alimentos abundantes na natureza, não sendo motivo de disputas.  

Existe, pois, na configuração do estado pacífico do homem a idealidade 

desses aspectos, desde que a aceitemos na relação homem e natureza, sendo 

concebida como: natureza virgem, intocada; habitat natural; natureza provedora de 

frutos, de ervas, e sementes bastadas à subsistência do homem. E foi assim que 

Rousseau intuiu a pacificidade do homem em estado de pura natureza. 

Esse contexto, enquanto conjunto de condições de vida natural, para 

Rousseau era o que propiciava a sua independência52 do homem do outro, 

orientando-se apenas pelo instinto vital e sentidos, e que esse instinto vital 

semelhante aos de demais animais, atendendo à necessidade de sua sobrevivência, 

_______________________ 
52

 O homem natural para Rousseau era autossuficiente como é característica do animal isolado na 
procura de tudo o que a natureza oferecia a seu dispor. Afinal era ainda limitado ao instinto vital. Não 
vemos como se atribuir a essa autossuficiência um estado de solidão do homem natural, já que a 
ênfase semântica dá relevância a não necessidade do outro, vista não como isolamento do grupo, 
mas como uma independência. 



64 

 

 

subsistia sem necessidade da ingerência de carne. Já que a natureza era abundante 

em frutos, ervas e sementes, e por natureza o homem não se alimentava de carne, 

não havia necessidade de disputar alimentos, e assim se condicionaria a sua 

independência e o estado de pacificidade.   

Destarte, a especulação de Rousseau ultrapassava os limites da realidade 

objetiva, e não se adequava ao método racionalista das ciências naturais.  

4.1.4 O sentimento de piedade 

Segundo Rousseau em sua concepção de homem natural, a este, em seus 

primeiros momentos de existência original não tendo sido nem bom nem mau, 

justapõe-se o sentimento da piedade. 

Essa reflexão sobre o sentimento de piedade foi respondida na réplica 

Animaux carnassiers de Buffon, e gravita sobre a que tipo de ordem ela pudesse 

pertencer, se filosófica ou científica, e cuja reflexão nós já remetemos à discussão 

por Goldshimidt sobre o teor da natureza da obra Discurso da desigualdade, para a 

qual a resposta dada por Buffon à proposição de Rousseau não atendia aos critérios 

da ciência. Então, procuramos ir além do que ficou estabelecido pela obra L’ Histoire 

naturelle, desde então considerada um tratado científico das ciências naturais, 

intentando desenlaçar-se da visão empírica do sentimento ou compaixão proposta 

por Buffon. 

Sobre análises a respeito do sentimento de piedade observamos alguns 

argumentos os quais expressam o significado de piedade, como este, sendo o 

mesmo que compaixão dado por Dent (1996, p. 66): “uma repugnância de ver sofrer 

a dor ou morte de qualquer outro ser sensível, e especialmente um que seja da 

nossa espécie”.  

Torna-se confusa essa colocação de Dent quando emprega o termo 

repugnância como significado de compaixão, desde quando compreendemos ser 

repugnância, por sua denotação semântica, nojo, enjoo, e náusea.  

Se tomarmos a náusea como nexo da repugnância, buscamos, então, outra 

vertente da concepção moderna do que é ser agente humano de Taylor (1997, p. 

18) enquanto “resposta visceral de sentido primitivista como sendo uma reação à 

vida por instinto”. Destarte podemos conceber a náusea em uma “perspectiva 

sociobiológica” (TAYLOR, 1997, p.19), e isso tem repercussão na vida moral? 



65 

 

 

Rousseau (1978a, p. 254) colocava que a piedade era um “movimento puro 

da natureza, anterior a qualquer reflexão”. De pronto, transparece que o sentimento 

de piedade no homem lhe é inerente como sendo uma essência da vida, quando o 

homem ainda era destituído de razão.  

Essa essência, a do sentimento de piedade, não pode ser o protótipo da 

natureza espiritual no homem, daí nós interpretarmos pertencer o sentimento a 

ordem de uma lei natural enquanto essência do humano?  

Destarte essa essência, do sentimento de piedade no pensamento de 

Rousseau parecendo não ser efeito de uma natureza pensante, o filósofo buscou 

demonstrar coerência de suas proposições no discurso naturalista, como algo que 

fosse inerente ao homem desde o estado de pura natureza, antes de aprender a 

pensar. 

Será que poderíamos entender na filosofia rousseauniana que o sentimento 

de piedade fosse uma qualidade da alma, ou melhor, do modo do ser do homem em 

estado de pura natureza?  

Na concepção de Rousseau, a problematicidade identificada na natureza do 

sentimento, enquanto uma qualidade do modo de ser do homem é a transcendência 

dos limites do biológico, preponderado pela observação da dor e sofrimento como 

aspectos traumáticos da vida do homem.  

Mas alguns teóricos compreenderam que o sentimento de piedade estivesse 

arraigado ao instinto, distanciando-se daquela linha de força constitutiva da filosofia 

antropológica de Rousseau, do aspecto de uma essência extrafísica.  

Portando observamos que Taylor é um dos teóricos que compreendeu que a 

“intuição moral”, era uma exclusividade da “raça humana”, todavia parecendo fazer 

menção à manifestação do instinto implicado à moral.  

Desta forma, o sentimento de piedade arraigado ao orgânico, ou, a uma 

conduta biológica faz- nos lembrar da concepção orgânica de sentimento de Buffon 

que concebeu o sentimento como causa orgânica, o mesmo que o instinto em si, 

como que o instinto fosse uma grande força que nos dominasse. 

A questão é justamente desarticular o instinto do sentimento de piedade, e 

então encontramos uma tentativa nessa exposição de Taylor (1997, p.17): ”somos 

tentados a pensar como estando arraigados no instinto”.   

Ao buscar a raiz do entendimento do sentimento de piedade quanto ao 

respeito à vida, e à vida do outro, na filosofia antropológica de Rousseau, Taylor 



66 

 

 

ressalta que “nós também apreendemos sobre a compunção natural, inata, diante do 

infligir a morte ou ferimentos a alguém, uma inclinação de irem socorro das pessoas 

feridas ou em perigo” (TAYLOR, 1997, p. 17). É essa compunção natural que leva a 

crer que Taylor identificou-a com o “grito da natureza proferido por uma espécie de 

instinto”, descrito por Rousseau (1978a, p 248). 

Não se tem como negar que Taylor assimilou fundamentos de argumentos 

imprescindíveis à formação do gênero humano levando em consideração o princípio 

do sentimento de piedade de Rousseau (1978a, p. 254): “A piedade nos leva a 

socorrer aquele que nós vemos sofrer sem precisar fazer uso da reflexão”. No 

entanto, precisamos ter em mente que o sentimento de piedade na concepção de 

Rousseau dá a entender que não tem nenhuma relação com o instinto.  

Com efeito, Rousseau reconhecia no instinto um mecanismo orgânico que 

guiava a existência do homem em estado de pura natureza, e ele concentrou 

atenção especial de sua manifestação enquanto impulso interior, independente da 

razão e sentimento, que fazia homem agir. Se concentrarmo-nos nesse aspecto, de 

que o homem natural fosse regido somente pelo instinto, isso pode ofuscar a visão 

da existência do sentimento de piedade, enquanto a possibilidade de ser uma 

essência original que surge com ele desde o estado de natureza.  

E nesse sentido Rousseau foi enfático em se posicionar pela precedência do 

sentimento de piedade à razão porque para ele se tratava de uma essência, portanto 

não se aprenderia ter sentimento, tornando-se referencial de principio de ordem 

moral na vida em sociedade civil. 

Apesar de transparecer, que Taylor viu na concepção de sentimento de 

piedade de Rousseau um nexo biológico com o instinto, pelo menos compreendeu e 

amplificou a concepção evolutiva da ideia de sentimento de piedade, enquanto uma 

“reação moral como consequência da criação e educação” (TAYLOR, 1997, p. 17). 

Logo o sentimento de piedade presumido no homem em estado de pura 

natureza por Rousseau foi visto por Taylor (1997, p.17) como “uma intuição moral, 

incomunmente profunda, potente e universal” por sua “suscetibilidade natural de 

sentir simpatia pelos outros”, conquanto seja um princípio que faz corroborar para a 

visão da virtude na formação do agente humano e para e sua repercussão no 

aperfeiçoamento53 do homem. 

_______________________ 
53

 Podemos fazer o nexo do sentimento de piedade com o aperfeiçoamento do homem como 
aprimoramento moral. E é o aperfeiçoamento um dos eixos centrais na formulação da antropologia de 



67 

 

 

Por outro lado, percebemos que devamos ter um cuidado quanto à forma 

como Rousseau intercala seu pensamento do presente no desenvolvimento 

progressivo de seu discurso, isso porque o que o filósofo insistiu em demonstrar-nos 

com o significado da reflexão do sentimento de piedade que esse sentimento é 

radicado no homem, mesmo que ele se encontre num estado de barbárie.   

Vejamos que nesse contexto discursivo, no do Ensaio da origem das Línguas, 

o homem sendo levado por uma estranheza do outro, aparece uma afirmação do 

“inatismo da piedade” por Rousseau (1978b, p. 175): 

A piedade, ainda que natural ao coração do homem permanecesse 
eternamente inativa sem a imaginação que a põe em ação. Como nos 
deixamos emocionar pela piedade? Transportamo-nos para fora de nós 
mesmos, identificamos com o sofredor. Só sofremos enquanto pensamos 
que ele sofre; não em nós, mas nele que sofremos. 

Vista assim, a piedade por Rousseau mostra-se enquanto raiz do sentimento, 

porque presente no homem em estado de pura natureza, desde sua origem, como 

que uma originalidade espiritual; e no estado de sociedade civil passa refletir-se por 

nexos morais, devendo ocupar lugar central na deliberação da cultura, na relação 

humana. 

No entanto, sem nos perder do nosso objeto de investigação, a tese do 

homem frugívoro, preceituamos a piedade na cultura como impedimento de 

alimentarmo-nos da vida dos outros, como um ato consciente de não infringir dor e 

sofrimento ao outro, preservando o homem em estado de pura natureza em nós, que 

se alimentava de ervas, sementes e frutas. 

4.1.5 Inocência: nem ser bom, nem ser mau, aquém da moral 

Rousseau considerou, no caso, do homem em estado de pura natureza, que 

ele foi pacífico, sossegado, e piedoso, não tendo inclinação nem para o bem, nem 

para o mau, e consequentemente, não possuiria nem vícios nem virtudes.  

A ignorância do vicio, para Rousseau, dava a conhecer que o homem em 

estado de pura natureza não fosse capaz de cometer o mal, diferentemente da 

imputação de Sócrates à ignorância do homem ao acometimento do mal.  

_______________________ 
Rousseau por ser, como ele mesmo disse, uma faculdade que com o auxílio das circunstâncias 
desenvolve outras faculdades. (Rousseau, Jean Jacques, Discurso sobre a origem e os fundamentos 
da desigualdade entre os homens. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1978ª, p. 243). 



68 

 

 

É que Rousseau, como leitor de Sócrates, entendeu que a proposição da 

filosofia moral desse filósofo grego era que a virtude fosse adquirida pela razão, ou 

seja, o homem deixaria de ser ignorante por causa da razão. Chegamos a este 

raciocínio através deste argumento de Rousseau (1978a, p.254-255): “ainda que 

possa ser próprio de Sócrates e dos espíritos de sua têmpera de adquirirem a 

virtude pela razão[...]”.  

O que queremos exprimir é que Rousseau julgou que mesmo com a aquisição 

da razão54, o homem é capaz de acometer-se do mal.  

O esclarecimento dessa proposição explica a relação intrínseca da razão à 

moral, mas mostrando que a razão também perverte o homem, como no exemplo 

dessa reflexão a seguir, cuja exposição foi considerada um escândalo: ”ouso quase 

a assegurar que o estado de reflexão é um estado contrário à natureza e que o 

homem que medita é um animal depravado”55 (ROUSSEAU, 1978a, p.241). 

Se pensarmos a moral conforme a maneira reflexiva socrática, que o homem 

agindo pela razão deixa de ser ignorante e não incorre em erro, contemplar a moral 

no homem em estado de pura natureza é ação totalmente inócua. O que acontece é 

que o problema surge em colocar o mal no homem em estado de pura natureza 

como centro de gravidade de suas ações relacionando-as à moral.  

Não é um procedimento fácil de exercer, prescindir da moral para demonstrar 

o modo de ser do homem natural na condição de pré-reflexivo, sendo incapaz de 

cometer o mal. Então necessitamos de mais reflexões a tal respeito para saber se 

essa nossa compreensão encontra-se em consenso com a de Rousseau. 

Vem ao caso a reflexão de Starobinski (1991, p. 37): “o homem não sendo 

mau nem bom, nem amoral, como um ser inocente”, que se expressa na perspectiva 

de um “amoralismo”; e prestemos atenção ao seu entendimento no sentido da  

“incompletude do fato humano” apreendido pela falta do senso moral que se 

completa neste seguinte enunciado:  “o homem primitivo é bom, porque não era 

bastante ativo para fazer o mal”.  

_______________________ 
54

 Sobre o reconhecimento da posição crítica de Rousseau ao racionalismo iluminista, quanto aos 
questionamentos morais da sociedade vigente, é de nossa preferência as mais atualizadas, não só 
pelo contexto da obra, mas por serem apresentadas no âmbito de um conhecimento que garante a 
apreensão de suas ideais. (Gadamer, Hans Georg. Verdade e Método I. 10 ed. – Petrópolis, RJ: 
Editora Vozes, 2008a; #68, p108; # 279,p.365);  ibid 2008b, # p22, p.33; #69, p. 85-86; #304, p.353; 
#327, p. 378) 
55

 O tradutor do Discurso da Desigualdade, Lourival Gomes Machado adverte sobre emprego da 
palavra depravada por Rousseau, aliviando a carga semântica da língua portuguesa para o sentido 
de “desviado”.  



69 

 

 

Percebemos uma dificuldade de entendimento, mas com tendência à 

implicação da pressuposição de que o homem natural precisasse da moral, daí a 

concepção de Starobinski da “incompletude do fato humano”. 

Sendo assim torna-se o sentido da “incompletude do fato humano” 

pressuposto à moral. É como pensar que ao ser humano sempre se deveu a 

exigência do si em não cometer o mal devido à razão, pensamento similar ao do 

filósofo Sócrates. 

Sobre a “incompletude do fato humano” expressão cunhada por Starobinski, 

por que um homem inocente não constituiria um fato humano? Não se deveria 

reconhecê-lo, a priori, enquanto espécie, o que em si já constitui um fato humano, 

independente de concepções subjetivas de morais?  

A designação de Starobinski da “incompletude do fato humano” não ofusca a 

proposição antropológica erigida por Rousseau, antemão determinada pela 

conformação física, sentidos aguçados..., sinais de sentimento de piedade?  Esses 

atributos não são suficientes para configuração do fato humano? E também desde 

Aristóteles o homem não já se pronunciava por sua superioridade biológica? 

A questão da origem do homem é ainda um problema da inquietude de 

estudiosos, não só pelo modo como surge, mas também como ele era, 

especialmente, nossa interioridade, especulações que se sobressaíram nas 

discussões naturalistas dezoitocentista, em que se incluía a filosofia. 

E foi no século XVIII que as especulações sobre a nossa origem, nossas 

características físicas biológicas [física humana] após as descobertas de povos que 

viviam em condições de estado de natureza, não mais puro, mas em condição 

selvagem, já produzindo artefatos, que os pensadores, historiadores, e filósofos 

despertaram “interesse pela imagem do passado do homem”, expressão cunhada 

por Duchet (1971, p. 12) que contemporizamos. 

Foi nessa perspectiva que Rousseau buscou configurar sua antropologia 

pelas duas esferas de conhecimento, que então discursava sobre o físico por seu 

aspecto biológico e o metafísico em busca de aspectos de sua interioridade. Isso 

pode ser constatado quando Rousseau (1978a, p. 242) delimita o homem em 

“homem físico e homem metafísico e moral”.  

A evidência de suas conjecturas sobre a biologia humana por Rousseau, pelo 

olhar da filosofia, mostra-se quando ele faz menção à importância de considerar o 

primeiro embrião da espécie humana, conforme concepção de Aristóteles: “não 



70 

 

 

examinarei se, como pensava Aristóteles, se suas unhas compridas não foram 

garras retorcidas, se era peludo como um urso, andando com quatro pés...” 

(ROUSSEAU, 1978a, p.237).  Vemos então que o filósofo genebrino concedia 

atenção à teoria do transformismo biológico56.  

 Devemos, porém, observar que Rousseau ao procurar aplicar com diligência 

sua busca sobre o estudo do homem, especificamente na nota (J) do discurso da 

Desigualdade entre os homens, ele realizou investigações de espécies mais 

próximas da forma da espécie humana, observando pontos de vistas sobre 

antropomorfos. O filósofo esforçou-se por descobrir o ponto inicial da hominização, 

no entanto se pronunciou por uma determinação do homem que o compreendemos 

por sua conformação física, além de seus aspectos interiores. Por isso, ele inicia seu 

discurso antropológico com o homem já instituído como homem, com traços 

distintivos fundamentais, inerentes à configuração do fato humano: 

Eu o suporei conformado em todos os tempos como o vejo hoje, andando 
sobre os dois pés, utilizando as mãos como as fazemos como as nossas, 
levando o seu olhar a toda a natureza e medindo com os olhos a vasta 
extensão do céu (ROUSSEAU, 1978a, p. 238).   

Parece evidente que os atributos distintivos da espécie humana, desde a 

conformação bípede, assim como a manipulação das mãos, sentidos perspicazes 

com o alargamento da visão no horizonte, todos esses aspectos, facultaram ao 

homem uma superioridade biológica ainda em pleno estado de natureza, que foi 

concebido “das mãos da natureza” (ROUSSEAU, 1978a, p.238).  

Então retornando a reflexão do sentido da incompletude do fato humano 

concebido por Starobinski, nós deveríamos considerar o homem nem contrário, tão 

pouco um ser indiferente à moral, porém um ser aquém da moral. 

_______________________ 
56 

A concepção do transformismo biológico, segundo o qual as espécies vivas se formaram por 
sucessivas mutações de organismos remonta a Demócrito, de que “o homem e os demais animais 
teriam uma mesma origem" (Brandt, Carlos. Spinoza y el panteísmo Barcelona, Impr. Romargraf, 
1972, p 30). Segue-se A História dos animais de Aristóteles; Buffon, exaltado por Darwin que o 
colocou no patamar do “cientista pioneiro em relação à ideia das variações das espécies oriundas de 
formas preexistentes” (Darwin, Charles. A Origem das espécies, e a seleção natural, São Paulo: 
Hemus, 2004, p.9), e que deduzimos que Darwin aceitou a teoria de Buffon; Teilhard Chardin, em sua 
obra O Fenômeno Humano, sistematizou a árvore da vida semelhante à de Darwin, mesmo 
determinado por uma finalidade religiosa. A observação antropológica sobre os estádios da 
organização da corporalidade do homem atraiu-nos também a visão radical de Nietzsche: “o homem 
condenou-se a carregar a si mesmo depois que a necessidade da natureza sucedeu-lhe de animais 
aquáticos a terrestres, e a perderem seus impulsos reguladores e inconscientemente certeiros...” 
(Nietzsche, Friedrich. Genealogia da moral, São Paulo: Companhia das letras, 2008, secção 16, p 72) 
 



71 

 

 

Se se pensar o homem natural preconcebendo a moral imputar-lhe-íamos 

preconceitos morais, e quanto a isso Rousseau já teria feito advertências no 

procedimento da análise do homem em estado de pura natureza, sobredita pela 

inadequação das projeções de conceitos morais configurados na sociedade, 

abolindo, então, paradigmas de ideias preconcebidas, predominantemente de cunho 

político, como a de justiça e injustiça, posse, e autoridade.  

Uma concepção moral sobre a pureza do homem natural, induzida pelo 

critério da sociedade civil, de então, não o debilitaria por seus pré-conceitos? 

O caráter extraordinário que aparece nas ciências naturais, especificamente 

na Histoire Naturelle, é concepção de moral justificada da seguinte forma por Buffon 

(1753, t.4, p.XIIJ): “As leis que dependem da vontade dos homens e que são 

diferentes nos diferentes países têm como causa constituições diferentes”. 

Percebemos então que nas ciências naturais, desde então, a moral pertence ao 

domínio do ser do homem em sociedade civil, e é relativa devido às diferenças 

culturais.  

Por isso Rousseau contemplou essa discussão, a inexistência de moral no 

homem em estado puro de natureza, perscrutando a possibilidade da isenção da 

maldade em seu ser.  

O exemplo dessa possibilidade, da ausência da maldade no homem em 

estado de natureza, Rousseau se fundamentou também em Cumberland e 

Puffendorf, pensadores do Direito Natural, que conceberam que o homem natural 

seria um ser tímido por natureza, o que nos faz pensar a influência da concepção 

desses jusnaturalistas na formulação dessa ideia de Rousseau (1978a, p. 239): 

Um filósofo ilustre pensa o contrário, e Cumberland e Puffendorf asseguram 
também que nenhum ser é tão tímido quanto o homem em estado de 
natureza [...] não duvido que se atemorize com todos os espetáculos que se 
lhe oferecem, sempre que não pode distinguir o bem e o mal físicos que 
deles deva esperar.  

Porém a timidez parece revelar nessa citação acima, que o mal nem sequer 

corresponda a uma situação experimentada do perigo57, e que colocamos em 

questão se é uma reação instintiva, ou fruto da experiência da vida. 

_______________________ 
57

 Retomamos sobre essa questão, a do perigo, observada por Taylor como um ato instintivo da vida 
em a Razão desprendida de Descartes (TAYLOR, Charles. As fontes do self: a construção moderna. 
São Paulo: Loyola, 1997, p.198). Faz-se necessário se inteirar com o que Descartes referia-se ao 
“espírito animal” (Descartes, René. Paixões da alma. São Paulo SP: Nova Cultural Ltda, 2000, Art. 
50). 



72 

 

 

Rousseau aprofunda a defesa da inexistência do mal intencional no homem 

em estado de natureza isentando o gênero humano da intenção de crueldade, pelo 

motivo de o homem não formar ainda ideia do mal que pudesse cometer. O homem 

em estado de natureza ao cometer um mal, agiria assim por “medo e fraqueza”, 

como assim pensou Rousseau (1978b, p. 175):  

Nada conhecendo tudo temiam: atacavam para se defenderem. Deveria ser 
um animal feroz esse homem abandonado sozinho na superfície da terra, à 
mercê do gênero humano. Estava pronto a fazer aos outros todo o mal que 
neles temia. As fontes são o temor e a fraqueza. 

Logo, Rousseau livra o homem de uma natureza má, o seja, o mal é o 

intencional, além de que, não esqueçamos que o homem possuía a piedade inscrita 

em seu coração, sendo então a piedade “natural ao coração do homem”. 

Autores contemporâneos que se debruçaram em reconhecerem em 

Rousseau sua “surpreendente compreensão original do natural" (COOPER, 1999, 

p.70) defenderam a sua filosofia, enquanto um “corpo sistemático”.  

E Cooper, procurando entender as ideias vistas como contraditórias por 

alguns teóricos, interpretou que o paradoxo fundamental da filosofia de Rousseau foi 

o pedido de defesa do filósofo de que o “homem é naturalmente bom e sua 

condenação à insistência de que o homem é perverso e mesquinho” (COOPER, 

prefácio, p.IX, 1999).  

 



73 

 

 

5 O GOSTO DA CARNE E SANGUE: PRIMEIROS FRUTOS DA NATUREZA 

DESVIADA 

A natureza acendia vulcões, excitava tremores de terra e o fogo do céu 
consumia as florestas. Um raio, um dilúvio, uma exalação conseguiam em 
poucas horas mais do que atualmente mil braços de homens no decorrer de 
um século. Em isso, não vejo como o sistema pôde subsistir e o equilíbrio 
manter-se. Nos dois reinos organizados, com o decorrer dos tempos, as 
grandes espécies haveriam de absorver as pequenas. 

Essa visão acima de Rousseau (1978b, p. 182) mostra o que nos parece ser, 

uma concepção de como os seres tornaram- se carnívoros, e confrontamos essa 

visão com a concepção de Buffon que afirma uma realidade óbvia no nosso mundo, 

a de sermos carnívoros por natureza, pois desde a origem do homem essa foi a 

ordem primeira de nossa subsistência para o naturalista. 

 A dificuldade que desafia a nossa capacidade em compreender a visão 

acima de Rousseau, no campo do naturalismo recai, então, sobre o problema da 

certeza da causa, de que foram as ocorrências dos fenômenos naturais que teriam 

provocado tal transformação nos seres,  e da certeza do fato  “das grandes espécies 

passarem a absorverem os pequenos”.   

Mesmo diante da impossibilidade de ter ocorrido essa transformação, da 

mudança do hábito alimentar original dos seres por conta de fenômenos naturais, a 

visão rousseauniana mostra a possibilidade de que a imaginação é capaz de abstrair 

tal acontecimento, mesmo em se tratando da origem de tais fenômenos naturais, se 

foram da Providência Divina ou se trataram de um acontecimento acidental.  O 

problema continua gravitando sobre a “causa” e o “fato”.  

Não sabemos da precedência dessa visão de Rousseau, se é de alguma 

fonte de escrituras sagradas, como por exemplo, do Gênesis que narra a história do 

mundo como fonte de conhecimento, que foi utilizado como meio de investigação 

por Rousseau como também por Buffon, o que foi muito comum no século 

dezoitocentista. 

 Mas a forma como se encontra descritos tais fenômenos em nada faz 

lembrar algum dogma religioso58. 

_______________________ 
58

 O dogma religioso pode ser uma possibilidade de configuração da visão de transformação de 
hábitos de seres pressuposta por Rousseau, tornando conceptível essa interpretação pelo viés da 
hermenêutica teológica de argumentos de Gadamer, na qual a interpretação e compreensão da Bíblia 
Sagrada desempenham função hermenêutica, procurando superar os “fisicalismos” da teoria da 
ciência. (Gadamer, Hans George. Verdade e Método II, 2008b, # 426, p.496). 



74 

 

 

Por outro lado, podemos questionar na citação introdutória acima, do início 

desse capítulo, sobre o tempo e espaço, enquanto meios e finalidade do universo, 

relevantes e compreendidos por Buffon (1764, t.12, p.iij) como: “meios e o 

movimento do propósito da vida”. 

Fizemos essa alusão a Buffon sobre essas categorias de tempo e de espaço, 

porque aparecem veladas no discurso naturalista de Rousseau, e que apesar de 

estarem ocultas, não deixam de nos fornecer a ideia do processo gradativo, 

progressivo de transformação, de mudança de estado de coisas, da qual os seres 

não estão de fora, de cujas transformações deduzimos já estar incluído o homem. 

Se os argumentos de Rousseau parecem oscilar entre o sagrado e uma 

propensa visão científica, foi pela filosofia59 que quis determinar sua concepção de 

correlação homem e natureza, intento mais delineado no discurso da Desigualdade 

entre os homens. E, sobre o inicio da história da espécie humana, a interpretação foi 

vista por Rousseau (1978a, p. 237) no “livro da natureza que jamais mente” 60.  

O que talvez deva ter sido inusitado na filosofia de Rousseau foi sua 

habilidade em apresentar a ideia de conexão de situações, criá-las, senão 

transmitindo a atmosfera de circunstâncias das transformações das vivências do 

homem conjugados aos fatos da natureza.  

Se se pode atribuir a “influência de causas naturais à transformação dos 

homens como o clima, a nutrição, e os modos [hábitos]” (BUFFON apud DUCHET, 

1971, p. 257), essas causas que produzem variedades e diferenças entre os povos 

da terra são incontestáveis na formação física do homem. E foram essas influências 

das condições físicas da vida determinantes na formação etnológica do homem, 

assim como também determinaram a variedades de seres específicos de uma época 

e região planetária.  

_______________________ 
59

 Em suas investigações sobre os estudos de hermenêutica, pautando-se tanto na orientação 
filológica quanto a teológica, Gadamer ressalta o papel da teologia reformista de Lutero quanto ao 
seu rumo sistemático de empreender um “procedimento de compreensão desenvolvendo a partir de 
um princípio geral de interpretação de texto e sua relação com o “contextus”, cujo sentido unitário se 
encontra orientado o todo”. Assim Gadamer pronuncia a gênese do conceito de sistema, e mostra 
que o aparecimento do termo sistema na filosofia do século XVII surgiu com o aparecimento da nova 
ciência da natureza. Logo foi a ciência da natureza que obrigou a filosofia a elaborar uma sistemática, 
se harmonizando com o velho e o novo. A novidade é que o conceito de sistema se converteu num 
requisito indispensável para a filosofia, e que também determinou o divórcio entre a filosofia e a 
ciência (Gadamer, Hans George. Verdade e Método I, 2008a, nota 5, p. 243). 
60

 Essa figuração de linguagem por Rousseau, porém vemos a possibilidade de associá-la a uma 
interpretação teológica, diante às argumentações de Gadamer que justifica o significado da 
interpretação do texto por tornar legível e inteligível a suposição do investigador. É que a expressão 
metafórica “livro da natureza” Gadamer interpretou: “É o livro cujo texto Deus escreveu com seu 
dedo”. (Gadamer, Hans George. Verdade e Método II, 2008b, #340, p. 393). 



75 

 

 

Futuros naturalistas também incorporaram esse conhecimento, o da 

“variedade de seres devido às condições físicas da vida” (LAMARK apud Darwin 

2000, p. 10). 

Portanto, sobre o efeito de influências climáticas, causas naturais, como 

determinantes das condições físicas da vida, nós entendemos que para Rousseau 

também tais efeitos transformaram estritamente o modo de ser dos seres.  

Daí que na evocação da cena sugerida por Rousseau, das “manifestações 

dos vulcões, os tremores de terra, o fogo do céu consumindo as florestas”, não 

poderiam ser causas de efeitos de ordem climáticas com capacidade de alterar as 

condições de vida do homem, e também de demais seres?   

Não seriam as causas desses adventos dos fenômenos naturais, como 

conjeturou Rousseau, mudança do habito alimentar do homem frugívoro para 

carnívoro? 

Se aceitos os efeitos das condições climáticas na formação étnica do homem, 

a tese do homem frugívoro de Rousseau, não se fragilizaria se vista pela ótica da 

ciência da etnologia61. Mas essa ciência não examina o protótipo da espécie 

humana, concebido, por assim dizer, como um embrião da espécie.  E era esse 

homem embrião nos primeiros estágios de desenvolvimento da espécie humana por 

que se interessaram Rousseau e Buffon. 

Diante de toda nossa exposição anterior, sobre a importância das leis naturais 

na vida do homem, tentaremos expor tais considerações em defesa da mudança do 

hábito alimentar do homem de frugivoro em carnívoro. 

É que percebemos uma abertura para uma tréplica à réplica de Buffon, da 

transformação do homem frugívoro em carnívoro quando o naturalista coloca que  “o 

homem também sentiu necessidade de comer carne, fora os brotos e sementes” 

(BUFFON, 1758, t.7, p. 25). Então, recorremos á expressão “sentir necessidade” 

como algo que faltasse ao homem, afora ele se alimentar de botos e sementes. A 

ingerência de carne pode ter sido uma experimentação.  

Destarte, inferimos que o uso do termo <<necessidade>> possa aplicar-se a 

uma exigência da subsistência. 

_______________________ 
61

 Quanto à relação estreita da etnologia e antropologia, e filosofia, sobre os estudos da sociedade 
ditas selvagens no século das luzes (Duchet, Michele. Anthropologie et histoire au siècle dês 
lumières. Paris: François Maspero, 1971, p.12). 
 



76 

 

 

Logo esse quadro de argumentações procura defender a lógica de 

argumentação das razões filosóficas de Rousseau, da alteração no ser por conta da 

mudança da condição de vida, que ele formula em perspectiva histórica numa 

dinâmica em que o movimento e a ação de forças externas interagem nos hábitos e 

costumes do modo de vivência do homem. E, portanto, o homem tendo não sido 

carnívoro por natureza, tentou e aprendeu a comer carne.  

Ainda nessa ocasião não deixaríamos passar por despercebido, quanto à 

concepção de Buffon do homem ser carnívoro por natureza, a indagação tal como: 

“o homem intentou comer carne sacrificando suas presas”. Então como faziam os 

homens pertencendo a esse tipo de cadeia alimentar para sacrificar suas presas, 

com os dentes, com garras, e ingerindo carne crua, ou então, ingerindo restos de 

sua carniça?  

O homem comendo carne crua não nos proporciona uma visão 

hiperanimalesca?  

Apesar de ele pertencer ao reino animália (animais) em sua “classificação 

taxionômica”62, no entanto, mesmo sendo classificado enquanto gênero homo, este 

se mostra um ser biológico diferenciado. 

Por isso, vemos na proposição da tese do homem frugivoro de Rousseau, de 

o homem ter se tornado carnívoro quando ele se torna caçador, e a viabilidade de 

dessa sistemática de proposição aperfeiçoa sua antropologia, ao lhe dar mais 

sentido na ocasião em que o homem torna-se agente do planejamento de suas 

ações.  

Então a ação de caçar é o exemplo de que o homem só poderia executá-la 

através de instrumentos, reforçando a visão de Rousseau (1978b, p. 180) de que “o 

estômago e o intestino do homem não foram feitos para digerir carne crua, e em 

geral ela não é do agrado do paladar”; além de que se precisaria do uso do “fogo 

que é útil para cozinhá-las”63.   

_______________________ 
62 O estudo sobre o fenêmeno humano de Chardin relata que pouco o homem enquanto “Anthropos” 
difere anatomicamente de outros antropóides e apresenta uma classificação moderna de sua 
taxionômica.(Chardin, Pierre Teilhard. O Fenômeno humano. 14ª ed. São Paulo: Cultrix, 1995, p.286, 
nota 20, p.206.  
63 

Rousseau ressalta a importância do fogo enquanto elemento da natureza que produz calor à 
especimes animais, e reconheceu seu uso pelo homem como unico ser capaz de ter adquirido 
suficiente indústria para produzir fogo, e critica os filósofos que tomam os homens por animais. 
(Rousseau, Jean Jacques. Ensaio sobre a origem das línguas. 2. ed. São Paulo: Abril Cultura, 
1978b,nota 51,181) 



77 

 

 

A concepção do modo de vivência do homem caçador foi, pois, para 

Rousseau o segundo modo de vivência do homem, que procedeu ao homem em 

estado de pura natureza que se alimentava de sementes ou bolotas, e frutas.  

E é no modo de ser do homem caçador que Rousseau parece dar a entender 

quando acontece a corrupção da essência do homem em puro estado de natureza, 

corrupção esta impregnada do sentido da carne, do sangue, dos sentidos, e  

instintos, com afinidade com os sentimentos agressivos e violentos, já que aprendeu 

a matar. Esse era o caráter do homem caçador para Rousseau, totalmente oposto 

ao caráter do homem frugívoro, pacífico, piedoso, e tranquilo. 

Por isso, o preferível é não perder de vista o que nos é extremamente 

significante, a ênfase ao “surgimento do homem das mãos da natureza”, mantendo a 

concepção de que nesses primórdios a sua alimentação era vegetariana antes do 

evento mutagênico do homem frugívoro em carnívoro, como assim intuiu Rousseau.  

A concepção de uma mutagenia, referindo-se especificamente à mudança de 

hábito alimentar do homem frugívoro em caçador, reforçou nosso pensamento de 

pensar que o uso de instrumentos para caçar tenha os  pressupostos de ações 

planejadas.  

Neste caso já não estaríamos sob o poder dos efeitos de uma história natural, 

como bem a definiu Hobbes (2003, p. 51) como “história dos efeitos da natureza que 

não depende da vontade do homem”. 

Ainda, quanto à concepção de mudança do hábito alimentar do homem, 

intensificamos com outros dimensionamentos, como este que Rousseau (1978b, p. 

179) assim posicionou-se: “A terra nutre os homens, mas quando as primeiras 

necessidades os dispersam, outras necessidades os reúnem”.  

A nossa pressuposição sobre como pensou Rousseau o problema da origem 

da mudança do hábito alimentar do homem frugívoro para homem carnívoro, foi a 

submissão do pensamento do filósofo em ultrapassar o limite de um pensamento 

objetivo, devendo retrogradar ao passado. Percebemos que Rousseau buscou 

mostrar a alimentação frugívora como condição de um primeiro estado de existência 

que disponibilizava o estado d’ alma tranquilo; e que em seguida a alimentação 

carnívora, talvez pela causa da fome, necessária a sua subexistência, deu inicio a 

aprendizados de experimentações por novas maneiras de viver. 

_______________________ 
 



78 

 

 

Esses novos aprendizados de vida com as mudanças de vivências do homem 

foram determinando-se até surgir as associações. A priori, foi por força das 

circunstâncias dos acidentes naturais, que o obrigou pelo deslocamento no 

movimento de dispersão e agrupamento a sedimentarem-se, formando sociedade e 

fundando a cultura.  

É importante compreender que a fundamentação das causas naturais na 

formação do agrupamento humano antecipa a necessidade do homem de viver em 

sociedade assim como especulou Rousseau (1978b, p. 180): 

As associações de homens são em grande parte obras dos acidentes da 
natureza – os dilúvios particulares, os mares extravasados, as erupções dos 
vulcões, os grandes terremotos, os incêndios despertados pelo raio e que 
destroem as florestas, tudo que atemorizou e dispersou os selvagens de 
uma região, depois os reuniu para reparar em conjunto as perdas comuns. 
As tradições das desgraças da terra, tão frequentes nos tempos antigos, 
mostram de quais instrumentos se serviu a Providência para forçar os seres 
humanos a se reunirem

64
. 

Relembrando Buffon (1758, t. 7, p. 19-20) de “não se atribuir operações 

subjetivas à natureza, como um ser que se manifesta por si mesmo e que não age e 

nem pensa como um sujeito”, que nós concebamos que os acidentes naturais 

possam ser compreendidos como manifestações vivas do planeta terra. Por que não 

como entes? Suas manifestações não nos dão provas de correlação conosco 

quando afetam a nossa existência?  

Não devamos esquecer-nos que observamos que os fenômenos naturais 

foram concebidos por Rousseau como da ordem da Providência, mas que também 

os apresentava com a aparência de prerrogativas de discurso das ciências naturais. 

Então trazemos à tona o critério naturalista de Rousseau de atribuir a Deus, 

no estudo da espécie humana, no início do segundo discurso diante de sua 

assunção de que os fenômenos são instrumentos dos quais se serviu Deus para se 

forçar os homens a se reunirem. Desde logo, observamos que Rousseau 

prepondera uma concepção de cunho mais teológica que cientifica.   

Nos Discursos da Desigualdade entre os homens e do Ensaio sobre a origem 

das línguas, a recorrência a Deus sempre aparece que nem um ponto de fuga para 

_______________________ 
64

 Vico atribuiu a Deus a qualidade de os homens serem sociáveis.( Vico, Giambattista. A ciência 
nova. Rio de Janeiro: Editora Record, 1999, p.[29]. 

 



79 

 

 

lembrar que é Deus é o autor da criação do mundo, da natureza, dos seres e do 

homem, e Ele, Deus, desperta ânimo no homem para instituir a sociedade civil.  

Mesmo assim, nós diante da dúvida da causa da mudança de hábito 

alimentar, percebemos que existe um encadeamento coerente de coisas ou fatos 

discursados por Rousseau pela impressão de se estar diante de uma história 

humana pensada.  

Daí que Rousseau confiava à filosofia a capacidade de conjeturar a história 

da raça humana devido à potencialidade de operar a imaginação, desde que 

procurasse buscar a verdade. Mas o problema continua sendo quanto à verdade 

sobre o sobre esse aspecto da natureza humana, se em sua origem o homem 

alimentou-se ou não de frutos, sementes ou bolotas, e folhas. 

Diante das adversidades da causa, caso tenha ocorrido ou não uma 

mutagenia alimentar, percebemos que na conjetura rousseauniana sobre a 

transformação do homem frugívoro em carnívoro apresenta-se um hiato na lógica do 

discurso das ocorrências dos fenômenos naturais, cuja dedução dessa lacuna, 

possa ser que a devastação das florestas tenha extinguido a alimentação natural, e 

só assim o homem tornou-se carnívoro pela necessidade da fome.   

Todavia, inclinamo-nos para a concepção de Rousseau, de que ocorreu uma 

transformação da mudança do hábito alimentar do homem frugívoro em carnívoro, e 

que teve como causa os fenômenos naturais, ou as revoluções65, e que essa 

transformação do hábito alimentar, atribuída ao “gosto da carne e sangue como 

primeiros frutos da natureza desviada”, não deixa de ser acertada na réplica de 

Buffon, embora objetada.   

5.1 MODO DE SER DO HOMEM CAÇADOR 

Neste estado de embrutecimento tinha-se, contudo de viver. Os mais ativos 
e robustos, aqueles, que sempre andavam à frente, não podiam viver 
somente de frutos e da caça. Tornaram-se caçadores, violentos, 
sanguinários; depois, com o decorrer dos tempos, guerreiros, 
conquistadores, usurpadores. A história enodoou seus monumentos com 
crimes desses primeiros reis; a guerra e a conquista não passam de caça 
de homens. Depois de tê-los conquistado, só faltava devorá-los – foi o que 
aprenderam a fazer seus sucessores.  

_______________________ 
65

 Rousseau denominava de <<revoluções>> os fenômenos da natureza, e interpretamos como a 
atribuição da causa da mudança do hábito alimentar do homem de frugívoro para carnívoro. (Ensaio 
sobre a origem das línguas. 2.ed. São Paulo: Abril Cultural, 1978b,p. 181). 



80 

 

 

Essa visão acima de Rousseau (1978b, p. 178), do modo de ser do homem 

caçador, erradica o homem do estado de pura natureza, desvia-o de sua 

tranquilidade e pacificificidade, pela razão dele ter se tornado “violento, sanguinário”, 

transparecendo uma mudança drástica do seu modo de ser.  

Outra grande dificuldade nossa é desarticular o tom, por assim dizer irônico 

da interpretação de Buffon, com o que Rousseau realmente exprimiu em seu 

pensamento, ou seja, da correspondência da alteração do modo de ser do homem 

frugívoro em caçador nessa sentença da réplica de Buffon “do gosto da carne e do 

sangue fruto de uma natureza depravada”.  

Então, quando Rousseau (1978b) exemplifica que “o felino jamais se 

alimentaria de sementes assim como o pombo de carnes”, ele demonstra um 

conhecimento diligente sobre leis prescritas da natureza, ou seja, sobre leis que 

determinaram para esses tipos de seres seus hábitos alimentares, pois entendemos 

que um felino jamais comeria grãos, ou sementes, e os pombos carnes. 

Contudo na tese de Rousseau do homem frugívoro por natureza, não 

aconteceu o mesmo, pois mudou seu habito alimentar de bolotas e frutos para 

consumir carne. E a dedução desse acontecimento Rousseau o mostra em 

sequência, sucedendo-o ao estado de pura natureza, apresentando modos de 

vivências do homem, como estes a seguir: o de “caçador, homens pastores, e em 

seguida o de homens agricultores” (ROUSSEAU, 1978b, p. 176), efetivando-se 

neste último estado, o modo de ser de homens agricultores, modo de ser sedentário 

que propiciou a origem da sociedade66.  

Rousseau não nos apresenta uma estrutura de sequência de articulações 

significativas sobre etapas de modo de ser e viver na história do homem? 

Observamos, então, que existiu uma substituição de indivíduos por outros ao 

longo de uma mesma espécie, demonstrando a ideia da evolução humana, melhor 

descrita nessa sentença por Rousseau (1978a, p.280): “gêneros humanos de uma 

época como não sendo a mesma que o gênero humano seguinte”.  

_______________________ 
66

 Rousseau entendeu que o assentamento dos homens na terra  logo requeria: instrumentos, ações 
de semeadura, divisão de terras, o que propiciou o aparecimento da propriedade. Segundo Vieira foi 
a propriedade que fundou os alicerces da sociedade, porém pelo modo da usurpação, e desde então 
a sociedade apareceu com um mal de origem”. (Vieira, Luiz Vicente. Linguagem estética e política. 
Perspectiva filosófica. Recife: Ed niversitária da UFPE, Revista Perspectiva Filosófica dos 
Departamentos da UFPE e UFPB, , v.1, n. 27, p. 74, jan./jun., 2007, p.74). 

 
 



81 

 

 

Destarte Rousseau fornece-nos a sua visão evolutiva dos modos de ser do 

homem, fazendo-nos perceber as passagens do tempo e variação de gêneros 

humanos, e perpetuando a espécie.  

No entanto, nossa reflexão, doravante, situa-se nos percalços de Rousseau 

sobre o estado de vivência do homem caçador e do que ele concebeu ser um estado 

violento e sanguinário que condicionou os homens serem guerreiros, conquistadores 

e usurpadores.  

A “usurpação”, esse termo usado por Rousseau, possui uma especificidade, e 

foi apreendido por Vieira (2007, p.74) como determinante no aparecimento da 

propriedade “a posse de algo pela usurpação”, pelo uso da força; e 

consequentemente pressupomos aparecimento do estado de guerra, senão de 

conflitos sangrentos.  

Mas é a alusão à ferocidade e crueldade do homem sobreposta à piedade 

que mostra a fenda de potencialidade do mal, todavia com o álibi de que o gênero 

humano de uma época não seria o mesmo de outra. 

No caso de Rousseau conceber Deus autor da criação do mundo, da 

natureza, dos seres e do homem, este ser quando se torna caçador ao exercer uma 

vontade imperiosa de matar, Deus o pré-destinou a exercer tal ação?  

A mudança do modo do homem ser frugívoro em caçador, porém, imprimiu 

uma dinâmica ao homem por ter saído do estado de torpor, de inércia, da indolência, 

características da concepção rousseauniana do homem em estado de pura natureza 

impugnadas por Buffon. 

Essa concepção da inércia atribuída por Buffon longe de ser uma concepção 

de física parece mais emitir um pré-conceito moral fundado nos hábitos e costumes 

do homem que vive em sociedade. Mas já vimos que essa forma de analisar o 

homem em estado de natureza já tinha sido criticada por Rousseau, como assim 

procederam pensadores e filósofos. Logo, a indolência era propicia a um estado de 

vida em que o homem não necessitasse de casa, de roupa, e mesmo de nenhuma 

obrigação.  

Mas, como então Rousseau salvaguardaria as essências substanciais e 

originais e verdadeiras do homem em estado de pura natureza impedindo a sua 

corrupção? 

A mudança é a categoria da filosofia que mais instiga os filósofos. E essa é 

uma categoria que foi visivelmente expressa na antropologia de Rousseau quando 



82 

 

 

procurou desencadear a situação inicial da existência do modo de vivência do 

homem frugívoro, supondo seu modo original de ser, e que depois se modificou pelo 

modo de ser carnívoro.  

Não é a mudança, enquanto uma categoria filosófica nesse discurso de 

Rousseau, transparente, quando do homem em estado de pura natureza foram 

desviadas a tranquilidade, pacificidade, ingenuidade, transformando-se em um 

homem sanguinário, cruel, e tornando-se homens tendenciosos às guerras? 

O estado de vivência do homem caçador foi pensado por Rousseau como um 

estágio da vida do homem que transformou substancialmente a essência do modo 

de ser natural do homem. Se a razão da mudança do modo de ser do homem 

natural pode ter sido necessário à sua subsistência, tornando-se caçador, 

percebemos que essa transformação despertou sua percepção para o sentido do 

uso da força bruta.  

E, então, o que aconteceu à compaixão ou piedade inscrita no coração do 

homem em estado de pura natureza?   

Pressupomos que o que Rousseau quis nos transmitir é o que nos sobreveio 

do aprendizado da caça, e que a extensão dessa ação do homem de matar, que 

primeiramente era dirigida a animais dos quais passou a alimentar-se, em seguida 

foi dirigida à própria espécie, e por isso Rousseau expôs que “homem tornou-se 

caçador de homens”.  

5.2 ESTADO DE FEROCIDADE, OU DE BARBÁRIE DO HOMEM  

De imediato não percebemos o sentido dessa reflexão de Rousseau (1978b, 

p. 174): “Chamo de primeiros tempos os referentes à dispersão dos homens, seja 

qual for a idade do gênero humano na qual se queira fixar a época”.  

Essa flexão transparece uma tentativa de suprir a insuficiência da falta da 

localização do homem no tempo e espaço, de modo a superar o problema da 

indefinição da cronologia67.  

A retórica dissimula o problema da gravidade dessa sentença “seja qual for a 

idade do gênero humano na qual se queira fixar a época”, que parece querer 

_______________________ 
67

 Já apresentamos [ nota 33, capítulo 4.1, p. 48, dessa dissertação] sobre o problema da cronologia 
da localização dos fatos no curso da evolução humana, observado  pelo professor Dr. Luiz Vicente 

(Vieira, Luiz Vicente. A recusa dos pressupostos liberais. Porto Alegre: Edipucrs, 1997, p.120). 



83 

 

 

expressar uma referência à raça humana, cuja ordem oculta aquela sequência do 

homem natural, homem caçador, homem pastor, e homem agricultor. Isso significa 

que oculta o movimento dos diferentes modos de vida da espécie, identificado pelas 

transformações do modo de viver dos homens, com seus atributos distintivos e 

fundamentais, até mesmo, a possibilidade da radicação do homem na terra forçado 

pelas condições climáticas. 

Nesta ocasião, fixamos nesse momento, a nossa atenção ao modo de ser do 

homem caçador, do qual pressupomos estar associado à origem do estado de 

barbárie, da crueldade, e violência do homem, que, embora seja considerado um 

estado concernente a sua sobrevivência, para Rousseau o homem ainda não se 

apercebia enquanto homem, e por isso Rousseau (1978b, p.174) refletiu que “as 

fontes da crueldade eram o temor e a fraqueza”. 

É possível tivesse sido a propriedade68 que fez com que o homem ao se 

perceber como homem revelou-se a si mesmo impregnado do mal. Daí é 

imprescindível observar a causa que delimita o homem bom do homem bárbaro, 

violento e feroz.  

Assim sendo, observamos que Rousseau localizou o homem, ainda vivendo 

na floresta, sob a regência das leis da natureza, comunicando-se por gestos e sons 

inarticulados, não possuindo nenhuma comunicação linguística. Mas também o 

homem nessas circunstâncias tinha noção de núcleo familiar, ideia de pai, filho, de 

irmão, mas não de homem. O Rousseau quer nos dar a entender é que inexistiam 

laços de fraternidade entre os homens, pois, os homens vivendo em grupos isolados 

e dispersos a consequência foi o estranhamento, uns dos outros.  

Essa é uma proposição de um estágio do passado do homem, desdobrada da 

seguinte sentença de Rousseau (1978b, p. 176): “Inimigos do resto do mundo, que 

não viam e ignoravam, odiavam-se porque não podiam conhecer-se”. 

_______________________ 
68

 A ideia de propriedade por Vico foi compreendida como o cultivo da terra pelo homem, quando nela 
fixou-se submetendo aqueles que haviam se dispersado nas florestas à escravidão (VICO, 
Giambattista. A ciência nova. Rio de Janeiro: Editora Record, 1999). Já Rousseau concebeu a ideia 
de propriedade com ênfase no termo de ‘usurpação’, cujo significado de apossar-se de ou tomar 
(algo) pela força ou sem direito conota um sentido moderno, o que é observável neste enunciado: “O 
verdadeiro fundador da sociedade civil foi primeiro que, tendo cercado um terreno, lembrou-s de dizer 
isto é meu e encontrou pessoas suficientemente simples para acreditar”. (ROUSSEAU, Jean 
Jacques. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os homens. 2. ed. São 
Paulo: Abril Cultural, 1978ª, p 259). Reapresentamos o significado de propriedade apreendido pelo 
prof. Dr. Vicente Vieira o como “a posse de algo pela usurpação”, pelo uso da força (Vieira. Luiz 
Vivente. Linguagem estética e política. Perspectiva filosófica. Recife: Ed Universitária da UFPE, 
Revista Perspectiva Filosófica dos Departamentos da UFPE e UFPB, v.1, n. 27, p. 74, jan./jun, 2007). 



84 

 

 

Mas o que parece estar subtendido é que Rousseau quis salvaguardar o 

homem da intenção da maldade, ainda vivendo em estado de natureza, porém não 

pura, já que ele não formava ideia de si enquanto homem, e nem do outro. Logo 

este homem estaria salvaguardado do mal intencional.  

Observamos na concepção do acometimento da crueldade, mesmo ainda não 

sendo intencional pelo homem, a divergência do foco do sentido nutricional inferido 

na réplica de Buffon, quando o naturalista parece mostrar a crueldade associada ao 

gosto da carne e do sangue como fruto de uma natureza desviada.  

Por isso há necessidade de atenção ao capítulo IX do Ensaio sobre a origem 

da língua quanto à formulação de ideias de Rousseau que aparecem sobrepostas, e 

espargidas, porque é nessa obra em que se concentra a temática do homem 

caçador e do estado de barbárie, enquanto prenúncios do estado social civil.  

Logo, a atribuição ao estado de barbárie por Rousseau  (1978b, p. 175), como 

que um aspecto de um estágio pré-cultural, considerava o “homem que não formava 

a ideia de homem”, mas que mesmo assim, apesar de costumes tão ferozes, 

possuía a  naturalidade de ternura do amor pela própria família.  

Imíscuida  a essa  exposição da afabilidade pela família e ao estranhamento 

entre homens, concebida por Rousseau, parece- nos que a ideia de homem esteja 

associada à percepção humana revelada pela aquisição da cognição dos objetos do 

mundo, quando o homem passa a “refletir ideias comparadas”.  

Sobremodo, o motivo da barbárie é justamente a falta de reflexão como intuiu 

Rousseau (1978b, p. 175): “aplicai essas ideias aos primeiros homens e 

encontrareis o motivo de sua barbárie”. 

No entanto, parece que o problema da ausência da reflexão, levando o 

homem ao desconhecimento de si mesmo e do outro, possa estar relacionado a 

inexistência da língua, enquanto codigo linguístico  para se aperceber. 

Apresentamos, então, a questão da dispersão do homem como um fator 

incisivo da decorrência do estado de bárbarie colocada por Rousseau (1978b, p. 

175.): 

Cada um, dizem, julgava-se senhor de tudo. Pode ser que sim, mas 
ninguem conhecia e desejava o que estava à sua mão; suas necessidades, 
em lugar de aproximá-lo de seus semelhantes, distanciavam-no. Os 
homens, se quiserem, atacavam-se quando se encontavam..., mas 
encontravam-se muito raramente. Em todos os lugares dominava o estado 
de guerra e toda a terra estava em paz. 



85 

 

 

Nessa citação, em tal caso, parece tornar-se decisiva a concepção de 

Rousseau sobre o estado de de barbárie. É a bárbarie, pois, o estado de guerra, e a 

guerra não é fruto da natureza, e sim do homem natural já corrompido. Segundo 

Rousseau, o homem expressou primeiro a ideia de objetos e coisas do que a ideia 

de homem, ou de ser humano.  

Mas Rousseau não deixou de entronizar no modo de ser do homem bárbaro a 

pertinácia da necessidade de sua tese do homem frugívoro, visto que se referiu ao 

comportamento dos bárbaros, como aqueles que se alimentam excessivamente de 

carne: “os primeiros bárbaros mostram-se mais vorazes e carnívoros do que 

agricultores e granívoros” (ROUSSEAU, 1978b, p.176). 

O que deduzimos desse enunciado é que a violência e ferocidade do homem 

bárbaro fossem estimuladas pelo gosto da carne e sangue.   

Sobre a barbárie do homem, precisamos apresentar outras concepções, 

embora haja uma uniformidade de pensamento quanto a ocorrências de guerras, 

violência e crueldade humana, antes da existência das leis sociais. Porém o que 

observamos é que a compreensão de barbárie por Rousseau parece prescrever um 

tempo mais remoto.  

Destarte, a concepção do estado de barbárie de Hobbes (2003, p.76) é a de 

um tempo em que os “homens vivem sem um poder comum capaz de mantê-los a 

todos em respeito, eles se encontravam em condição de guerra, e uma guerra que é 

de todos contra todos os homens”.  

Diferentemente de Rousseau, a concepção de “estado de natureza” do 

homem, por Hobbes, corresponde ao estado de barbárie, dando a entender que a 

natureza cruel e violenta lhe fosse inerente.  

Contudo, o estado de barbárie de Rousseau apresenta certa similaridade com 

a concepção de Vico, no sentido de que o homem desconhecia si mesmo, mediante  

a ausência da reflexão. Buscando chegar a esta similaridade contemplamos essa 

reflexão do filósofo social italiano: “o homem sentia sem se aperceber” (VICO, 1999, 

p.17). 

Essa reflexão não lembra a falta da faculdade do homem de formar ideias, 

proposta por Rousseau, especificamente, de o homem formar ideia de si mesmo?   

E prosseguindo, o filósofo italiano, ainda em seus relatos históricos mostra as 

características do homem em estado de barbárie como “impulsionados pelos afetos 

violentos dos sentidos e paixões” (VICO, 1999, # LIII, p. 109).  



86 

 

 

A visão histórico-humanista de Vico ao reproduzir a história da humanidade, 

seguindo um percurso espiralar, com acontecimentos que decorrem da ação 

humana, apresenta forte teor teológico quando o filósofo italiano acredita que foi a 

Providência que fez com que o homem se tornasse sociável, sendo então um ser 

predestinado a ser um ser sociável.  

Todavia, Vico também concebeu o homem em uma fase existencial que 

chegou a designar de “estado de animalidade”, vivendo em um estado de dispersão, 

assustados, e vagando pela floresta; e análogo à ideia de dispersão de Rousseau, 

só quando os homens se reencontraram é que fundaram as primeiras instituições. 

A visão sócio-filosófica de Vico, considerando o estado de dispersão à 

fundação das primeiras instituições, não se assemelha à visão de Rousseau?  

Observamos então, que a tese da dispersão de Rousseau não foi inédita. Ao 

menos existe uma concordância com Vico sobre essa tese nas conjeturas sobre o 

que aconteceu ao homem antes da formação da sociedade. 

O que nos despertou também interesse ao nosso conhecimento da história 

social viquiana é que o homem fundou a cultura com as queimadas das florestas: “o 

primeiro fogo ateado foi o que se acendeu nas selvas para desmatá-las e reduzi-las 

à cultura” (VICO, 1999, p. 38), iniciando-se, então, o aparecimento das cidades. 

 Ainda, segundo Vico (1999, p. 30), foram “os Hércules que encarnaram o 

caráter dos heróis políticos que precederam os heróis das guerras”, e que 

“mancharam a história com as carnificinas sangrentas refletindo o estado de 

violência e crueldade”. 

 O estado de barbárie é, pois, explicitado, sem margens para ambiguidades, 

reconhecendo o estado de guerra e as carnificinas sangrentas. 

Retomando a critica que Buffon fez a Rousseau, em sua réplica, quanto ao 

“gosto da carne e do sangue como primeiros frutos de uma natureza depravada, que 

os costumes e as artes acabaram de corromper”, não seriam esses costumes e 

artes o estado de barbárie, a violência e crueldade, sugeridos como associação à 

avidez pelo gosto da carne e sangue, que já teria corrompido o homem? 

Rousseau (1978b, p. 174) antes de iniciar o cap. IX do Ensaio sobre a origem 

das línguas esclareceu que buscava “seguir a ordem da natureza” a fim de encontrar 

a “origem das instituições”. Logo o estado de barbárie afigura-se ao nosso 

entendimento como uma ordem de vivência entre os homens antes da origem das 

instituições. 



87 

 

 

Mas o problema se apresenta na aparência da causa e circunstâncias do 

estado de barbárie relacionando-o à crueldade, à guerra, à violência  com o gosto da 

carne. Então tentamos analisar esse problema de interpretação, identificado na 

réplica de Buffon, da concepção antropológica de Rousseau: 

 [...] o homem sacrificou sua liberdade para se reunir com outros; a guerra, a 
idade do ferro tomou o lugar do ouro e da paz; a crueldade, o gosto da 
carne e do sangue foram os primeiros frutos de uma natureza depravada, 
que os costumes e as artes acabaram de corromper [...]. 

O que poderia, então, ter corrompido o homem em estado de pura natureza? 

O gosto da carne e sangue, ou o estado de guerra, bem dizer, o estado de barbárie 

que tomou o lugar da paz?  

Rousseau realmente fez menção ao comportamento dos bárbaros por sua 

avidez pelo gosto da carne quanto à seguinte colocação: “os primeiros bárbaros 

mostram-se mais vorazes e carnívoros do que os agricultores e granívoros” 

(ROUSSEAU, 1978b, p. 176). Mediante essa proposição observamos a associação 

terminológica entre os termos “bárbaros, vorazes, e carnívoros”.    

Com efeito, compreendemos que haja possibilidade de que o significado dado 

a esta proposição de Rousseau por Buffon, refutado em sua réplica, exprima que a 

guerra, crueldade, violência, tenha relação com o hábito carnívoro.  

A gravidade dessa proposição atributiva, e a outras de mesma natureza, 

diante dessa análise, propende, por certo, para a compreensão do significado da 

mudança do hábito alimentar do homem para o gosto da carne, com consequências 

nefastas ao modo de ser do homem natural.  

Rousseau exaure essa sua reflexão, sobre a inversão da natureza do modo 

de ser do homem frugívoro, quando já assentados na terra, bem dizer, nos 

primórdios de sua organização de sociedade civil, ainda fazendo alusões como a 

que fez a Triptólemo, certamente uma autoridade que “proibiu os gregos de 

comerem carne” (ROUSSEAU, 1978b, p 1977). Nesses tempos o filosofo genebrino 

já tinha convicção de que os homens tinham se tornado “tremendos devoradores de 

carnes”. 

Outra alusão a esse apetite carnívoro contemplado na história humana por 

Rousseau foi quanto “aos regalos dos hóspedes por Homero”; e a “Abraão, 

refestelado pelas carnes assadas de cabrito por sua esposa Rebeca” (ROUSSEAU 

1978b, p 1977). 



88 

 

 

6 CONSIDERAÇÕES 

A partir do que foi exposto nesta pesquisa apresentamos como objeto de 

análise a réplica de Buffon dirigida a Rousseau, que aparece na matéria Animaux 

carnassiers de sua obra L’ Histoire naturelle.  

Deste estudo pudemos perceber que, dentre a tradição de pesquisas sobre o 

teor político da obra o discurso da Desigualdade entre os homens, existem outros 

vieses a serem explorados, como foi o caso de nossa investigação sobre a tese do 

“homem frugívoro” reconhecidas como elemento estrutural em estudos 

antropológicos de Goldshimidt e Duchet.  

Notadamente a tese do “homem frugívoro” é ponto fulcral da réplica de 

Buffon, texto que tece uma resposta explícita dirigida a Rousseau, da qual 

percebemos uma reflexão assimétrica e transitiva de elementos que constituem o 

conjunto de temáticas rousseaunianas de cunho naturalista, de modo que nosso 

propósito foi visualizar e reacender determinados movimentos desses aspectos do 

pensamento de Rousseau.  

O nosso procedimento foi o de interpretação da réplica de Buffon, de maneira 

a deixar clara a nossa observação sobre a tônica de sua crítica, cuja circunspecção 

buffoniana gravita sobre o método de análise de Rousseau de fundamentos 

naturalistas, do qual Buffon refuta a tese rousseauniana do homem frugivoro, 

perscrutando-o na diligência de uma ordem epistemológica.  

Essa exigência de um racionalismo metodológico, determinado pela ciência, 

seria de se esperar de Buffon, um cientista, como que ficou reconhecido no âmbito 

das ciências naturais, as quais primavam pela objetividade na sistematização da 

observação, estabelecida por seu método indutivo e próprio da análise das ciências 

naturais.  

Portanto, Buffon, refutava a atribuição da subjetividade ao homem natural e a 

fatos naturais, que levaria o investigador a uma visão ilusória de nossa imaginação, 

incorrendo o risco de conceber a natureza algo diferente do que ela é; e julgou a 

concepção de estado de natureza de Rousseau um estado idealizado, assim como 

algumas especificidades antropológicas. 

 Acontece que se no debate científico dezoitocentista predominava uma 

ênfase nas questões objetivas relacionadas aos fenômenos naturais, percebemos o 

intento de Rousseau introduzir aspectos da subjetividade no naturalismo.   



89 

 

 

A proposição de Rousseau foi então de demonstrar a existência do 

sentimento no homem em estado de natureza, dando-lhe o sentido de interioridade 

com nuança de aspecto subjetivo, intentando, pelos fundamentos das ciências 

naturais, incorporar um propenso método científico no domínio da origem da afeição, 

todavia livre do racionalismo mecanicista de cunho fisiológico proposto por Buffon. 

 O que torna a antropologia de Rousseau singular é, pois, a sua proposição 

de busca da origem dos primeiros sinais dos aspectos subjetivos no homem natural, 

nas circunstâncias do movimento do dinamismo histórico da existência humana, 

desde quando o homem em estado de pura natureza tinha sua precedência em um 

solo virgem como compreendeu Derrida, um terreno quando sequer existia a 

“aventura social histórica do homem”, mas passível de se imaginar sua pré-história.  

Na introdução da Desigualdade entre os homens, Rousseau ratifica que esse 

seu segundo discurso trata de conjeturas. Portanto, concordamos que certos 

assuntos como o estado de inocência, a qualidade da tranquilidade da alma 

[condição pacífica do homem], e o sentimento de piedade, possam vir a ser 

idealizações enquanto estados originais do modo de ser da essência do homem; e 

que também sendo precedentes à origem da razão, apresentam-se com aparência 

de um incipiente modo de subjetividade do homem, mas que, antes de tudo são 

aspectos imbricados a um discurso de cunho antropológico, além de que são 

intensificadas, tais qualidades, como inerentes ao modo de ser do “homem 

frugívoro”. 

Mesmo se tratando de especulações, a existência do teor filosófico mostra-se 

no exercício do pensar, quando busca a origem de tais aspectos de qualidades 

d’alma, ou sentido de interioridade do modo de ser do homem, quando ultrapassa os 

limites do pensamento, para retornar à consciência, como reflexão sobre o que 

possa ser imanente à essência do espírito humano em seu estado natural, ou 

original.   

Se Rousseau inaugurou a emergência da inclusão desses aspectos 

qualitativos do modo de ser do homem, circunscritos em um discurso antropológico, 

é pertinente a colocação do ponto de vista hermenêutico de Gadamer quando 

colocou que a “pretensão da ciência foi superar pela via do conhecimento objetivo a 

causalidade da experiência subjetiva”.  

E essa determinação da objetividade da ciência se radicou com Buffon na sua 

observação contemplativa e objetiva das coisas naturais, e da natureza do homem. 



90 

 

 

No entanto percebemos nuanças de fundamentos cartesianos, expressas 

pelo modo racionalista de operar o pensamento, pautado em princípios 

metodológicos mecanicistas; e Rousseau estando integrado aos debates científicos 

da época, mostra um modo diferenciado de filosofar e representar as suas ideias 

naturalistas, afluindo mais pela tendência de uma espiritualidade.  

Foi então através de estudos preliminares da hermenêutica, reconhecida por 

Gadamer como uma disciplina auxiliar da filosofia, que acreditamos poder apoiar a 

compreensão da intenção filosófica de Rousseau no âmbito do naturalismo.  

Isso, porque ela, a hermenêutica, instaura a crítica ao modo operandis da 

ciência como paradigma que sustentou o conceito de ciência moderna fundado no 

modelo racional da matemática, como modo perfeito de conhecimento 

predominando a ideia de método.   

A proposta de Gadamer ao usar o paradigma da experiência da arte para 

escapar do rigor da ciência e demonstrar o alcance da verdade através da estética, 

considera, pois, a intenção do autor pela sua capacidade de comunicar e mostrar 

algo que possa estar encoberto de outra forma. 

Disso, seguindo etapas sistemáticas de nossas investigações, sobre a tese do 

homem frugívoro, nós encontramos observações na obra As seis leituras da Bíblia 

por Rousseau do professor Dr. Washington Martins da Silva, estudioso da filosofia 

de Rousseau, e então percebemos possibilidade de entender um nexo teológico 

pelos fundamentos de uma hermenêutica teológica.  

Decorre também, pelo viés da hermenêutica, a identificação da origem do 

sentimento de piedade, enquanto aspecto de aparência subjetiva, que destacamos 

como reflexão exclusiva da filosofia de Rousseau, e do modo como o demonstra na 

ordem do surgimento, antecipado ao surgimento da razão.   

O nexo de uma interpretação teológica dessas temáticas rousseaunianas, que 

já identificamos no âmbito da linha de conhecimento da “hermenêutica teológica”, 

revela-se, então, nos fundamentos da hermenêutica de Gadamer, reforça-se na 

interpretação sobre a “história humana escrita no livro da natureza pelo dedo de 

Deus”, na perspectiva da apreensão do entendimento da relação do homem com a 

natureza, concebida por uma forte influência do texto bíblico como fonte originária na 

contribuição da reflexão e compreensão da história humana.  

 Gadamer também nos lança luzes à questão da inserção do sentimento no 

discurso filosófico contra a frieza do iluminismo, quando referencia Schleiermacher, 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Friedrich_Schleiermacher


91 

 

 

filósofo alemão, de quem reconheceu seus fundamentos na constituição da 

hermenêutica teológica, tendo como biógrafo Dilthey, outro filósofo alemão quem, 

também, Gadamer rende reconhecimento às suas reflexões na elaboração da 

hermenêutica moderna das Ciências do Espírito.  

De certa forma Rousseau é precursor da introdução do sentimento do 

discurso da filosofia moderna, posicionado numa compreensibilidade além do 

limitado do horizonte de interesses do modelo da metodologia da ciência moderna, 

instaurando, se é que se possamos assim identificar, um romantismo precoce.  

Se a concepção do homem estado de natureza de Rousseau foi julgada por 

Buffon como uma idealidade de caráter não cientifico, Rousseau fez valer, além da 

ideia de natureza como força vital, a formação de uma concepção da natureza 

imbricada ao espiritual, gerando um embate contra indiferença do racionalismo 

científico quanto à inserção de questão de aspectos subjetivos no discurso do 

naturalismo.  

Compreendemos, então, que Rousseau intentasse com sua tese do homem 

frugívoro buscar nexos da vida de forma estritamente natural, concebendo o homem 

biológico natural por absoluto, integrado a um estado de harmonia. 

Quanto à verdade, se o homem em sua origem alimentava-se ou não de 

carne, o que pensar quando a ciência na atualidade encontra vestígios do hábito 

alimentar original do homem natural, quando só se nutria de frutos, ervas e 

sementes? 

Recentemente a paleontropóloga da Universidade do Colorado em Boulder, 

Sandi Copeland descobriu nos fósseis encontrados de hominídeos com dois milhões 

de anos, por meio de uma nova técnica de datação - a ablasão por laser - muito 

embora sua pesquisa seja a respeito do estudo de gêneros, que nossos ancestrais 

alimentavam-se de uma mistura de frutas, grama, sementes e nozes, o que nos 

ocasiona um sentimento de perplexidade em face de nossa investigação filosófica. 

Volta à tona a discussão sobre o verdadeiro estilo de vida do homem e 

inferências sobre a biologia humana que ainda se mantém a margem de falta de 

informações precisas, verdadeiras, como se refere à colaboradora de tal pesquisa, a 

paleontóloga da Universidade da Califórnia Margaret J. Schoeninger, que 

acompanha esses estudos.  

É uma mera coincidência essa descoberta na ciência atual e a tese do 

homem frugívoro de Rousseau?  



92 

 

 

No entanto, na perspectiva de nosso interesse por uma razão filosófica, a 

intenção da tese do homem frugívoro de Rousseau, nós a enveredamos por um 

desfecho ético, mas desde que o destaque do sentimento de piedade ganhe relevo 

no discurso, despertando-nos para a sensibilidade da dor e sofrimento do outro, 

quando na manifestação de sua morte.     

Destarte, deduzimos que Rousseau coloca o sentimento de piedade enquanto 

um princípio de humanização, concebido como inato à espécie humana, mostrando 

que a percepção da existência desse sentimento dignifica o caráter de humanismo 

do homem, refletindo, portanto, uma questão de natureza ética, fazendo com que 

percebamos o sofrimento do outro, de cujo exemplo significativo dos mugidos tristes 

do gado entrando matadouro fica-nos a impressão sugestiva.  

Cremos que não se trate de uma exaltação da subjetividade do indivíduo 

Rousseau, senão, a tentativa da recuperação do que nos parece ser inato e que foi 

desviado pelas circunstâncias da vida, lançando-nos uma proposta de reflexão de 

elevado grau. 

E, sobre o questionamento mais amplo dessa dissertação, o da possibilidade 

de compatibilizar naturalismo e moral, nós inferimos que a piedade sendo concebida 

como dada pela natureza, por ela mesma ou por Deus, que se encontra inscrita nos 

nossos corações, como assim refletiu Rousseau, não há necessidade de forçar uma 

compatibilidade, visto que uma moral natural não impõe ao homem ser piedoso, nem 

tão pouco ser bom, ou seja, o homem não aprende a ser bom, nem piedoso, ele o é 

por natureza, e o mal seria visto como desvio da bondade. 

A peculiaridade da antropologia de Rousseau se singulariza, também, por 

mostrar no dinamismo da vida do homem o processo de sua transformação no 

alinhamento, natureza - homem- instituição, e o seu pior momento é o estado de 

barbárie, transição da saída do homem da natureza para viver o estado social, visto 

como consequência da desnaturalização do homem.  

 Logo há uma feição ontológica nessa desnaturalização quando procura 

expressar o desequilíbrio da harmonia do modo de ser do homem, quando passou a 

viver em estado de violência.  

Cooper apreendeu a argúcia desse pensamento de Rousseau mostrando o 

sentido de que o homem foi bom enquanto permanecia natural, e quando não mais 

natural ele foi corrompido, perdendo suas características originais, o que sem dúvida 

nenhuma é uma linha de força estrutural da filosofia antropológica rousseauniana.  



93 

 

 

Quanto à concepção do homem vegetariano, como designou Goldshimidt, 

reconhecendo-a no discurso antropológico de Rousseau enquanto possibilidade de 

ser uma característica original e natural do homem há evidência de iguais 

fundamentos, incorporados à prática do vegetarianismo por uma mínima parcela da 

humanidade. 

 E mesmo que não represente uma prática universal, mantém-nos diligentes 

ao futuro do homem, refletindo nossas ações destituídas de refinamento espiritual, 

independendo de que Deus nos tenha determinado um tipo de alimentação natural, 

porque esta ainda é uma exigência da natureza para o metabolismo do organismo 

humano, apesar da ingerência da carne. 

A tese do homem frugívoro de Rousseau, disseminada em discursos 

rousseaunianos de cunho naturalista, ainda na observação de Goldshimidt, imiscuiu-

-se na polêmica do tipo de natureza discursiva, na questão de ser ou não da ordem 

da ciência, em cuja réplica Buffon objeta tal tese. De qualquer modo, a tese do 

homem frugivoro efetivou a introdução de sua discussão no âmbito da antropologia, 

a qual nós procuramos demonstrar a interrelação de seu discurso com o discurso da 

filosofia, ambas mantendo a tradição de serem observadas no âmbito do 

naturalismo. 

A confluência de ambos os conhecimentos, filosofia e antropologia, mostram-

se na filosofia de Rousseau configurando peculiaridades de sua filosofia sobre a 

origem do homem, daí que a designamos de “antropofilosofia” o discurso de uma 

antropologia com reflexões voltadas para um conhecimento integrado entre o 

discurso do homem biológico e espiritual, ao intentar discursar sobre o homem 

plenamente natural, com tendência ao reconhecimento da originalidade do modo do 

homem ter sido naturalmente ético. 

 Foram essas reflexões sobre Rousseau que nos levaram ao interesse de abrir 

caminhos para o olhar do estabelecimento da interação da antropologia à filosofia 

ampliando-se para outras investigações e mantendo-nos atentos ao intento de 

outros objetivos.  

 



94 

 

 

REFERÊNCIAS 

ABBAGNANO, Nicola. Natureza, Estado de.  In: DICIONÁRIO de filosofia. São 
Paulo: Martins Fontes, 2007. 
 
ARISTÓTELES. Política. São Paulo: Nova Cultural, 2006. 
 
BRANDT, Carlos. Spinoza y el panteísmo. Barcelona. Impr. Romargraf, 1972. 
 
BUFFON, George-Louis Leclerc. Histoire natturelle: premiers discours. De la 
manière d’étudier & de traiter l’Histoire Naturelle. Paris: Avec La description du 
Cabine du Roy. Tomo 1, 1749a. Disponível em: <www.buffon.cnrs.fr>. Acesso em:  
28 agosto 2011. 
 
______. Histoire natturelle: De la nature de l’ homme. Paris: Avec La description du 
Cabine du Roy, tomo 2, 1749b. Disponível em: <www.buffon.cnrs.fr>. Acesso em:  
28 agosto 2011. 
 
______.Histoire natturelle : varietés des espécies humaines. Paris: Avec La 
description du Cabine du Roy, tomo 3, 1749c. Disponível em: <www.buffon.cnrs.fr>. 
Acesso em: 28 agosto 2011. 

______. Histoire natturelle: Réponse de M. de Buffon, à MM. les Députés et Syndic 
de la Faculté de Théologie. Avec La description du Cabine du Roy, tomo 4, 1753. 
Disponível em: <www.buffon.cnrs.fr>. Acesso em: 26 agosto 2011. 
 
______.Histoire natturelle: Animaux carnassiers.Paris: Avec La description du 
Cabine du Roy, tomo 7, 1758. Disponível em: <www.buffon.cnrs.fr>. Acesso em: 26 
agosto 2011. 
 
______. Histoire natturelle: de la nature. Première vue.Paris: Avec La description 
du Cabine du Roy. 1764. Tomo 12, Disponível em: <www.buffon.cnrs.fr>. Acesso 
em: 26 agosto 2011. 
 
CHARDIN, Pierre Teilhard. O Fenômeno humano. 14ª ed. São Paulo: Cultrix, 1995.  
 
COOPER, Laurence D. Rousseau, nature, and the problem of the good life. 
Pennsylvania: The Pennsylvania State University Park, 1999. 
 
CORNFORD, Francis MaCdonald. Antes e depois de Sócrates. São Paulo 2007 
 
DARWIN, Charles. A Origem das espécies, e a seleção natural. São Paulo: 
Hemus, 2000.  
 
DENT, N. J. H. Compaixão (piedade). In:DICIONÁRIO Rousseau. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 1996. 
 

DERRIDA, Jacques. Gramatologia. São Paulo: Editora Perspectiva. 2004. 

http://www.buffon.cnrs.fr/ice/ice_page_detail.php?lang=fr&type=text&bdd=buffon&table=buffon_hn&typeofbookDes=hn&bookId=1&pageChapter=PREMIER+DISCOURS.+De+la+mani%E8re+d%92%E9tudier+%26+de+traiter+l%92Histoire+Naturelle.&pageOrder=6&facsimile=off&search=no&num=&nav=1
http://www.buffon.cnrs.fr/ice/ice_page_detail.php?lang=fr&type=text&bdd=buffon&table=buffon_hn&typeofbookDes=hn&bookId=1&pageChapter=PREMIER+DISCOURS.+De+la+mani%E8re+d%92%E9tudier+%26+de+traiter+l%92Histoire+Naturelle.&pageOrder=6&facsimile=off&search=no&num=&nav=1
http://www.buffon.cnrs.fr/
http://www.buffon.cnrs.fr/
http://www.buffon.cnrs.fr/
http://www.buffon.cnrs.fr/ice/ice_page_detail.php?lang=fr&type=text&bdd=buffon&table=buffon_hn&typeofbookDes=hn&bookId=4&pageChapter=R%E9ponse+de+M.+de+Buffon%2C+%E0+MM.+les+D%E9put%E9s+et+Syndic+de+la+Facult%E9+de+Th%E9ologie.&pageOrder=9&facsimile=off&search=no&num=&nav=1
http://www.buffon.cnrs.fr/ice/ice_page_detail.php?lang=fr&type=text&bdd=buffon&table=buffon_hn&typeofbookDes=hn&bookId=4&pageChapter=R%E9ponse+de+M.+de+Buffon%2C+%E0+MM.+les+D%E9put%E9s+et+Syndic+de+la+Facult%E9+de+Th%E9ologie.&pageOrder=9&facsimile=off&search=no&num=&nav=1
http://www.buffon.cnrs.fr/
http://www.buffon.cnrs.fr/
http://www.buffon.cnrs.fr/


95 

 

 

DESCARTES, Renée. O método. São Paulo: Editora Nova Cultural. 2000a. 

______. Paixões da alma. São Paulo: Editora Nova Cultural. 2000b. 

DUCHET, Michele. Anthropologie et histoire au siècle dês lumières. Paris: 
François Maspero, 1971. 

ENGELS, Friedrich. Sobre o papel do trabalho na transformação do macaco em 
homem. In: ANTUNES, Ricardo (org). A Dialética do trabalho: escritos de Marx e 
Engels. São Paulo: Editora Expressão Popular,  2004. 

ESPINOSA, Baruch de. Ética - São Paulo: Editora Nova Cultural 2002. 

______. O tratado político. São Paulo:  Editora Nova Cultural. 2002. 

GADAMER, Hans Georg. Verdade e método I. 10.ed. – Petropólis,  RJ: Editora 
Vozes, 2008a 

______. Verdade e Método II. 10.ed. – Petropólis,  RJ: Editora Vozes, 2008b 

GOLDSHISMIDT, Victor. Anthropologie et politique: les príncipes du système de 
Rousseau. France: J. Vrin, Librarie Philosofique, 1983, disponível em 
www.books.google.com.br, acessado dia 05-08-2011, às 10h30min. 

______. Tempo histórico e tempo lógico na interpretação dos sistemas 
filosófico. Disponível em: <http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-
logico-na- interpretacao-dos-sistemas-filosoficos-victor-goldschmidt>.  Acessado em: 
18 mar. 2010. 

GRIMSLEY. Ronald. La filosofia de Rousseau. Madrid: Alianza, 1988. 

GROUT, Donald J.; PALISCA, Claude V. A história da música ocidental. 1. ed. 
Lisboa: Editora Gradiva, 1994. 

HOBBES, Thomas. Leviatã. São Paulo. Martins Fontes, 2003. 

KÖCHE, José Carlos. Pesquisa científica: critérios epistemológicos. Petrópolis RJ: 
Editora Vozes, 2005. 
 
LEVIS- STRAUSS, Claude. O pensamento selvagem. São Paulo: Editora Papirus, 
2003. 

NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da moral. São Paulo: Companhia das letras, 
2008. 

PLATÃO. Político. São Paulo: Nova Cultura, 1987. 

http://www.books.google.com.br/
http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-logico-na-%20interpretacao-dos-sistemas-filosoficos-victor-goldschmid
http://www.consciencia.org/tempo-historico-e-tempo-logico-na-%20interpretacao-dos-sistemas-filosoficos-victor-goldschmid


96 

 

 

ROUSSEAU, Jean Jacques. Confissões. [s.l.]: Ed Tecnoprint S.A., [19--?]. 

______. Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade entre os 
homens. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1978a. 

______. Ensaio sobre a origem das línguas. 2. ed. São Paulo: Abril Cultura, 
1978b. 

______. O Emílio ou da Educação. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1992. 

SCIENTIC AMERICAN BRASIL. Aristóteles. Gênios da Ciência. São Paulo: 
Ediouro, [2009]. 

SILVA, Washington Luiz Martins da. Lendo Rousseau: subsídios para uma leitura 
filosófico-pedagógica de suas obras: Recife: Ed. Universitária da UFPE, 1993. 

______. As seis leituras da Bíblia por Rousseau. De La creación del mundo 
hasta Abraão. Volume 1 Obra codificada por La Universidad de Barcelona bajo el 
n”[ FC 46.1/52 (TF) – Caja Equipo de Investigación Kosmi Arkai Logi, fundado por el 
professor Doutor F. Fortuny Bonne. Barcelona 2009. 

STAROBINSKI, Jean. Rousseau: a transparência e o obstáculo. São Paulo: Cia das 
Letras, 1991. 

TAYLOR, Charles. As fontes do self: a construção moderna. São Paulo: Loyola, 
1997. 

VICO, Giambattista. A ciência nova. Rio de Janeiro: Editora Record, 1999. 

VIEIRA, Luiz Vicente. A recusa dos pressupostos liberais. Porto Alegre: Edipucrs, 
1997. 

______. Linguagem estética e política. Perspectiva filosófica. Revista Perspectiva 
Filosófica dos Departamentos da UFPE e UFPB, Recife: Ed niversitária da UFPE,   
v.1, n. 27, p. 74, jan./jun., 2007. 

 



97 

 

 

ANEXO A -  La Replique 

La diète Pythagorique, préconisée par des philosophes anciens et nouveaux, 

recommandée même par quelques médecins, n’a jamais été indiquée par la Nature. 

Dans le premier âge aux siècles d’or, l’homme, innocent comme la colombe, 

mangeoit du gland, buvoit de l’eau ; trouvant par-tout sa subsistance, il étoit sans 

inquiétude, vivoit indépendant, toujours en paix avec lui-même, avec les animaux ; 

mais dès qu’oubliant sa noblesse, il sacrifia sa liberté pour se réunir aux autres, la 

guerre, l’âge de fer prirent la place de l’or et de la paix ; la cruauté, le goût de la chair 

et du sang furent les premiers fruits d’une nature dépravée, que les mœurs et les 

arts achevèrent de corrompre. Voilà ce que dans tous les temps certains philosophes 

austères, sauvages par tempérament, ont reproché à l’homme en société: 

rehaussant leur orgueil individuel par l’humiliation de l’espèce entière, ils ont exposé 

ce tableau, qui ne vaut que par le contraste, et peut-être parce qu’il est bon de 

présenter quelquefois aux hommes des chimères de bonheur. C'est état idéal 

d’innocence, de haute tempérance, d’abstinence entière de la chair, de tranquillité 

parfaite, de paix profonde, a-t-il jamais existé ? n’est-ce pas un apologue, une fable, 

où l’on emploie l’homme comme un animal, pour nous donner des leçons ou des 

exemples ? Peut-on même suposser que' il y eût des vertus avant la societé? peut-

on dire de bonee foi que cet état sauvage mérite nos regrets, que l' homme animal 

farouche fut plus digne que l' homme citooyen civilisé? Oui, car tous les  malheurs 

vinennent da la sociéte; et que' il y eût des vertus dans l' état de nature, s' il y avoit 

du bonheur, si l' homme dans cet état étoit seulement moins malkhereux que ' il ne 

l'est? La liberté, sa santé, la force, ne sont-elles pas preferábles à la molesse, à la 

sensualité, à la volupté même, acocompagnéss de l' esclavage? La privation de 

peines vaut bien l' usage de plaisirs; et pour être heurex, que faut-il. Sinon de ne rien 

desirer? Si cela est disons , em même temp. que'ils est plus doux de végeter que de 

vivre, de ne rien appéter que de satisfaire son appétit, de dormir d' un sommeil 

apathique que d' ouvrir les yeux pour voir et por sentir; consetons à laisser notre ame 

dans l' angourdissement, notre esprit dans les ténébres, à ne nous jamais servir ni 

de l' une ni de l' autre, à nous mettre au dessous des animaux, à n' être enfin que 

des masses de matière brutte attachées à la terre. Mais ou lieu de disputer, 

discutions; après avoir dit des raisons, donnons des faits. Nous avons sous les yeux, 

non l' état ideal, mais l' état réel de nature: le sauvage habitant les déserts est-il un 



98 

 

 

animal tranquille? Est-il un homme heurex? Car nous ne supposeron pas avec un 

Philosophe, l' un des fie rs censeurs de notre humanité, qu' il y a une plus grande 

distance de l' homme en pure natures au sauvage, que du sauvage à nous; que les 

ages que se sont écoulés avant l' invention de l' art de la parole, on été bien plus 

longs longs que les siècles qu' il fallu pour perfectionner les signes er les langues, 

parce que ' il me parôit que lorsqu' on veut raissonner sur des faits, il faut éloigner les 

suppositions, et se faire une loi de n' y remonter qu' apprès avoir èpuisé tou que la 

nature nus offre.” 

_______________________ 
 Rousseau 


