Universidade Federal de Pernambuco
Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas
Departamento de Antropologia e Museologia

Programa de P6s-Graduacdo em Antropologia - PPGA

Michelle Gongalves Rodrigues

Da invisibilidade a visibilidade da Jurema:

a religido como potencialidade politica

Recife, 2014



Michelle Gongalves Rodrigues

Da invisibilidade a visibilidade da Jurema:
a religido como potencialidade politica

Tese apresentada ao Programa de Pos-
Graduacdo em Antropologia da Universidade
Federal de Pernambuco como requisito
complementar para a obtencdo do grau de
doutora em Antropologia.

Orientadora: Prof.2 Dra. Roberta Bivar Carneiro Campos

Recife, 2014



PDE

Complete

Click Here to upgrade

Unlimited Pages and E

Your complimentary
use period has ended.
Thank you for using

PDF Complete.

Catalogacéo na fonte
Bibliotecéaria Maria do Carmo de Paiva CRB-4 1291

R696d

Rodrigues, Michelle Gongalves.
Da invisibilidade a visibilidade da Jurema : a religido como

potencialidade politica / Michelle Gongalves Rodrigues. — Recife: O autor,

2014.
203 f. :il.; 30 cm.

Orientadora: Prof2. Dr2. Roberta Bivar Carneiro Campos.
Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.

Programa de P6s-Graduagdo em Antropologia, 2014.
Inclui referéncias.

1. Antropologia. 2. Religido. 3. Cultos - Brasil. 4. Cultos afro-
brasileiros. 5. Jurema. I. Campos, Roberta Bivar Carneiro (Orientadora). II.

Titulo.

301 CDD (22.ed.) UFPE (CFCH2014-34)



http://www.pdfcomplete.com/cms/hppl/tabid/108/Default.aspx?r=q8b3uige22

MICHELLE GONCALVES RODRIGUES

“Da Invisibilidade a Visibilidade da Jurema: a religido como potencialidade politica”

Tese apresentada ao Programa de Poés-
Graduacéo em Antropologia da
Universidade Federal de Pernambuco como
requisito parcial para a obtencdo do titulo
de Doutora em Antropologia.

Aprovado em: 23/05/2014.

BANCA EXAMINADORA

Profé Dr? Roberta Bivar Carneiro Campos (Orientadora)
Programa de Pds-Graduagdo em Antropologia — UFPE

Prof2 Dr2 Misia Lins Reesink (Examinadora Titular Interna)
Programa de Pds-Graduagdo em Antropologia — UFPE

Prof° Dr° Roberto Mauro Cortez Motta (Examinador Titular Interno)
Programa de Pds-Graduacgdo em Antropologia — UFPE

Prof? Dr2 Marcelo Ayres Camurca (Examinador Titular Externo)
Universidade Federal de Juiz de Fora

Profé Dr2 Maria Cristina Pompa (Examinadora Titular Externa)
Universidade Federal de So Paulo — UNIFESP



Ao meu pai, Rogério.



Agradecimentos

Desejo dividir essa tese de doutorado com minha querida orientadora Roberta
Bivar Carneiro Campos. Foi dela a percepcdo de que eu ja havia adentrado o campo de
pesquisa quando eu apenas falava sobre a Jurema enquanto uma curiosidade ou quando
eu me colocava a criticar o siléncio intelectual sobre essa religiosidade no campo de
estudos da religido. Seu constante estimulo, aliado a sua particular sensibilidade
antropologica, foi fundamental para que eu conseguisse compreender o desafio que me
fora proposto, fazendo com que eu reformulasse meu projeto de pesquisa inicial. Minha
gratiddo, também, por sua paciente atengdo em ouvir minhas consideragdes, por suas
palavras sempre carinhosas e por seu apoio nos direcionamentos e escolhas que realizei
para a escrita desta tese.

Reconhecendo minha divida com aqueles que se constituem como 0s agentes
centrais de minha pesquisa, Nndo sei como posso expressar meu agradecimento. Durante
quatro anos Dona Dora, Alexandre L’Omi L’Odo, Jodo Monteiro ¢ Sandro de Juca,
acompanham meus pensamentos. Posso dizer que sem vocés eu talvez ndo ousasse
tentar compreender a Jurema. A Dona Dora, méie na vida e no Candomblé, que me
acolheu como se eu fosse sua filha, me abrindo as portas de seu terreiro e de sua casa e
me propiciando uma nova familia, sou grata. Também ndo posso me esquecer de sua
lansd, forte guerreira, que sempre me abragava com uma brandura protetora.

Agradeco a Rubem Barboza Filho, eterno professor e amigo, pela paciéncia na
leitura dos capitulos e pelas conversas barrocas que travamos ao longo da construgédo
desta tese. Como fonte de inspiracdo, suas consideracGes sempre foram fontes
inesgotaveis de estimulo a imaginacao.

Entre os amigos quero agradecer, em especial, a0 meu eterno camarada, Rodrigo
Chaves, incessante interlocutor e um irmdo que a ciéncias sociais me presenteou. Em
nossos varios momentos de conversas, muito das quais expressavamos nossos anseios
sobre a dolorosa e gratificante experiéncia do doutorado, seu humor foi fundamental.
Ainda agradeco aos amigos Carlos Procopio, Daniel Albergaria, Fernando Perlatto,
Luciano Padilha, Heiberle Horacio, Marcelo Vilarino e Rodrigo Mudesto, pela
presenca, pelas conversas e pelas preocupacdes compartilhadas. As amigas Barbara,
Glaucia, Fernanda, Karen, Olivia e Renata, devo pedir desculpas pelas auséncias e dizer

que agora retomo minha vida social. Aos amigos que Recife me fez encontrar, agradeco



a Rita que, além dos varios momentos alegres que dispomos, também me encorajou a
continuar quando a saudade mineira parecia retirar minhas forgas.

Aos amigos que conquistei na Universidade do Estado de Minas Gerais, em
especial as professoras Carmen Losano, Cintia Lima, Claudia Bomtempo, Daniela
Fantoni e Siomara latarola, obrigada pela acolhida e pelo companheirismo.

Aos professores do Programa de Pos-Graduacdo em Antropologia agradeco aos
ensinamentos. A Edwin Reesink e a Luis Felipe Rios, sou grata pelos comentarios sobre
minha pesquisa de doutorado. Aos integrantes do grupo de pesquisas NERP agradeco os
momentos de conversa e inspiracdo. A Carla, deixo 0 meu muito obrigada por sua
disponibilidade na resolucdo das questBes burocraticas que envolviam a secretaria do
PPGA. Agradeco, ainda, ao CNPq, pela bolsa de estudos concedida ao longo de quatro
anos.

Tambem desejo agradecer aos professores Marcelo Camurca, Maria Cristina
Pompa, Misia Reesink e Roberto Motta, pela participacdo na banca de defesa desta tese
de doutoramento. Ao Marcelo, fico grata por seu interesse imediato quando soube do
meu tema de pesquisa, ainda quando eu estava no processo de escrita do trabalho; e a
Misia, por seus comentarios em minha banca de qualificagao.

Por fim, devo pedir desculpas a minha familia, por té-la privado de minha
presenca em diversas ocasides. A auséncia que escolhi encheu os olhos de lagrimas
daquele que mais amo, meu pai. Por tudo isso, agradeco seu apoio infindavel em minhas
escolhas e seu sorriso, meio paterno, meio fraterno, que tornava as dificuldades mais

amenas.



Por isso é que se carece principalmente de religido: para
se desendoidecer, desdoidar. Reza é que sara da loucura. No geral.
Isso é que ¢ a salvacdo-da-alma... Muita religido, seu moco! Eu ca,
nao perco ocasido de religido. Aproveito todas. Bebo agua de todo

rio... Uma s6, para mim € pouca, talvez ndo me chegue. Rezo
cristdo, catolico, embrenho a certo; e aceito as preces de compadre
meu Quelemém, doutrina dele, de Cardéque. Mas, quando posso,
vou no Mindubim, onde Matias € crente, metodista: a gente se acusa
de pecador, Ié alto a Biblia, e ora, cantando hinos belos deles. Tudo
me quieta, me suspende. Qualquer sombrinha me refresca. Mas é s
muito provisorio. Eu queria rezar — o tempo todo. Muita gente nédo
me aprova, acham que lei de Deus € privilégios, invariavel.

E eu! Bofe! Detesto! O que eu sou? — o que fago, o que quero, muito

curial. E em cara de todos faco, executando. Eu? — néo tesmalho!

Jodo Guimaraes Rosa — Grande Sertdo: Veredas.



RESUMO

RODRIGUES, Michelle Gongalves. Da invisibilidade a visibilidade da Jurema: a
religido como potencialidade politica. 2014. Tese (Programa de P0s-Graduagdo em
Antropologia) Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2014.

Este trabalho apresenta dois objetivos que se complementam. O primeiro consiste em
investigar 0s processos que propiciaram, e ainda continuam a favorecer até o presente
momento desta tese de doutoramento, a visibilidade de uma religido de origem
indigena, a Jurema, no espaco urbano da cidade de Recife/PE. Para desenvolver meu
argumento, detenho-me na elucidagdo sobre o processo de invisibilidade sofrido pela
Jurema na area urbana da capital, passando por sua ontologia antropofagica e barroca —
entendendo-se, aqui, que a Jurema esta para além de uma religido e, por isso, foi
possivel sua manutencdo conjugada a outros tipos religiosos — e o0s atuais
acontecimentos que proporcionaram a sua visibilidade. Meu intento para essa
investigacdo surgiu com as primeiras elucubracdes sobre o lugar de destaque dessa
religido no cendrio religioso pernambucano, 0 que veio a ser comprovado mais tarde
com a divulgacdo dos resultados da Pesquisa Socioecondmica e Cultural de Povos e
Comunidades Tradicionais de Terreiros. Porém, durante o desenvolvimento do objetivo
inicial, uma segunda hipotese comecou a se formular entre e paralelamente a primeira.
A Jurema ganhava e ganha visibilidade por meio de seus adeptos; entretanto, essa
visibilidade ocorre para além do cenario religioso, ela se da com mais afinco no campo
da politica. Dessa segunda assertiva, delineei o segundo objetivo, o de investigar como
as religides consideradas magicas podem fomentar sujeitos para o debate politico, no
que tange aos conceitos de democracia e laicidade, na busca pela cidadania. Nessa parte,
realizo uma abordagem tedrica, por meio de um dialogo entre as ciéncias sociais e a
filosofia politica, para demonstrar a potencialidade fomentadora da religido para o
debate politico no espaco publico e na constituicdo da esfera publica brasileira. Para
formular as observacbes que apresento, desenvolvi uma pesquisa etnografica, pelo
periodo sistematico de dois anos, entre 2010 e 2012, no Terreiro Mensageiros da Fé,
também denominado como 1lé Asé Oya Egunita, casa religiosa que abriga Jurema e
Candomblé. Apesar de ter concentrado minhas investigacdes nessa casa religiosa,
também acompanhei alguns rituais no espaco conhecido como Tenda da Casa Verde,
terreiro liderado pelo mesmo babalorixa e juremeiro responsavel pelo Terreiro
Mensageiros da Fé. Além dos espacos religiosos, concentrei minhas investigacdes nas
atuacdes do Quilombo Cultural Malunguinho, uma associacdo direcionada a Jurema e
organizadora de um evento anual, o Kipupa Malunguinho, do qual acompanhei trés
edicdes. O evento visa, além do culto religioso a Jurema, a sua visibilidade entre as
religibes em Pernambuco. Por fim, realizei diversas entrevistas com juremeiros e
candomblecistas, ligados aos terreiros das cidades de Recife e Olinda, e com as
liderancas da Associagdo Caminhada dos Terreiros de Pernambuco, realizadora de uma
Caminhada anual na cidade de Recife.

Palavras-chave: Jurema; Invisibilidade; Visibilidade; Ontologia Juremeira; Politica.



ABSTRACT

RODRIGUES, Michelle Gongalves. From invisibility to visibility of the Jurema:
religion as political potential. 2014. Thesis (Graduate Program in Anthropology)
Federal University of Pernambuco, Recife, 2014.

The work presents two complementary objectives. The first one consists on
investigating the processes that provided, and, to the present moment of this doctoral
thesis, still favor the visibility of a religion of indigenous origin, the Jurema, in the
urban area of the city of Recife/PE. In order to develop my argument | detain myself in
elucidating regarding the process of invisibility suffered by the Jurema in the urban area
of the capital, going through its anthropophagic and Baroque ontology — understanding,
here, that the Jurema goes beyond a religion and as such made it possible to be
maintained conjugating with other religious types — and the current circumstances that
brought visibility to it. My intent for such investigation originated with the first
lucubrations about the place of highlight of this religion in the religious setting of
Pernambuco, which was later proven by the divulging of results on Social Economical
and Cultural Survey of Peoples and Traditional Communities. However, during the
development the initial objective, a second hypothesis came to be formulated between
and in parallel to the first one. The Jurema was and still is gaining visibility by means
of its partisans, but such visibility goes beyond the religious setting, taking place more
in earnest in the political field. From this second scenario | traced the second objective,
to investigate how religions considered magical may foment subjects to the political
debate in regards to the concepts of democracy and secularity in the quest for
citizenship. In this part, 1 conduct a theoretical approach, by means of a dialogue
between social sciences and political philosophy, in order to demonstrate the fomenting
potential of religion to the political debate in public settings and in the constitution of a
Brazilian public sphere. In order to formulate the observations that | present I
developed an ethnographic research, through the systematic period of two years,
between 2010 and 2012, at the Terreiro Messengers of Faith, also called Il1é Asé Oya
Egunitd, a religious house the is the setting for Jurema and Candomblé. Despite having
concentrated my investigations of the religious house, | also followed a few rituals at a
setting known as Green House Tent, a terreiro linked to the same babalorixd and
juremeiro person responsible for the Messengers of Faith. Apart from the religious
settings, | focused my investigations on the actions of the Quilombo Cultural
Malunguinho, an association centered at the Jurema and that organizes an annual event,
the Kipupa Malunguinho, of which I followed three editions. The event aims, besides
the religious cult of the Jurema, to increase its visibility among the religions in
Pernambuco. Finally, I conducted several interviews with partisans of the Jurema and
of Candombleé, linked to terreiros in Recife and Olinda an with leaders of the Walk
Association of Terreiros of Pernambuco, which promotes an annual walk in the city of
Recife.

Keywords: Jurema; Invisibility; Visibility; Jurema Ontology; Politics



SUMARIO

INTRODUGAQ ...cuuvuniriienirneetneeneerneeseesneesnesneesseesessneesnesneesseesessnnemees 11

PARTE | - A TRAGETORIA DA INVISIBILDADE A VISIBILIDADE
JUREMEIRA

1 A INVISIBILIDADE RELIGIOSA DA TRADICAO INDIGENA: A JUREMA

NO PERNAMBUCO URBANO ..ottt ettt st st 25
1.1 Raga como categoria de aNAlISE ..........cooeiiiiiriiniii e e 29
1.2 A “contra-colonizagdo” de Gilberto Freyre .......ccccovviiiiiiiiniiiiiniiis e 32
1.2.1 O negro na disputa entre POItICAS ......covvvveieiiieieies e 36
1.2.2 Tempos do Servico de Higiene Mental e a realizacdo do | Congresso Afro-
2] R 1 (=11 (OSSOSO 44
1.3 A Jurema como contrainverso da miscigenacao racial ............cccooevviiiieiiiiiie e, 61

2 AJUREMA PARA ALEM DA RELIGIAO: AONTOLOGIA JUREMEIRA . 69

2.1 Da religido para o folguedo passando pela politiCa ..........cccovrieiiic e ieciicce e 69
2.2 Da Assembleia Para 0 TEITEIND .....vccviiieeieeeties st eette et ee st ae e aese e srean 72

2.2.1 D0 SONN0 @0 FECATD .....vecvvivieiiieiee e ettt et et ss e e e sae e en e 74
2.3 Do terreiro para a mata anCestral ..........ocovviiiieieee e 82
2.4 Da Ontologia para @ REHGIAD .....c.cceeiiieieiiiie e e e 91

3 AVISIBILIDADE DA JUREMA: PELA POLITICAPARA APOLITICA ... 104

3.1 O Kipupa Malunguinho — o encontro entre a tradicdo e o secular .............cceeueve. 107
3.2 Caminhada dos Terreiros de Pernambuco — 0 espago publico ressignificado ....... 127
3.3 Visibilidade religiosa e tramas subjetivas objetivadas ...........cccccevrieiiveninieineenn 132

PARTE Il - ARELIGIAO COMO POTENCIALIDADE POLITICA

4 A TRANFORMACAO DO CONCEITO WEBERIANO DE SECULARIZACAO
EM PARADIGMA NAS CIENCIAS SOCIAIS ... 137

4.1 De Weber a critica sobre a modernidade ........c.ceeeeeeeeee oot 140



4.2 De Weber a critica sobre a Modernidade — uma breve passagem pelas abordagens

FASTIBITAS ..ot et e e e e e et et e ettt e e et e e et e raeeaer e aaaaaaaaaas 163

5. DA SECULARIZACAO PARA A RELIGIAO COMO POTENCIALIDADE
POLITICA: A CONSTITUICAO DE UMA SOCIEDADE CIVIL BRASILEIRA

...................................................................................................................................... 173
5.1 Alinversdo religiosa da sociedade brasileira ............cccovvieiieve e evieiescesiee e 174
CONCLUSAOQ ...ttt ettt ettt ettt 183



11

INTRODUCAO

Uma aventura desastrada

A pesquisa que deu forma a este trabalho iniciou-se canhestramente no ano de
2010, quando cheguei a cidade de Recife. Descrevo-a dessa maneira porque foi assim
que me deparei com a Jurema pela primeira vez. Eu ja havia visto algumas referéncias
sobre essa forma religiosa que eu acreditava ser localizada especificamente nos
contextos das etnias indigenas. Entretanto, para meu espanto, ela estava presente na
maioria dos terreiros de Candomblé de Recife. Esse fato aos poucos fora se tornando
aparente para mim.

Ao chegar a cidade participei da realizacdo da Pesquisa Socioecondmica e
Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiros, financiada pelo Ministério
de Desenvolvimento Social e Combate a Fome (MDS) em parceria com a Organizacao
das NacOes Unidas para a Educacdo, a Ciéncia e a Cultura (UNESCO) e com a
Secretaria de Politicas de Promoc¢do da Igualdade Racial (SEPPIR). Conhecida,
vulgarmente, como Mapeamento dos Terreiros, a pesquisa indicou a existéncia de 1.261
casas de culto das religiGes de matriz africana, afro-brasileira e afro-indigena em Recife
e sua regido metropolitana. Dessas casas, as liderancas de 892 terreiros se
autodenominaram como pertencentes a Jurema (BRASIL, 2011), embora grande parte
desses templos também abrigassem outros tipos religiosos. Em termos percentuais, 71%
das casas apresentavam a Jurema como a religido principal’. Antes mesmo da
divulgacdo dos dados finais do Mapeamento a percepgdo de quem participou da
pesquisa no estado de Pernambuco se mostrava bastante clara, a religido predominante
ndo era 0 Candomblé ou o Xangd, mas a Jurema®.

Em um primeiro momento, meu interesse sobre essa religiosidade de origem
indigena pode ser descrito como uma curiosidade de quem ndo sabia muito bem do que

se tratava. Comecei a aceitar os convites dos religiosos para visitar seus terreiros nos

! Motta (1977: 102) ja havia chamado a atencéo para o fato de que “de uma lista de 506 ‘centros de Xangd
e Umbanda’, organizada em 1972 pelo departamento de Antropologia do Instituto Joaguim Nabuco de
Pesquisas Sociais, 259 contém no proprio nome a designacdo explicita de um caboclo ou de um mestre
[de jurema]”.

¢ Utilizo o termo Candomblé como sindnimo de Xangd, denominacéo propria a religido de matriz
africana em Pernambuco. Minha opcéo parte da experiéncia que tive ao realizar o trabalho de campo, em
que pude perceber que os religiosos utilizam o nome Candomblé no dia-a-dia. Essa afirmacéo pode ser
comprovada no capitulo terceiro, quando me deterei melhor na exposicdo dos resultados da “Pesquisa
Socioecondmica e Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiros”.



12

dias de festa, estabeleci amizades e, sem perceber, fui adentrando o campo de
investigacdo como uma amiga mineira e ndo como uma pesquisadora. Desde o inicio de
meu contato com a Jurema, coloquei-me a perguntar o que hoje denomino como
banalidades infantis, mas eu precisava indagar naquelas ocasides. Ja& como uma
antropologa em campo, aprimorei minha bisbilhotice. Das respostas que me eram dadas;
pouco eu as compreendia e posso dizer, apos escrever todo esse trabalho, que grande
parte delas eu ainda ndo alcancei. Talvez esse ndo abranger completo seja a propria
Ciéncia da Jurema, termo que por tantas vezes ouvi em meu campo e ainda agora me
pego pensando em seu significado. Para o desgosto do leitor, ndo me atreverei a defini-
lo, até porque nunca obtive uma conceitualizagdo aos moldes de como estamos
acostumados no campo das ciéncias sociais, mas apenas eshogarei o que a Ciéncia da
Jurema me inspirou a pensar sobre 0 que é ser juremeiro, sobre o que a Jurema pode
nos ensinar sobre ela mesma e como foi possivel a uma religiosidade indigena, relatada
desde os primeiros anos da chegada dos europeus em terras brasileiras, persistir no
Brasil urbano e moderno.

Para formular as observacOes que apresento desenvolvi uma pesquisa
etnogréafica, entre os anos de 2010 a 2012, no Terreiro Mensageiros da Fé, também
denominado como I11é Asé Oya Egunita, casa religiosa que abriga Jurema e Candomblé.
O terreiro, de nacdo nagd, é o mais antigo localizado no bairro Jorddo Baixo, tendo sua
fundacdo no ano de 1967. Liderado pela ialorixd e juremeira Dona Dora e pelo
babalorixa e juremeiro Sandro de Jucd, a casa apresenta uma divisdo marcante em seu
espa¢o. Quando se adentra o portdo do terreiro, estamos diante de uma sé construcao
dividida em duas partes. A direita esta o saldo do Candomblé dedicado a orixa lansd, ou
Oya, divindade a qual Dona Dora é filha. Ao lado esquerdo encontramos a porta que da
acesso ao saldo da Jurema e é por esse saldao que conseguimos chegar aos fundos do
terreiro, onde se localiza a cozinha, sendo, portanto, o saldo da Jurema o lugar que as
pessoas cotidianamente transitam. A construcdo € envolvida por uma area livre em que
podemos encontrar, caminhando para a esquerda do terreno, o quarto de Exu, o quarto
da entidade juremeira Malunguinho, um Iroko — arvore africana e uma divindade no
Candomblé — e o quarto de Balé — local para o culto dos espiritos dos mortos, os Eguns,
no Candomblé. Nesse ponto do terreno é possivel entrarmos na cozinha do terreiro.

Apesar de ter concentrado minhas investigacdes no Terreiro Mensageiros da Fé,

também acompanhei alguns rituais no terreiro de Sandro de Juca, Tenda da Casa Verde,



13

localizado no bairro Vila do Sesi — Ibura. No endereco, o terreiro ocupa o andar terreo
enguanto que a moradia de Sandro, o andar superior. Logo ao lado do portdo de entrada,
ao lado esquerdo, esta o quarto de Exu, no qual também estdo os alteres de alguns
mestres da Jurema. A direita do portio esta a escada que leva para o segundo andar da
construcdo. Havendo um espaco para a circulacdo de pessoas entre o quarto de Exu e a
escada. Apds atravessarmos esse primeiro espaco, ha uma divisoria que nos leva ao
fundo do terreno, onde esta a cozinha. Ao lado esquerdo, encontramos mais um quarto
com um altar de Jurema e, ao lado direito, o quarto dedicado aos orixas.

Além dos espacos religiosos, investiguei as atuacfes do Quilombo Cultural
Malunguinho (QCM), uma associacdo direcionada a Jurema, liderada por Alexandre
L’Omi L’0do, Jodo Monteiro e Sandro de Juca, o coordenador religioso do Quilombo
e, por isso, 0 motivo de minha escolha pelo Terreiro do Mensageiros da Fé&. O QCM
organiza anualmente um evento religioso, festivo e politico, o Kipupa Malunguinho, no
qual participei nos anos de 2010, 2012 e 2013. O Kipupa é um ritual realizado nas
matas de um antigo quilombo e tem o como objetivo o culto a Jurema e a sua
visibilidade no cenario religioso de Pernambuco. Por fim, realizei diversas entrevistas
com juremeiros e candomblecistas, ligados aos terreiros das cidades de Recife e Olinda,
e as liderancas da Associacdo Caminhada dos Terreiros de Pernambuco, responsavel
pela organizacdo de uma Caminhada anual que visa primordialmente a tolerancia

religiosa, embora os temas de luta sejam reformulados a cada ano.

A apresentacao da pesquisa

Nas paginas que compde esse trabalho optei por apresentar minha escrita de
acordo como comecei a pensar a Jurema e a tudo que a ela se ligava a partir das
impressdes que obtive no campo de pesquisa. Assim, as elocucbes de cada capitulo
acompanham o caminhar da investigacdo e das conclusdes, ainda incipientes, que
expresso ao longo desta obra.

O objetivo inicial da pesquisa consistiu em observar 0S Pprocessos que
propiciaram, e ainda continuam a favorecer, a visibilidade da Jurema na cidade de
Recife. Meu intento surgiu com as primeiras elucubragdes sobre o lugar de destaque
dessa religido no cenario religioso pernambucano, o que veio a ser comprovado mais

tarde com a divulgacdo dos resultados da Pesquisa Socioecondmica e Cultural de Povos



14

e Comunidades Tradicionais de Terreiros. Porém, durante o desenvolvimento do
objetivo inicial, uma segunda hip6tese comecou a se formular entre e paralelamente a
primeira. A Jurema ganhava e ganha visibilidade por meio de seus adeptos, entretanto
essa visibilidade ocorre para além do cenario religioso, ela se da com mais afinco no
campo da politica. Dessa segunda assertiva, delineei um segundo objetivo, investigar
como as religides consideradas magicas podem fomentar sujeitos para o debate politico
no gque tange aos conceitos de democracia e laicidade na busca pela cidadania.

Diante desses dois objetivos que se encontram a0 mesmo tempo em que
poderiam constituir duas pesquisas distintas, optei por uni-los neste trabalho. Para isso
meus argumentos estdo divididos em cinco capitulos que se distribuem em duas partes.
Na primeira parte, formada pelos capitulos um, dois e trés, me detenho na elucidacéao
sobre o processo de invisibilidade da Jurema, sua ontologia, que acabou por lhe
possibilitar a permanéncia em um contexto de colonizagdo e perseguicdo, e 0s atuais
acontecimentos que proporcionaram a sua visibilidade. Nesse momento inicial desejo
mostrar ao leitor que, curiosamente, a Jurema fora ocultada e, hoje, evidenciada por
projetos politicos tanto intelectuais quanto “nativos”. Ja na segunda parte, composta
pelos capitulos quatro e cinco, realizo uma abordagem tedrica, por meio de um didlogo
entre as ciéncias sociais e a filosofia politica, para demonstrar a potencialidade
fomentadora da religido para o debate politico no espaco publico e na constituicdo da
esfera publica brasileira®.

Assim, no primeiro capitulo busquei o inverso da visibilidade da Jurema, sua
invisibilidade expressou a ténica da investigacdo. Considerando que tal religiosidade era
fortemente vivenciada em Recife, me parecia estranho que sua presenca fosse um
fendmeno recente nos terreiros. Entretanto quando me coloquei em busca de referéncias
bibliograficas para compreender melhor o que seria a Jurema ocorreu 0 meu assombro.
A Jurema era, e ainda o é, tida pela antropologia, ou pela ideologia da antropologia
brasileira, como um culto estritamente indigena. Sua bibliografia de densidade refere-se
as etnias indigenas, a Jurema constituindo o “regime de indio” que compde o toré

(GRUNEWALD, 1993). Porém, no é concebivel que os antrop6logos que estudaram as

* Tomos os conceitos analiticos de espaco publico e esfera piblica, a partir de Habermas (2003). O
primeiro constitui um lugar de expressdo da razdo argumentativa para a formacéo das opinifes e vontades
politicas que se ligam as questdes praticas e politicas da sociedade, enquanto que o segundo pode ser
definido como o lugar de mediag&o entre a sociedade e o Estado.



15

religiGes afro-brasileiras em Recife ndo tenham percebido sua marcante presenca nos
terreiros.

Os poucos trabalhos que trazem a Jurema para além dos nichos culturalistas
étnicos a elencam a partir da Umbanda e de sua ligacdo com o catolicismo popular e
com as religides de origem africana, a exemplo de Vandezande (1975), Assuncao
(2006) e Salles (2010). Podemos citar trabalhos de autores classicos, como Goncalves
Fernandes (1935; 1937), Bastide (1945; 1971; 1974), Cascudo (1978; 1988), que
perceberam a presenca da Jurema nos grandes centros, como Recife e Salvador, porém
tais trabalhos consistem num comparativo depreciativo da Jurema frente ao Candomblé.
Ainda temos alguns escritos que explicitam sua caracterizagcdo descritiva, dando
especial énfase a sua marcante presenca no cendrio urbano de Recife e sua
surpreendente combinacdo com o Xangd pernambucano, como em Zuleica Campos
(2001), Roberto Motta (1977; 1985; 1997; 1999; 2000b; 2002; 2005; 2006; 2011) e
Clélia Moreira Pinto (2006). E sobre essa Gltima abordagem que desejo me debrucar.

Intriga-me a escassa bibliografia sobre a Jurema nas cidades de Pernambuco e o
enorme contingente de obras sobre o Xangb. Se essa religiosidade indigena € tdo
presente em Recife por que esse descaso dos estudos antropoldgicos? Se a Jurema é
hoje o grande expoente das religides afro-indigenas em Pernambuco, acredito que sua
presenca nesse contexto geografico ndo é recente. Assim, o que explica a invisibilidade
da questdo indigena, por um lado, e a visibilidade da questdo negra do outro? Ou
melhor, por que a Jurema nas poucas vezes em que foi citada nos trabalhos
especializados apareceu como um culto menor e como um fator de degenerescéncia
quando em proximidade com o Xangd pernambucano?

Colocando-me a pensar sobre os motivos dessa invisibilidade, a dualidade
magia e religido me pareceu a mais pertinente. Ao ler os trabalhos classicos sobre o
Xang6, a Jurema sempre era explicitada do lado oposto. Enquanto o primeiro era
considerado uma religido legitima, a segunda era tomada como magia e charlatanismo,
sendo seu contato a causa primordial de degeneracdo da pureza africana do Xango.
Entretanto, algo ainda me parecia faltar para o entendimento do problema. Ao deslocar
a dualidade para aqueles que a formularam, os intelectuais comegaram a rondar minhas
consideracdes. Coloquei-me em busca de um fio que percorresse todas as obras
académicas classicas sobre o Xangb e eis que me deparei com um nome muito

conhecido de nossas ciéncias sociais: Gilberto Freyre.



16

Depois de minhas conclusdes iniciais, me & apresentada uma dissertagdo de
mestrado defendida no Programa de Pds-Graduacdo em Sociologia da UFPE em que o
autor se aproxima de minhas primeiras consideracdes sobre a problematica. Murilo de
Avelar Alchone (2012) expde um argumento em que aparece um campo de confluéncia
entre Gilberto Freyre, o tedrico da mesticagem, e o Servico de Higiene Mental em
Recife, 6rgdo responsavel pela profilaxia de doencas mentais e seus tratamentos e,
posteriormente, por legitimar quais seriam as verdadeiras casas religiosas de matriz
africana. Entretanto, Alchone ndo se coloca a problematica da questdo indigena na obra
de Freyre, o que considero uma abordagem fundamental para a compreensdo do
ocultamento da Jurema na capital pernambucana.

Assim, ndo renegando o primeiro motivo que expus para a invisibilidade da
Jurema no contexto urbano, a dualidade magia e religido, me proponho a sistematizar
melhor minhas considerac6es sobre o autor. Sera por meio da analise do papel no negro
na obra de Freyre em conjunto com sua atuacgao publica, em Pernambuco e no que diz
respeito as grandes questdes da nacgao brasileira de sua época, que o primeiro capitulo se
desenha. Isso porque a questdo indigena na obra de nosso Mestre de Apipucos se
constitui como uma abordagem secundéaria e, por vezes, depreciosa, sendo 0 negro a
figura que mais contribuiu para a formacdo da regido Nordeste e, por conseguinte, do
Brasil. Tal interpretacdo, acredito, influenciou a percepcéo de alguns pesquisadores da
época quanto a heranca cultural deixada por negros e indios.

Portanto, ndo me detendo em uma historicidade linear, mas em uma anélise
englobante dos periodos, desejo formular uma hipétese de que Freyre foi se ndo o
principal responsavel, ao menos o percursor, no campo das ciéncias sociais pela visao
da Jurema como um culto menor e motivo da degeneragdo dos tragos africanos no
Nordeste, em especial, os tragos religiosos, considerados a reminiscéncia africana em
terras brasileiras desde Nina Rodrigues. Aqui € importante frisar que a estratégia de
legitimacdo das religiGes de matriz africana, desde os tempos do médico maranhense,
consistiu na sua protecdo contra a violéncia do Estado.

Voltando-me para as obras dos antropologos que esmiucaram a questdo do

negro no Nordeste brasileiro a partir de uma visdo africanista e culturalista, procuro

* Inspiro-me na denominagdo efetuada por Banaggia (2008). O autor delimita dois periodos para as
abordagens, o primeiro de carater culturalista e denominado como estudos africanistas, inicia-se no final
do século XIX e se expande até a década de 1940, sendo o nordeste 0o campo de observacdo primordial. O
segundo, denominado como estudos “afro-brasilianista”, originarios da década de 1970, e que tém os



17

demonstrar como as nog¢des de magia e religido sdo apresentadas pelos pesquisadores
por meios de categorias como charlatanismo e pureza nagd, mediante um recurso de
revisdo das tomadas de posicdo freyreanas. Entendendo que as categorias ciéncia,
religido e magia sdo acionadas em face as acusacdes de charlatanismo e crendice no
momento de institucionalizacdo da medicina (GIUMBELLI: 2003), inclusive pelos
préprios religiosos quando disputam um lugar de prestigio no campo religioso, acredito
que Gilberto Freyre tenha, com a ajuda do Servico de Higiene Mental em Recife e seus
membros, contribuido em grande medida para que essa visdo sobre as religides negras
tenham acabado por se sobrepor a Jurema enquanto uma religido magica. Para isso,
utilizo o conceito de epistemologia politica (VIVEIROS DE CASTRO, 1999) buscando
percorrer 0s meandros ideoldgicos e politicos da obra de Freyre e sua influéncia sobre
os antropélogos culturalistas, das décadas de 1930 a 1950, e sobre os intelectuais da
escola psiquiatrica de Recife, muitos deles, também, publicando trabalhos na area de
antropologia, entre os anos de 1920 e 1930, que se debrucaram sobre as religifes tidas
como reminiscéncias africanas na sociedade brasileira.

Seguindo a proposta de uma epistemologia politica (VIVEIROS DE CASTRO,
1999), como uma ideologia da etnologia brasileira e, também, uma ideologia brasileira
da etnologia®, ouso aproximar as teorias sobre o indio e o0 negro pondo sob suspeita as
analises separatistas dos antropélogos classicos que participaram do processo de
invisibilidade da Jurema, ainda que de forma ndo intencional. Minha escolha
fundamenta-se na propria perspectiva da situacdo histérica dos sujeitos que afirmam a
todo o momento suas ancestralidades religiosas indigenas e negras sem que isso coloque
em risco as formas existenciais da Jurema e do “classico” Xangd pernambucano®. O
resultado desse enfoque é olharmos a combinacdo indigena e negra para além dos
reclames de uma interpretacdo sobre a identidade nacional e uma politica das
formulages intelectualistas em disputa nas ciéncias sociais e no projeto ideoldgico de
construcdo da nacdo. Tal escolha consiste, assim — a partir da analise de dois processos

historicos, a institucionalizacdo das religides de matriz africana e das ciéncias sociais no

processos de mudancga da sociedade nacional como o norteador das religides afro-brasileiras. Para essa
corrente a regido Sudeste constituiu o grande locus de pesquisa.

> Ao trazer o panorama da etnologia aos olhos de Viveiros de Castro ndo problematizo as concluses do
autor e tampouco me filio a uma das ideologias, meu interesse se concentra no conceito de epistemologia
politica como uma interessante possibilidade para compreender meu campo de pesquisa.

® Ao me referir a situagdo histérica tomo a nogdo descrita por Viveiros de Castro (1999: 135), “Uma
situacdo € uma acdo; ela é um situar. O ‘situado’ ndo é definido pela ‘situagdo’ — ele a define, definindo o
gue conta como situagdo”.



18

Brasil — em uma aproximacéo entre os temas religido e politica para que consigamos
ultrapassar a diferenciacéo entre os campos de abordagem social e cultural.

No segundo capitulo, mostro como a Jurema, em meio ao cenario de
perseguicdes, permaneceu no campo religioso pernambucano. Clélia Moreira Pinto
(2006: 126) ja havia levantado a questao de “como e por que o culto da Jurema
conseguiu manter-se tdo popular, apesar de apresentar-se, sempre, associado a outras
formas de religiosidade?”. Entretanto pretendo ir a contramdo da autora para
desenvolver meu argumento de que a Jurema esta para além de uma religido e por isso
foi possivel sua manutencdo conjugada a tipos religiosos como o Candomblé, a
Umbanda e o catolicismo.

Inspirando-me em Roger Bastide, nosso “francés abrasileirado” (FREYRE,
1976), realizo uma descricdo da Jurema urbana recifense aproximando-a ndo de uma
estética barroca, mas de um modo de vida barroco (Argan, 2004). Para isso, minha
interpretacdo ndo se concentra somente ao campo da religiosidade, ela é estendida para
a vida civil dos juremeiros. Como uma religido que ganha forma na moral ativa, a
Jurema se refaz continuamente em uma liberdade de afinidades potenciais derivadas das
liberdades sentimentais passadas, presentes e futuras.

Nesse sentido, remeto-me a Jurema por meio de uma politicidade do barroco que
une contrarios e que converte religido em politica. Como um “jardim barroco”
(VIVEIROS DE CASTRO, 2002h: 195), a Jurema cresce, se inventa e prospera na
modernidade por meio da acdo, e contra acdo, de seus varios cultivadores. Sem nunca
chegar a uma sintese completa, a politica ontolégica da Jurema absorve o outro, ndo
simplesmente se misturando ao outro, mas se adicionando ao outro e por ele sendo
composta.

Os juremeiros instauram o devir como o regime politico do religioso por meio de
um processo antropofagico em busca da complementariedade. E essa ontologia que
permitiu a permanéncia de uma religido indigena desde a chegada dos europeus ao pais,
no seculo XVI, aos dias de hoje. Portanto, ndo desejo descrever o que poderiamos
chamar de teologia da Jurema, ndo me deterei a refletir sobre os significados dados em
sua ritualistica e tampouco elucidarei a acepcdo de seus varios simbolos. O que
proponho é uma compreensdo sobre como a Jurema realiza-se e como ela é
experimentada e reinventada pelos juremeiros numa espécie de alegoria dos

movimentos de producéo e interpretacdo do mundo da vida.



19

No capitulo terceiro, exponho meus argumentos sobre a visibilidade da Jurema
em Recife. Para além dos dados expressos pelo Mapeamento dos Terreiros, a ascensao
da Jurema ocorre por outros meios. Embora seja uma religiosidade de origem indigena,
a Jurema ndo apresenta um discurso fundado e reclamante de uma etnicidade para seus
sujeitos no contexto urbano em que efetuei meu trabalho de campo. O que a Jurema
conclama é um discurso sobre a presenca de uma ancestralidade indigena, mas seus
religiosos ndo exigem uma identidade indigena tal qual encontramos nas diversas etnias
“estritamente” indigenas no Brasil. Sua presenca torna-se explicita pela dindmica
efetuada por seus sujeitos, sdo as acdes dos juremeiros que fundam o processo de
visibilidade da Jurema, ainda no inicio dos anos de 2000. Como agentes historicos, 0s
adeptos da Jurema iniciaram varias agdes que promoveram o0 debate em torno da
religido, transformando o que era apenas um encontro para o estudo conjunto da Jurema
e do Candomblé em estratégia politica de luta, de legitimacdo e de visibilidade daquela
religiosidade indigena.

Para compreender todo o percurso entre o ocultamento e a evidéncia da Jurema,
proponho uma compreensao sobre o seu carater teleolégico enquanto uma religiosidade
orientadora de acdes para o mundo da vida’. A concepcio teleoldgica da realidade nos
imbui a pensar a Jurema ndo apenas como um tipo de religido, mas como uma razéo
formulada em contato com a experiéncia sensivel em busca da realizacdo de fins que
confluem para a realizacdo de um bem, portanto, para realizacdo de a¢des humanas que
convergem para a propria realizacdo da Jurema. Isso ndo seria um circulo vicioso para
se chegar ao mesmo lugar de partida, a Jurema apenas sob uma dentre tantas outras
concepgOes religiosas na modernidade, mas seria uma abordagem potencializadora
sobre as acOes e relacdes dos sujeitos religiosos, pelo menos daqueles em que mantive
um contato aproximado em meu campo de pesquisa, e suas visdes de mundo. Tais
visdes orientam 0s posicionamentos praticos, sejam eles sociais, politicos e religiosos,

que escapam a uma concepcdo enquadrada na ideia, simplista e tradicionalista, de

" Ao me referir & posicao teleoldgica que assumo para a compreensdo da Jurema como uma religiosidade,
me aproximo as consideracdes de Aristoteles (1991) sobre sua descrenca quanto ao dualismo platonico
entre mundo dos sentidos e mundo das ideias na construgdo do conhecimento. A primeira vista, tal
postura metodologica pode parecer trivial ao campo antropoldgico, entretanto as visdes sobre ética e
moral encontradas nas analises da area sobre religides afro-indigenas, pelo menos naquelas que as ligam a
enfoques politicos, tendem a desconsiderar os conceitos como simples constructos racionais que nédo se
imbricam a um mundo sentimental da experiéncia sensivel. Essa concep¢do pode ser encontrada em
Montero (1994; 2011; 2012).



20

nichos de resisténcia cultural, ainda que localizados no contexto urbano, em meio a
sociedade moderna.

Por outro lado, a concepcao teleoldgica da Jurema me permite rever e discutir o
lugar da religido naquilo que nos habituamos a chamar, sob os ditames weberianos, de
mundo racionalizado. A ousadia que pretendo esbocar consiste em perceber como uma
religido magica, usando Weber, mas contra Weber, pode constituir uma racionalidade
juremeira na contemporaneidade. Como nos sugere Geertz (2001: 152), a experiéncia
religiosa ndo pode ser radicada apenas nos discursos ligados a fé como experiéncia
transcendente, “¢€ preciso empregar termos mais firmes, mais decididos, mais
transpessoais, mais extrovertidos — “Sentido”, digamos, ou “Identidade”, ou “Poder” —
para captar as tonalidades da devogdo em nossa época”. O argumento geertziano
encontra respaldo na assertiva de Talal Asad (1993) que indica a ligacdo entre religido e
configuraces especificas de poder. Nesses termos, a agenda de pesquisa voltada para a
religido deve buscar a explicacdo dos fendmenos religiosos atuais dentro dos proprios
fendmenos religiosos, percebendo, assim, como tais fenémenos se ligam as varias
outras esferas da vida social.

Além disso, ao tomar como forma de pesquisa a Jurema por ela mesma para ir
além dela mesma, me aproximo das varias conexdes efetuadas por seus sujeitos
religiosos no mundo da vida. Essa escolha metodoldgica me permite realizar uma
socioantropologia das associacfes, e de suas controvérsias, encontradas na realidade
social (LATOUR, 2005; 2006). Através dessa abordagem, sera possivel percebermos os
processos de visibilidade que acompanham a Jurema no campo religioso pernambucano
e seu lugar na constituicdo de uma arena politica, propiciada pela religido, e por ela
transformada.

Para o desenvolvimento de meu argumento, e relembrando o programa de
pesquisa sugerido por Geertz (2001), elenco, como demonstracdo empirica no capitulo
terceiro, um evento religioso e festivo realizado anualmente pelos juremeiros que
acompanho em minha pesquisa de campo, o Kipupa Malunguinho. Esse evento é um
ritual realizado em terras de um antigo quilombo nas proximidades da cidade de Recife
e destina-se exclusivamente ao culto da religiosidade da Jurema. Nos primeiros
momentos desse ritual, inflados discursos politicos sdo realizados por religiosos e outros
sujeitos presentes, como professores, politicos e representantes diretos dos governos

municipal, estadual e federal. Ainda para esbocar os discursos que constituem uma



21

trama mais ampla entre religido e as outras esferas sociais, retrato a Caminhada dos
Terreiros de Pernambuco. Embora a Caminhada tenha uma participacéo religiosa que
n&o se resume apenas a Jurema, esse evento congrega 0s anseios dos juremeiros quanto
aos apelos de respeito e reconhecimento das tradi¢des religiosas afro-indigenas, aléem de
ser um ato em que 0s sujeitos mostram suas pertencas religiosas.

Os casos do Kipupa Malunguinho e da Caminhada dos Terreiros sao
elucidativos para a compreensao sobre o processo de visibilidade da Jurema, e, ainda, da
religido como fomentadora de argumentos para o debate e participacdo na esfera
publica. A linguagem utilizada nos discursos proferidos, em ambos 0s eventos, € uma
linguagem enfaticamente politica e pautada por argumentos ligados ao conceito de
Estado Democratico de Direito, entretanto sdo as questdes subjetivas que a motivam, € a
poténcia das paix0es religiosas e a tradi¢do que definem os discursos e o0 jogo politico.
A liberdade negativa de culto religioso tem a possibilidade de potencializar a liberdade
positiva da cidadania na busca pelo bem comum, por meio da socializagdo politica.

Chego ao quarto capitulo, item que inicia a segunda parte, de carater teorico,
desta pesquisa. Permitindo-me voltar ao tema weberiano da religido, amplamente
debatido e corroborado pelos trabalhos que se debrucam sobre os processos de
secularizacdo engendrados pela modernidade (TAMBIAH, 1990), desejo, por meio de
um exercicio compreensivo sobre os sentidos, as afinidades e as tensdes, me aproximar
das analises sobre o desencantamento do mundo e, por consequente, das analises
inspiradas em Weber no que diz respeito ao campo religioso brasileiro e a modernidade.

A retomada da discussdo sobre o paradigma weberiano da secularizacdo se torna
uma chave analitica em minha pesquisa. Embora muitas criticas contrarias e
concordantes ja tenham sido formuladas em relagdo ao declinio do religioso para o
ambito do privado®, compreendo a necessidade de recuperar o debate sobre o lugar da
religido na modernidade devido aos percal¢os colocados pelos sujeitos religiosos em
meu campo de estudos, entretanto isso se da na contramao das analises académicas.

Como um paradigma formulado dentro da sociologia, 0s processos que envolvem a

8 Acredito que ndo podemos tomar o paradigma da secularizacdo como um debate ultrapassado no meio
académico devido as suas potencialidades expressas quando observamos o mundo da vida e suas
realidades empiricas. Para tal comentario, acredito que autores como Jurgen Habermas, “Entre
Naturalismo e Religido — estudos filoséficos” (2007), e Charles Taylor, “Uma Era Secular” (2010b) e
“Why we need a radical redefinition of secularism (2011), possam ser tomados como aportes referenciais
que nos levam a repensar o lugar da religido na modernidade, sendo, também, exemplos de que o debate
sobre a secularizacdo ainda ndo pode ser entendido como superado pelos pesquisadores.



22

secularizacdo sdo utilizados como instrumentos de exame pelos diversos pesquisadores,
mas o instigante em meu campo de pesquisa — como nos casos do Kipupa e da
Caminhada dos Terreiros de Pernambuco — € que esse paradigma se mostra reatualizado
pelos religiosos que exigem a secularizacéo do Estado e da sociedade.

Né&o renegando o papel da religido e suas posi¢oes religiosas no espaco publico,
os adeptos das religides afro-indigenas em Pernambuco reclamam a secularizacdo por
meio do Estado laico. Exigindo o reconhecimento da liberdade religiosa, promulgada
pela Constituicdo Federal de 1988, os religiosos se voltam para a laicizacdo do Estado,
uma mediacdo argumentativa percebida por Giumbelli (2002a: 238) ainda que em
termos de abordagens académicas. Desse modo, o campo da agdo empirica nos mostra
que para além do espaco publico ndo estar alheio a presenca da religido, essa se torna
um espaco de justificativa para a busca dos valores ligados a cidadania na modernidade.

No quinto e ultimo capitulo me proponho a repensar o atual dialogo entre
religido e politica no Brasil. Ao considerar que os estudos sobre as religifes afro-
brasileiras e afro-indigenas sempre estiveram ligados as problematicas da construcdo da
nacao e aos entraves e possibilidades para a modernizagdo do pais (MONTERO, 1999),
desejo me situar entre as duas leituras feitas por alguns intelectuais que se preocuparam
com o papel e o lugar da religido.

Diversas analises abordam o catolicismo como uma forma religiosa em eminente
didlogo com a politica, fortalecendo, muitas vezes, o processo democratico no pais,
principalmente, mediante a criacdo das Comunidades Eclesiais de Base instituidas nos
anos de 1970 e 1980 (KRISCHIKE, 1979; PALACIO, 1983; ROMANO, 1979). De
outro lado ha perspectivas criticas quanto a Igreja ser um entrave para a construcao de
um espaco publico moderno (DOIMO, 1984; MORAIS, 1982). Outras analises
abordam, para o bem ou para 0 mal, o pentecostalismo, seus processos de conversdo
religiosa (CAMPOS e GUSMAO, 2013; ALMEIDA, 2010) e seu rapido crescimento
representativo em nossas instancias politicas, ambas as chaves de entendimento
confluindo para questdes relativas a afirmacdo desse tipo religioso na esfera publica e
suas consequéncias (BURYTI, 1995; MARIZ, 2000; MONTERO, 2006; MACHADO,
2008). Entretanto, timidas e recentes sdo as perspectivas que englobam as religides afro-
brasileiras como fomentadoras de agentes politicos e de espacos para o debate politico
no que tange a constitui¢do da esfera pablica (PARES, 2012) e do Estado Democratico

de Direito na atualidade. No que diz respeito as religides indigenas e/ou afro-indigenas



23

no contexto urbano, para além das questdes étnicas, essa tonica de pesquisa é
praticamente inexistente devido ao viés culturalista, descritivo e sincrético das
abordagens escolhidas para a pesquisa (RODRIGUES e CAMPQOS, 2013).

Assim, voltando-me para as teorias desenvolvidas por Jirgen Habermas (2007) e
Charles Taylor (2010b; 2011), busco compreender como a Jurema e o Candomblé,
considerando o imbricamento de ambos em meu campo de pesquisa, podem constituir
um interessante e sofisticado meio de entendimento sobre a constituicdo de sujeitos
politicos no Brasil atual. Essa assertiva liga-se a0 modo como a religido entrelaga-se ao
Estado e a sociedade brasileira mais ampla no ambito do espaco publico.

Nesse momento desejo formular a ideia da possibilidade do surgimento de uma
sociedade civil possibilitada pela religido, entretanto uma sociedade civil bem particular
ao contexto brasileiro. Embora uma das premissas de nosso Estado democratico seja a
laicidade, os religiosos do meu campo de pesquisa vém constituindo um espaco de
debate sobre o que venha a ser o conceito de Estado laico.

Meu palpite é que o olhar religioso sobre tal conceito seja diverso daquele que as
ciéncias sociais, a filosofia e o proprio mundo da politica concebem. Isso porque 0s
religiosos, a0 mesmo tempo em que tentam criar espacos autbnomos para o dialogo,
requerem a presenca do Estado como meio de legitimar e fortalecer o debate. Nesses
termos, a liberdade religiosa ndo deve ser entendida apenas como um direito
relacionado aos direitos humanos, o que tenderia a enfraquecer o debate no campo
politico devido ao seu a priori que pode ser resumido no dever ao respeito religioso,
mas a liberdade religiosa deve ser discutida democraticamente em termos dos processos
de subjetivacdo expressos em anseios, liberdades e direitos, para que possamos, assim,
discutir a intolerancia religiosa com vistas a um consenso sobre a necessidade da
liberdade religiosa.

Por outro lado, a potencialidade dessa discusséo tenderia a ser promissor para
revermos nossos paradigmas, categorias e conceitos, como modernidade, secularizacéo,
Estado secular e sociedade civil a partir das existéncias éticas dos sujeitos no mundo da

vida.



PARTE |
A TRAGETORIA DA INVISIBILDADE A VISIBILIDADE
JUREMEIRA

24



25

1. A INVISIBILIDADE RELIGIOSA DA TRADICAO INDIGENA: A JUREMA
NO PERNAMBUCO URBANO

Os estudos de etnologia brasileira dividem-se em duas correntes compreensivas,
a etnologia classica e a etnologia do contato interétnico. A primeira insere-se na
perspectiva interna dos povos indigenas, ao passo que a segunda origina-se do estudo da
interacdo desses povos com a sociedade brasileira mais ampla, tendo as preocupacdes
administrativas, oriundas das instancias responsaveis pela politica indigenista no pais,
como o grande vetor dos estudos. Para esta Gltima, Darcy Ribeiro, Eduardo Galvédo e
Roberto Cardoso de Oliveira, sdo 0s expoentes originarios (LIMA, 1998).

Enquanto polaridades, as duas correntes correspondem a duas ideologias que
tendem a se aproximar e a se distanciar de acordo com as necessidades momentaneas
ligadas ao contexto e ao periodo vivido. Antropologia classica versus antropologia
engajada pode sintetizar as disparidades conflitantes encontradas entre as perspectivas.
Como duas ideologias, ndo ilusdrias, a epistemologia politica da etnologia brasileira
corresponde a uma ideologia da etnologia brasileira ou a uma ideologia brasileira da
etnologia (VIVEIROS DE CASTRO, 1999). Viveiros de Castro ao tomar o caminho
dessa epistemologia politica chama para si um argumento de Florestan Fernandes em

que o autor questiona a hipdtese da coloniza¢do em voga na época de suas pesquisas:

A hip6tese [de Gilberto Freyre] de que os fatores dindmicos do processo
de colonizagdo e, por consequéncia, do de destribalizacdo, se inscreviam
na orbita de influéncia e de acdo dos brancos, seria a Unica
etnograficamente relevante? N&o seria necessario estabelecer uma rotagéo
de perspectiva, que permitisse encarar 0s mesmos processos do angulo
dos fatores dindmicos que operavam a partir das instituicbes e
organizagdes sociais indigenas? (FERNANDES, [1956-57] 1975: 128
apud VIVEIROS DE CASTRO, 1999: 114).

Para Viveiros de Castro, os questionamentos de Florestan Fernandes sao
pertinentes ndo sO por elucidar os problemas em torno da interpretacdo sobre a
colonizacdo do Brasil ou por tentar construir uma abordagem que se colocava no
sentido contrario das expectativas ideoldgicas das camadas dirigentes, mas por elencar

como condicdo de possibilidade da antropologia a articulacéo historica entre brancos e



26

indios. Das questdes de Florestan, Viveiros de Casto evidencia o contexto de efetuacéo
que escapa as analises focadas apenas nas teorias que elevam a dominacdo do branco
sobre o indio. Nesse sentido, a antropologia deve cartografar criticamente as multiplas
formas indigenas de “colonizacdo do colonialismo” (VIVEIROS DE CASTRO, 1999:
115).

A escolha do autor é clara, entre o estudo de grupos indigenas como parte do
Brasil e as abordagens sobre os indios situados no Brasil (PEIRANO, 1992) Viveiros de
Castro associa-se a segunda vertente em busca de uma simetria politica na relacdo
assimétrica do Estado com os povos indigenas. Porém, € a primeira alternativa que se
configurou como a representante da antropologia indigena no pais.

A questdo nacional sempre consistiu a tonica dos debates que envolvem a
disciplina no Brasil (VIVEIROS DE CASTRO, 1999: 116-17). Entretanto,
complemento que a problematica da nagdo acompanhou as principais, ou mais
divulgadas, preocupacdes das ciéncias sociais no pais, basta olharmos as consideracoes
de Guerreiros Ramos (1954) ao afirmar que “o trabalho cientifico esta sempre, direta ou

% Ao observarmos

indiretamente, articulado a um projeto nacional de desenvolvimento
as grandes inquietagdes que ocuparam nossos intelectuais podemos perceber que o
pensamento social brasileiro se debrugou e ainda se debruca sobre temas em
continuidades envolventes a sociedade nacional. Falar sobre o pensamento social pode
parecer reducionista, e por que ndo expansivista, a priori, mas se percebermos os dois
temas classicos da antropologia, o0 negro e o indio, estes também o sdo para a sociologia
e, de certa maneira, para a ciéncia politica. Talvez esses temas ndo aparegcam com essas
nominacgdes, porém estdo presentes nas analises que se atém a raga, a constituicdo e
formacdo do Brasil, a identidade nacional. E, nas teorias concebidas como
contemporéaneas, grosso modo, 0 negro e o indio se inserem nos contextos das
abordagens que se propGem a estudar a pobreza, a desigualdade social, as modificacdes
nas estruturas de classe no Brasil, as condi¢cbes de trabalho, em suma, o
desenvolvimento social do pais e dos sujeitos que o compde. As tematicas da liberdade,

da justica, do liberalismo, do pds-colonialismo, da democracia e do republicanismo,

° Capone (2009: 219-220) traz uma interessante exposi¢do sobre o movimento de se pensar o Brasil. “Em
1838, o imperador D. Pedro Il criou o Instituto Histdrico e Geografico, que tinha por missdo repensar a
historia brasileira com o intuito de consolidar o Estado nacional. Em 1840, o naturalista bavaro Carl
Friederich von Martius ganhou o concurso de melhor projeto historiografico dedicado ao Brasil. Segundo
ele, a missdo do Brasil era realizar a mistura de ragas, sob a tutela atenta do Estado: acabava de nascer o
mito da democracia racial”.



27

também ndo deixam de tocar na questdo das desigualdades sociais e raciais e seu lugar
na nacgéo.

A formulagdo de nossa tradicdo nacional encontra-se com a institucionalizacao
das ciéncias sociais no pais, o que implica que a constituicdo de nossa grande area esteja
atrelada ao que se concebeu como as problematicas impostas para o desenvolvimento do
Brasil. No que diz respeito a antropologia, 0s primeiros escritos, ainda em fins do século
XIX, efetuados por pesquisadores brasileiros, sendo Nina Rodrigues o grande percursor,
correspondiam ao negro, mais especificamente sobre os africanos/escravos e mesticos,
no que eles acarretariam para o pais apos a aboli¢do da escraviddo (CAPONE, 2009) e
no que sua origem consistia para o desenvolvimento da recente RepGblica do Brasil™.
Em meados dos anos de 1920, um novo movimento opera entre nossa intelectualidade,
era preciso construir uma identidade nacional para o pais, e € nesse momento que se
encontra a institucionalizacdo das ciéncias sociais. Vale ressaltar ainda, a mudanca de
eixo do poder politico e econdémico da regido Nordeste para a regido Sudeste.

O nacionalismo, como um conceito multiforme e por vezes polifonico, apresenta
abordagens que variam de acordo com a peculiaridade de cada linha de pensamento,
indo desde os nacionalismos liberal, politico, cultural e étnico. Temos aqueles que
acreditam ser o nacionalismo o sentimento de um povo em relacdo aos seus costumes,
outros que o consideram como algo estatico, prejudicial e conservador, entre outros. No
entanto, o que se pode considerar como elemento comum a todas as interpretacdes € o
fato de toda concepcdo ser tratada como sentimento de pertencimento, vinculacdo
emocional a algum tipo de causa comum sobre pressupostos historicos, sociais,
politicos, culturais e econdmicos.

No caso brasileiro, o nacionalismo, pensado a partir da década de 1920, esta
calcado na tentativa de construir e afirmar a identidade nacional e na busca de se inserir
no mundo moderno industrializado. Nosso nacionalismo € marcadamente politico e
cultural (OLIVEIRA, 1990). A construcdo da identidade brasileira feita pelos artistas e
intelectuais reflete uma abordagem em que o conceito de raca passa a receber uma

interpretagdo sociocultural e cultural e ndo apenas bioldgica.

% Hobsbawn (1990) considera o nacionalismo em seu sentido moderno e politico como uma “histéria
recente”. Em sua obra Nagdes e Nacionalismo, aborda a historia do século XX, como sendo a histéria da
construcdo das nacionalidades, nesse sentido a questdo pertinente a época também constituiu tema
interesse em solo brasileiro.



28

Nesse cenario, as escolas deterministas, de Nina Rodrigues, como exemplo,
foram duramente criticadas pelo intelectual Gilberto Freyre e o fenbmeno da
miscigenacdo passa a ser tomado como uma particularidade positiva na constituicdo da
identidade brasileira. O carater democratizador das relagbes étnicas implicava a
reordenacdo do papel do negro e do indigena na formacdo da sociedade brasileira.
Entretanto, serd a partir dessa argumentacdo que Freyre empreendera seu projeto
politico e intelectual de exaltacdo da figura do negro, por um lado, e relegando a
questdo indigena do Nordeste, por outro.

Retomando a ideia de epistemologia politica de Viveiros de Castro, o autor
afirma que a etnologia indigena “estd voltada para as sociedades indigenas a partir do
Estado nacional” (1999: 119). Tal assertiva também pode ser elucidativa para os
primeiros estudos socioantropolégicos sobre o negro, para a etnologia negra e/ou
africano-brasileira.

Como o foco dessa pesquisa é a religiosidade indigena da Jurema no contexto
urbano de Pernambuco, em especial a cidade de Recife e sua regido metropolitana, o
imbricamento entre a antropologia indigena e a antropologia das populacdes negras se
faz pertinente'!. Muitos trabalhos abordam a Jurema nas areas do sertdo nordestino,
outros nas delimitacdes das comunidades indigenas, porém a Jurema como uma forma
religiosa peculiar a ela mesma ainda ndo galgou a importdncia de um estudo
sistematizado nas areas urbanas das grandes cidades do Nordeste, como na cidade de
Recife e sua regido metropolitana. E essa caréncia que busco suprir em alguma medida.

No campo dos estudos sobre a populacdo negra, a perspectiva de Gilberto
Freyre, ao publicar seu livro Casa-Grande & Senzala, em 1933, garante um novo folego
para as abordagens académicas. O luxo de antagonismos (ARAUJO, 2005) do autor
convertia 0 conceito de raca para o conceito de cultura, mas uma cultura ndo tdo de
inspiracdo boasiana como Freyre afirmou na introducdo de sua obra. Por vezes a cultura
era vista sob uma perspectiva claramente biologista da raca, fato ndo singular a Freyre,
mas um erro comum dos antropologos ao considerar os tipos culturais em uma linha
historica evolucionista (LEVI-STRAUSS, 1993).

' Ao desenvolver a hipétese sobre o ocultamento da Jurema na area urbana de Recife a partir dos estudos
efetuados por Gilberto Freyre e seguidos pelos demais intelectuais africanistas, elenco a afirmagdo de
Reesink (2006: 87) sobre o uso da Jurema estar intrinsecamente associada “a concepg¢do de ‘indio’,
consenso entre indios e ndo-indios no Nordeste inteiro”, compondo o “repertério de conhecimento
etnobotanico dos povos indigenas autdctones e, por tudo isso, é razoavel supor seu papel no complexo
ritual ‘original’” desde os tempos da presenca jesuitica na regido.



29

Acreditando, como premissa, que o olhar freyreano sobre o negro influenciou
sobremaneira os intelectuais africanistas, tomo as consideracdes efetuadas por Carlos

Guilherme Mota (2008) ao sugerir que

O estudo da trajetéria e dos varios impactos da obra de Gilberto Freyre
sobre os meios intelectuais assume grande importancia por permitir a
anélise da cristalizacado de uma ideologia com grande poder de difuso:
a ideologia da cultura brasileira. Sua postura se apresenta, ela mesma,
como objeto de investigagdo estratégico: contém as ambiguidades daquilo
que se poderia denominar uma “gera¢do” de explicadores da “cultura
brasileira”. Gilberto Freyre ¢ uma espécie de caso-limite (MOTA, 2008:
94).

Assim, desejo compreender como 0 a manipulagdo dos dados e informagdes dos
intelectuais que seguiram os trabalhos freyreanos e dos antropdlogos que analisaram as
religibes de matriz africana e indigena em Pernambuco, podem ter acabado por
invisibilizar a Jurema no campo religioso local, associando-a ao baixo espiritismo, ao

preco de terem legitimado o Candomblé como religido™.

1.1 Raga como categoria de andlise

Em fins do século XIX, o médico maranhense Raimundo Nina Rodrigues,
professor da Escola de Medicina da Bahia, comeca suas consideracfes sobre a salde
publica no Brasil e, por conseguinte, a recente preocupacao higienista no pais. Instigado
pelas consideracfes de Silvio Romero (1888) quanto a auséncia de estudos cientificos
sobre os africanos trazidos por meio do trafico negreiro para o pais, 0 autor inicia suas
pesquisas sobre a questdo do negro utilizando a categoria de raca e a nocdo de
degeneracdo que a mistura racial ocasionava na sociedade brasileira. A mesticagem
entre as racas era a origem do atraso brasileiro frente aos paises europeus. Sua
preocupacao central dizia respeito a “influéncia social” do negro africano na

constitui¢do do pais (RODRIGUES, 1935).

12 Zuleica Campos (2001) efetuou uma pesquisa sobre o catimbé considerando os diversos discursos
sobre as religides afro-umbandistas produzidos pelos intelectuais, pela Igreja Catolica e pelo aparato
policial. Entretanto a autora colocou em campos adversarios a vertente culturalista de Gilberto Freyre e a
vertente psicologista de Nina Rodrigues, na figura de Ulysses Pernambucano, lider da Escola Psiquiatrica
do Recife. Em minhas interpretacGes considero que Ulysses, embora influenciado por Nina Rodrigues, é
ndo s6 continuador, mas interlocutor da abordagem de Freyre e dos antagonismos analiticos que
perpassam a sua obra.



30

As teorias cientificas deterministas, a época de Nina Rodrigues, eram
combinadas as necessidades dos Estados nacionais, o que ndo foi diferente para nosso
autor. O darwinismo social constituiu o grande modelo de analise do cientista que
descartava a ideia de uma linearidade evolucionista comum a todas as ragas, inclusive
diferenciando o grau evolutivo de uma mesma raca subdividida em suas origens
geograficas e civilizacionais. Tal tomada de posicdo levou-0 a considerar a mistura
racial como um mal que deveria ser combatido. Para Nina Rodrigues, sob influéncia dos
discursos de criminologia desenvolvidos por Cesare Lombroso e Enrico Ferri e das
teorias raciais biolégicas de Arthur de Gobineau, cada raca apresentava suas
particularidades e por isso deveriam ser diferenciadas, inclusive na legislacdo do Cédigo
Penal de 1894. Para além de uma questdo racial e bioldgica, a mesticagem era vista

como uma problematica social. As conclusdes do médico/antropélogo séo claras:

O cruzamento de ragas tdo diferentes antropologicamente, como sdo as
racas branca, negra e vermelha, resultou num produto desequilibrado e de
fragil resisténcia fisica e moral, ndo podendo se adaptar ao clima do
Brasil nem as condicbes da luta social das ragas superiores
(RODRIGUES, 2008a; 1161).

A desigualdade entre as racas deveria ser considerada pela recente Republica do
Brasil. A igualdade entre os homens assegurada no Cadigo Penal era uma contradigdo e
uma inconsequéncia aos olhos de Nina Rodrigues. Os “descendentes do europeu
civilisado, os filhos das tribus selva-gens da America do Sul, bem como 0s mem-bros
das hordas africanas, sujeitos & escra-viddo”, eram desiguais em suas caracteristicas
bioldgicas e morais, por isso a necessidade de distinta penalizacdo a partir da
diferenciagdo entre as racas (RODRIGUES, 1934: 77). O branco europeu era a
categorial racial mais desenvolvida em relagdo ao indio e ao negro africano.

Atuando entre a medicina e a antropologia, Nina Rodrigues estabelece suas
analises sobre a “influéncia social” da raca negra, a proveniéncia geografica de seus
varios tipos e no que isso acarretava para a constituicdo da sociedade brasileira,
primordialmente, a partir das religides africanas no pais. Suas analises “etnologicas”
partiam da observacdo dos cultos religiosos dos negros baianos. Aos olhos do autor, tais

cultos constituiam as reminiscéncias africanas mais bem preservadas no Brasil, dai a



31

origem de sua valorizagdo como campo de estudo™. Entretanto, a postura de médico
versus a postura do incipiente antropélogo servia para afirmar a degenerescéncia que a
miscigenacdo provocava na formacédo da populagdo nacional.

Embora defenda a liberdade de culto, utilizando a Constituicdo brasileira de
1891 para isso, Nina Rodrigues (2008b) ainda coloca 0 Candomblé como uma religido
representante de um estado de evolucdo da espécie humana. Em suas analises sobre os
noticiarios referentes ao Candomblé na cidade de Salvador, o autor mostra a violéncia
sofrida pelos religiosos por meio da repressdao policial e, no polo oposto, Nina
Rodrigues elenca os negros como incapazes psicologicamente a religido catolica
monoteista. O animismo fetichista correspondia a “inteligéncia rudimentar” dos negros
africanos. A miscigenacdo contaminava ndo s6 a diferenciacdo entre as racas, mas, e
principalmente, o catolicismo.

Na medida em que os negros nascidos da Africa iam desaparecendo no Brasil,
seus descendentes miscigenados adotavam préaticas religiosas que mesclavam as
reminiscéncias originais do Candomblé ao culto dos santos catolicos, fazendo com que
as praticas fetichistas e a mitologia africana fossem corrompidas em sua pureza. A
religido como um laboratério de analise permitiu que Nina Rodrigues desenvolvesse
seus argumentos sobre a influéncia da capacidade cultural do brasileiro e no que o
sangue negro trouxe de virtudes e defeitos para a formacdo de nossa populacdo
(RODRIGUES, 2008b).

Em uma cadeia evolutiva, as civilizacdes sudanesas aparecem como 0S mais
superiores ao passo que as de origem banto eram as mais proximas a barbarie. Grosso
modo, 0s sudaneses eram 0s negros iorubas, daomeanos (gége) e 0s negros minas, ja 0s
bantos eram os negros de Angola, do Congo e 0s negros mogambiques. Havia ainda 0s
negros islamizados na intermediacdo dos outros dois tipos (RODIGUES, 2008b). A
cadeia evolutiva rodrigueana foi a que predominou nas analises dos intelectuais
brasileiros, como em Bastide (1971). Em Salvador predominavam o0s primeiros,
enquanto que em Pernambuco e no Rio de Janeiro os segundos prevaleciam
(RODRIGUES, 2008b; DANTAS, 1988). Saber o quadro de evolucdo dos tipos negros
significava, para Nina Rodrigues, ir adiante a seu projeto. Os negros estavam em uma
escala evolutiva inferior ao branco europeu, entretanto entre 0os negros havia também

uma evolucdo entre seus tipos diferenciais, ainda que uma evolucdo mais morosa em

13 Esse ideario repercutiu nos trabalhos antropolégicos sobre o negro posteriores a Nina Rodrigues.



32

relacdo ao branco. Dessa forma, restava ao pesquisador investigar o estagio de evolugéo
do brasileiro miscigenado a partir dos diferentes graus evolutivos dos negros africanos.

Nina Rodrigues (2008b) afirmava que no Brasil predominava a nacdo dos
iorubanos, chamados de forma conjunta por negros nagd, por meio do processo do
trafico negreiro, os mais avancados culturalmente. Assim, o pessimismo do autor se
converte em uma Vvisdo positiva sobre a sociedade abrangente. Nos, brasileiros, somos
fruto da mistura entre os brancos europeus e os africanos mais desenvolvidos. O Brasil
iria, assim, alcancar a civilizacdo europeia em algum momento da histdria™*.

E curiosa a perspectiva sobre a na¢io nessa época. O Brasil fora antes pensado
em termos raciais. As questdes econdmicas e culturais sé posteriormente comporiam o
entendimento e interpretacdo do pais (SCHWARCZ, 2011). A miscigenacdo era a
singularidade da nacéo brasileira. O discurso racial vé-se, assim, constituido apds o fim
da escraviddo e o surgimento da Republica que, por meio da Constituicdo, promulgava a
igualdade e a cidadania entre os homens no solo brasileiro. As diferengas e as
particularidades estavam postas no cenario da época; o discurso racial atuaria como
enredo para se pensar 0 projeto de nagdo. A raca bioldgica serviria como explicacdo de
um Estado-nagdo antes ‘“naturalizado” do que explicado por suas caracteristicas

culturais.

1.2 A “contra-colonizacio” de Gilberto Freyre

Nas décadas compreendidas entre os anos de 1920 a 1940, emergia no Brasil
analises interpretativas de nosso nacionalismo tropical alicercado pelos ideais
modernistas. A crescente urbaniza¢do, a forma¢do de uma “classe” trabalhadora, a
imigracdo, a formacdo de mercado consumidor, a industrializacdo e a fundagdo de
centros institucionais de ensino exerciam as chaves analiticas para os intelectuais da
época. No que diz respeito ao campo artistico, a expressividade do estilo modernista
rompeu com as tradi¢cGes académicas em busca de uma atualizacdo das artes no Brasil

frente aos movimentos de vanguarda europeus, almejando, assim, encontrar uma

Y Havia ainda uma outra corrente, liderada por Silvio Romero (1949), que defendia a teoria do
branqueamento da populacao brasileira ap6s o fim do trafico negreiro no Brasil. Sobre essa crencga, Nina
Rodrigues (2008b) se colocava radicalmente contra, afirmando que a populagdo da Regido Nordeste
continuaria mestica ao passo que na Regido Sul, o branqueamento poderia ocorrer, 0 que propiciaria uma
divisdo racial no pais



33

linguagem tipicamente nacional, amparada pela autenticidade da historia brasileira, de
sua universalidade, de sua singularidade e subjetividade. O anseio de explicacdo tedrica
nacionalista coube aos intelectuais, a intelligentsia brasileira ao estilo dos os intelectuais
organicos de Gramsci (1982). E nesse cenario que emerge as consideracdes freyreanas
sobre a sociedade brasileira.

Em 1923 Gilberto Freyre volta ao Brasil apés alguns anos frequentando a
Universidade Baylor e a Universidade de Columbia. Nessa Ultima, o intelectual afirma
sua divida em relacdo a orientacdo que o antropdlogo Franz Boas exerceu em seus
estudos antropoldgicos (FREYRE, 2005). Freyre, portanto, volta ao pais um ano apdés a
Semana de Arte Moderna em S&o Paulo. Em meio ao conturbado periodo, Freyre se
depara com uma cadtica situacdo politica e econémica que tinha seu foco de decisdo nos
estados de Minas Gerais, Rio de Janeiro e Sdo Paulo, apenas repercutindo de maneira
pouco veemente para 0s demais estados as decisdes tomadas naqueles centros de poder,
aos olhos do pernambucano.

O incomodo do autor, que tempos atras via seu estado natal a frente das
principais decisdes politicas e econdmicas do pais, se torna o grande propulsor para a
criacdo de um grupo de artistas, cientistas e intelectuais que se posicionaram a favor de

um olhar regionalista sobre o Brasil™

. Em contraposi¢do ao Movimento Modernista de
Sdo Paulo, os regionalistas do Nordeste ndo pretendiam a ruptura com o passado
tradicional, nos dizeres dos intelectuais nordestinos, e questionavam a postura paulista
de exaltacdo do que Freyre denomina como as “tendéncias imperialistas exteriores”
(FREYRE, 1947: 148), ainda que recriadas em solo brasileiro. Regido e tradicdo
tornavam-se conceitos interpretativos para o pais (FREYRE, 1968: 43).

Segundo Freyre, “o regionalismo na forma em que o compreendem e descrevem
regionalistas brasileiros, é uma filosofia social” (FREYRE, 1947: 140) e, por isso, um
novo humanismo (FREYRE, 1968: 60). Tal filosofia ndo desconsidera a nacao,
concebendo que “uma regido pode ser politicamente menos que uma nagdo. Mas
vitalmente e culturalmente € mais do que uma nacdo; € mais fundamental que a nagao
como condicdo de vida e como meio de expressdo ou de criagdo humana” (1947: 141).

Com essa concepcdo, em fevereiro de 1926, na cidade de Recife, ocorre o |

Congresso Regionalista do Nordeste. Nessa ocasido, Gilberto Freyre, entdo secretario-

1> Dentre alguns participantes, cito os nomes do médio psiquiatra Ulysses Pernambucano, do entéo diretor
do Diario de Pernambuco, Carlos Lyra Filho, do antrop6logo Estevdo Pinto, do critico literario, Olivio
Montenegro, do escritor José Lins do Régo, do poeta Manuel Bandeira e do artista Cicero Dias.



34

geral do Centro Regionalista do Nordeste, & o Manifesto Regionalista para o0s
presentes. Sob as distingdes entre “regionalismo” e “separatismo”, varias personalidades
do cenario nordestino reclamavam abordagens diferenciadas para as regiées do Brasil
em nome das particularidades e necessidades de cada regido. Rejeitando a ideia
separatista da autonomia das regides frente ao Estado, os intelectuais argumentavam
contra a descaracterizacdo das especificidades regionais ocorridas em um momento de
fortes mudancas econdmicas e politicas no Brasil. Portanto, o movimento se
caracterizava como um fenémeno moderno, surgido pelo conflito com os processos de
modernizacdo, industrializacdo e urbanizagdo do pais (LEITE, 1955). Para seus
integrantes, o “regionalismo” seria uma visdo mais sofisticada para a compreensdo da
realidade brasileira como um todo™.

De acordo com Oliven (2002), o Manifesto Regionalista poderia ser
compreendido por meio de pelo menos duas leituras. A primeira percebe o documento
como elaborado por um intelectual, representante da aristocracia rural decadente e que,
portanto, observa a transformacdo da ordem social vigente colocar em Xxeque a
dominacdo tradicional da qual faz parte. A segunda leitura, sem renunciar a anterior,
ressalta os temas atuais presentes no documento, ainda que este tenha uma orientagdo
conservadora, para Oliven, tais como 0s conceitos de nacdo e regido, unitario e
federacgdo, unidade e diversidade, nacional e estrangeiro, popular e erudito, tradicao e
modernidade.

Diante dessas duas leituras, ressaltando a possibilidade demonstrada por
Oliven quanto a novas apreciacdes e seguindo o percurso de olhar o documento com as
lentes do momento atual, em que a compreensdo sobre o Manifesto ocorre apos a escrita
das obras de Gilberto Freyre e do momento histérico do qual o autor viveu, proponho
uma terceira leitura. Minha observacédo, ainda seguindo as sugestdes de Oliven (2002),
ndo desmerece as duas primeiras consideracdes, mas problematiza a postura freyreana
como um projeto politico e intelectual de legitimacdo da Regido Nordeste frente ao

Brasil moderno e industrializado da Regido Sudeste. Para isso, 0 negro surge como o

% Influenciado pelo escritor norte-americano Lewis Mumford, Freyre afirmava que a modernizacéo pela
industrializacdo descaracterizava 0s espacos em seus Vvalores estéticos e ndo harmoniosos para a vida
comunitaria (Pallares-Burke, 2005).



35

referencial de legitimidade para toda a proposta regionalista-freyreana. E sobre esse
altimo ponto que me deterei em explicar nas divisfes e subdivisdes desse capitulo.

No Manifesto, Freyre (1996) aborda enfaticamente a importancia de se
considerar as diferencas regionais para ‘“uma nova organizacdo do Brasil”.
Corroborando as criticas, dos mais variados tipos, formuladas & época da Primeira

Republica, o intelectual se pronuncia:

[..] Com a Republica — esta ianquizada — as Provincias foram
substituidas por Estados grandes e ricos, nem policiar as turbuléncias
balcanicas de alguns dos pequenos em populacdo e gue deviam ser
ainda Territdrios e ndo, prematuramente, Estados.

Essa desorganizagdo constante parece resultar principalmente
do fato de que as regides vém sendo esquecidas pelos estadistas e
legisladores brasileiros, uns preocupados com os "direitos dos Estados”,
outros, com as "necessidades de unido nacional”, quando a preocupacao
maxima de todos deveria ser a de articulacdo inter-regional. Pois de
regides é que o Brasil, sociologicamente, é feito, desde 0s seus
primeiros dias. Regifes naturais a que se sobrepuseram regides sociais.
(FREYRE, 1996: 48)

Esse trecho ¢ elucidativo sobre a questdo da “filosofia social” elencada por
Freyre. Ao mesmo tempo em que a abordagem caminha para a necessidade de
articulacdo inter-regional, ela demonstra a diferenciacdo social entre as regibes
brasileiras. E podemos dizer um pouco mais, o regionalismo seria uma “contra-
colonizagdo” tanto para o nacionalismo hegemodnico da Regido Sudeste como para o
internacionalismo exacerbado (FREYRE, 1947: 142).

Quatro anos apds a leitura do Manifesto Regionalista tem-se o inicio da Era
Vargas, nos anos de 1930, o que suscitou alguns incomodos para Gilberto Freyre. Em
primeiro lugar, nosso intelectual tece criticas quanto a politica centralizadora do periodo
em prol dos “direitos do Estado”, chegando a nomear a politica varguista de
“Castelhanismo” ao subordinar o Brasil a sua capital politica, o Rio de Janeiro. Ao
utilizar esse exemplo de Castela, o autor relembra o fracasso da empreitada espanhola
como um aforismo para 0s rumos politicos do pais (FREYRE, 1947).

No ano de 1930, Gilberto Freyre encontrava-se na vida publica de Pernambuco,
atuando como o secretario de Estdcio Coimbra, governador do estado entre os anos de

1926 e 1930 e vice-presidente da Republica no periodo de 1922 a 1926, momento que



36

Artur Bernardes estava a frente da Presidéncia da Republica Federativa do Brasil. O
irromper da Revolugcdo de 30 destituiu o politico pernambucano, que apoiava 0
presidente deposto Washington Luis, levando-o ao exilio na Europa em companhia de
Freyre. Em sua “aventura no exilio”, que duraria até 1932, Gilberto Freyre (2006)
realiza estudos que posteriormente seriam reunidos em sua obra de estreia nas ciéncias
sociais, Casa-Grande & Senzala.

Em meio ao Sudeste industrial e ja marcadamente urbano, Freyre argumenta, por
meio do movimento regionalista, sobre a importancia da tradicdo para a interpretacdo do
Brasil, condenando as “tendéncias imperialistas exteriores” fundadas no capitalismo dos
Estados Unidos. Nesse momento 0 que estd em jogo € a compreensdo sobre a dicotomia
tradicdo e modernidade e o papel que a politica varguista coloca ao Estado como o
responsavel pela construcdo da nacdo. Mas nos voltemos a regido de fato, ou melhor,

sobre 0 que estava acontecendo no Nordeste, em especial na cidade de Recife.

1.2.1 O negro na disputa entre politicas

O processo de escraviddo em Pernambuco ndo ficou restrito as areas dos
engenhos canavieiros, foi grande o contingente de negros na vila de Recife apos o ano
de 1631, momento da queima de Olinda pelos holandeses. Estes atuavam como 0S
transportadores da producdo de cana-de-acUcar para o porto. Quando a navegacdo do rio
Capibaribe foi definitivamente conquistada, em meados do século XVIII, Recife se viu
como a vila mais influente do estado. Era intenso o fluxo de pessoas, pelo rio, que se
destinavam as povoacdes da Varzea, Caxanga, Poco da Panela e Casa-Forte, além do
percurso para Olinda. Nesses trajetos, 0s negros eram aqueles que dominavam 0s remos.
Por tal feito, o abastecimento de agua nas casas, que constituia um grande problema
para a populagéo das vilas e, tempos depois, para a de Olinda, era realizado pelos negros
canoeiros que adentravam 0s rios e que carregavam toneis de agua para as casas
daqueles que lhes pagassem o servico. Em um grande nimero de casos, esses ndo eram
negros libertos, mas escravos de ganho que pagavam semanalmente, aos seus senhores,
pelo “direito” de trabalharem fora das casas ou negros que se destacavam nesse tipo de
trabalho e, por isso, eram alugados por aqueles que se demonstravam interessados pelo
rendoso negdcio do comércio das dguas — que combinava, ainda, a pesca e a pega de
caranguejo (CARVALHO, 2010).



37

Os negros que atuavam como canoeiros e em outras funcGes que o espago
urbano lhe proporcionava, como padeiro, lavadeira e qualquer outro tipo de trabalho
bracal, habitavam locais préximos as margens dos rios Capibaribe e Beberibe, ou
melhor, proximo aos portos ali localizados (CARVALHO, 2010). O crescimento
desordenado da cidade de Recife foi fruto da forma pela qual as populagbes foram se
estabelecendo, aos olhos dos governantes. Os mocambos se alastram pelas areas das
ilhas de Recife, Santo Antdnio e Sdo José. Era o Pernambuco patrimonial de Casa-
Grande & Senzala cedendo lugar ao Pernambuco urbano de Sobrados & Mucambos.

Recife, desde meados do século XIX, intensificando-se entre as décadas de 1930
e de 1950, sofreu uma forte politica higienista, de cunho repressivo, no que diz respeito
ao espago urbano. O processo de urbaniza¢do da cidade ocorreu sem industrializacéo.
Os tempos da presenca holandesa foram pautados no desenvolvimento da pequena
burguesia comercial em contraposicao ao espaco rural luso-catélico (FREYRE, 2002;
HOLANDA, 2005). A populacédo da cidade era em grande parte composta por negros,
mesticos e retirantes que se concentravam em locais proximos aos centros politicos do
poder e nas areas, hoje, centrais da cidade de Recife (CARVALHO, 2010). Nabuco traz
um interessante relato, que por vezes podemos pensar como sendo atual, sobre a

caracterizacao do espaco urbano de sua época,

Nas capitais de ruas elegantes e subarbios aristocraticos, estende-se como
nos Afogados de Recife, as portas da cidade, o bairro da pobreza com sua
linha de cabanas que parecem, no século XIX, residéncia de animais [...]
ao lado da velha casa nobre, que fora de algum antigo morgado ou de
algum traficante enobrecido, vé-se o miseravel e esquélido antro do
africano, como sombra grotesca dessa riqueza efémera do abismo que a
atrai (NABUCO, 2002: 106).

No que tange ao tipo de residéncias descritas por Nabuco, Agamenon Magalhéaes
realiza uma intensa interferéncia sobre as camadas populares e suas moradias,
principalmente sobre os mocambos e as familias que neles habitavam, entendidas como
resquicio de africanizacdo na sociedade recifense e fonte dos diversos males e
epidemias. Ao mocambo era relacionada a vadiagem, a miséria, a pobreza, além de
fomentador de crimes e infelicidades (ALMEIDA, 2001).



38

A forte intervencao do Estado repressor culmina nas agdes politico-ideologicas.
Agamenon Magalhdes fora nomeado, em 1937, por Getulio Vargas como interventor de
um moderno programa de urbanizagdo e modernizacdo de Pernambuco. Desde a
Revolucdo de 1930, Agamenon Magalhdes se colocou ao lado das forgas varguistas da
Alianca Liberal, rompendo com os governos estadual e federal que se colocavam a
favor do presidente eleito para a sucessao de Washington Luis, o paulista Julio Prestes.
Era o rompimento da politica do café com leite que assegurava o comando do pais a
partir da alianga entre paulistas e mineiros. A nomeacdo de Agamenon Magalhdes para
a interventoria do estado ocorreu apos as tendéncias de Carlos de Lima Cavalcanti,
entdo ocupante do cargo e nomeado por Getulio Vargas, a apoiar o candidato
oposicionista ao varguismo, Armando de Sales Oliveira nas elei¢fes para a posse da
Presidéncia do Brasil em 1938"’. Lima Cavalcanti também fora aliado do governador de
Pernambuco deposto pela Revolucgdo de 1930, Estacio Coimbra, que partiu para o exilio
em companhia de Gilberto Freyre, seu secretario (ALMEIDA, 2001).

As décadas de 1920 e 1930 foram marcadas por uma continua instabilidade
politica no Brasil, o que ndo poderia deixar de repercutir em seus estados, como
Pernambuco. No campo politico-cultural, os anos 20 contaram com a criacdao do Centro
de Estudos Sociais, 0 embrido local do Partido Comunista do Brasil, a fundagdo do
Centro Regionalista, em 1924, durante um encontro entre amigos na casa do jornalista
Odilon Nestor, a Coluna do tenente recifense Cleto Campelo que marchava para se
encontrar a Coluna Prestes no estado, no ano de 1926, e que compOs 0 grupo que se
concentrava em uma casa na Rua Velha, bairro de Boa Vista. O episodio ficou
conhecido na cidade como O caso dos doze da rua da Velha. Nesse periodo foi
realizado o | Congresso Regionalista do Nordeste, em 1926, e foi criado o jornal Diario
da Manhd, em 1927, que inicialmente apoiou o governo de Getllio Vargas para
contrap6-lo ap6s a Constituicdo de 1934 (ZAIDAN, 2005).

Em meio ao conturbado momento, as politicas de modernizacdo do Brasil

abrangiam a ordenacédo urbana, a higienizagdo das cidades e as reformas educacionais.

7 Carlos de Lima Cavalcanti era o proprietario do jornal Diério da Manha fundado em 1927. O jornal
atuou como um forte instrumento para a derrubada da Republica Velha no estado e por seu apoio a
Rewvolugdo de 1930. Entretanto, ao permitir a manchete “Prorrogagdo de Mandato é Usurpagdo dos
Direitos do Povo”, Lima Cavalcanti se coloca como um critico feroz a medida de Getulio Vargas em
estender 0 mandato dos deputados que o apoiavam, ap6s a promulgacdo da Constituicdo de 1934, com o
intuito de promover sua reeleicdo. Agamenon Magalhaes leva a edi¢do do matutino para o Rio de janeiro
e a mostra a Vargas. Com o advento do Estado Novo o jornal é fechado (DIARIO DA MANHA, s/d).



39

Em Pernambuco, somente na década de 1930 que a ideologia divulgada iria se efetuar.
O interventor federal do Estado, Carlos de Lima Cavalcanti, inicia uma atuagdo em que
mesclava inovacdo administrativa e repressao politica aos movimentos sociais, 0 que
ocasionou a divisdo das organizacbes trabalhistas em favor ou contra sua figura
(ZAIDAN, 2005).

Durante a interventoria, a legenda esquerdista “Trabalhador, Ocupa Teu Posto”
concorre as eleicdes de 1934, o | Congresso Afro-Brasileiro é idealizado e concretizado
por Gilberto Freyre e Carlos de Lima Cavalcanti é eleito Governador de Pernambuco.
Em 1935 a revolta combinada do 21° Batalhdo de Cacadores de Natal e do 29° Batalhao
de Cacadores do Recife afirmava o apoio a Alianca Nacional Libertadora, oposicionista
a Alianca Liberal, momento em que se destacou o0 sargento pernambucano Gregorio
Bezerra. Ainda nesse periodo, pode-se destacar a leitura do Manifesto Integralista em
Recife, amplamente apoiado por Dom Helder Camara (ZAIDAN, 2005).

Com o advento do Estado Novo, no ano de 1937, Carlos Lima Cavalcanti ¢
deposto e Agamenon Magalh&es, que havia sido Ministro do Trabalho no governo de
Vargas, assume o cargo de interventor federal do Estado atuando até o fim da ditadura
varguista. Ainda mais centralizador, autoritario e intervencionista se caracterizou esse
periodo da vida politica brasileira. Sem romper com a importancia da Igreja Catdlica
como a religido do Estado na Era Vargas, Agamenon, ligado a Congrega¢do Mariana da
Mocidade Académica, do Colégio Ndbrega, nomeou jovens catélicos, ao estilo dos
intelectuais organicos de Gramsci (ALMEIDA, 2001) para as varias Secretarias do
Governo de Pernambuco (CAVALCANTI, 1986). O interventor concebia que as
Secretarias de Estado constituiam funcdes politicas e ndo técnicas (PANDOLFI, 1984).
A Frente da Congregacdo Mariana estava o Padre, jesuita, Antonio Paulo Cyriaco
Fernandes, uma espécie de mestre e conselheiro para Agamenon Magalhdes e grande
desafeto de Gilberto Freyre (FONSECA, 2003).

Padre Fernandes era um extremado conservador e se colocava veemente contra
as religides afro-brasileiras e protestantes no solo brasileiro. Nesse cenario, 0s negros
adeptos do Xangd pernambucano e dos cultos conhecidos por baixo espiritismo eram
assunto para a Forca de Policia, sendo expedida pelo governo estadual, em 1938, uma

portaria que impedia o funcionamento dos terreiros (CAMPOS, 2001)*. Como prova do

'8 Durante o trabalho de campo ouvi diversas histérias dos tempos que os terreiros foram proibidos de
funcionar. Muitos pais e maes-de-santo esconderam o0s objetos de culto em casas de pessoas conhecidas,



40

Pernambuco catélico, no ano seguinte € realizado o 111 Congresso Eucaristico Nacional
no Parque 13 de Maio.

As reformas urbanas eram as a¢des primordiais de Agamenon. Com a ajuda do
prefeito Antonio de Novais Filho, que atuou no cargo durante todo o periodo do Estado
Novo, 0 objetivo do interventor era remodelar a cidade de Recife e retirar-lhe os
aspectos decaidos do passado tradicional e colonial dos tempos da escravidao, tracos
que impediam o desenvolvimento moderno do espago urbano. Nesse sentido, praticas
ligadas a satde puablica foram efetuadas, como as medidas higienizadoras e de
saneamento, as reformas de engenharia para o alargamento de ruas e abertura de
avenidas foram postas em pratica, assim como a construcdo de novos patriménios
arquitetonicos para Recife que em nada lembravam as edificagbes coloniais
(GOMINHO, 1998)".

A época, 38% da populacio residia em mocambos (PERNAMBUCO, 1939)%, o
que contribui para Recife ser apelidada por Mucambopolis (CASTRO, 2010;
GOMINHO, 1998). Assim, a batalha contra os mocambos, € a tudo que ele propiciava e
significava, culminou, em 1939, no surgimento da Liga Social Contra 0 Mocambo. Sua
populacgdo era o alvo das politicas publicas, sendo 0s mocambos tidos como infectos e o
lugar de onde provinha um grande numero de doencas, além dos rejeitados
comportamentos sociais atribuidos seus habitantes.

A racionalidade do saber médico-higienista da época, difundida por meio da
imprensa local, associava as condicdes fisicas e materiais das construcdes a tudo aquilo
que condenavam. A pobreza, a infelicidade, os crimes, a desordem social e a falta de
higiene constituiam uma problematica social que se erradicaria com o fim dos
mocambos (ALMEIDA, 2001). Para sanar o problema os mocambos deveriam ser
desmantelados e em seus locais, novas construcGes erguidas. Entretanto, os moradores
desse tipo de habitacdo foram levados para os suburbios da cidade, ja& que as areas

centrais de Recife eram o espaco para suntuosidades arquitetdnicas e para as familias

em outros casos enterrara-0s, quando ndo a policia os apreendeu. Entretanto, o decreto que instituia o
fechamento das casas foi promulgado no ano de 1938, periodo posterior as varias investigacOes
intelectuais sobre o xangbd pernambucano e o catimb6/Jurema, 0 que atesta que essa Ultima forma
religiosa ja era considerada como uma pratica degenerativa e seus praticantes nomeados como charlataes.

9'E com o saudosismo dos velhos tempos que o poeta regionalista Manuel Bandeira escreve Evocagéo do
Recife, obra reverenciada por Gilberto Freyre (1968).

% Agamenon Magalhées regulamenta, por meio do Decreto n® 182 de 17/09/1938, a Comissio Censitaria
dos Mocambos em Recife. Esse grupo realizava estudos censitarios sobre os mocambos com o intuito de
destrui-los e construir casas populares e vilas operarias, para acomodar seus habitantes, nas areas dos
suburbios da cidade de Recife (GOMINHO, 1998).



41

mais abastadas que ndo deveriam compartilhar com a degenerativa forma de vida
“africanista” dos negros e mesticos (GOMINHO, 1998).

As populacGes dos mocambos também foram alvo de politicas trabalhistas por
serem consideradas como desocupadas. Seus habitantes ndo eram operarios que
contribuiam para o desenvolvimento do Brasil, mas sujeitos que viviam de biscates e da
pega de caranguejos, sendo necessaria a intervencao e controle do Estado para que se
convertessem ao trabalhador/operario, ao modelo de cidaddo idealizado no periodo
(CASTRO, 2010).

Assim, as propostas de reformas sociais e urbanisticas intervinham diretamente
na heranca escravocrata (ALMEIDA, 2001), era a naturalizacdo da diferenciagdo entre
as racas que determinariam o0 negro e 0 mestico como aqueles com mais propensao ao
alcoolismo, a promiscuidade, a prostituicdo, a criminalidade, a vadiagem e a loucura,
enfim, a toda espécie de degradacdo moral (FERNANDES, 2007). Os cultos de origem
africana também foram motivo para o controle social e a higienizacdo, expressamente
entendidos como charlatanismo, como foco de loucuras e histerias, expressas por meio
do fenémeno da possessdo e antro de promiscuidade e vadiagem (RODRIGUES, 1935;
RAMOS, 1937; SCHWARCZ, 2011)*. Vistas assim pelos governantes e pela elite
recifense, as praticas “magicas” e seus “feiticeiros” ndo eram integrados a sociedade
urbana. Como formas de culto sistematizadas ao desenvolvimento urbano, os terreiros
se diferenciavam mais do catolicismo quando restritas as areas dos engenhos e fazendas
(FREYRE, 2002). A religiosidade negra deveria ser combatida por ser associada a
degeneracao que 0s negros e mesticos provocavam a ordem social.

Ora, é em meio ao processo de higienizacdo da cidade de Recife que Gilberto
Freyre escreve suas mais renomadas obras, Casa-Grande & Senzala, em 1933, e

Sobrados & Mucambos, no ano de 1936. De maneira sintetizada, ambas expressam uma

21 Maggie (1992) e Giumbelli (2003) abordam como o Cédigo Penal republicano de 1890 criminalizava
as préaticas tomadas como baixo espiritismo e curandeirismo. Enquanto Maggie percebia a continuidade
entre a legislacdo e a crenca moral na magia pela populagdo, Giumbelli problematiza a questdo para os
termos de uma pratica repressiva perante os sujeitos religiosos, “traduzida para os planos da
jurisprudéncia e da andlise sdcio-antropoldgica e medicalizante” (GIUMBELLI, 2003: 249). Para a
legislacdo vigente, os cultos de origem afro-indigena eram crimes contra a satide publica por entrarem em
conflito com a condenagéo ilegal do exercicio da medicina. A abordagem de Giumbelli, quanto aos
mecanismos de regulacdo dos agentes religiosos, direciona-se para a perspectiva de Hannah Arendt
(2012), quando a filésofa expde que o conceito de raga atuou como um instrumento politico de dominio
dos povos. Ouso fazer essa aproximagdo entre 0s autores por considerar que, no caso especifico desta
pesquisa, a Regido Nordeste, a atuacdo dos politicos e intelectuais se direcionou para uma interventoria de
dominacéo racial que por muitas vezes apareceu disfar¢ada no uso, nem tdo boasiano, do conceito de
cultura. Confusdo “intelectual” ja expressa por Lévi-Strauss (1993).



42

sociologia do cotidiano sentimentalista sobre as relagdes patriarcais entre senhores e
escravos culminando em uma miscigenacao harmoniosa na e para a sociedade brasileira.
A primeira, caracterizada por uma forte exaltacdo da contribuicdo negra e, por
conseguinte, escravocrata na formacdo do pais e a segunda, assinala o declinio do
patriarcado rural e a ascensdo do mesti¢o no processo de desenvolvimento urbano.

Um dos argumentos de diferenciacdo de Freyre no que diz respeito ao sobrado e
ao mocambo reside, em grande medida, na qualidade do material em que sdo
construidos e nas localizagdes de suas construgdes nas zonas urbanas (FREYRE, 2002).

Esse argumento ja fora expresso pelo intelectual no Manifesto Regionalista:

Com toda a sua primitividade, o0 mucambo é um valor regional e por
extensdo, um valor brasileiro, e, mais do que isso, um valor dos trépicos
[...] Valor pelo que representa de harmonizacdo estética: a da construcédo
humana com a natureza. Valor pelo que representa de adaptagédo
higiénica: a do abrigo humano adaptado a natureza tropical. Valor pelo
que representa como solugdo econémica do problema da casa pobre: a
maxima utilizacdo, pelo homem, na natureza regional, representada pela
madeira, pela palha, pelo cip6, pelo capim facil e ao alcance dos pobres.

O mal dos mucambos no Recife, como noutras cidades brasileiras, ndo
esta propriamente nos mucambos mas na sua situacdo em areas
despreziveis e hostis a satde do homem: alagados, pantanos, mangues,
lama podre. Bem situado, 0 mucambo [...] é habitacdo superior a esses
tristes sepulcros nem sempre bem caiados que sdo, entre nds, tantas das
casas de pedra e cal [...] (FREYE, 1996: 49).

O argumento de repudio ao mocambo, também encontrado na obra publicada
por Joaquim Nabuco em 1883, O Abolicionismo, reproduz a l6gica das reformas
higienistas da Era Vargas em todas as areas populares da cidade de Recife. Sobre a
convivéncia entre senhores e escravos, Nabuco (2002) expressa que 0s negros africanos
africanizaram o Brasil, entretanto, aqui, a escraviddo ndo gerou o d6dio entre as racas
negra e branca. As perspectivas de Nabuco permitem municiar a naturalizagdo da raga
para a ideologia higienista do Estado Novo, por um lado, e, por outro, permite
formulacbes positivamente criativas. Nessa Gltima seara, como um admirador de
Nabuco, Freyre converte o argumento discriminatorio de raga como conceito biologico
e transpassa-o para a légica culturalista, demonstrando que o problema se constituia

geograficamente. O mocambo ndo era uma habitacdo desprezivel, mas um tipo de



43

moradia ideal para os trépicos, o problema estava nas areas insalubres que a populagéo
desfavorecida se encontrava (FREYRE, 1937).

O argumento freyreano despertou a ira de Agamenon Magalhdes em sua
campanha contra 0s mocambos, levando-o formular o argumento de que “Gilberto
Freyre defendia os mucambos com o objetivo de levar os macumbeiros a luta de classes
pregada pelo Comunismo” (FONSECA, 2003: 31). No jornal Folha da Manhd, de
propriedade de Agamenon Magalhdes e o principal veiculo de disseminacdo da
ideologia nacional forjada pelo Estado Novo em Pernambuco, Freyre aparecia
constantemente caricaturado ostentando uma faixa com a foice e o martelo.

Em seu campo propriamente dito, a Regido Nordeste, o0 autor empreende grandes
esforcos para a defesa da contribuicdo negra na construcdo da identidade brasileira,
desmerecendo, assim, as abordagens que percebiam o negro como representante da
inferioridade racial e 0 motivo para o atraso brasileiro frente as nacbes europeias e,
também, a norte-americana. No contexto para além de Pernambuco, estado localizado
na regido com o maior contingente populacional de negros e, por isso, um dos entraves
tradicionais para o Brasil moderno, Freyre questionava os ideais evolutivos sobre a
categoria de raga, 0 mito da superioridade racial branca/europeia em solo brasileiro por
meio das afinidades de Getulio Vargas aos governos nazifascistas de Adolf Hitler e, em
maior medida, de Benito Mussolini.

Entretanto, ndo era apenas Gilberto Freyre que se colocava contra ao
biologicismo racista sobre o0 negro e a proeminéncia da Regido Sudeste sobre as demais
regides do pais, os determinismos racial e geografico (CANDIDO, 2006), havia, ainda,
todos os intelectuais ligados ao Movimento Regionalista. A questdo do negro africano e
sua influéncia nas regides acucareiras a época da colonizagdo foi um importante
referencial para esse movimento. Os estudos e defesas dos negros entre os intelectuais
atingiram a medicina psiquiatrica na figura de Ulysses Pernambucano, interlocutor e
primo de Gilberto Freyre, sendo o responsavel pela tentativa de descriminalizacdo, pela
area médica, das religides afro-brasileiras, primordialmente concentradas nas areas dos
subdrbios da cidade. Encaradas como fragmentos de um periodo colonial que deveria
ser dizimado, os religiosos eram tratados como caso de policia e, desde o0s anos de 1920,

figuravam nos noticiarios jornalisticos de Recife (ALMEIDA, 2001).



44

1.2.2 Tempos do Servico de Higiene Mental e a realizacdo do | Congresso Afro-

Brasileiro

Ulysses Pernambucano € um dos expoentes da corrente de higiene mental,
fundada nos anos de 1923, na cidade de Rio de Janeiro, pela Liga de Higiene Mental.
Por intermédio da Escola Psiquiatrica do Recife, nascida da influencia de Ulysses, €
criada em 1931 a Divisdo de Assisténcia a Psicopatas de Pernambuco e, posteriormente,
o0 Servigo de Higiene Mental do Hospital de Alienados de Recife (SHM). Em 1933, por
meio da Divisdo de Assisténcia a Psicopatas, surge a Liga de Higiene Mental, Secdo de
Pernambuco, tendo como presidente Ulysses. Na reunido de inauguracdo da Liga, além
de varios especialistas do campo médico, havia a presenga de alguns intelectuais
pertencentes as ciéncias sociais (CAMPOS, 2001).

O Servigo de Higiene Mental atuava “esclarecendo, educando o publico sobre a
natureza, a causa, a curabilidade das doengas mentais, os meios de evita-las, fazendo
higiene pré-natal, médico-escolar, profilaxia da sifilis, higiene industrial e
profissional”?. Era por meio de suas publicacdes no Boletim de Higiene Mental que
médicos, pesquisadores e intelectuais se direcionavam a sociedade pernambucana mais
ampla (CAMPOQOS, 2001). No SHM, Ulysses desenvolve variadas pesquisas de cunho
estatistico e etnografico, entre elas, realiza a investigacdo sobre os cultos afro-
brasileiros, entendidos até entdo como fendbmenos psicopatoldgicos (RODRIGUES,
1935; 1939). A abordagem dos cultos pelo psiquiatra visava uma medicina social, de
carater preventivo, sobre a compreensdo da religiosidade negro-africana e ndo mais a
sua patologizacdo (FERNANDES, 1973).

Sob clara influéncia do culturalismo e do regionalismo freyreano
(PERNAMBUCANO, 2005) e das politicas publicas higienistas da época, Ulysses
Pernambucano atualizava o entendimento médico de Nina Rodrigues sobre a religido
dos africanos no Brasil. As teorias do médico maranhense sdo reformuladas e seu
conceito de raca bioldgica, em termos evolutivos e degenerativos, passa a compreender
raga a partir de leis de hereditariedade. Com esse olhar, em seu Boletim de Higiene
Mental, o SHM publica:

20 que € a Assisténcia a Psicopatas de Pernambuco. Boletim de Higiene Mental, Recife, ano 2, n.4, abr.



45

Homens normais, homens capazes, homens construtores do progresso
material e moral da sua espécie - eis o que pede a eugenia (DOMINGOS,
1938).

Dai a possibilidade de uma psiquiatria preventiva que investe em projetos de cunho
culturalista (PERNAMBUCANO, 2005), ainda que fortemente marcados por agdes de
controle social. Em termos politicos, o culturalismo na area da medicina psiquiatrica de
Ulysses Pernambucano dava contornos mais fortes ao projeto regionalista de exaltacéo
dos negros, e por consequéncia do Nordeste. Entretanto, em termos epistemoldgicos, o
culturalismo pregado se via ndo tdo distante das concepg¢des sobre as diferencas raciais,
a cultura seria, assim, uma substancializacdo psicologizante herdada pelo sangue. Os
conceitos, deterministas, de primitivo e arcaico ndo seriam mais relacionados a raga,
mas aos caracteres puramente psicologicos mensurados numa escala evolutiva cultural.
Tais caracteristicas, vistas como representacdes coletivas, deveriam ser corrigidas por
um processo de revolucgao educacional para que se elevassem as etapas mais adiantadas
da cultura (RAMOS, 1988).

O Servico de Higiene Mental atuava ndo somente sobre os individuos, mas sobre
toda a populacdo — ou pelo menos a populagdo das areas carentes e periféricas de
Recife, aglomerados caracteristicamente compostos por negros e mesticos. Embora
Ulysses Pernambucano tenha se afastado, a priori, da antropologia psiquiatrica de Nina
Rodrigues quanto ao conceito de raca, o papel da religido africana continua como ténica
de suas pesquisas sobre as reminiscéncias negras na sociedade brasileira. Desse modo, o
SHM, por meio de Ulysses Pernambucano, que conseguiu junto ao Secretario da
Seguranca Puablica a transferéncia da supervisdo sobre as religides africanas no pais
(RIBERIO, 1988), toma para si a tarefa de investigar as préaticas religiosas como causas
de distarbios mentais, criando, assim, uma politica de controle no que diz respeito a
medicina social (DANTAS, 1988) e a seguranca plblica®. Tendo como espelho a
experiéncia de Canudos, ja observada por Nina Rodrigues (1939), o SHM se pds como
missdo o combate a formas religiosas que implicavam em degeneracdo social e

desordem social®*.

% Note-se que, seja no campo da higiene mental ou na quest&o de seguranca publica e ordem nacional, o
negro e o mestico sdo alvos de politicas moralizantes por ndo seguirem a conduta socio-religiosa esperada
para o cidaddo brasileiro.

“ Religides do Recife. BOLETIM DE HIGIENE MENTAL. Ano I n° 1, Recife, Dezembro de 1933.



46

Sobre essa Ultima valoracdo, também, estava em jogo a legitimidade da medicina
enquanto um saber cientifico (CAMPOS, 2001). Desde os tempos de Nina Rodrigues
debatia-se a autoridade dos médicos sobre os corpos dos sujeitos®. As praticas
instrumentais racionalizadas galgavam a condi¢do de um conhecimento secularizado
por meio do Codigo Penal de 1890, em seus artigos 156, 157 e 158, que criminalizava a
pratica ilegal da medicina e, por isso, a pratica do espiritismo e o curandeirismo
associado as religides negras (GIUMBELLI, 2003). Arthur Ramos chega a confessar

que

Aquelles que praticam a especialidade de doengas mentaes, no Brasil,
bem sabem que €é ingrato o seu mistér, pois encontram da parte dos
curandeiros, neste ramo da medicina, a sua mais renhida concurrencia.
(...) Si o doente fica bom, o merito cabe a estes, e si peiora ou seu caso é
desanimador, a culpa reverte ao medico (RAMOS, 1937b: 75).

As praticas de curandeirismo, para Arthur Ramos (1988) — discipulo de Nina
Rodrigues, mas que converte a logica racialista de seu mentor para uma abordagem da
cultura em termos evolucionistas e, também, seguidor das ideias de Ulysses
Pernambucano — seriam comparadas ao charlatanismo, consequéncia direta de uma
mentalidade pré-légica que se originou por meio da miscigenacdo com as formas
culturais e psicologicas mais atrasadas, 0s negros e indios em solo brasileiro. Dessa
forma, o projeto intervencionista do SHM direcionava-se para um argumento que

discriminava o tratamento pelo curandeiro, alertando a sociedade para a sua nocividade:

Uma estatistica que o Servico de Higiene Mental fez, mostrou que 0s
doentes mentais internados na Tamarineira, curavam em maior ndmero,
nos primeiros meses de tratamento. Doentes com muitos meses de
internamento, ou sejam, pessoas que estdao loucas ha muito tempo, curam-
se mais dificilmente, que aquelas que se acham doentes hd um ou dois
meses somente. Isto equivale a dizer que as doengas mentais devem ser
tratadas aos primeiros sintomas, logo no inicio da enfermidade, pois
dessa maneira ha maior probabilidade de cura. Donde a concluséo natural
de que a nocividade do tratamento pelo curandeiro, reside ndo sé nas

% Nina Rodrigues, por meio de sua atuacio no campo da medicina legal, dialogava diretamente com as
teorias criminalistas de sua época. Para o pesquisador, o erro do cddigo penal em atribuir uma igualdade
de penalizacdo para todos os homens residia na variagdo dos graus evolutivos das ragas humanas, dai a
medicina, conjugada as analises antropolégicas, ser a forma de conhecimento que poderia atestar a
penalidade a partir da combinagdo do tipo de crime ao desenvolvimento evolutivo do criminoso
(RODRIGUES, 1934).



47

“mesinhas”, “passes”, etc, a que se submetem os doentes, mas, ¢
principalmente, na demora gue acarreta para o verdadeiro tratamento, por
médicos especialistas®.

Para os técnicos da psiquiatria pernambucana, somente com “um trabalho
continuo e persistente de educacdo podera fazer desaparecer essa entidade — o0 homem-
medicina, que a violencia policial jamais conseguiu reprimir”’. Entretanto, o SHM
“investigando as religides chamadas inferiores, no Recife, acompanhando de perto as
suas praticas e atividade, tem em mé&os 0 seu controle para qualquer intervencao
profilatica necessaria” (FERNANDES, 1937: 118-19).

Nesse cenario de controle social e de ado¢do da psiquiatria preventiva da
época, Gilberto Freyre idealiza, com a ajuda de Ulysses Pernambucano, o | Congresso
Afro-Brasileiro, no ano de 1934, entre os dias 11 e 16 de novembro, apds a publicacao
de Casa-Grande & Senzala®’. O Congresso ocorreu no Teatro Santa Isabel em Recife,
local mitico para aqueles que defendiam as causas dos homens negros, nas palavras de
Joaquim Nabuco, “aqui vencemos a batalha da aboli¢ao” (FREYRE, 1988: 348). Foi
nas dependéncias do Servigo de Higiene Mental que o congresso fora organizado em
varias reunides. Tecnicos do SHM, estudiosos sobre 0s negros e suas formas religiosas,
além de babalorixads e ialorixas, participaram do encontro e ajudaram em sua
formulacdo (MELLO, 1998). O evento consistiu em um marco no projeto freyreano de
legitimacdo da influéncia negra na formacao da sociedade brasileira, corroborando com
a assertiva de controle e monitoramento da populacdo negra e mestica pelos intelectuais
e homens de ciéncia nordestinos.

A sociedade recifense ndo compreendia bem o porqué da realizagdo de um
encontro em que 0 negro seria o protagonista. Tampouco 0s membros da Igreja Catélica
e do Governo do Estado, este ultimo questionando até mesmo a pratica dos psiquiatras
do SHM de ndo concentrarem seus trabalhos diarios nos consultérios, realizando

trabalhos de cunho etnografico para o melhor entendimento da populacdo local

% O Curandeirismo e as Doencas Mentais. Boletim de Higiene Mental. Ano V, N° VI, Recife, Outubro de
1937.

2" No governo varguista, 0s negros eram considerados como foco propulsor do comunismo. Varios
intelectuais que pesquisavam o candomblé no Nordeste foram presos, entre eles Gilberto Freyre. Apds a
realizacdo do | Congresso Afro-Brasileiro, o intelectual é acusado de fomentar o comunismo por estudar
o0s negros no Brasil e a sua contribuicdo, tendo seu nome associado a Esquerda Democratica, formada por
opositores de Getulio Vargas (DANTAS, 1988; MOTA, 2008).



48

(PERNAMBUCANO, 2005)%®. Assim, o0 SHM lanca uma justificativa plblica para a

realizacdo do “I Congresso de seitas africanas”:

Vem causando 0s mais curiosos comentarios esse 1° Congresso de
seitas africanas que se vai reunir em Agosto proximo, comentérios que
pecam de inicio por uma incompreensdo total de que vai ser esse
interessante certame. Provocando idéias absurdas sobre finalidades
absurdas. Esta nota esclarece a coisa. Um grupo de estudiosos de assuntos
afro-brasileiros, a frente o socidlogo Gilberto Freyre, colaborando com o
Servico de Higiene Mental, conseguiu que as diversas seitas africanas por
aqui espalhadas se reunissem em um congresso, onde firmariam teses de
interesse comum, seriam esclarecidos rituais, uma melhor informacéo de
tradicBes que ouviram desde o berco seria trazida ao conhecimento dos
outros, canticos e costumes. Tudo isso que esta por dentro duma religido
que é antiquissima, e vedado aos estudiosos que se véem de fora, ndo
satisfeitos s com o que é de leitura, assim mesmo em livros raros e
poucos. O Servico de Higiene Mental representa essa vigilancia. Esse
congresso que se vai realizar trard aos nossos técnicos momentos de
observacdo mais acurada, matéria que s numa reunido dessas, ventiladas
questdes intimas as seitas, poderé vir & tona. N&o tem outro fim®.

Do interesse sobre os “problemas negros” desencadeados por Gilberto Freyre,
pode-se perceber a grande influéncia que este exerceu sobre o Servigo de Higiene
Mental recifense®®. Em sua obra Problemas Brasileiros de Antropologia, Freyre (1973)
relata que, sob o apoio de seu primo e, também, regionalista Ulysses Pernambucano,
chegou a sugerir para os responsaveis pela revista Neurobiologia a juncdo desta com
publicacdes de cunho antropoldgico e sociologico. Porém tal sugestdo foi rejeitada pela

direcdo da publicagao, continuando a revista ortodoxamente médica.

%8 Fernandes (1937) atribui o mérito de maior conhecimento acerca dos cultos e suas diferenciacdes para
0s membros do SHM que ao descreverem as praticas rituais em seus trabalhos contribuiam para os
campos de pesquisa médico e sdcio-antropolégico.

# Religides do Recife. BOLETIM DE HIGIENE MENTAL. Ano | n° 1, Recife, Dezembro de 1933.

% Em conferéncia, na abertura do 3° Congresso da Sociedade de Neurologia, Psiquiatria e Higiene Mental
do Nordeste, ocorrido em Sergipe, Ulysses Pernambucano relata: “Sem preocupagdes de bairrismos ou
preferéncias inescusaveis e sem intuitos outros sendo conservar 0o que o Brasil tem de prdprio nas
peculiaridades da cultura, da paisagem, da lingua, do folclore, da ciéncia, dos modos de vida, da cozinha,
nesta regiao fundou-se ha anos, no Recife, o Centro Regionalista do Nordeste. Gilberto Freyre ja disse,
em mais de uma ocasido, o que foi essa reunido de homens das mais diversas profissdes e de todas as
filosofias. O que ele ndo disse foi que era ele proprio o centro da atracdo daquele grupo. O Centro viveu
pouco — o suficiente, porém, para que o grande socidlogo brasileiro fosse compreendido e que suas
preocupacgdes pelos problemas brasileiros, e especialmente nordestinos, ainda hoje se reflitam em outros
estudiosos ou artistas, médicos, jornalistas, romancistas, historiadores, poetas, fil6logos e pintores. Ainda
essa influéncia deve ter atuado no nosso subconsciente quando nos congregamos, psicdlogos,
neurologistas, psiquiatras e neuro-higienistas nesta Sociedade de Neurologia, Psiquiatria e Higiene
Mental do Nordeste Brasileiro. (...)” (PERNAMBUCANO, 2005, s/p).



49

Segundo Gilberto Freyre, em conferéncia sobre Ulysses Pernambucano em

Maceid, em marc¢o de 1944, pouco depois da morte do psiquiatra em dezembro de 1943:

[...] a idéia do Congresso ndo me teria talvez ocorrido se ndo fosse o
trabalho interessantissimo que Ulysses Pernambucano vinha realizando
de controle cientifico das chamadas seitas africanas do Recife. A
principio pensei em realizar ndo um congresso principalmente de
documentacéo viva e de estudo panoramico de assuntos afro-brasileiros,
como o que se realizou, afinal, mas um congresso de “seitas” ou
“religides” de origem africana, que reunisse babalorixas ou delegados das
principais seitas chamadas africanas existentes no Brasil. Mas tdo forte
era 0 sentimento de ortodoxia da parte de alguns chefes de seitas que
verifiquei ser impossivel o conclave imaginado. Sobre esse fracasso é que
se desenvolveu a idéia do Congresso Afro-Brasileiro do Recife, tornado
possivel pelo trabalho de higiene mental e, a0 mesmo tempo, de
investigacdo cientifica, realizado em Pernambuco por Ulysses
Pernambucano e por seus colaboradores em torno das sobrevivéncias
religiosas de cultura africana (GONSALVES DE MELLO, 1988).

Com a parceria entre a pratica medica de Ulysses Pernambucano e as
consideracOes teoricas de Gilberto Freyre, em 1932, o Servico de Higiene Mental ja
havia conseguido retirar da alcada policial recifense o poder de forga contra os cultos
religiosos praticados pelos negros e mesticos. Apds analises sobre os rituais e seus
frequentadores, o SHM indicava quais eram de fato as praticas religiosas e culturais
legitimas da cultura dos negros africanos. Os membros do 6rgdo médico visitavam o0s
terreiros, arguiam pais e maes-de-santo e realizavam exames psicol6gicos quando os
técnicos os achavam necessarios. O que era considerado como ‘“baixo espiritismo”
deveria ser levado ao aparato da forca policial ou seus adeptos tratados, quando
diagnosticados com alguma doenca mental. Nesse cenario o Xangd pernambucano
ganha forca como manifestacdo expoente do negro na sociedade recifense, como uma
autentica e pura préatica religiosa (RAMOS, 1988). O que antes era magia e feiticaria
comeca a ser distinguido na busca de uma pureza africana em terras brasileiras
(DANTAS, 1988). Os Boletins do Servico de Higiene Mental sdo elucidativos, trago

como exemplo um em que a categoria catimb6 aparece discriminada®":

%1 0 termo catimbé era empregado como sindnimo de rituais de Jurema, o que ainda é comum em
Pernambuco.



50

Desde sua inauguracao e usando todos os meios a seu alcance o Servico
de Higiene Mental tem procurado colocar no foco o perigo que a préatica
de certas religiGes inferiores representa para a satide mental de um grande
numero de pessoas. O baixo espiritismo, as sessdes de catimbd
contribuem a levar aos hospitais de psicopatas muitos daqueles
individuos insuficientemente resistentes®.

Muitas questBes estavam em jogo a época, principalmente, no caso dos
psiquiatras liderados por Ulysses Pernambucano no SHM, as praticas com e sem
fundamentagdo médica. O que era entendido como “baixo espiritismo” era justamente
as formas religiosas que exerciam trabalhos de cura (GIUMEBELLI, 2003) fortemente
influenciados pelas tradi¢bes indigenas. Tais praticas configuravam uma concorréncia
desleal para a medicina que ndo alcangcava as camadas mais populares da cidade de
Recife nos anos de 1930.

O catimbd era fonte de exploracdo pela ignorancia da credulidade alheia, era,

muitas vezes, a fonte das

[...] doengas nervosas e mentais, pela sua prépria natureza, sdo aquelas
que mais estdo sujeitas a agdo do curandeirismo. Chega, mesmo, a ser a
principal especialidade dele. Sintomas evidentes de alienagdo sdo
interpretados muitas vezes pelas familias ignorantes, como estando o
doente com “espiritos encostados” ou sob a influéncia de algum
“despacho”, opinido esta, logo sempre reforcada pelo curandeiro®.

Era a magia que se alastrava por meio do curandeirismo que deteriorava a salde
da populacédo negra e mestica, consistindo em uma problematica de doenca social para a
sociedade mais ampla. Por mais que o Candomblé baiano e o Xangb pernambucano
ganhassem prestigio, em nada os catimbozeiros recuavam em seu dominio, consistindo
0 toré uma categoria oposta a nagb (DANTAS, 1988). O catimb0 era uma bruxaria,
reunindo o que era condenavel pelas religiGes catdlica, negra e indigena. Um culto
irregular, sem hierarquias e gradacGes, sem uma ética, um culto que se perpetuava entre
0s mocambos pernambucanos e nas baixas habitacGes baianas e cariocas, capaz de

trazer a morte para quem se aproximava (CASCUDO, 1978).

%2 Licso a Meditar. Boletim do Servigo de Higiene Mental. Ano I, N° I1l, Recife, Marco de 1934.
% Espiritismo e Higiene Mental. Boletim de Higiene Mental. Ano V, N ° V, Recife, Agosto de 1937.



51

A vertente indigena predominava no catimbé devido aos trabalhos de cura por
meio da terapéutica vegetal. Era a tradicdo médica dos pajés nas areas urbanas do
Nordeste. O tabaco, aspirado num cachimbo invertido, provocando o transe. O sopro, a
succdo e a defumacgdo combinados a crucifixos, a santos, as oracdes e ao ressoar dos
ritmos negros. A magia do branco europeu, também, se mesclando a essa confusdo de
simbolos e significados. Puro sincretismo que degenerava as purezas religiosas
(CASCUDO, 1978). Mistura que corrompia ndo as racas, mas as formas culturais
brancas, negras e indigenas. Um culto que difundia as psicologias discrepantes dos tipos
culturais.

O discurso dos membros do Servico de Higiene Mental envolvia a sociedade
recifense e, também, os religiosos. Ser acusado de catimbozeiro era uma falta, se ndo
um crime, grave. Nessa tomada interpretativa do discurso higienista de controle social, a
rede de conflitos existentes entre os religiosos se ampliou e o catimbo se configurou em
uma categoria de acusacao, ao passo que a categoria nagd foi apropriada como sinénimo
de pureza, no proprio contexto dos sujeitos adeptos das religides de matrizes africanas e

indigenas:

Ilimo. Snr. Dr.

Em 29 de Margo de 1935.

Eu me sentei para escrever e nao foi para pedir nem para adular adular s6
santo grande que tenha para dar. Apois assim eu soube que o senhor ia
proceder a ndo dar esta licencia se o0 senhor quizer dar der e si ndo quizer
nédo der. E eu antes de conhecer chongou ja comia e ja bebia e ja vestia
para isto eu tenho a minhas outras leis meu caximbo grande para me
defender eu e Maroca Gorda somos chefe do Catimbd e minhas filhas
quase todas e se eu trabalhar por uma parte trabalho por outra e ndo tenho
medo de soldado de policia nenhum somente 0 medo que tenho é dos
castigos de Deus... para isto eu tenho Eichu GelQ e Eicht Tamentar para
me defender e si assim for eu quero que me mande 0s meu retratos quer
que é uma collecdo que tem la e ndo conheco bamba para acabar com o
meu terreiro José Claudino de Almeida e se duvidar pode vir a onde eu
moro e pode mandar pulicia grande que sae tudo é flechado nas nagrimas
Eu moro na manguabeira na casa de Maroca Gorda que tem 0 maracatu.
Dr. Olicio nada mais tenho a lhe dizer mais de uma vez boto meu nome
(@) José Claudino de Almeida (FERNANDES, 1937: 38-39).

A carta enviada ao SHM néo era de José Claudino de Almeida. Suspeitando

dessas linhas, Ulysses Pernambucano chama o religioso que Ihe atesta ser uma “arte” de



52

sua antiga companheira, que ap0s a separacdo havia integrado outro terreiro, para lhe
prejudicar.

Mal entendidos de outros tipos também ocorriam. Os famosos babalorixas
Adao*, Anselmo e Apolinério, eram tidos como os baluartes do Xangd pernambucano,
sendo o primeiro amigo de Gilberto Freyre, e o segundo tendo atuado com destaque no |
Congresso Afro-Brasileiro. Eram esses pais-de-santo que determinavam quais as
praticas “puras do Xangd” e quais eram os religiosos “sem competéncia”®,
disponibilizando listas com o0s nomes dos terreiros que atentariam contra a pureza da

tradicdo nago™®

. Entretanto, desentendimentos ocorriam em suas concepgdes. Esse foi o
caso de uma reclamacdo de Addo sobre as datas dos festejos publicos que Anselmo
repassou para 0 SHM e que foi determinado pelo 6rgdo como os Unicos dias que 0s
terreiros poderiam realizar seus “toques”. Sobre esse episodio, varios outros babalorixas
se pronunciaram, havendo uma repercussdo no jornal Diario de Pernambuco
(FERNANDES, 1937). Desse episodio podemos perceber as disputas internas travadas
pelos religiosos em busca da legitimidade de suas posicdes no campo religioso
recifense, nos remetendo a indagacdo sobre qual era a verdadeira tradicdo nagd, o
terreiro de Pai Anselmo ou o de Pai Adao? Mas voltemos as ocorréncias da época.

A medida para restringir as datas dos cultos publicos do Xango foi efetuada pela
Secretaria de Estado de Seguranca Pablica, por meio da Comisséo de Censura das Casas
de Diversbes Publicas. A pasta estadual, em 1935, repassava para 0 SHM, na figura de

Ulysses Pernambucano, o aval para conceder as licencas que permitiam a feitura dos

% 0 babalorixa Ad#o era o representante maior da pureza africana nagd em Recife, apesar de possuir uma
capela com santos cat6licos no terreno de sua casa (FERNANDES, 1937). A fama do terreiro de Pai
Adéo, fundado por volta de 1875 por uma africana, repercute até os dias atuais, constituindo em uma
linhagem que os religiosos se sentem orgulhos por pertencer. Em campo, pude comprovar que varias
pessoas me diziam ligadas & casa de Pai Ad&o, que assume a lideranga do terreiro em 1920, seja devido ao
parentesco religioso de seus pais e maes-de-santo a figura do babalorixd, seja pela ligacdo com seus filhos
carnais José Roméo e Malaquias, ambos, liderangas no terreiro ap6s a morte de Pai Addo. José Romédo
atuou como o babalorixa entre os anos de 1936 a 1971 e Malaquias assumiu a responsabilidade até o ano
de 1983. Apds a morte de Malaquias, Manoel Papai, filho do Jodo Roméao, é o babalorixa do Sitio do Pai
Adéo, como é conhecido popularmente o terreiro, até os dias atuais (COSTA, 2003). Ha ainda outro neto
do conhecido babalorixa, Paulo Braz, filho de Malaquias. Paulo Braz esta a frente de outro renomado
terreiro em Recife, préximo ao Sitio de Pai Addo. As pessoas ligadas a sua casa se consideram
pertencentes a linhagem nagd do babalorixa Adéo.

> 0O dialogo entre intelectuais, técnicos do SHM e agentes religiosos é retomado por Addo em seu
discurso sobre a feiticaria, quando da visita de Fernandes a sua casa: “falam que nas seitas africanas se faz
bruxaria adorando o diabo. Isto ndo é verdade. Bruxaria assim quem faz ndo é o negro, é 0 portuguez e 0
indio” (FERNANDES, 1937: 62-63).
% pedro Cavalcanti (1988), técnico do Servico de Higiene Mental, apresenta um relato sobre a atuagdo do
SHM no | Congresso Afro-Brasileiro.



53

festejos religiosos®’. Devido a esse procedimento, aliado & exigéncia de entrega de um
estatuto por cada terreiro para a concessao do funcionamento dos mesmos, 0s técnicos
do SHM fiscalizavam as casas de Xangd e acompanhavam seus rituais. Com a medida
de controle sobre os toques, todos os responsaveis pelos terreiros deveriam informar ao
orgdo sobre a realizacdo dos mesmos (FERNANDES, 1937). Como os religiosos ndo
queriam se indispor com o0 SHM, além de comunicar as festividades, muitos enviavam

um convite para a participacdo dos membros da instituicao:

Illmo. Senr. Dor. Ulyse. Saude. Felicidade, € que Ihe desejo. Fago estas
duas linhas participando a V. sara. que amanha vou fazer a festa de
changou e como disse a V. sra. em casa do senr. Oscar, e fiz 0 convite 0
sr. Me disse que um dia ou dois antes mandasse lembrar, por isso escrevo
a V. as., doutor Pedro Cavalcante doutor Gilberto e as Exmas. Familias.
Fico esperando a chegada da V. S. Nada mais, do criado Obr. Endereco
Rua da Mangaba n.° 265, Campo Alegre (a.) Sivirino Beserra.
(FERNANDES, 1937: 21).

Mas ndo eram apenas os técnicos do Servico de Higiene Mental os convidados,
Gilberto Freyre também o era. Embora o autor ndo possa ser considerado um estudioso
sistematico das religides negras — ainda que o tema da religido esteja fortemente
presente de maneira diluida em todos os capitulos de Casa-Grande & Senzala e de
Sobrados & Mucambos® -, suas atividades praticas e suas preocupacdes intelectuais, o
que defino como seu projeto politico e intelectual, envolviam tais experiéncias e sua

legitimidade por meio da ideia de tradicéo e regionalismo.

%7 Até entdo, as licencas para o funcionamento das casas de culto eras concedidas pela Comissdo de
Censura das Casas de Diversdes Publicas. E interessante notar em que comissdo estavam alocados 0s
problemas concernentes as religides de matriz afro-brasileira e afro-indigena. No Arquivo Publico
Estadual Jorddo Emereciano pude encontrar, com a ajuda do historiador Hildo Leal, responsavel pelos
manuscritos, Vvarias licencas concedidas aos terreiros. Em muitos casos as licencas eram concedidas para
o funcionamento de centros espiritas, agremiacbes carnavalescas e para a realizacdo de maracatus,
recursos que os babalorixas utilizavam para burlar a repressdo policial.

% No tocante ao pensamento de Gilberto Freyre é possivel afirmar que sua teoria sobre a constituicdo do
Brasil da lugar de destaque a religido de maneira geral e ndo sé as formas religiosas dos negros. Basta
observarmos como a religido foi importante para a formacéo da sociedade brasileira na perspectiva do
autor que chegou a formular uma teoria sobre o catolicismo luso-brasileiro, indicando que a Igreja
Catdlica fora uma instituicdo que complementava e disputava o lugar na estrutura social ocupada pela
casa-grande, demonstrando, assim, como a religido influenciava a vida social na colénia (FREYRE, 2005)
e 0 processo de urbanizacdo do pais (FREYRE, 2002). Na sua analise, mais social que econdmica ou
politica sobre a formacdo do Brasil, o catolicismo portugués, menos ortodoxo que o do restante da
Europa, permitiu que os antagonismos entre diferentes ragas e culturas em contato encontrassem um
equilibrio na superestrutura social.



54

Em defesa de suas ideias, de seu campo de pesquisa e de seu projeto politico e
intelectual para o Nordeste, Gilberto Freyre empreende esforcos por meio da
antropologia aplicada de Ulysses Pernambucano (FREYRE, 1966), do Servico de
Higiene Mental®* e do | Congresso Afro-Brasileiro. Embora ndo concentre suas
pesquisas no campo religioso do negro, Freyre tem estreitas relacdes com religiosos e 0s
leva a participar do evento realizado, legitimando suas posi¢cdes enquanto os verdadeiros
detentores da religido afro-brasileira. Sob a legitimacdo desses religiosos, legitimacgéo
dada e corroborada pelos intelectuais e cientistas (CAMPOS, 2001), o Servico de
Higiene Mental atesta quais sdo as casas em que a verdadeira religido africana pode ser
encontrada, realizando, ainda, observagdes e exames mentais em adeptos das tradi¢des
religiosas afro-brasileiras e afro-indigenas.

O Servico de Higiene Mental atuava com os aportes tedricos de Gilberto
Freyre e partia de uma dicotomia entre religido e magia para dar seu aval sobre as casas
de culto. Em um trecho de Casa-Grande & Senzala, que considero passar quase
despercebido aos olhos do leitor interessado no lugar das praticas religiosas no
pensamento freyreano, o autor explora o contato cultural entre indios, negros e brancos

no processo de formacdo do pais para afirmar que o indigena

[...] aqui surpreendido em plena nudez e nomadismo, vivia no meio de
sombras de preconceito e de medo; muitos dos quais nossa cultura
mestica absorveu, depurando-os de sua parte mais grosseira ou indigesta.
E assim que a nocdo de caiporismo, tdo ligado a vida psiquica do
brasileiro de hoje, deriva-se da crenga amerindia no génio agourento do
caipora; este era um caboclinho nu, andando de uma banda sé, e que
qguando aparecia aos grandes era sinal certo de desgraca. Sumiu-se 0
caipora, deixando em seu lugar o caiporismo, do mesmo modo que
desapareceram os pajés, deixando atras de si primeiro as "santidades" do
século XVI, depois varias formas de terapéutica e de animismo, muitas
delas hoje incorporadas, junto com sobrevivéncias de magia ou de
religido africana, ao baixo espiritismo, que tanta concorréncia faz a
medicina a européia e ao exorcismo dos padres, nas principais cidades e
por todo o interior do Brasil (FREYRE, 2005: 172).

% Apés a nomeagdo de Agamenon Magalhdes, no ano de 1937, para a interventoria do estado de
Pernambuco, Ulysses Pernambucano é destituido de seu cargo no Servigo de Assisténcia a Psicopatas sob
acusacdo de irregularidades administrativas, em 1938. Sendo que um ano antes, o psiquiatra havia sido
preso sob a acusacdo de envolvimento com praticas comunistas (DANTAS, 1988). Com a demisséo de
Ulysses e a portaria, de 1938, expedida pelo Governo do Estado que determinava o fechamento de todos
os terreiros, as religiGes negras voltam a ser casos para a alcada da policia (CAMPQOS, 2001).



55

Nesse pequeno trecho, o interessante é perceber que as praticas de baixo
espiritismo eram aquelas referentes as praticas em contato com a religiosidade indigena.
Tal fato foi percebido e corroborado pela Missdo de Pesquisas Folcloricas, em 1938,
coordenada por Mario de Andrade (CARLINI, 1993)*. Se por um lado essa dicotomia
parece contraditoria para um regionalismo de discurso culturalista de harmonia quanto a
miscigenacdo racial, por outro ela corresponde ao projeto freyreano de caracterizacao

particularista do negro na composicdo do Nordeste.

1.2.3 O projeto politico e intelectual de Gilberto Freyre e seu controverso

culturalismo

Todos os esforcos, intelectuais e de homem publico, empreendidos por
Gilberto Freyre estavam envoltos por seu projeto politico e intelectual de regionalismo.
Um regionalismo generalizado na figura do negro e da harmoniosa miscigenacéo e,
motivo de critica por seus pares no seio das ciéncias sociais (CARDOSO, 2005; 2013;
SKIDMORE, 2012). Uma disputa de campos entre o Nordeste “tradicional” e o Sudeste
“modernizado” (FREYRE, 1968). O Mestre de Apipucos desconfiava da modernidade
industrial como ficou latente em seu discurso sobre a importancia de se considerar a
especificidades regionais frente a concep¢do nacionalista brasileira. Invertendo a
abordagem especifica do Nordeste, o intelectual almejava alcancar a justificativa para a
acdo inter-regional da politica, entretanto seus objetivos foram frustrados por uma
acepcao de Estado nacional-desenvolvimentista (FREYRE 1947; 1968; 1996).

Ao mesmo tempo em que 0 movimento regionalista exaltava a contribuicdo
cultural do negro, as suas manifestagdes culturais eram fortemente reprimidas e
reformuladas pelos estudiosos. A tradicdo africana de origem ioruba (nagb) era tida

como a mais pura frente a outras tradi¢cdes, em especial, a de origem banto, desde Nina

0 Em 13 de fevereiro de 1938 a Miss&o de Pesquisas Folcléricas aportou em Recife, em meio & delicada
situacdo politica vivida no periodo do Estado Novo. Agamenon Magalhdes, interventor federal no estado,
restringiu a atuacdo da pesquisa aos seus circulos de influéncia, proibindo qualquer contato entre os
membros da Missao e Gilberto Freyre, sob a ameaca de negar apoio material a expedicdo. Carlini (1993:
29) ainda relata a forte influéncia da Igreja Catdlica que “decretou a perseguigdo policial aos cultos afro-
brasileiros e de feiticaria, como o Xangd e o Catimbd, efetuando o fechamento de varios centros e
terreiros, e dificultando sobremaneira os trabalhos de coleta da MPF”. Devido a toda essa conjuntura, a
expedicdo estudou muito pouco o catimbé em Pernambuco, mas é interessante notar que na Paraiba,
estado em que a Missdo conseguiu acompanhar um grande nimero de catimbds, alguns dos catimbozeiros
eram provenientes de Pernambuco ou por a4 haviam passado.



56

Rodrigues (RAMOS, 1988). Esta, por forca das lavouras de cana-de-agucar,
predominava em Pernambuco (RODRIGUES, 2008b; FREYRE, 2005), o que se traduz,
a meus olhos, em desgosto velado para o grupo regionalista. 1sso porque, embora a
questdo da mesticagem seja a defesa central de Gilberto Freyre quanto a sua teoria sobre
harmonia racial, a tradicdo dos negros bantos constitui um problema quando observada
sua “predisposi¢cdo” a mistura com outras tradicdes (RODRIGUES, 2008b), perdendo
assim a particularidade promulgada pelas acGes praticas dos regionalistas.

Se posicionando contra a formulagdo analitica sobre as racas efetuada por Nina
Rodrigues, Gilberto Freyre (2005: 390) afirma que “os escravos vindos das areas de
cultura negra mais adiantada foram um elemento ativo, criador, e quase que se pode
acrescentar nobre na colonizagdo do Brasil”. Ora, nosso médico maranhense ja havia
afirmado que chegariamos a alcancar as civilizagdes europeias porque para ca vieram 0s
negros mais adiantados dos povos africanos. O argumento racial, préprio a Nina
Rodrigues (2008b), é positivado em sua compreensdo sobre variados tipos culturais
negros. Nesse ponto, nossos autores ndo se distanciam, pelo contrario. Freyre retoma a
assertiva, racialista rodrigueana sobre a capacidade cultural dos negros. Nesse sentido,
concordo com Carneiro (1964: 107), e estendo seu pensamento para Freyre, quando diz
que sobre os estudos referentes ao negro houve uma mudanca de interesse — da raca
para a cultura — mas ndo de orientacéo.

O negro sempre esteve no foco dos estudos de Freyre. Sua dissertacdo de
mestrado defendida na Universidade de Columbia, no inicio da década de 1920,
intitulada Social Life in the Middle of the Nineteenth Century, tinha como fio condutor a
comparacio entre a vida do escravo brasileiro e a do operariado europeu®. A concluséo
de nosso autor consistia na comprovagao de que a condi¢do de vida do escravo era a
melhor. De seu professor, no curso secundario de Recife, Oliveira Lima, Freyre recebe
0 ensinamento sobre o papel da historia para seu conhecimento social e do antrop6logo
Franz Boas, assimila seu olhar culturalista. Hebert Spencer também fora uma de suas
influéncias (FREYRE, 2006) e, por consequéncia, seu positivismo calcado nas teorias
evolucionistas de Charles Darwin, mais tarde denominado de evolucionismo social.

Entre todas as influéncias que recebeu certamente a de Boas é a mais

conhecida, até mesmo porque Freyre o colocava como o seu grande mentor intelectual.

1 Publicada no Brasil em 1977 com o titulo de Vida Social do Brasil em Meados do Século XIX.



57

No Prefacio a 12 Edicao de Casa-Grande & Senzala, nosso autor inicia suas memorias
para a composi¢cdo de sua primeira obra vultosa, entre seus agradecimentos aparece 0

nome do antropologo formulador da escola culturalista. Freyre relata que

O Professor Franz Boas €é a figura de mestre de que me ficou até hoje
maior impressdo. Conheci-o nos meus primeiros dias em Columbia.
Creio que nenhum estudante russo, dos romanticos, do século XIX,
preocupou-se mais intensamente pelos destinos da Russia do que eu pelos
do Brasil na fase que conheci Boas. Era como se tudo dependesse de mim
e dos meus de minha geracdo; da nossa maneira de resolver questdes
seculares. E dos problemas brasileiros, nenhum que me inquietasse tanto
como o da miscigenacdo (FREYRE, 2005: 31).

Continuando sua divida intelectual, o pernambucano prossegue:

Foi o estudo de antropologia sob a orientacdo do professor Boas que
primeiro me revelou o negro e o mulato no seu justo valor — separados
dos tracos de raca e os efeitos do ambiente ou da experiéncia cultural.
Aprendi a considerar fundamental a diferenca entre raga e cultura; a
discriminar entre os efeitos de relacbes puramente genéticas e os de
influéncias sociais, de heranca cultural e de meio. Neste critério
diferenciacdo fundamental entre raga e cultura assenta todo o plano deste
ensaio. [...] (FREYRE, 2005: 32).

Com as confissdes de Freyre, a teoria culturalista de Boas ganha destaque. Em
solo brasileiro, seria Gilberto Freyre o herdeiro da antropologia norte-americana ap6s
passar por um periodo de aprendizagem e de orientacdo com Franz Boas. Ao voltar para
o Brasil, o incipiente antrop6logo inicia sua tentativa de firmar-se como um intelectual,
escrevendo para jornais e atuando na vida politica do estado de Pernambuco, como
secretario do governador Epitacio Coimbra. H& ainda o relato de seu amigo, e intérprete,
0 bibliotecario Edson Nery da Fonseca, de que Freyre galgava o posto de Governador
do Estado de Pernambuco, acreditando que seria nomeado para o cargo de forma
indireta pelo Marechal Humberto de Alencar Castello Branco, primeiro Presidente do
Brasil instituido ap6s o Golpe Militar de 1964, com quem Freyre mantinha uma
amizade (CAMPQS, 2001).

Mas nos voltemos a Casa-Grande & Senzala. Na obra, o autor explicita que

sua andlise parte de uma diferenciacdo entre raca e cultura para uma melhor



58

compreensdo da formacdo de nossa populacdo. Sua ambigdo consistia em elaborar o
primeiro trabalho de cunho sociolégico que romperia com as abordagens raciais que
caracterizavam as interpretacdes sobre o Brasil. Para isso as contribui¢es dos negros e
dos indios seriam incorporadas as dos brancos europeus para uma verdadeira identidade
coletiva no processo de constituicdo do pais (ARAUJO, 2005).

Entretanto, uma das mais evidentes criticas a Freyre estd em sua utilizacdo da
ideia de raca confundida com o emprego do conceito de cultura em toda a obra. O
biologismo encontrado em variadas passagens de Casa-Grande & Senzala é sobreposto
a interpretacdo culturalista que Freyre fazia da teoria boasiana. Na formacdo da

sociedade brasileira, o intelectual acrescenta que

[...] a atividade patriarcal dos padres, embora exercida, muitas vezes, em
condicbes morais desfavoraveis, trouxe a formacdo do Brasil a
contribuicdo de um elemento social e eugenicamente superior. Homens
das melhores familias e da mais alta capacidade intelectual. Individuos
educados e alimentados como nenhuma outra classe, em geral
transmitiam aos descendentes brancos, € mesmo mesticos, essa sua
superioridade ancestral e de vantagens sociais. Inclusive a da cultura
intelectual e a de riqueza. [...] (FREYRE, 2005: 535).

O equivoco de Freyre esta na forma como toma o conceito de cultura de Franz
Boas. Parece-me que seus antagonismos equilibrados s6 podem aparecer como
contradicdo sem dialética (CARDOSO, 2013: 111) pelo uso equivocado do instrumento
de anélise.

Considerando Franz Boas como uma espécie de percursor do estruturalismo,
Lévi-Strauss (2003a) retoma a negativa do antropdlogo sobre as teorias evolucionistas
de que haveria tragos fundamentais nos grupos humanos que explicariam os estagios
culturais em que se encontravam. Isso significa que os costumes e as praticas podem
ser, a priori, 0s mesmos nos diversos agrupamentos, mas as causas que lhes propiciam
sdo de ordem psicoldgica diversa. Contra leis universais de um processo evolutivo do
homem, o relativismo cultural transporia os limites de uma histéria Unica para as
diferencas de ordem cultural. Seria a transposicdo do olhar antropol6gico para as
culturas e ndo mais as ragas. Dessa forma, cada cultura deve ser compreendida em seu

contexto e ndo num comparativo especulativo formulado por uma ideia de leis gerais



59

biologicistas. As searas psicologicas humanas definem-se, assim, por seus
determinismos culturais que nada tem a ver com os determinismos biolégicos.

Porém, para Freyre,

[...] nada mais anticientifico que falar-se da inferioridade do negro africano
em relacdo ao amerindio sem discriminar-se antes que amerindio; sem se
distinguir-se que negro. Se o tapuio; se o banto; se o hotentote. Nada mais
absurdo do que negar-se ao negro sudanés, por exemplo, importado em
nimero consideravel para o Brasil, cultura superior a do indigena mais
adiantado. [...] Por todos esses tracos de cultura material e moral revelaram-
se 0s escravos negros, dos estoques mais adiantados, em condicGes de
concorrer melhor que os indios & formac&o econdmica e social do Brasil. As
vezes melhor que os portugueses.

Pode-se juntar, a essa superioridade técnica e de cultura dos negros, sua
predisposicdo como que bioldgica e psiquica para a vida nos trépicos. [...]
(FREYRE, 2005: 370).

A andlise empreendida por Freyre consistia em um comparativo entre escalas
culturais evolutivas a partir das contribuic¢des raciais dos brancos europeus, dos negros e
dos indios*. No que se trata da mistura de racas, o Brasil é um laboratdrio de sucesso,
mas na mistura cultural, a heranca indigena é fortemente suprimida pelo autor que
manifestava a colonizacdo africana dos costumes como aquela que, por ser a mais
sofisticada, mais teria contribuido para a formacdo do pais (FREYRE, 2005: 164, 322,
368).

Do exposto, chego a terceira leitura do Manifesto Regionalista. Minha
compreensdao formulou-se apds todo o percurso que me detive a pensar sobre a
invisibilidade da Jurema no contexto urbano de Pernambuco, em especial na cidade de
Recife. Nas paginas deste capitulo tentei apresentar como me foram surgindo as
ocorréncias que me levaram ao nome de Gilberto Freyre. Parto do Manifesto para a vida
publica e a obra maior do autor porque foi na leitura do documento que minhas
suposicdes comecgaram a se enunciar.

O projeto politico e intelectual de Freyre se realiza em tons tradicionais,
regionais e modernistas. Seu “luxo de antagonismos” entre o portugués e o negro, € em

menor medida o indio, torna-se a alavanca para a ideia da harmoniosa miscigenacao

*2 Nesse sentido, pode-se comprovar que Gilberto Freyre ndo correspondia a uma outra corrente relativa a
Ulysses pernambucano e ao Servico de Higiene Mental, como Campos (2001) parece afirmar sua analise.



60

1** (ARAUJO, 2005). Com a exaltacdo da figura do negro africano, que ndo mais

racia
degenera o0 que com ele entra em contato, € tramada a preponderancia do Nordeste para
a formacgdo do Brasil. Como uma regido atrasada por seu tradicionalismo e por sua
faléncia econémica apds o fim do regime escravocrata e dos grandes engenhos de
aclcar, é a ela que o Brasil, moderno e mestico, deve sua populacio. E da heranca negra
que o pais deve se orgulhar, orgulhando-se, por conseguinte, do Nordeste. E a raca
negra que trouxe as maiores contribuicbes no campo da cultura para a psicologia do
brasileiro. O Nordeste, por meio de seu regionalismo, ndo rompe com o nacionalismo,
mas a regido € estendida como a sintese formadora do Brasil moderno.

Do regionalismo freyreano, estamos frente a legitimidade do autor no campo das
ciéncias sociais. Freyre, ao tomar 0 negro como a sua principal inspiragdo de pesquisa e
de sua sociologia do cotidiano, assume um lugar de destaque entre o0s interpretes do
Brasil, conduzindo de maneira magistral todo o seu projeto politico e intelectual de
exaltacdo do Nordeste e da contribuicdo africana para a formacdo do pais. A
repercussao disso é seu lugar de destaque entre nossa intelectualidade, o que ouso
afirmar que ja estaria essa posicao entre os almejos de nosso Mestre de Apipucos. Basta
olharmos para as infindaveis memorias que Freyre escreve em terceira pessoa Nnos
prefacios de suas obras* ou livro de rememoracdes, Tempo Morto e Outros Tempos.
Em todos esses casos, a vida do autor parece convergir para um so fim, seus estudos
socio-antropoldgicos sobre e para a interpretacdo da formacdo do Brasil.

Retomando a epistemologia politica de Viveiros de Castro (1999), o contexto de
efetuacdo que escapa a harmoniosa miscigenacdo brasileira é o lugar do indio no
Nordeste ou especialmente, nesta pesquisa, 0 que foi feito da contribuicdo indigena na
religiosidade popular da regido. E a invisibilidade da Jurema a que me refiro aqui e ao
catimbo como categoria de acusacdo que Gilberto Freyre repassa sob um viés

ideoldgico da superioridade da raca culturalizada e da cultura racializada negra.

¥ Mesmo em direcdes politicas opostas, Getilio Vargas acaba por se apropriar da interpretacio freyreana
para formular uma identidade nacional embasada na miscigenacdo harmoniosa das racas. Tal feito, apesar
de controverso em muitas questdes, inclusive de carater pratico sobre as politicas e determinismos do
periodo, referia-se a uma cultura homogénea a partir das diferencas.

# Ao utilizar esse argumento ndo desejo trazer para o debate 0s questionamentos entre a corrente
antropoldgica interpretativa de Clifford Geertz e os pds-modernos, em especial James Clifford.



61

1.3 A Jurema como contrainverso da miscigenacao racial

Como uma alegoria sempre predisposta a novas significacdes, a obra freyreana
ainda permeia minhas consideragdes. A concepcdo de miscigenacdo ndo dissolve as
singularidades daqueles que constituiram o Brasil para a formacdo de um homem
singular, “sintese das diversas caracteristicas que teriam se fundido na sua composi¢ao”
(ARAUJO, 2005: 41). Mas a teoria da miscigenacdo forja uma apropriacdo muito
particular da presenca africana no pais. Enquanto mistura racial, a juncao entre negros,
brancos e indios é harménica, mas em se tratando de mistura cultural, a pureza das
manifestacdes africanas é aquela requerida.

Séo o0s conteudos culturais e suas especificidades, quando ndo a procura de suas
origens, que orientam os estudos das religides afro-brasileiras desde Nina Rodrigues. E
da busca da Africa, e de tudo o que lhe lembre, que surge a valorizacdo da pureza dos
Candomblés e Xangds. Como 0s negros iorubas eram aqueles que menos permitiam a
mistura de suas tradi¢cbes (RODRIGUES, 2008b), os nagds eram os baluartes da religido
negra. Era a tradigdo nagd a representante da africanidade no Brasil “e apresentada
como o modelo de culto de resisténcia no qual a manutencio da tradicio da Africa e dos
valores africanos permitiria uma forma alternativa de ser, se ndo a nivel das relagdes
econdmicas e politicas, a0 menos no nivel ideologico (DANTAS, 1988: 20).

Sobre a Bahia, Dantas (1988), inspirada pelas analises de Ruth Landes, acredita
que o problema encontra-se na passagem do africano, um estrangeiro exético, a um
brasileiro de pele preta, 0 negro. Dessa problematica e de seus pressupostos ideoldgicos
subjacentes, Nina Rodrigues e Arthur Ramos utilizaram um duplo esquema, em
principio contraditorio, a perspectiva evolucionista de diluicdo do negro ao branco e a
exaltagdo da pureza africana. O reconhecimento da Africa pela religido seria um recurso
de dominacdo sobre o negro, camuflando o preconceito por esse sofrido a partir da
valorizagio do africano. Em termos culturalistas, o elogio & Africa seria a contrapartida
do mito da democracia racial e, também, exerceria sua mesma fungdo controladora
sobre o lugar do negro da sociedade brasileira.

Ao levarmos a interpretacdo que Dantas faz sobre o caso baiano para
Pernambuco, suas consideracdes devem ser um pouco mais ampliadas. Ndo podemos

pensar apenas a partir da ocultagdo da dominagdo que a ideia de democracia racial



62

provoca quando conjugada a busca pela pureza africana. Em Pernambuco hd uma clara
manipulacdo do que houve na Bahia.

Forte admirador do abolicionista Joaquim Nabuco, Freyre contestava as ideias
de Nina Rodrigues sobre o negro, mas enquanto um recurso retorico. Ao se colocar
contra o evolucionismo racial rodrigueano, Freyre (2005: 384) exalta que “mesmo sem
o valioso recurso das estatisticas aduaneiras de entrada de escravos pbde Nina
Rodrigues destruiu 0 mito do exclusivismo banto na colonizagdo africano no Brasil”.

Porém Freyre assume que

[...] a colonizacéo africana do extremo Nordeste néo foi tdo fina — nem do
ponto de vista europeu de estética, nem do de cultura moral e material —
como a sudanesa que abrilhantou e enriqueceu de modo especial a Bahia.
Sobretudo a Bahia urbana. Mas foi dominado por um tipo de negro forte
e pléstico, embora inferior aquele em altura, delicadeza de tragos e
elementos de cultura. Geneticamente bom e tecnicamente ja na fase
agricola: apto ao servi¢o da lavoura de cana que era o meio de selecdo de
negros para o Nordeste agrario (FREYRE, 1989: 142).

Ora, os bantos eram os de cultura mais atrasada entre os povos africanos e 0s
que predominavam em Pernambuco. O que faz Freyre justificar a necessidade de sua
presenca pelo trabalho nos engenhos do estado. Mesmo que a pureza africana do nagb
nédo seja a grande orientacdo dos estudos freyreanos, ela serve para legitimar sua teoria
da harmoniosa e feliz miscigenacdo brasileira. Ao exaltar o Xangd pernambucano de
tradicdo nagd, Freyre desmerece a afirmativa sobre a maioria de negros bantos no
estado. Essa conclusdo compde a mitica em torno de “Pai Addo, do Recife, que se fez
pai-de-santo em Lagos, regido de tradigio nagd da Africa; que falava africano com a
mesma facilidade com que falava portugués” (FREYRE, 2002: 1284). Porém entre 0s
terreiros nagds da Bahia e os terreiros nagos*> em Pernambuco havia grandes diferencas
de ritualistica e de datas a serem celebradas (BASTIDE, 2009; DANTAS, 1988).

A manipulacdo dos dados pode ser mais bem compreendida quando conjugada
as praticas do Servico de Higiene Mental e aos trabalhos apresentados no I Congresso

Afro-Brasileiro. Dentre as exposicdes®®, a teoria de Gilberto Freyre era sempre

** Qu seriam terreiros bantos pela maioria dos negros dessa nac&o na regi&o?

* Os trabalhos podem ser apreciados nos dois volumes dos anais publicados, Estudos Afro-Brasileiros.
Trabalhos apresentados ao 1° Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. Recife: Fundacédo
Joaquim Nabuco/Massangana, 1988; Novos Estudos Afro-Brasileiros. Trabalhos apresentados ao 1°



63

valorizada pelos técnicos do SHM e pelos antropologos que contribuiram com suas
observagbes (CAMPOS, 2001). Fato que ndo foi diverso da exposicdo de um
trabalhador negro, Jovino da Raiz, que ao protestar contra as condi¢des de trabalho nas
usinas de acucar corrobora com a tese freyreana da melhor alimentagdo do escravo dos
engenhos (FREYRE, 2005). Ha ainda o discurso do representante da Frente Negra
Pelotense, Miguel Barros, ao pedir a equiparagdo intelectual dos negros frente aos
brancos.

Enquanto as exposi¢des afamavam a contribui¢do do africano ao Brasil, 0 negro
e 0 mestico como os simbolos de forca para o nosso desenvolvimento, os indios eram
relegados como aqueles que em nada fizeram para o pais. Uma raca de homens frouxos,
incapazes de um esfor¢o continuado (MELLO NETO, 1988), que ndo conheciam
nenhuma disciplina de exploragdo para o trabalho sob o regime da escraviddo que
contribuisse para o crescimento da colonia (CAMARGO JUNIOR, 1988) e que fora
preciso 0s negros se aliarem aos brancos para domina-los (BRANDAO, 1988). O indio
era assunto para um romantismo alambicado (MENDONCA, 1988), raca inclinada a
perder suas tradicdes (ANDRADE, 1988).

As andlises explicitadas no Congresso ndo sé reafirmavam as teses freyreanas de
que a colaboracdo do indio no trabalho propriamente agrario foi praticamente
insignificante, mas seguiam seus indicativos sobre as tendéncias indianistas de nosso
romantismo e, em certa medida, do Movimento que se constituiu em torno da Semana

de Arte Moderna de 1922. Em suas palavras:

Deixemo-nos de lirismo com relacdo ao indio. De opd-lo ao
portugués como igual contra igual. Sua substituicdo pelo negro —
mais uma vez acentuemos — nao se deu pelos motivos de ordem
moral que os indianofilos tanto se deliciam em alegar: sua altivez
diante do colonizador luso em contraste com a passividade do
negro. O indio, precisamente pela sua inferioridade de condi¢es de
cultura — a ndmade, apenas tocada pelas primeiras e vagas
tendéncias para a estabilizacdo agricola — é que falhou no trabalho
sedentario. O africano executou-o0 com a decidida vantagem sobre o
indio principalmente por vir de condi¢cdes de cultura superiores.

Congresso  Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. Recife: Fundagdo Joaquim
Nabuco/Massangana, 1988. As exposicoes também podem ser encontradas de forma sintetizada em
Campos (2001).



64

Cultura ja francamente agricola. Nao foi questdo de altivez nem de
passividade moral (FREYRE, 2005: 322-323)*.

Sem entramos nas questdes referentes a raga e a cultura, o argumento de
valorizacgao do africano e, por consequéncia do negro e do mestico, e a depreciacao da
figura indigena é claro. E nessa direcdo que o catimbd, como uma reminiscéncia da
cultura do indio, aparece entre 0s congressistas. Entre os pais-de-santo de Recife, ha
aqueles “a direita” e os que praticam despachos e catimbds, tendo o nome de seus
terreiros divulgados por Pedro Cavalcanti (1988) em sua apresentacdo. O indio bisonho
ndo influi na formagdo intelectual do brasileiro. Por meio da bebida Jurema e do
cachimbo recheado da mesma planta a bocalidade do caboclo transmite supersticoes,
feiticaria e mandinga, corrompendo o0s negros e mulatos brasileiros (CARVALHO,
1988). E o catimb6 um dos grandes fornecedores dos hospicios. O elemento negro,
rareado pela mesticagem, esquece suas praticas e procura os curandeiros que a tudo
mistura e receita. Os ritos africanos foram invadidos pela feiticaria do baixo-espiritismo.
Mas antes de mandar prender os catimbozeiros, deveriam os pesquisadores investigar 0s
mecanismos de funcionamento que contaminam de forma maléfica a populacdo
(CASCUDO, 1988).

Os pesquisadores da época apreenderam bem a descri¢do dos principais tragos
da cultura das tribos do Nordeste que Freyre (2005: 165) empreende, a partir dos
escritos do viajante Whiffen. Ao se reunirem em uma espécie de conferéncia ou
conclave em torno de uma bebida negra, os feiticeiros sugam as doengas, 0 que nosso
autor considera uma fraude grosseira de feiticaria.

Na histdria social de Casa-Grande & Senzala, o cristianismo é influenciado
pelas crendices da senzala (FREYRE, 2005: 44), entretanto a mistura de crencas
religiosas ndo é denominada por Freyre como sincretismo religioso no momento de
publicacdo de sua grande obra inaugural, em 1933. Esse conceito seria utilizado pelo
culturalista Arthur Ramos, herdeiro de Nina Rodrigues, e por um dos integrantes da
Escola de Recife dos Estudos Afro-Brasileiros, Gongalves Fernandes (FERRET]I, 1995).

Como um conceito analitico para o campo religioso, o0 sincretismo se constituiu

em uma estratégia interpretativa para relacionar o que apareceria como contraditorio aos

*" Essa passagem dos escritos de Freyre me leva a pensar no mito do primeiro brasileiro, Moacir, fruto da
unido da india Iracema e do portugués Martin, encontrado no romance lracema do “indian6filo” José de
Alencar.



65

olhos de nossos intelectuais*®. Entre o catolicismo portugués e as religides de matriz
africana, o sincretismo direcionaria as analises para dois tipos de processos, a
aculturacdo pelo outro e a resisténcia ao outro, para se chegar a um terceiro, a
intermistura cultural®. Processos que de antemao afirmavam uma concepcéo liberal de
identidade substancial fundada na defrontacdo com a diversidade que tenderia, por isso,
a colocar em risco a identidade de consciéncia responsavel pela significacdo dos atos do
passado e de sua ligacdo com as agdes presentes na formulacdo da nocdo de pessoa
moderna (LOCKE, 1999).

Sobre a mistura cultural/religiosa com o indio, Freyre, em sua epistemologia
politica, acompanhado por Ulysses Pernambucano é enfatico, o contato deu origem ao
baixo espiritismo encontrado nas grandes cidades e no interior do Brasil, perspectiva,
essa, corroborada pelos intelectuais africanistas. Sob a heranca das interpretacoes
freyreanas estava, também, Roger Bastide®, autor sempre presente nos trabalhos que se
debrucam sobre as religides afro-brasileiras. Nosso francés abrasileirado, como Gilberto
Freyre (1976) designava o sécio-antrop6logo, foi aquele quem traduzira Casa-Grande
& Senzala para a lingua francesa. Durante sua primeira viagem ao Nordeste no inicio da
década de 1940, o pesquisador francés prossegue com a distincdo entre pureza e
mistura. J& impregnado pelas abordagens de nossos antropdlogos africanistas, Bastide
(1945: 192) reproduz o discurso da legitimidade nagd sobre os povos bantos, advertindo
em relacdo ao Candomblé de caboclo baiano que “ja estamos bem perto do ‘catimbo,
sendo o Candomblé de caboclo um caminho escorregadio que conduz a magia secreta
dos terriveis catimbozeiros”. Em seu classico livro O Candomblé da Bahia, Bastide

(2009) volta novamente a distingdo e afirma que a desconfianca dos brancos sobre

8 Velho (1997) expde que o conceito de sincretismo sempre esteve presente em discursos como os
encontrados no campo do pensamento social brasileiro.

0 conceito de sincretismo desenvolvido por meio desses trés processos fora observado por Bastide
(2011c: 153) ao chamar a atengdo “para o fato de que as trés leis de [Gabriel] Tarde, a da imitacdo, a da
oposicdo e a da adaptacdo ou invencdo, estdo na origem de trés conceitos diretores da antropologia:
difusdo cultural, resisténcia ou contra-aculturagdo, adaptacao”.

% peixoto (2000: 49), amparada pela Introducdo de Claude Ravelet para o quinto volume da revista
Bastidiana, revela que Gilberto Freyre esta na ordem do terceiro autor mais estudado e comentado por
Roger Bastide, sendo Lévi-Strauss e Gide seus antecessores na classificacdo. O lugar de Freyre na obra
do francés corrobora meu argumento sobre a importdncia do autor pernambucano entre aqueles
intelectuais africanistas que se detiveram no estudo das religides de matriz africana no Brasil.



66

aqueles que aproveitam da supersticdo popular para enriquecer acontece em terreiros em
franca desagregacdo, o que é repudiado com violéncia pelos verdadeiros africanos®.

Ainda em suas memorias da primeira viagem pela Regido Nordeste, Bastide
(1945) afirma que o movimento indigenista fora um dos responsaveis pela introducéo
da figura do indio no Candomblé, dando origem ao Candomblé de caboclo baiano e, no
estado de Pernambuco, ao catimbd. Isso porque o negro teria incorporado as praticas
daqueles que eram exaltados como o povo guerreiro e bravo que ndo se deixou
escravizar como o africano. Nesses termos, “o indio ¢, entdo, o antinegro” (BASTIDE,
2006: 228). Ideologia prépria ao indigenismo nascido com a Independéncia do Brasil
para Gilberto Freyre (2005) e corroborada por Bastide (2006).

Dando continuidade ao tom depreciativo quanto a presenca indigena nas
religides de matriz africana, Bastide (2006: 229), ainda, retoma o argumento de Freyre.
Ao citar o Mestre de Apipucos, o francés afirma que o nacionalismo brasileiro — sendo
“a obra de Gilberto Freyre, Casa-grande & senzala, [€] tipica dessa ideologia
nacionalista recente” — era formulado por meio da integracdo entre as trés ragas, o que
culminou em uma miscigena¢do cultural também no campo religioso. 1sso porgque o
casamento dos deuses africanos com os espiritos indigenas foi o resultado da “vontade
dos negros de demonstrar seu patriotismo brasileiro”.

O problema que persiste em Bastide, perpassando todas as obras dos
antropélogos africanistas, € o modelo nag6 transformado em categoria analitica que
passa a direcionar os pesquisadores que procuram os terreiros “mais tradicionais” para
realizarem as suas pesquisas®. Em comparacdo & pureza nago, todas as outras formas
religiosas derivadas do negro e de seu contato com outros sistemas culturais séo
reconhecidas pelos estudiosos como degeneradas. Entretanto, nada parece confirmar

que os tracos tidos como africanos indicam a resisténcia cultural do negro ou, ainda, o

*1 E interessante notar um mapa desenhado por Roger Bastide (2009: 71) em seu caderno de campo. O
mapa apresenta a distribuicdo das etnias indigenas pelo Brasil, entretanto ha apenas a descricdo dos Kariri
no extremo norte da Regido Nordeste.

%2 Ao problematizar as relagdes entre a literatura comparada e a interpenetracéo das civilizagdes e, ainda,
as relagdes entre a antropologia cultural frente a literatura e a sociologia, Bastide (2011d) contrapde o
indianismo de Gongalves Dias, que aristocratizava 0 mestico pela cor morena do indio, a negritude
exaltada por Castro Alves.

> Dantas (1988) indica que essas representacdes sobre os candomblés puros ndo se constituiram a
margem das estruturas de poder da sociedade, pelo contrario. Nesse sentido, muitos antrop6logos se
tornaram orgds nos terreiros que pesquisaram ou que mantinham relagBes mais estreitas, contribuindo
para atestar a pureza nagd dessas casas, assim como a manutencdo desse rotulo. Sob o manto dessa
alianca, os pesquisadores tornaram-se os intermediarios entre os terreiros e 0 mundo dos brancos.



67

pressuposto de que o significado cultural permanece 0 mesmo em terras brasileiras
(DANTAS, 1988).

A busca da Africa no Candomblé, termo que nomeia o livro de Capone (2009),
privilegia a manifestacéo cultural como uma entidade objetiva, ignorando a sociedade
mais ampla e os processos de contatos interétnicos e culturais. 1sso envolve também, o
que considero como uma inocéncia de nossos antropélogos da época, a relacdo
conflituosa que ja existia entre os terreiros, como assinalado por Gongalves Fernandes
(1937). A acusagao de feiticaria compunha um discurso politico “tipicamente africano”
que servia para afirmar a identidade religiosa no meio dos cultos afro-brasileiros. O que
era parte de uma retérica de acusagdo particularmente nativa fora tomado como uma
prova de existéncia autdnoma de diferenciacdo (CAPONE, 2009)**. Nesses termos, a
identidade € bem mais compreendida como relacional do que estritamente fixa, sendo
um recurso em que diferentes tracos sdo ressaltados como distintivos quando em
contato com diversos grupos (DANTAS, 1988).

Apos toda essa exposicdo concluo que sobre a Jurema operou um processo
contrainverso da teoria da miscigenacdo. Vitima de um projeto politico e intelectual,
essa religiosidade — além de sofrer uma invisibilidade por causas internas, como a
disputa entre religiosos que envolvia um processo de utilizacdo das categorias de magia
e charlatanismo — foi obscurecida pela influéncia externa exercida por meio dos escritos
de Gilberto Freyre em searas nordestinas, principalmente entre os pesquisadores ligados
ao Servico de Higiene Mental, e no campo das ciéncias sociais>. No regionalismo
freyreano ndo havia lugar para o indio, era o africano a primeira forga de trabalho que
construiu a nacdo brasileira e é de sua heranga negra que Nnoss0S mesticos mais
preciosos se originaram. Mesticos, que em sua época, estavam a frente do
desenvolvimento do Brasil moderno, compondo sua massa de trabalhadores. Da
tradicdo africana que nosso pais deveria se orgulhar, do negro que a nacao brasileira
nasceu.

Poréem, acredito que absorver o outro ndo é misturar-se ao outro, mas se
adicionar ao outro e por ele ser composto. Essa ontologia simétrica entre o indio e o

negro passou despercebida por nossos interpretes africanistas, que ao observarem o

> Basta relembrarmos o conflito em torno da fixacdo das datas para a realizacdo dos rituais de xango
empreendida pelo Servico de Higiene Mental.

*> De um lado, Freyre e seu tema da mesticagem sob o enfoque da negritude e de outro podemos
considerar Darcy Ribeiro e seu tema do indianismo para a formacéo do Brasil.



68

encontro entre as tradigbes europeia, negra e indigena, elegeram a mistura como o
resultado de uma composicdo sintetizadora. Mistura essa muito bem aceita, quando
analisada do ponto de vista racial e cultural, como em Gilberto Freyre, mas do ponto de
vista da religido (sob uma totalidade culturalista) era o sincretismo que maculava a
pureza africana, que nomeava 0 encontro entre as tradigdes. Entretanto, era o eterno
movimento da mudanca que aquele encontro objetivava, mudanca que encontrou espago

na religido.



69

2. AJUREMA PARA ALEM DA RELIGIAO: AONTOLOGIA JUREMEIRA

Em uma manha de marco de 2011, recebo um convite de Alexandre L’Omi
L’0do, um dos juremeiros e candomblecistas que acompanhei em campo. O convite se
referia a comemoragdo da “Primeira Assembleia Indigena de Nossa Historia”, ocorrida
em Goiana — PE, em 30 de marco de 1645. O convite fora feito pela Associacdo
Carnavalesca dos Caboclinhos e indios de Pernambuco. Ao ler a solicitacdo fico
empolgada com a possibilidade de assistir a uma Assembleia indigena, caso Alexandre
e Sandro de Jucd, também juremeiro e babalorixa da nacdo nagd, resolvessem ir, 0 que
aconteceu™. No dia 30 chegamos a Goiana, logo na porta da escola percebemos a
movimentacdo de pessoas, 0 evento ja havia comecado. Fomos para o ginasio esportivo
onde as pessoas estavam reunidas. Ao entrarmos no local admito minha decepcdo. A
Assembleia ndo era nada daquilo que eu imaginara. Varios alunos da escola sentados
nas arquibancadas e uma apresentacdo do folguedo conhecido por “caboclinho”
acontecia. Talvez minha decepgdo fosse motivo de meu desconhecimento. O convite
aludia a uma apresentacdo de caboclinhos e maracatus. Como eu nunca havia visto um
caboclinho, apenas sabia que era um folguedo pernambucano, ndo tinha uma ideia clara

do que eu iria presenciar.

2.1 Dareligido para o folguedo passando pela politica

Na apresentacdo dos caboclinhos havia mulheres, homens e criancas vestidos de
indios, com arcos e flechas na mdo. Todos dancavam em trés fileiras. Os que tinham os
arcos e flechas faziam um som com o instrumento. Ao puxarem o fio do arco, um
barulho oco ocupava o ar. Apos a apresentagdo fomos convidados a ir para o auditorio.
A Assembleia de fato comecaria. No auditério o publico era outro, a maioria dos
presentes ndo era mais os jovens estudantes uniformizados da escola, mas pessoas mais
velhas, os membros do folguedo e seus responsaveis. Em todo o auditério havia
estandartes de caboclinho, alguns datando o ano de fundagao recente e outros dos anos

30 e 50. Na mesa de discussdo estavam presentes representantes do governo de

% Sandro de Jucé tem sua linhagem de santo junto ao Sitio de Pai Addo e Alexandre L’Omi L’Odo, seu
afilhado na Jurema, atualmente pertence ao terreiro 1lé lyemoja Ogunté, liderado por Paulo Braz, neto
carnal de Pai Adéo.



70

Pernambuco e da cidade de Goiana, aléem do presidente da Associacdo Carnavalesca dos
Caboclinhos e indios de Pernambuco. O microfone estava aberto para a participacio da
plateia.

Muitas reclamagdes foram feitas sobre a atual situagdo dos caboclinhos. As
queixas versavam sobre o descaso do poder publico na manutencdo do folguedo tipico
do estado nordestino, os baixos pagamentos feitos pelas prefeituras do estado, a demora
desses pagamentos e O pouco espaco para apresentaces, em muitos casos se
restringindo a época do carnaval. Essas reclamacGes foram feitas, em sua maioria, pelas
pessoas que utilizaram o espa¢o do microfone. Apds 0s protestos, 0s representantes dos
governos estadual e municipal se ausentaram da mesa alegando compromissos. Nao
responderam diretamente os anseios dos membros dos caboclinhos, somente disseram
que levariam as reclamacdes para 0s governantes. Muitos dos que estavam na plateia se
colocaram contra a saida dos representantes da mesa, pedindo uma resposta imediata as
suas reclamacdes. O presidente da Associacdo tentava contornar o problema dizendo
que eles estavam ali para ouvir e levar as reivindicages aos responsaveis.

Varias pessoas continuavam a falar ao microfone. Uns diziam que recebiam cem
reais por apresentacdo, outros trezentos e outros quinhentos, mas todos reclamavam da
demora dos pagamentos. Diziam que o valor que as prefeituras Ihes pagavam ndo dava
nem para custear as fantasias utilizadas. Reclamavam da falta de transporte para a
locomocao das agremiacdes e da falta de alimentacéo para seus membros.

Apos de algum tempo Sandro pede a palavra e fala sobre o descaso do poder
publico, sobre a importancia do caboclinho e suas raizes na cultura de Pernambuco. Seu
pronunciamento também teve um carater religioso. Apresentou-se como pai de santo,
juremeiro e coordenador sacerdote do Quilombo Cultural Malunguinho®’. Perguntou o
que estavam fazendo para seus caboclos, disse que eles precisavam ser cuidados, que ali
ndo era sé um folguedo, era também entidades espirituais e que a Jurema deveria estar
presente. Sandro disse que, ao olhar para os estandartes, via que havia muita coisa para
ser feita para os caboclos, que havia muita cobranca religiosa. Neste instante percebi

varios murmurios na plateia e alguns corroboravam o que fora expresso por Sandro.

" Um grupo que pretende alcancar a legitimidade de uma entidade civil para representar a religido da
Jurema no estado de Pernambuco. O QCM tem a frente da coordenagdo Alexandre L’Omi L’Odo, Jodo
Monteiro e Sandro de Juca. Jodo, assim como Alexandre, também é juremeiro e pertence ao terreiro do
neto carnal de Pai Addo, Paulo Braz. No capitulo trés exponho em detalhes a criagdo do Quilombo
Cultural Malunguinho e seus objetivos.



71

Depois de sua fala varios membros dos caboclinhos, ao pegarem o microfone, se
diziam pertencentes a Jurema e diziam que ela iria ajuda-los. Uma mulher que estava
sentada na fileira atras de onde estavamos bateu no ombro do Sandro e eles comecaram
a conversar. A mulher pedia ajuda espiritual ao juremeiro.

Alguns ainda foram a frente do auditorio para falar sobre os problemas passados.
O presidente da Associacdo disse que continuaria a lutar pelos caboclinhos e que eles
teriam que se unir ainda mais. A Assembleia acabou e muitas fotos foram tiradas.
Sandro pediu para que o fotografasse com varios estandartes e com um cocar levado por
um dos membros dos varios caboclinhos. Também ¢é importante destacar o pedido que
Sandro havia me feito antes de sua fala ao microfone, eu deveria gravar a sua exposi¢éo
para que ele a disponibilizasse na internet, por meio de um site de carregamento e
compartilhamento de videos. Sandro e Alexandre L’Omi L’Odo ainda disponibilizaram
algumas fotos em sites particulares, juntamente com textos sobre a Assembleia,
evidenciando a presenca do Quilombo Cultural Malunguinho por meio de seus

membros coordenadores®®,

Ap6s o encerramento desse evento me coloquei a pensar sobre o que ele
significara. Em um primeiro momento meu equivoco sobre o que acreditei encontrar na
Assembleia se tornou latente. Nada de indios “estereotipados” e nenhum ritual que
poderia ter sido presenciado por algum observador no longinquo ano de 1645. O mal
entendido que se estabeleceu, entre minhas aspiracdes e 0s anseios daqueles sujeitos, me
mostrou de um s6 golpe, 0 que eu talvez ndo entendera tdo bem, sobre a antropologia
ser uma ciéncia social do observado (LEVI-STRAUSS, 2003b).

O estranhamento nascido do episédio que narrei me possibilitou ndo a sua
exotizagdo ou um achismo que inibia o reconhecimento sobre a esfera da moralidade
daquelas pessoas envolvidas com o folguedo, e posteriormente com a Jurema, apds a
exposi¢cdo de Sandro de Juca, mas a compreensdo sobre meu proprio estranhamento.
Eram as minhas categorias analiticas que estavam postas em prova, eram as dicotomias
estabelecidas acriticamente por nosso pensamento intelectual que gerara meu desarranjo

inicial. Nesse sentido, as diferengas e as dessemelhancas surgidas me provocaram a

%8 A exposicéo de Sandro de Juca pode ser encontrada no site do Quilombo Cultural Malunguinho, dentre
outras acoes e posicionamentos do grupo. Disponivel em
<http://gcmalunguinho.blogspot.com.br/2011 04 01 archive.html>. No capitulo terceiro me debruco
sobre as estratégias de visibilidade da Jurema que perpassam, também, a utilizacdo de sites.



http://qcmalunguinho.blogspot.com.br/2011_04_01_archive.html

72

critica ao conceito de religido para depois estendé-la ao que me parecia necessario para
compreender 0 modus operandi da Jurema. Mas para que eu conseguisse realizar todo
esse movimento de inversao foi preciso que novos desdobramentos empiricos daquela

Assembleia ocorressem, 0 que passo a relatar.

2.2 Da Assembleia para o terreiro

Meses depois Sandro volta a falar comigo sobre a Assembleia. Pergunta-me se
me lembro de uma mulher que bateu em seu ombro, o que confirmo. Ele me disse que
ela o procurou. Chamava-se Mauricéia e era diretora de um caboclinho na cidade de
Recife. Iria ser feito um ritual, no terreiro da casa de Sandro, para o Caboclo Canindé, o
caboclo que dava nome ao folguedo dirigido por Mauricéia. Tal ritual € conhecido como
“entroncamento”.

Na data marcada para o rito chego a casa de Sandro. E um domingo ensolarado
em Recife. As juremeiras e filhas de santo do babalorixa preparavam as oferendas para
Canindé, enquanto Sandro as colocava ao pé do altar de Jurema preparado para a
ocasido. Eram ofertados varios tipos de frutas (como banana, abacaxi, goiaba, laranja,
limdo, coco, mamdo, manga), legumes (beterraba, batata inglesa, batata doce, inhame
card), peixe, carne vermelha, tapioca, farofa e um angu de fuba, mel, vinho e cachaca.
No altar, ainda, havia varias bonecas ofertadas para os caboclos criancas. As oferendas
estavam enfeitadas com muitas flores e pequenos arcos e flechas. Na parede estava a
bandeira do QCM, logo acima das oferendas, e dois estandartes de Canindé, logo ao
lado do quarto do Exu. Havia também uma imagem do caboclo Canindé, envolto em
guias de Jurema, bem ao centro e ao seu lado uma gamela de barro com um fumo
enrolado, uma pequena cuia e um copo com agua, ou principe, significando a cidade do
caboclo Canindé. Nessa gamela estava uma guia de Jurema feita com a semente
conhecida por Ave Maria, que seria dada a Mauricéia. Em um canto do altar estava o
vinho da Jurema para ser consumido pelos participantes e mais a frente das oferendas,
uma gamela com uma infusdo de vinho da Jurema e algumas ervas, onde estavam

submersas algumas guias de Jurema®’. Ainda havia um pedaco de tronco da arvore da

% 0 vinho da Jurema é feito da raiz e/ou da casca macerada da Jurema Preta misturadas & cachaca e
especiarias, como canela, cravo, etc. Para maiores detalhes sobre a fabricacdo do entedgeno, consultar
Mota e Barros (2006).



73

Jurema, onde seria “entroncado” o caboclo Canindé¢, sendo aquele tronco o seu lugar de
morada, 0 seu corpo materializado ap6s o ritual .

Enquanto esperavamos todas as oferendas serem preparadas, pelas filhas de
santo e afilhadas de Jurema, conversadvamos no espaco onde seria realizado o ritual para
Canindé. Eramos um pequeno grupo, Sandro, Alexandre L’Omi L.’Odo, Mauricéia, seu
filho, Dona Dora®, Eurides® e mais algumas poucas pessoas. Sandro nos dizia que
Mauricéia havia falado com ele na Assembleia de caboclinhos na cidade de Goiana e
depois ela Ihe ligou pedido ajuda para seu grupo de folguedo. Ele nos contou que foi em
sua casa e conheceu a sua situacdo, desde suas dificuldades pessoais aos entraves que o
caboclinho passava desde ha alguns anos. Apds algum tempo o ritual se iniciou. Cantos
de limpeza foram cantados por todos enquanto Sandro passava um galo, que seria
imolado, pelo corpo de cada presente. Depois o galo foi passado no estandarte e nos
cantos do espago em que acontecia o ritual. Sandro se dirigiu para o quarto de Exu e
imolou o galo aos pés da imagem do Mestre Viramundo, a entidade juremeira de
protecdo de sua casa. Durante essa oferenda, todos cantaram para “Seu Vira”, como ¢

chamado com intimidade pelos juremeiros.

Nesse momento desejo chamar a aten¢do para um aspecto que considero crucial
do ritual descrito até aqui e que ira direcionar a compreensdo sobre a ontologia que
pretendo esmiucar. Embora o ritual seja de Jurema, temos o espago do quarto de Exu,
um espaco ligado a religido do Candomblé, e ndo podemos esquecer que o ritual de
limpeza, em que um galo fora utilizado para purificar o corpo dos presentes, também é

uma marca das religiées de matriz africana no Brasil. Mas voltemos ao ritual®®.

% O ritual do entroncamento consiste - de forma bastante simplista e para ndo fugir de minha proposta de
ndo me deter na descricdo dos significados ritualisticos da Jurema, entendendo que esse seria um motivo
para a formulacdo de outro objetivo de pesquisa- em transformar um pedago de tronco da arvore da
Jurema na morada da entidade espiritual juremeira responsavel pela atuacao junto ao juremeiro. No caso
desse ritual que descrevo, a entidade do caboclo Canindé era a entidade a ser entroncada por ser ele o
dono do folguedo Caboclinho Canindé.

% Embora o ritual tenha ocorrido no terreiro de Sandro, Dona Dora estava presente, assim como as filhas
e filhos de santo e afilhadas e afilhados de Jurema de seu terreiro, que também é liderado por Sandro de
Juca.

82 Conhecida como lyalorix4 Eurides de Ogodo, e também se apresentando como juremeira, Eurides é
amiga de Sandro e de Dona Dora, tendo conhecido Sandro ainda nos tempos em que o babalorixa era
menino.

% Durante a exposicao do ritual destaco alguns comentarios com o intuito de acentuar alguns pontos que
considero pertinentes e que a frente iriei desenvolvé-los para a apresentacdo de meu argumento final.



74

Apbs as toadas para 0 Mestre Viramundo todos cantaram para Malunguinho®.
Foi pedido que Malunguinho abrisse os caminhos de todos que estavam ali presentes,
que os protegesse, trouxesse paz e salde. Para o caboclinho Canindé, os presentes
pediram que Malunguinho fizesse justica para o folguedo, que abrisse seus caminhos e
que com sua fumaga “embarace os olhos dos inimigos”. As musicas eram cantadas ao
som de duas maracas. Durante os cantos, de limpeza e 0s cantos para as entidades, 0s
cachimbos foram acesos e Sandro acendeu uma mistura de carvao e ervas num pequeno
recipiente de barro. Comegou-se uma defumacédo no espaco do ritual enquanto os cantos

continuavam em meio a fumaca exalada pelos cachimbos.

Novamente faco uma pausa na historia ocorrida para evidenciar a importancia do
fumo e da fumaca dentro da Jurema. Reesink (2006: 65), ao se debrucar sobre as raizes
historicas da Jurema no sertdo nordestino, afirma que “o tabaco ¢ a fumaga figuram com
destaque em todas as cerimonias descritas das culturas “originais” na area do Nordeste”.
Tal assertiva é expressa pelos juremeiros que indicam a heranca indigena para o uso da

fumaca na Jurema.

2.2.1 Do sonho ao recado

Ap0s os cantos e a defumacdo Sandro de Juca comecgou a nos contar um sonho
que tivera. Para o juremeiro o sonho fora o inicio de toda a histéria que narrei nessas
paginas. Considerando a proposta analitica de Tambiah (1985), o enunciado torna-se o
principal recurso para a analise ritual visto que o aspecto discursivo possui uma
caracteristica de ser uma realidade historica que ultrapassa a experiéncia de toda e
qualquer pessoa em particular e de ser, a0 mesmo tempo, algo constituinte tanto da
nossa subjetividade quanto das relagcdes que estabelecemos com o mundo. Assim, as
palavras ditas tém algo a nos dizer porque dizer é fazer. Diante das formulacdes de
Tambiah apresento a exposicao de Sandro para que acompanhemos a sua interpretacdo

sobre a estruturacao das ocorréncias.

# Malunguinho era o titulo dado & lideranga do Quilombo do Catucé, existente entre os anos de 1817 a
1830, nas areas do antigo Engenho do Pitanga Il, na Zona da Mata de Pernambuco. As terras ocupadas
pelo Quilombo, hoje, abrangem as saidas das cidades de Recife e Olinda, até a cidade de Goiana, préxima
a divisa entre os estados de Pernambuco e Paraiba (CARVALHO, 2010; 2011). Retomarei a figura de
Malunguinho com maiores detalhes no capitulo terceiro.



75

Nada acontece por acaso, nada acontece por acaso. Eu tinha tido um
sonho com um indio mostrando os penachos pra mim. [...] Logo depois
de uns dias Alexandre me liga, me convidando pra que a gente fosse pra
Goiana, pra um evento que ia ter dos caboclinhos. [...] Chegando 14,
vendo aquela apresentacdo dos caboclinhos tudinho, foi me dado a vez de
falar.

Nesse momento Sandro chama a atencdo dos presentes para as demandas
politicas que envolviam os caboclinhos e as prefeituras, dizendo, em seguida, que era
preciso um cuidado religioso para com o0s caboclinhos. O juremeiro toma como
exemplo o caboclo Canindé, indicando que para além de um caboclo que dava nome a
um dos grupos de folguedo, Canindé era uma figura histérica e que fazia parte de um
pantedo religioso, a Jurema. Sob o argumento religioso, Sandro alerta que ali havia

caboclinhos que estava cobrando obrigacdes religiosas:

Eu falei, fiz 0 meu questionamento [...] a situacdo que o estado estava
tratando os caboclinhos, que os caboclinhos estavam sendo desprezados,
gue estavam pagando cem reais, duzentos reais para eles se apresentarem.
[...] muitas vezes por cem reais o Estado contratava o caboclinho e, as
vezes, passava dois, trés meses sem receber, né. Entdo, eu falei sobre esse
assunto e fiz referéncia a um estandarte de Canindé que estava la. Que a
historia de Canindé é uma histéria muito bonita, Canindé ndo é uma
figura abstrata ndo, Canindé é uma figura concreta em histéria, em tudo.
Ai quando eu fui encerrar minhas palavras, eu senti naquele momento
ali... porque a espiritualidade, o dom medidnico é também intuicdo. [...]
Olha minha gente, depois de escutar os reclames de todos ali, eu disse, eu
estou falando como sacerdote, como expectador e como sacerdote
também, entdo vocés cuidem desses caboclinhos de vocés... que muitas
vezes acontece um atrapalho por conta da falta de trato com aquele
caboclo, daquela agremiacdo... que a pessoa nao estd tratando ele
devidamente. [...] E eu disse, minha gente, aqui tem caboclinho que esta
cobrando alguma coisa, entdo vocé cumpra.

Depois de narrar o ocorrido que nos levara até aquele momento, Sandro
prossegue contando como conheceu Mauricéia e enfatiza que algumas praticas tidas,

somente, como cultura popular possuem um vinculo religioso:

Essa senhora, eu vim conhecer ela naquele dia. Ela estava sentada atras
de mim. Quando a gente estava se preparando pra sair ela tocou em mim
e disse, eu quero falar com o senhor. Eu disse, diga. Olhe, eu sou do
caboclinho Canindé de S&o Lourenco e eu queria muito lhe falar, eu
queria que o senhor fosse a minha casa. [...] Ela que chegou a mim que
falou que queria conversar comigo posteriormente sobre a situagdo do
caboclinho, do Canindé e tal, que achou em mim uma pessoa que poderia



76

orientd-la de alguma forma. Fiquei lisonjeado, porque uma pessoa do
caboclinho vir a gente e falar uma coisa assim é pra pessoa ficar
lisonjeado, né. N&o lisonjeado numa forma de orgulho, ndo, lisonjeado
porque achou que aquelas palavras que a gente colocou, além de ser umas
palavras que tinha alguma coisa a ver, verdadeira... porque eu estava
sentindo ali pessoas que eram presidentes do caboclinho, mas estava
demonstrando uma descredibilidade, uma falta de fé, uma falta de
impulso. A gente sentia isso nas pessoas. [...] Essa falta de vontade de
vinculo... porque ndo pode, vocé ter um maracatu, um afoxé, um
caboclinho, ele tem um vinculo religioso sim.

Apds o relato do encontro entre Mauricéia e Sandro, o juremeiro avanga em sua
fala sobre a necessidade do cuidado religioso que o caboclinho exigia, indicando como
deveria ocorrer esse cuidado apds constatar o uso equivocado de elementos da
ancestralidade africana no que seria uma ancestralidade indigena. Sandro, ainda, expde
0 perigo que o desleixo pelo caboclinho pode acarretar e se compromete a ajudar

Mauricéia:

E um dia, pela manhd, eu me acordei lembrando dos caboclos, fui fazer
umas coisas aqui cantando pros caboclo e o telefone toca, era ela. Ta
esquecido de mim é? Eu disse, quem é que ta falando? E Mauricéia. Do
caboclinho e coisa e tal, eu queria que o senhor viesse na minha casa. Eu
disse, eu vou. [...] Fomo 14 tudinho. N&o arriei obrigagdo, ndo botei blzio,
ndo baixei Zé, nem Francisco, nem ninguém. Eu vi e senti no mostrar,
guando ela mostrou as roupas, 0S estandartes, tudo, eu senti a
necessidade. Eu disse, quem cuida desse caboclo? Ela contou a historia,
inclusive estava tratando do caboclo com sabdo da costa, que eu e Eurides
questionamos, né, que advém da ancestralidade africana e ndo tem nada a
ver com a Jurema propriamente dita... [...] A historia... ela me deu o
documento, me mostrou o documento, o caboclinho é de 37. As pessoas
que construiram esse caboclinho, por desleixo, abandonaram, deixaram
pra la e pagaram caro, porque pagaram com a vida. Morreram na porta
do... num foi? Entdo eu disse pra ela, vou ver o que eu posso fazer.
Informei 0s meninos e coisa e tal, ela veio aqui, botei o jogo pra ela e
algumas coisas que tinha pra fazer pra pessoa dela, e ndo pro caboclinho.
Porgue o caminho do caboclinho ja estava previamente definido o que era
pra fazer e foi feito ontem e hoje®. E ela trouxe o caboclinho.

Todos no terreiro ouviam com atencdo o que Sandro falava. O juremeiro e,

também, babalorixa, estava sentado ao lado do altar preparado para o ritual de

% No dia anterior ocorreu a preparacdo para o ritual. Ndo desconsidero a importancia dessa preparagio,
tal como ja expresso por varios pesquisadores, como Tambiah (1985), mas considero ser suficiente a
narrativa sobre o evento para a formulacdo de meu argumento.



77

entroncamento. Os demais se espalhavam pelo local. Apds contar como Mauricéia o
havia encontrado e o motivo do ritual para seu caboclinho, Sandro comeca a falar sobre
o ritual, mas para isso relata um acontecimento que iria desencadear toda uma mudanca

no que ja estava previsto para o rito:

Esse caboclo ndo recebe sacrificio, esse caboclo ndo recebe sacrificio, 0s
bichos de caca dele tém que ser soltos na mata. Quando eu fui, mandei o
rapaz comprar, separar um pombo... ai que t4, vocé ndo tem que ser
obcecado, mas entender os recados... liguei pro menino, pro menino
separa um pombo, 0 menino separou o pombo. Olhe, o camarada e
acostumado a vender galinha e a vender pombo. Quando eu fui pra pegar
0 pinto de Malunguinho, o pinto do Seu Vira, o pinto de Malunguinho vai
ser dado na mata, 0 menino vira pra mim, Sandro, eu estou aqui aperrado.
Eu digo, por qué? Ele disse, o pombo fugiu.

Antes de continuar com a apresentacdo do ocorrido, desejo chamar a atencao
para os limites de minha pesquisa. Quando estive em trabalho de campo acompanhei
varios rituais de Jurema realizados no terreiro de Dona Dora, na casa de Sandro de Juca
e alguns outros poucos terreiros, 0 que me fez compreender que ha diferencas nas
feituras e nas formas dos rituais. Essas diversidades ritualisticas sdo muito particulares a
Jurema, pois essa religiosidade se caracteriza pela ligacdo direta entre 0s juremeiros e as
entidades espirituais, ndo havendo uma figura de mediacdo, o pai e/ou a mée-de-santo,
como no Candomblé. Assim, devido a maior autonomia da compreensdo da Jurema
pelos préprios juremeiros, grandes desentendimentos publicos e privados ocorrem, para
além dos conflitos ja existentes, no que diz respeito as esferas de poder e prestigio
dentro do campo religioso, e que ndo passam a margem das compreensdes individuais
sobre a Jurema.

Quando Sandro disse “Esse caboclo niao recebe sacrificio, esse caboclo ndo
recebe sacrificio, os bichos de caga dele tém que ser soltos na mata”, o juremeiro
expressou que a entidade Canindé desejava o ndo sacrificio de sangue. Entretanto,
Sandro havia encomendado o pombo acreditando que essa seria a melhor forma de
agradar o caboclo. O equivoco de Sandro seria resolvido com a intervencdo direta de
Canindé que lhe fala por meio de uma conversa alheia a qual o juremeiro escuta. Tal
fato demonstra a intima relacdo, na qual ndo existe mediacdo, entre 0s juremeiros € as

entidades. Mas nos voltemos para a conversa que Sandro escutara:



78

Quando ele disse isso veio chegando uma moga bem mais jovem com um
homem de mais idade, e ela disse pra ele, bem alto e bom som nas minhas
costas, “olhe, voc€ quer comprar o negécio pra fazer galinha cabidela, eu
ndo quero sangue ndo, viu. Eu ndo gosto de sangue ndo. Se vocé
continuar com essas coisas de sangue, ja basta o que aconteceu... vocé
nao fica comigo”.

O que Sandro ouvira fora o “recado” enviado pelo caboclo Canindé por meio da
conversa estabelecida entre o casal. Depois de refletir sobre o que escutara, aliado a

fuga do pombo, o juremeiro compreende o que a entidade deseja em seu ritual.

Eu corri 0 mundo assim, parei. Ele falou assim, “eu vou mandar buscar,
fulano tem pombo”. Eu disse, ndo, esse caboclo ndo quer sangue.

O “recado” de Canind¢ para Sandro nos foi revelado apenas no sentido de que a
entidade ndo queria sacrificio em seu ritual, porém o juremeiro ndo nos disse qual era o
motivo da negativa de Canindé sobre o sangue. A ndo revelacgao sobre o significado dos
“recados” das entidades ¢ um fato comum, os “recados” sempre sio dados, e muitas
vezes em locais que ndo se espera, mas somente aqueles com a forga e a sabedoria na
Jurema sdo capazes de percebé-los, entendé-los e toma-los como um ensinamento da
Jurema. Essa autonomia dos juremeiros € o ponto limite da pesquisa que empreendi,
aqui estava constituida a barreira que eu ndao poderia ultrapassar.

Embora Sandro nao tenha dito com mais detalhes o significado do “recado” de

Canindé, ele apresenta o que o caboclo queria para o seu ritual de entroncamento:

O que é que tem aqui? Aqui tem manué, aqui tem as frutas naturais
de caboclo, porque caboclo dessa regido ndo conhece maca, nem
uva, nem pera, a gente bota porque a gente quer dar o melhor, mas
ndo tem. Fundamento de caboclo que eu fui preparado € raiz, é raiz.
E massa, é raiz. Tem ai o beiju, os peixes, frito e cru, carne crua
com mel, que eles chamam de acauba, o fumo, trunquei ele ontem,
a trunqueira dele t4 ai preparada®. A machada, a flecha dele, o
penacho, ta tudo ai. [...] Fiz tudo como ele pediu.

% Trunqueira é o pedago de tronco da arvore da Jurema no qual o caboclo sera entroncado.



79

Apos relatar o que estava sendo ofertado a Canindé, Sandro conta o que
aconteceu na noite anterior a esse ritual para o entroncamento do caboclo. O folguedo
ndo possuia apresentacdes marcadas e as dificuldades econémicas assolavam o
caboclinho e sua lider, Mauricéia, entretanto, para Sandro, a espiritualidade comecava a

ficar satisfeita com todo o tratamento que passara a receber com a ajuda do juremeiro.

E ontem a noite, quando ela veio trazer ele... e ontem a noite,
quando ela saiu daqui no final da tarde, eu recebo um telefonema
de Joao Monteiro e eu disse pra Jodo, “Jodo, a moga do caboclinho
saiu agora”. Ele disse, “Sandro, eu tenho uma pra te contar. O rapaz
que ta fazendo os negdcios la da festa de Garanhuns falou comigo
se eu conhecia um, um... essa tribo de Canindé é legitimada
documentalmente? Tem CNPJ?” Eu disse, “tem”. “Mande ela
trazer agora que eu ja vou empurrar eles pro evento de Garanhuns”.
Veja que as coisa ndo acontecem por acaso. Liguei pra ela, ela
mandou o filho ontem a noite trazer, esse rapaz aqui € filho dela, o
rapaz veio trazer. Ontem a noite eu passe o e-mail pra Jodo.
Quando eu estou passando o e-mail pra Jodo, veja como as coisas
se concentram... ai eu vou pro Orkut, quando eu chego no Orkut,
Graca Viana, Prof.2 Graca, que foi quem coordenou la o evento dos
caboclinhos, entra no Orkut pra falar comigo®’.... “Boa noite Sandro
de Juca, tudo bem? Preciso muito conversar com o senhor”. “Eu
ndo acredito que é a senhora que ta falando comigo”. Eu nunca
tinha falado com ela no Orkut. Ai, ela papapa papapa, comegou a
falar as coisa dela, e falou que o Lula, presidente dos caboclinhos,
quer vir aqui se reunir com a gente. Veja so a espiritualidade como
é. Quer dizer que eles abalaram tudo que estava dentro do recado
dele... [...] A ordem ¢ de Canindé e vamos simbora. Salve a Jurema
Santa e Sagrada. Salve o Angico e 0 Ajuca (Fala de Sandro de Jucé
durante a realizagdo de um ritual de Jurema em 05 de junho de
2011).

Sandro estava certo de que o caboclinho Canindé estava “abalando tudo” para
que a Associagdo Carnavalesca dos Caboclinhos e Indios de Pernambuco conseguisse
reerguer 0s Varios grupos que representava, era a forca da Jurema trabalhando para que
sua tradicdo ndo se perdesse.

Findada a exposicdo de Sandro mais pontos foram entoados. Comecou-se pelos
cantos de abertura do ritual, chamados por canto de abertura de mesa na Jurema. Sandro

incorpora seu caboclo e, sob a determinacdo da entidade, os cantos passam a exaltar a

87 Orkut é um site de relacionamento social.



80

figura dos caboclos. Um cocar é colocado sobre sua cabeca, um arco e flecha sdo dados
a ele que comeca a dancar e a bater contra a armacdo de arame do arco, fazendo um som
oco no ar. Uma de suas filhas de santo e, também, juremeira incorpora. Os dois dangam
com seus caboclos entre 0s presentes, enquanto 0s cantos continuam a ser entoados sob
a neblina das fumacas saidas dos cachimbos. A entidade de Sandro é dado um charuto e
0 machado de Canindé, que ele segura com uma das maos, enquanto na outra esta o
arco.

Passado um tempo, Sandro, ainda incorporado, é levado para a cozinha. Dona
Dora e Mauricéia o auxiliam na vestimenta do caboclo Canindé. A presidente do
caboclinho levou a roupa de apresentagdo do Caboclo Canindé para que Sandro a
vestisse no ritual. A roupa é vermelha e branca, feita de muitas penas, lantejoulas e
paetés. Sandro, vestido de branco, coloca o cocar, um saiote feito de penas,
tornozeleiras e braceletes. No cocar ha figuras de machados, o objeto de Canindé.
Sandro é novamente levado ao saldo. Ele danca com as vestimentas do rei do
caboclinho. Depois o0 cocar e o saiote sdo passados para Mauricéia, ela os veste e segura
o arco e flecha, antes nas maos de Sandro. A guia de Jurema destinada a Mauricéia Ihe é
dada. Os dois dangam juntos em frente as oferendas para Canindé.

Sandro senta-se em uma cadeira ao lado do altar preparado. Tomado por sua
entidade, o juremeiro distribui a todos os presentes 0 angu, agora encharcado com mel.
Um dos alimentos principais do caboclo e fonte de suas forcas. A Mauricéia é dada
também uma cuia com o vinho da Jurema. Apds a distribuicdo do angu, ao som dos
pontos cantados por todos e da maracd, Sandro se dirige para as oferendas. Com o
charuto joga a fumaca no ar e defuma os fundamentos do caboclo. Na gamela de barro
onde esta a infusdo do vinho da Jurema e as guias submersas, o caboclo de Sandro joga
a fumaca.

Dona Dora incorpora sua cabocla, a Cabocla Jurema. Ela vai para o centro do
saldo e danca com o caboclo de Sandro. Um cachimbo é oferecido a Sandro, ele o
inverte, colocando sua boca na parte destinada ao fumo, quando sopra a fumaga sai pelo
lado oposto ao fornilho. O juremeiro se senta no chéo, segura o cachimbo com as duas
mdos, joga a fumaca defumando as oferendas. Varios outros juremeiros também
incorporam seus caboclos.

O caboclo de Sandro vai embora ap0s esse se sentar novamente na cadeira ao

lado do altar da Jurema. Os cantos para caboclo continuam sempre marcados pela



81

maraca e na companhia da fumaca dos cachimbos que corta o ar. As pessoas cantam e
batem palmas. E a vez dos cantos para as entidades conhecidas como mestres. As toadas
destinam-se a chama-los para que se fagcam presentes nos corpos dos juremeiros. O
Mestre Viramundo, Seu Vira, incorpora em Sandro. Apés pedir para que duas velas
brancas fossem acesas aos pés dos estandartes, colocadas juntamente com duas tacas
cheias de agua, seu cachimbo joga fumaca nos dois estandartes do caboclinho Canindé,
borrifando com a boca o vinho da Jurema nos estandartes. Seu Vira, com o cachimbo
invertido, defuma cada um dos presentes.

Ja eram quase onze horas da noite quando Sandro comeca a cantar uma mdasica
de fechamento da gira acompanhado pelos demais que faziam o coro. Ele pede

protecdo, sauda a Jurema e agradece a participagao de todos.

***x

Ao descrever esse ritual, surgido do desenrolar da Assembleia em comemoragao
a “Primeira Assembleia Indigena de Nossa Histéria”, procurei direcionar os
entendimentos sobre a exposi¢do de Sandro, evidenciando, em especial, dois momentos,
0 encontro entre a Jurema e o Candomblé e o papel do fumo e da fumaca na Jurema.
Também confessei que um obstaculo fora estabelecido para a pesquisa que eu estava
desenvolvendo, o que me fez recuar na tentativa de estabelecer significados para a
Jurema e sua ritualistica. Como os préprios juremeiros, que mantive algum tipo de
contato ao longo de meu trabalho de campo, ndo apresentavam um consenso sobre
como os rituais deveriam ocorrer, 0 que era potencializado pelos conflitos de poder e
prestigio no campo, optei por um tipo de descricdo que me possibilitaria ir além da
investigacdo das praticas dos rituais para desenvolver meu argumento sobre como a
Jurema pode ser compreendida, destacando a intima relacdo entre religiosos e entidades.
Dessa forma, busco perceber o modo existencial da Jurema em suas particularidades,
respeitando os limites que me foram impostos, limites, esses, que demarcavam nossa
diferenciacdo e ndo nossa semelhanga. O que me levou a dar énfase em uma abordagem
que desenvolve o conhecimento sobre a diferenca juremeira.

Porém, antes de iniciar minhas considerac¢des, vamos a parte final da histéria que

narrei, com a ajuda de Sandro, a entrega das oferendas para Canindé na mata.



82

2.3 Do terreiro para a mata ancestral

Dois dias apés o ritual na casa de Sandro acompanho 0 juremeiro a uma mata
proxima dos arredores da cidade de Recife. Mauricéia, Dona Dora e Eurides também
estavam presentes. Fomos a mata para a entrega de todas as oferendas para o caboclo
Canindé e para Malunguinho, o lider quilombola. Os juremeiros cantaram muitas
mausicas para 0s caboclos engquanto os alimentos eram depositados.

Ao fim da entrega Mauricéia me diz que viu um indio nos olhando e se
escondendo atrds de uma arvore, para ela era sinal de que as oferendas haviam sido
aceitas. Quando saimos da mata todos nds reparamos em uma guia do orixa Xangd
presa em uma arvore no caminho de volta a estrada. Todos se impressionam por ndo se
lembrarem de terem a avistado quando entramos na mata e mais ainda pelo fato de que
Xang6 € o protetor do caboclinho Canindé. O encontro daquela guia despertou uma
conversa entre Mauriceia, Sandro, Dona Dora e Eurides. Todos ficaram entusiasmados
com aquele ocorrido, principalmente depois que Mauricéia lhes contou sobre sua visao
do indio escondido atras de uma arvore. Para todos aqueles juremeiros, a materializacédo
de Xangd por meio da guia e o indio visto pela lider do caboclinho eram o indicio de
que Canindé havia aceitado as oferendas e que tudo, daquele momento em diante, daria

certo para o folguedo e para a vida pessoal de Mauricéia e sua familia.

**k*k

Apos o fim de meu relato voltamos a primeira observagcdo em que pretendi
chamar a atencdo do leitor, aquela em que evidencio o0 encontro entre Jurema e
Candomblé. O quarto de Exu, a limpeza com o galo, a figura de um lider quilombola
sendo reverenciado em uma religido indigena e a presenca do orixa Xango
materializado na guia encontrada ao fim de todo o ritual, afirmam o contato entre as
religiosidades negras e indigenas. Na exposicao de Sandro ainda é possivel percebermos
0 encontro quando o juremeiro e babalorixad nos conta que Mauricéia estava cuidando
do caboclo com sabdo da costa, o que ele reprimiu por advir da “ancestralidade

africana” e ndo indigena.



83

Como nos indicou Tambiah (1985), as palavras ditas nos rituais sdo fontes de
sentido para a compreensao do mundo, assim, ao expressar a palavra “ancestralidade”
em seu discurso, Sandro evidencia a pedra de toque para 0S juremeiros e
candomblecistas, tanto a Jurema como o Candomblé constituem suas ancestralidades,
mas ancestralidades distintas na maneira como sdo concebidas®. Para melhor expor
meu argumento me volto para as matas do Catuca.

O Quilombo do Catucd, lugar de resisténcia em tempos passados e, hoje, lugar
que ainda existe na memdria de muitos pernambucanos. Uma memodria que ndo € so
lembrada, mas sentida, experimentada e vivenciada no cotidiano de suas vidas. Fora
naqueles tempos de escravidao que negros e indios se deram as maos para recriar seus
mundos postos abaixo pela ansia do colonizador. “Os quilombolas viviam em paz,
numa espécie de fraternidade racial. Havia, nos quilombos, uma populacdo heterogénea,
de que participavam em maioria os negros, mas que contava também mulatos e indios”
(CARNEIRO, 1964: 31). No quilombo diferentes subjetividades se encontram e deram
origem a seus descendentes, meio africano, meio indio, meio mulato, mas brasileiros.

Naquele momento ndo era apenas a miscigenagdo das ragas que se formava, o
contato cultural daqueles povos originarios da terra nativa com os variados homens
africanos iniciava o multiculturalismo brasileiro. Essa é a historia que podemos escutar
entre 0s juremeiros em Pernambuco. Ao falarem de seu passado, indios e negros
compBem, juntamente com 0s brancos, os antepassados que Ihes deram origem. Para
muitos sujeitos, Jurema, Candomblé e catolicismo comp&em suas religiosidades,
enquanto que para outros a Jurema e o Candomblé constituem suas pertencas religiosas.
Em alguns casos a Umbanda ainda € citada como a religido predominante de alguns
terreiros. Como uma questdo de sangue (REESINK, 2011), a religido é herdada dos

antepassados dos tempos da formacéo colonial do Brasil.

% Em certa ocasido Alexandre disse que eu deveria me iniciar. Como eu realizava uma pesquisa sobre a
Jurema, logo acreditei que ele se referia a uma possivel iniciagdo nessa religiosidade, o que Alexandre de
prontiddo rechacou ao dizer que eu deveria me iniciar no candomblé e ndo na Jurema, isso porque eu nao
teria uma ascendéncia indigena. Trago esse relato para evidenciar os limites impostos pela minha nédo
pertenca indigena aos olhos dos juremeiros e, também, para demonstrar as diferencas nas concepcoes
religiosas entre candomblé e Jurema. Entretanto, uma divida resta: talvez se eu tivesse me iniciado no
candomblé, como queria Alexandre, alguns dos segredos da Jurema me teriam sido revelados. Por outro
lado, se a iniciagdo ao candomblé me levasse a uma maior proximidade com o universo da Jurema, eu
poderia estar comprometida a ndo revelar seus segredos. Mas como escolhas devem ser feitas durante o
trabalho de campo, essas sdo indagacdes que sempre me farei.



84

Durante uma conversa com o babalorixa, da tradicdo jeje, Tata Raminho de
Oxo6ssi — 0 qual também é renomado juremeiro, conhecido entre o povo de santo como
aquele que se criou em um dos primeiros terreiros surgidos, se ndo o primeiro para
muitos religiosos, em Recife, a Casa das Tias do Patio do Terco® — esse me expressou

que

Jurema é... Candomblé é do cérebro, é o orixa, e a Jurema é do sangue. E
uma coisa que a gente tem no sangue. Descendente de descendente.
Minha avo era... uma avo minha era africana e a minha outra avo era uma
india que foi pegada na mata... dali eu trouxe a Jurema.

[...] Porque o caboclo vem da nossa terra, a gente ndo é descendente de
caboclos? Foi dai que a gente trouxe. Minha avo foi pegada na mata e
meu pai é descente de africano. Ai foi a mistura. Eu mesmo sou uma
mistura de africano com caboclo.

[...] indio é caboclo (Fala de Raminho de Oxdssi em entrevista realizada
em 03 de janeiro de 2012).

Como uma questdo de sangue a Jurema € inata naqueles que possuem
ascendéncia indigena, isso faz com que suas identidades ndo possam ser compreendidas
apenas dentro de esquemas socioconstrutivos e relacionais, € preciso considerar a base
substancialista do sangue, que permite o parentesco por sua transmissao, na construcao
de suas nocOes de pessoa (REESINK, 2011). Nesse sentido, a questdo do sangue na
Jurema nos leva a Viveiros de Castro (2002a: 405). O autor elabora a problematica de
que o carater do parentesco € insistentemente colocado pela antropologia como
socialmente construido, o que ndo deve ser excluido das andlises, mas “nenhuma
dimensdo da experiéncia humana é (dada como) inteiramente construida; algo sempre
deve ser (construido como) dado”. Esse algo que sempre deve ser dado, em meu campo
de pesquisa, € exatamente a questdo de sangue que diferencia a pertenga religiosa da
Jurema e do Candomblé.

% A Casa das Tias do Patio do Terco localiza-se no bairro S3o José, &rea de concentragdo negra no
periodo inicial de urbanizacdo da cidade de Recife e, hoje, na segunda-feira de carnaval, defronte ao
terreiro ndo mais existente, realiza-se a famosa cerimdnia Noite dos Tambores Silenciosos, liderada pelo
babalorixa Tata Raminho de Oxdssi. A cerimonia é dedicada aos eguns do candomblé. A primeira Tia
fora a africana Eugénia Duarte Rodrigues, quem inaugurou o terreiro de tradicdo nagd; posteriormente,
suas filhas Vivina Rodrigues Braga, conhecida como Tia Sinha, e Emilia Duarte Rodrigues, chamada por
Tia Yaya, assumem sua diregdo (BRANDAO e MOTTA, 2002). No relato de Raminho, ele e Badia foram
criados e iniciados pelas Tias no candomblé.



85

Embora grande parte dos juremeiros sejam, também, candomblecistas e/ou
umbandistas, essas religiosidades ndo se misturam nos espacos fisicos dos terreiros, mas
se tocam na politicidade dos corpos. Vamos a mais uma elucidacdo de Tata Raminho de

Oxossi quando Ihe perguntei sobre o significado da Jurema em sua vida:

E o sangue. O meu saber é dentro da Jurema. O orixa eu aprendi e a
Jurema eu nasci nela (Fala de Raminho de Oxdssi em entrevista realizada
em 03 de janeiro de 2012).

Com essa pequena resposta o babalorixa e juremeiro desfaz toda uma provavel
confusdo sobre o encontro das religiosidades em seu corpo. Quando asseguro um
desalinho entre o que os religiosos expressam e as abordagens académicas, me remeto a
minha propria dificuldade inicial de compreensdo sobre 0 que escutava e observava em
campo e, também, me lembro de imediato de Roger Bastide. O autor percebe a
autonomia existente entre as duas religibes num primeiro momento da histéria
brasileira, entretanto, ao caracterizar o encontro entre o Candomblé e o catimbo, Bastide

afirma que

[...] no Candomblé ioruba todo filho ou filha-de-santo tem agora na
cabeca duas divindades, ao inves de uma s6, uma divindade africana e um
espirito indigena, 0 que conseqientemente acarreta uma alteracdo na
iniciagdo, pois sera necessario, em dado momento do percurso, plantar o
Espirito indigena na cabeca do candidato ou da candidata, junto com o
seu proprio Deus africano. [...] Essa coexisténcia ndo deixa de causar
certa confuséo: ndo haveria oposi¢do entre o carater do orixa e o do
caboclo que disputam a mesma pessoa (BASTIDE, 2006: 221-222)?

O sujeito nasce na Jurema porque o sangue de seus antepassados indigenas Ihe
transmitem propriedades e sentidos muito proprios que vao além de simplesmente um
tipo religioso, enquanto que as coisas dos orixas aprendem-se, como nos ensinou
Raminho, e preciso ser chamado e escolhido pelo orixa. Enquanto, nos, pesquisadores,
entendiamos a Jurema e o Candomblé como religides distintas e (por que ndo?)
dicotdmicas, como Bastide (2006) parecia acreditar, os religiosos insistiam em dizer o
contrario. Digo que insistiam, pois mesmo com toda a perseguicdo sofrida pelos

juremeiros, tidos como charlataes, feiticeiros e cultuadores do baixo espiritismo, a



86

Jurema resistiu em Pernambuco, ndo apenas onde se confiava ser o seu lugar, nas areas
do sertdo e dentro dos nichos culturalistas das etnias indigenas, mas nas areas urbanas,
na grande metropole que é a cidade de Recife.

Entretanto, ndo devemos nos enganar novamente. Ao persistirem em suas
pertengas juremeiras, eles ndo querem nos dizer que a Jurema €, meramente, uma
religido complementar ao Candomblé e vice e versa. E preciso que avancemos um
pouco mais para que consigamos dissolver nossos conceitos que emperram um possivel
entendimento sobre a Jurema, fazendo com que nossas ciéncias sociais sejam de fato a
do observado em contraste com a do observador, como nos ensinou Lévi-Strauss
(2003D).

Acredito que uma frase, das muitas que ouvi em campo, pode me ajudar a
elucidar a questdo que a Jurema me propds’®. Durante uma conversa informal em uma
roda de amigos, num local de tradicionais festas noturnas no centro histérico de Recife,
escuto uma juremeira dizer “Jurema ndo € seita, é cultura. E o cachimbo é a arma de
defesa do juremeiro”™*. Fiquemos por agora somente na primeira frase, “Jurema nio é
seita, € cultura”. Ora, para mim a Jurema era uma religido, isso era o que eu havia me
proposto a mostrar com a pesquisa que eu estava desenvolvendo. Entretanto, para meu
deslumbramento, uma nova compreensao surgia. A Jurema nao € apenas uma religido e
tampouco uma cultura, pelo menos na forma como o academicismo tende a classificar,
ela faz parte da constituicdo dos sujeitos, € o regime juremeiro instaurado pelo sangue.
A Jurema é o dado e ndo o construido, por isso nossa nocdo de cultura ndo é a mesma.
Para “nos” a cultura é aquilo que nomeamos como o socialmente construido
(VIVEIROS DE CASTRO, 2002a), o que nos levaria a acreditar na Jurema como algo
oriundo apenas das relagcBes sociais, enquanto que a Jurema é uma cultura inata,
portanto expressa pela ordem da natureza, o que ndo a impede de existir culturalmente.
Essa afirmacdo que estabeleco pode ser expressa por Mae Lucia de Oya, ialorixa,
juremeira e uma das mulheres que participou da formagdo do Movimento Negro em

Recife:

N&o é a visdo de Méae Lucia, mas a visdo do caboclo que trabalha no
corpo de Mée Lucia. N&o é a visdo de Mée Lucia, mas a visdo do Mestre

"% Quest#o relacionada a sua diferenciacéo que foi me colocada como o limite de minha pesquisa.
™ E comum ouvir juremeiros e candomblecistas dizerem seita ao invés do termo religido, principalmente
entre as pessoas de maior idade, o que nao significa que elas deem um tom pejorativo as suas pertencas.



87

que trabalha com Mae Lucia. Nao € a visdo de Mé&e Lucia, mas sim a
visdo da pombo-gira [...] (Fala de Méae Lucia de Oya em entrevista
realizada em 22 de junho de 2011).

Pelos dizeres de Mde Lucia, percebemos que ha uma no¢do de corpo que escapa
as analises académicas; para “n6s”, tudo é apreendido, mas para 0s juremeiros a Jurema
é inata, € uma questdo de ordem natural/biolégica (o sangue) e cultural, mas uma outra
ordem natural e cultural. Aqui o cultural sofre a influéncia direta do natural, é por meio
do sangue indigena que o mundo € compreendido e vivido. Isso quer dizer que ela é
muito mais um regime ontolégico que nos leva a ndo estabelecer de antemdo a
dualidade natureza e cultura e todas as demais que surgem a partir dai. Lembremo-nos
do “recado” de Canindé¢ para Sandro no mercado. A contrainvencdao juremeira ¢ da
ordem da natureza e ndo da ordem cultural como nossa interpretacdo tende a ser
desenvolvida (WAGNER, 2010)".

Racionalizar o paradoxo e a dialética numa tentativa de reprimi-los ao lado da
natureza para que somente a cultura possa ser inventada no ambito das realidades
existenciais ndo é a melhor solucdo para a compreensdo da Jurema. Em outros termos, a
cultura, como uma ideia hegemonica de tipo gramsciano, ndo nos leva além de um
circulo vicioso em que seu a priori conceitual abstrato é permanentemente reposto pelo
pesquisador, ao enquadrar “o outro”. Quando escutei a “Jurema nao € seita, é cultura”,
essa “cultura” ndo ¢ um conceito abstrato como concebemos em nossas pesquisas
académicas; ela € real, € o dado, € o imanente no mundo. Tampouco a natureza pode
continuar a possuir um carater determinante na forma como o pensamento académico
concebe o homem. Aqui, numa tentativa de tradugdo, ou analogia, em termos
wagnerianos, para nossa epistemologia, a Jurema € a natureza e, ao relembrarmos o que
disse Tata Raminho, o Candomblé é a religido que se aprende.

O academicismo que concebia Jurema e Candomblé como duas religides
distintas e conflitantes, como em Bastide (2006), agora é forcado a se deparar com um
pensamento que desafia a sua dicotomia conceitual. N&o se trata mais de tratar a Jurema

e 0 Candomblé por meio de uma dicotomia entre religido e magia, nem sequer de trata-

2 Wagner (2010: 131) nos alerta que “o oposto criativo da Cultura ndo ¢ a imagem da “natureza” e do
Meio Ambiente que nos assombra como um fantasma de florestas virgens e corregos imaculados. A
natureza, infelizmente, ¢ “sistema” a despeito de si mesma, e tdo ambigua quanto a Cultura. Remetendo-
nos a uma natureza relativizada, n6s obviamos a Cultura e vice-versa”.



88

las apenas como religides, é preciso atualizar nossa ordem binaria de natureza e cultura
para subvertermos nosso plano conceitual de compreensdo. Quando afirmei que a
Jurema é natureza e o Candomblé é religido quero dizer, ao contrario de Geertz (1989),
que ndo podemos enquadrar a religido como um sistema cultural que, ao produzir
padrdes culturais, acaba por ser englobada na nocdo boasiana de cultura como
totalidade’®. Como a critica de Asad (2010), acredito que o conceito de religido deva ser
aberto a outros elementos heterogéneos encontrados nos campos de observacao para que
consigamos escapar de “nossa ideia corrente de cultura [que] projeta uma paisagem
antropologica povoada de estatuas de marmore, ndo de murta: museu classico antes que
jardim barroco” (VIVEIROS DE CASTRO, 2002b: 195).

Sob suas subjetividades, 0 que os juremeiros de meu campo de pesquisa fazem é
uma diferenciacdo da conceitualizacdo binaria cartesiana de natureza e cultura ou de
natureza e religido (= cultura). Natureza, cultura e religido séo elementos de uma
dialética triaria’® — na qual a nocdo de magia para os juremeiros esta ausente — que néo
admite sintese, mas complementariedade .

Comecemos por compreender a dialética triaria apenas pelo par binario natureza
e cultura e, para isso, nos voltemos a concepcao de corpo lembrando a observacdo de
Deleuze (2005: 100), “Espinoza dizia: ndo se sabe do que um corpo humano ¢ capaz,
quando se liberta das disciplinas do homem. E Foucault: ndo se sabe do que o homem é
capaz “enquanto ser vivo”, como conjunto de “forgas que resistem™”.

Nos dizeres de Latour (2002), enquanto modernos e detentores de um

pensamento ocidental/racional, classificamos como crenca a experiéncia alheia da

" Sobre essa critica a Geertz me lembro de um trecho do poema Psiquetipia, de Alvaro de Campos, um
dos heterdbnimos de Fernando Pessoa, “Simbolos./ Tudo sdo simbolos.../ Se calhar, tudo é simbolos.../
Seras tu um simbolo também?”.

™ Henri Lefebvre, em Le Retour de la Dialectique (1986), formula a ideia de uma dialética triadica,
baseada nas teorias de Hegel, Marx e Nietzsche, entretanto ndo a utilizo para expor meu argumento por
considera-la distante de meus objetivos para a compreensao da Jurema.

™ A dialética a que me refiro é expressa por Wagner (2010: 96) nos seguintes termos: “Invencdo e
convencdo mantém entre si uma relacdo dialética, uma relagdo a0 mesmo tempo de interdependéncia e
contradigdo. Essa dialética é o cerne de todas as culturas humanas (e muito provavelmente as animais).
Pode ser que o conceito de “dialética” seja familiar aos leitores em sua formulac@o hegeliana e marxista,
como um processo ou desdobramento historico envolvendo uma sucessdo de tese, antitese e sintese.
Minha formulacdo, muito menos explicitamente topoldgica, ¢ mais simples €, creio eu, mais proxima a
ideia grega original — a de uma tensdo ou alternancia, a0 modo de um diélogo, entre duas concepgdes ou
pontos de vista simultaneamente contraditorios e solidarios entre si. Como um modo de pensar, uma
dialética opera explorando contradi¢des (ou, como Lévi-Strauss as chamaria, “oposi¢des”) contra uma
base comum de similaridade — em vez de recorrer a consisténcia contra uma base comum de diferencas, a
maneira da logica racionalista ou “linear”. Segue-se que culturas que convencionalmente diferenciam
abordam as coisas com uma “logica” dialética, enquanto aquelas que convencionalmente coletivizam
(como a nossa propria tradi¢do racionalista) invocam uma causalidade linear. [....]".



89

realidade, essa afirmacdo quando conjugada ao perspectivismo amerindio, demostrado
por Viveiros de Castro (1996), nos leva a avaliacdo de nosso determinismo
mononaturalista, por um lado, e, por outro, de nosso indubitdvel multiculturalismo.
Nesse sentido, “falar da natureza no contexto da cultura, entdo, € uma maneira de
controlar a cultura” (WAGNER, 2010: 217). A conjuncdo das duas acepcdes envolve a
critica ao construtivismo presente apenas no olhar sobre o outro e ndo em um
construtivismo presente também em nossa maneira de classificacdo. Poderiamos
associar Latour e Viveiros de Castro a Csordas (1994; 2002) e seu conceito de
embodiment se esse ndo houvesse adquirido um estatuto de paradigma.

A corporificagdo (embodiment), nos termos de Csordas (1994; 2002), é a
experiéncia corpérea de estar no mundo formando as compreensBGes desse mesmo
mundo, é a base existencial da cultura. As experiéncias passadas sdo corporificadas
pelos sujeitos numa ligacdo com as novas experiéncias experimentadas e entre essa
ligacdo ha um rearranjo do proprio sujeito enquanto um sujeito social. Natureza e
cultura sdo construgdes embasadas pelas experiéncias relacionais e ambas se refazem na
prépria vida cotidiana. Concordo com Csordas, sobre a construcdo relacional dos
conceitos, entretanto somente destacar a questdo em termos construtivistas da
corporeidade ndo nos faz avangar muito porque para os juremeiros ha a imanéncia do
dado (VIVEIROS DE CASTRO, 2002a). Em outros termos, 0 corpo juremeiro € a base
existencial da natureza e da cultura a partir de um ndo construtivismo acritico. Aqui nao
pode haver uma tradugdo de suas nog¢des sobre a natureza e a cultura inerentes aos seus
corpos para as nossas nocoes abstratas de cultura’.

Esse, acredito, foi o equivoco dos pesquisadores que ao conceberem a Jurema
como, apenas, uma religido ndo perceberam o que seus préprios sujeitos evidenciavam.
Em uma pesquisa sobre a Jurema na cidade de Recife, Pinto (2006: 137), por meio de
um comparativo entre um grupo indigena, terreiros de Xangd e centros de Umbanda,
esclarece que

No Xangd, a Jurema ndo é vista como “religidao”, sendo-lhe atribuida
qualidades como ciéncia, conhecimento e dom. O pantedo juremeiro é

" Para que a cultura possa ser mais bem compreendida na sua relagdo complementar com a natureza cito
uma passagem de Viveiros de Casto (2002b: 209) na qual o autor indica que “uma cultura ndo ¢ um
sistema de crengas, mas antes — ja que deve ser algo — um conjunto de estruturagdes potenciais da
experiéncia, capaz de suportar conteidos tradicionais variados e absorver novos: ela é um dispositivo
culturante ou constituinte de processamentos de crengas”. Dessa forma, a ligacao entre natureza e cultura
¢ estabelecida por meio de “um conjunto de estruturagdes potenciais da experiéncia”.



90

totalmente diferente do Xangosista, mantendo-se 0s espacos rituais
rigorosamente separados.

Continua a autora em suas conclusoes:

Entre o grupo do Xang6 a Jurema ndo é considerada como religido, e sim
como ciéncia, filosofia e conhecimento, podendo desta forma coexistir no
mesmo espago sagrado do terreiro, sem que agrida aquela que é
considerada como a religido “legitima”. [...].

Em relacdo a sua popularidade, acredito ser possivel afirmar que trés
principais fatores sdo responsaveis por este atributo. O primeiro esta
relacionado a prética ritual do culto, que torna acessivel o contato direto
com a entidade. Como segundo, aponto as caracteristicas das
personalidades das entidades, que estdo mais proximas ao comportamento
cotidiano dos fiéis. E por fim, como terceiro fator, acrescenta-se o fato de
que, o culto da Jurema, por ser um recurso de baixo custo ao atendimento
das aflicGes, possibilita o acesso de uma populagdo extremamente
carente, embora se encontre outras categorias de frequentadores nessas
praticas rituais (2006: 140).

A preocupacéo de Pinto consistiu em analisar como a Jurema continuou a ser um
culto popular em Recife, mesmo estando associada a outras formas de religiosidade.
Porém a autora ndo apresentou a motivacdo em compreender a Jurema como 0s proprios
religiosos a apresentaram — uma ciéncia, um conhecimento, uma filosofia — o que a
levou a uma abordagem dicotdmica acritica, em termos de religido, sobre a Jurema. Em

uma conversa sobre Candomblé e Jurema Méae Dora de Oya me relatou que

[...] essa visdo do bem e do mal era assim, até pela palavra santo na
época, que ndo é santo, é Orixa... filho de Orixa e ndo filho de santo, filho
de Orix4, mas por um costume da linguagem, né, tornou-se filho de santo.
Entdo, na época era por conta disso. “Ah, ali € o terreiro de santo, € uma
casa de santo”. Entdo, s6 essa palavra por dizer uma casa de santo
determinadas pessoas respeitava. Mas e ali? Ali é um catimbo, é uma
macumba. “Ah, vamo la quebrar. Aquilo dali ndo presta pra nada”. Mas
ndo sabe eles que a casa de catimbd era quem dava toda a proporgao pra
que a casa de Candomblé funcionasse. [...].

As vezes tava dando uma reunifo, um toque pra Jurema e chegava uns
afoitos desses, da policia, né, e terminava que o Mestre mostrava que era
Mestre mesmo e daqui a pouco tava a policia dangando no meio do saldo
também (Fala de Mae Dora de Oya em entrevista realizada em 23 de
junho de 2011).



91

Diante da fala de Mae Dora, os trés principais fatores evidenciados por Pinto
(2006) ndo podem ser tidos como as razdes basilares para que a Jurema continue a ser
uma religido popular em Recife, visto que o contato direto com a entidade é entendido,
pela autora, em conjunto com as caracteristicas das personalidades das entidades, mais
préximas ao comportamento cotidiano dos fiéis em relacdo as divindades do
Candomblé, havendo, ainda, um motivo de ordem econémica, o baixo custo das praticas
juremeiras’’. Assim, o que questiono das conclusées de Pinto, além da auséncia de
compreensdo sobre o que foi dito sobre a Jurema em sua pesquisa, € a desconsideracdo
pelo que Dona Dora nos evidenciou, as décadas em que o catimbo fora perseguido, 0s
anos de atuacdo do Servico de Higiene Mental e para o periodo em que Agamenon
Magalhaes esteve a frente da interventoria do estado.

Naquela época os rituais de Jurema aconteciam as escondidas, a participa¢do nos
rituais era muito restrita e ndo havia a presenca de um publico mais amplo, como &
possivel ouvir dos juremeiros que presenciaram aquele momento e, também, dos que
sabem das histdrias passadas por meio dos mais velhos. Desconsiderar esse periodo tao
fortemente marcado na memdria dos agentes é ndo perceber o que a resisténcia
juremeira possibilitou, tal como a permanéncia e a popularidade da Jurema em nossos
dias, para além de questbes econémicas ou da personalidade das entidades. Diante
dessas observacdes, busco compreender o que a relacdo entre homens e entidades pode

nos dizer sobre a ontologia da Jurema. Passo a desenvolver melhor meu argumento.

2.4 Da Ontologia para a Religiéo

Ao pensarmos na Jurema e nos significados dados as acGes pelos juremeiros
devemos abranger a corporeidade vivida pela agéncia juremeira. A Jurema ndo é mais
encontrada somente entre as etnias indigenas e no sertdo nordestino, mas estd nos

centros urbanos, ela foi e é constantemente ressignificada por aqueles que a vivem. N&o

" Embora as préticas de Jurema tenham um custo financeiro menor quando comparado as praticas do
candomblé, ndo acredito que essa diferenca seja 0 motivo real da popularidade da Jurema, até mesmo
porque 0s gastos com a Jurema ndo sdo tdo baixos, basta observarmos os detalhes no ritual para o
entroncamento do caboclo Canindé, isso sem entramos na questdo sobre as dificuldades financeiras da
manutencdo dos caboclinhos que ndo exigem apenas o cuidado do folguedo, mas o cuidado religioso. Os
juremeiros, de meu campo de pesquisa, sempre me afirmaram que a Jurema faz ao passo que 0 orixa
protege, a relacdo € de complementariedade potencial entre Jurema e candomblé e ndo uma relacdo
econdmica.



92

se trata, mais, de um ponto de vista sobre 0 mundo, mas uma visdo do mundo “sob a
forma de uma ontologia politica do sensivel” (VIVEIROS DE CASTRO, 2011: 157)
subscrita na corporalidade juremeira que a tudo transforma em relagdes sociais.

Na Jurema ha a bebida feita a partir da raiz ou da casca da arvore da Jurema
Preta. Na maioria das vezes, no contexto urbano, o vinho é misturado com outras
bebidas, como a cachaca, com varios tipos de ervas, raizes e especiarias, como 0
gengibre e o cravo-da-india. Ja no contexto das comunidades indigenas e nas praticas
mais reservadas da Jurema a bebida é de um teor mais concentrado. Essa diferenciacao
na fabricacdo do vinho da Jurema se d&, entre outros motivos, devido ao proprio
contexto em que serd servida. Seu consumo liga-se ao acesso as entidades e aos seus
lugares de morada, chamados por cidades da Jurema.

Nos rituais e festividades abertos ao publico ndo juremeiro hd a presenca de
muitas pessoas que ndo possuem a ascendéncia indigena e, por essa razdo, nao
aguentariam beber o vinho da Jurema puro. Mota e Barros (2006; 39) afirmam que “os
indios acreditam que uma pessoa ndao pertencente ao grupo tribal vai “endoidar” se
tomar a bebida preparada para os indios”. Tal assertiva também é expressa por
Alexandre L’Omi L’Odo:

Dizem os mais antigos que s6 quem bebe a Jurema e ndo morre é quem
tem sangue indigena. E isso é massa porque faz parte da Ciéncia da
Jurema. A Jurema é uma tradicdo sanguinea, é uma tradicdo que vem de
geracbes em geragdes sanguineamente. E uma célula daquela consciéncia
espiritual que ta ali materializada em vocé [...].

O que significa ndo morrer? Ndo morrer é na verdade ndao morrer
fisicamente mesmo, porque a Jurema € uma erva venenosa. E dentro da
proporcdo que ela é preparada dentro das civilizagdes indigenas, poucas
hoje preservam essa formula, o organismo s aguenta se voce tiver certas
proteinas nele, certos elementos que ajudam a vocé a aguentar. Aguentar
aquela presséo que aquele produto quimico vai causar no seu organismo.
Tanto é que tem gente que, por exemplo, chega a beber a Jurema, ndo é
essa Jurema que a gente bebe por aqui nao, nos terreiros hoje, essa é uma
readequacdo da Jurema aqui (Fala de Alexandre L’Omi L’Odo em
entrevista realizada em 15 de novembro de 2010).

Diferencas biol6gicas de nossas existéncias e ndo apenas diferencas culturais
perpassam a Jurema enquanto pertenca. A divergéncia dos corpos que Alexandre

evidencia nos remete a uma passagem de Lévi-Strauss (2012: 51), “é nos conceitos



93

biolégicos que residem os dltimos vestigios de transcendéncia de que dispde o
pensamento moderno”. Os argumentos utilizados pelo juremeiro referem-se a proteinas
especificas do corpo indigena e do corpo de seus descendentes, é a linguagem da ciéncia
técnica que € apropriada e mobilizada para demarcar as disparidades entre o corpo
juremeiro e o corpo ndo juremeiro. Portanto, ndo estamos mais diante de um relativismo
cultural e sim um relativismo natural e bioldgico, entretanto um relativismo que nao
concebe o entendimento sobre o0 mundo como uma representa¢do cultural, mas como
uma vivéncia ontologica.

O sangue indigena compde a Ciéncia da Jurema como um modo de existéncia,
portanto, uma ontologia que ndo deve ser classificada dentro da matriz cultural
cartesiana que entende “a metafora como esséncia da representacao” (VIVEIROS DE
CASTRO, 2007: 95). A ontologia é uma producdo do Ser, um fazimento de si, que nos
indica a possibilidade de multiplas formas de vida, diferenciais e heterogéneas entre si.
Tal produgdo constitui uma invencdo de significagdo de mundos, que por serem
existenciais, sao reais. Entretanto, é somente no devir, na relacdo de troca entre pontos
de vista, que as ontologias se apresentam diferenciais (idem; WAGNER, 2010).

Nesse sentido, voltando a Lévi-Strauss para dele me afastar, eu diria que é nos
conceitos bioldgicos que reside, também, & imanéncia da ontologia juremeira, 0 que nos
faz compreender, portanto, a impossibilidade de sintese entre a binaridade natureza e
cultura, porque para a Jurema ndo ha essa dicotomia, mas a complementaridade entre
essas esferas. A dicotomia aparece nas formas existenciais de ascendéncia indigena e de
ndo ascendéncia indigena, ou seja, “nds”, juremeiros — e Nnossa natureza que naturaliza —
e “eles”, ndo juremeiros, — € sua cultura que culturaliza. Em outras palavras, aventuro-
me a pensar que a binaridade entre natureza e cultura é contrainventada em seu oposto
pela ontologia juremeira compondo, assim, uma continuidade entre o natural e o social,
ou cultural”. Portanto, a cultura ndo como construcdo, mas cCOmMO convencio
naturalizada, o inato que, juntamente com a natureza, formula e diferencia a identidade
do corpo juremeiro, locus de seu conhecimento e de sua politicidade para a
compreensao e a atuacdo no mundo.

Os juremeiros tém em seus corpos as sementes da arvore Jurema; elas sdo

“plantadas” no corpo em um ritual, conhecido como Juremagdo, que caracteriza um dos

® Assumo uma perspectiva em que a sociedade se aproxima da cultura por considerar que ambas S&0
oriundas de relacfes sociais.



94

fundamentos da Ciéncia da Jurema. Tal ritual consiste em fortalecer o juremeiro em seu
conhecimento sobre a Jurema, por meio de uma viagem para as cidades da Jurema em
companhia de sua entidade protetora, sendo uma das praticas que possibilita uma
ontologia se reinventar enquanto religiosidade. Estamos frente a dialética entre natureza
e religido e da poténcia humana, barroca, spinoziana, que revolve o conhecimento
cartesiano sobre corpo e alma como diferencas de substancia.

Em sua Etica, Spinoza (2009) formula um juizo em que o corpo e a alma ndo
estdo separados, mas a alma é a responsavel pela ideia de corpo por ser ela um modo de
pensamento, a0 mesmo tempo em que o0 corpo é o possibilitador da alma por ser ele o
movimento. Ha uma correlagdo entre corpo e alma que o leva a rechacar a comparacao
entre 0os homens para a formulacdo de uma natureza humana. Se ha uma esséncia
humana para Spinoza, ela estaria na existéncia imanente dos corpos-almas individuais, o
conatus, e ndo na alma transcendente, cartesiana, como a realizacdo do divino e,
portanto, exterior aos homens. A alma, em correspondéncia ao corpo spinoziano,
converte Deus na imanéncia natural do mundo existencial. Essa concepc¢do sobre o
homem e Deus potencializa o0 entendimento humano como uma parte do entendimento
divino, natural, sendo que o primeiro ndo esgota todo o conhecimento por ser ele
advindo de apenas uma entre tantas existéncias humanas concebidas em suas
correlagdes entre corpo e alma. Ficando, assim, somente Deus, ou a Natureza imanente,
como aquele que a tudo conhece.

A criatividade da antropologia de Spinoza (Ansaldi, 2001: 182) esta na
possibilidade de uma ontologia oriunda de uma identidade entre o que é conhecido pelo
homem e 0 mundo em si. Esse labirinto de variedades infinitas permite que a prépria
ontologia seja recriada em religiosidade, pois se Deus é a Natureza, é 0 imanente em
movimento no mundo, sua presenga & constante nesse mesmo mundo, portanto
constituinte dos corpos e almas individuais. Assim, ao trabalhar com as ideias de
Natureza e Deus, a partir da correspondéncia entre corpo e alma, e ndo da sua dualidade,
Spinoza autoriza 0s homens a compreenderem o Deus monista — transcendental — em
sua multiplicidade imanente, ou seja, em seus corpos que “sont des expressions
imanentes a la puissance modale qu’est I’appétit” (ANSALDI: 2001: 185).

Ao evidenciar a experiéncia da potencia das liberdades humanas posso formular
um entendimento sobre a relagdo juremeira entre natureza e religido para a constituicao

de seus modos de existéncia. Enquanto uma ontologia dada pela natureza — e de sua



95

ligagdo com a cultura — dos corpos, a Jurema é elaborada como uma forma religiosa
pelos desejos (apetites) dos agentes, porém a partir de uma complexidade expressa pela
prépria potencialidade juremeira que subordina a religido aos fins politicos e nédo
ortodoxos de sua ontologia da complementariedade.

A religido da Jurema subordinada a politica significa que essa religiosidade €
oriunda, antes, de um modo de existéncia, de uma ontologia que se inventa, também,
enquanto religido, do que de um sistema de crencas. Portanto, o que afirmo é a
potencialidade ontoldgica juremeira na constituicdo da agéncia de seus sujeitos no
mundo da vida, uma agencia possibilitada por uma dicotomia tridria, entre natureza,
cultura e religido, que imprime compreensdes, posturas e associagdes relacionais ao
real .

A Jurema, como uma religido, possui a experiéncia subjetiva da possessdo. O
pantedo das entidades é ordenado pelos caboclos, divididos em indios, personagens do
sertdo nordestino ou sertanejos, como o boiadeiro, e ainda aqueles que simplesmente
viveram nas matas, pelos encantados, pelos mestres e mestras e pelos exus. Os ultimos
demonstram a influéncia do universo afro-religioso dentro da Jurema. Quanto aos
mestres, esses foram pessoas que viveram e que depois de sua morte se apresentam
como entidades que auxiliam os juremeiros. Em muitos casos esses mestres foram
figuras histdricas dentro da Historia do Brasil, como o Mestre Corisco que em vida
compds o grupo de Lampido e Malunguinho, lider do Quilombo do Catuca. Como no
quilombo houve algumas liderancas (CARVALHO, 2011) a entidade Malunguinho é a
juncdo de todos os lideres de acordo com o que pude compreender durante meu trabalho
de campo.

Cada juremeiro tem suas entidades especificas e essas entidades estdo num
didlogo continuo com cada um deles. O saber sobre a Jurema ¢é passado de modo nao
ortodoxo por cada entidade aos juremeiros, ndo havendo um intermediario entre 0s
adeptos e o mundo espiritual, como no caso do Candomblé que submete o fiel ao poder
hierarquizado do pai e da mée-de-santo. Dessa forma, a Jurema é corporalizada ndo so

como uma ancestralidade, mas uma ancestralidade que permite a experiéncia religiosa

™ No quinto capitulo apresento o desdobramento dessa ideia para repensarmos os conceitos proprios ao
universo académico e ao Estado brasileiro. Meu argumento se refere a diferenciagdo de entendimentos
sobre alguns conceitos - como Estado Democratico de Direito, Estado secular e laicidade — entre, de um
lado, intelectuais e Estado, €, de outro, os sujeitos pertencentes as religides de matriz africana e indigena
em Recife.



96

feita corpo. Arrisco-me, assim, a dizer que o corpo é a maior materializacdo da Jurema,
é 0 seu altar.

A complementariedade da ontologia juremeira esta naquilo que Clastres (2003b:
189) formula sobre a antinomia guarani, “Um: ¢ o nome do imperfeito” porque ndo
possui possibilidade de ir além de si mesmo. O dois, ao contrario, € a expressdo do ser
completo. A profundidade desse pensamento solicita a presenca da alteridade para se
libertar do mal, do “Um”, da morte que atesta a finitude e a auséncia dos deuses nos
homens, para nos aproximarmos de Spinoza (2009). A metafisica guarani, desenvolvida
por Clastres, por ser radicalmente avessa a metafisica cartesiana, nos permite
compreender a politicidade de uma ontologia. As ideias de religido, cultura e natureza,
para ficarmos com a dialética triaria que propus, ndo surgem por elas mesmas, mas sao
frutos de uma politica dos modos do ser, uma politica da multiplicidade de socialidades,
porque toda ontologia tem um efeito politico de producdo de “zona(s) de circulacdo de
alteridades” e nao de “lugar de producao de identidades” (VIVEIROS DE CASTRO,
2011: 349).

A concepcdo de corpo juremeiro é, assim, compreendida como uma outra
possibilidade de experiéncia, como uma ontologia ativada pelo corpo em sua
ancestralidade e em sua religiosidade. O corpo na Jurema & um corpo que faz, que
emana poder, um corpo emocional e espiritual, perpassado por conhecimentos de ervas,
individualizado na figura de cada entidade e detentor de conhecimento sobre a Ciéncia
da Jurema. Um corpo onde a semente da Jurema é plantada e que da acesso ao mundo
de suas divindades. O corpo do juremeiro € movimento e acéo.

Por ser a corporalidade juremeira um desejo sobre o mundo, sua politicidade
ontolégica possibilitou sua prépria manutencdo em uma area urbana e em meio a outros
tipos religiosos. 1sso, devido a ideia de religido ndo estar separada da natureza natural e
da natureza do mundo, como também da cultura naturalizada. De um lado a outro a
Jurema se mostra presente, seja na questdo de sangue ancestral dita por Tata Raminho,
seja na diferenciacdo das propriedades bioldgicas dos corpos para Alexandre, seja na
forma sensivel de compreensdo sobre o mundo da vida, em que o olhar, o escutar, 0
sentir e o ver sdo complementados pelo conhecimento das entidades, como expressou
Mée Lucia de Oya. Quando nos lembramos do que contou Sandro de Jucd, ao iniciar o

ritual em sua casa para o Caboclinho Canindé, foi de uma conversa alheia entre um



97

casal, quando Sandro fora buscar o0 pombo no mercado, que Canindé lhe deu o “recado”
sobre como deveria ser procedido o rito.

O que esses fatos mostram é a continuidade entre as esferas sagradas e profanas,
ndo a cisdo durkheimiana, entretanto a socialidade juremeira ostenta, ainda, mais um de
seus potenciais para além da constituicdo restrita a corporalidade. Aqueles que ja se
foram, as entidades, encarnam nos corpos vivos da Jurema no presente, ndo no sentido
reducionista de se “materializar”, mas ocupando uma posicdo de primeira pessoa
também no discurso cosmoldgico.

Voltemo-nos para os rituais das festas publicas para que a questdo possa ser mais
bem compreendida. Bastide (2006) considera que é na festa que o imaginario é
fortalecido para (e no) o publico presente, se tratando muito mais de um espetaculo que
persuade o outro do que um evento direcionado a alimentar a fé dos participantes. E
como os caboclos da Jurema s@o as entidades espirituais que possuem a liberdade de
improvisagao, por a Jurema ndo apresentar a hierarquia ortodoxa do Candomblé (ver
também CARVALHO, 2003), seu aparecimento nas festividades sdo artificios que
possibilitam o inesperado para o publico.

Se apropriando da estética barroca, Bastide (2011b) considera que a emocédo do
sagrado €, a0 mesmo tempo, uma emogao estética. Para o autor, “o barroco € o reino da
festa perpétua” e o “reino da representacdo” (2011a: 136). Como uma arte do
movimento temporal, o barroco no Brasil “foi transformado, nacionalizado, sobretudo
pelas mdos de mesticos e mulatos, colocando negrinhos na corte dos anjos, fazendo
eclodir cocares de plumas indigenas sobre as virgens dos capitéis, misturando os frutos
da terra com o trigo e as uvas da eucaristia” (BASTIDE, 2011d: 90). Entretanto,
somente o catolicismo em terras brasileiras e 0 Candomblé sdo vislumbrados sob a 6tica
barroca bastidiana.

No que tange a nocado de fé é preciso observar que a

[...] “fé¢” € um produto histérico, ndo uma realidade ontologica. Os
conceitos de Fé ou de Crenca nascem da escolha cristd, que tem na
“profissdo de fé” sua marca inseparavel [...]. [...] é a religido (a crista, no
caso) que construiu historicamente a fé; ndo é a fé que identifica a
religido. Contudo, o fideismo cristdo foi informando toda a cultura
ocidental, chegando até as ciéncias contemporaneas da diversidade, a
antropologia e a histdria das religides, onde ndo é dificil encontrar o uso
acritico destes termos (“Os Tupi acreditavam em...”). O que foi



98

problematizado por estas disciplinas foram os objetos da fé, ndo a fé em
si como produto histdrico e cultural (POMPA, 2003: 349).

Na Jurema, a fé bastidiana, incongruente a fé como um produto histérico
demostrado por Pompa (2003), ndo encontra lugar. Se for para falarmos de fé, no
sentido cristdo, que sua traducgdo inventiva para a Jurema ocorra nos termos de um
modo de existéncia, como uma ontologia e ndo enquanto crenga. Ja sobre a estética
barroca ser a0 mesmo tempo uma emocao estética, defendo a assertiva de Argan (2004)
sobre o barroco ser um modelo de comportamento que, por ser fundado em um processo
de imaginacdo, estabelece as bases de entendimento para o mundo®. Melhor dizendo, o
barroco ndo € apenas uma emocdo estética, mas uma persuasdo, um convite a integrar-

se na esfera social. 1sso porque,

[...] A arte [...] quer ser apenas a arte. No entanto, no conjunto das
atividades humanas, a arte tem a funcdo de por tudo em imagem e de
precisar o valor concreto dessa imagem, que constitui a consciéncia. A
religido, a ciéncia, a politica, a vida cotidiana fornecem os objetos sobre
0s quais a arte opera; mas como modo de comportamento e de operagao,
a arte é autdbnoma [...] (ARGAN, 2010: 47).

Nesse sentido, 0 barroco como imaginacdo de um mundo somente € possivel a
partir de uma fundamentacdo da memdria, de uma experiéncia histérica dos sujeitos
morais no mundo, 0 que torna a imaginacdo como possibilidade do real por conceder a
coeréncia ao mundo cadtico de acontecimentos. Fundado na alegoria retérica que
persuade, 0 modo de existéncia barroco, sua ontologia, funde no presente o ponto de
encontro entre a experiéncia do passado e a perspectiva de futuro, de continuidade.
Aqui, espaco e tempo séo recriados por sentimentalidades e sentidos em a¢do imanente

para a producao de afinidades que nada mais sédo do que relagdes sociais.

8 para Argan (2010: 37), “[...] Ndo se contesta que na arte barroca prevalecem os motivos religiosos e
morais; nem que ela foi amplamente utilizada — exatamente por sua forca de persuasdo — pela Igreja
catolica para seus fins de propaganda. Mas seria simplesmente absurdo reduzir toda a tematica barroca as
teses religiosas da Contra-Reforma, cabendo perguntar se, em muitas obras de assunto religioso, este ndo
€ por sua vez um meio OU UM Processo a que o artista recorre para exercitar, sic et simpliciter [pura e
simplesmente], as faculdades da persuasdo; ou seja, um instrumento para estabelecer determinada base de
entendimento — ou explorar uma ja existente — e tornar assim possivel o estreitamento de uma relacéo.
Além disso, seria muito facil demonstrar que, na maior parte das figuracGes religiosas barrocas, nédo
encontramos a expressdo da religiosidade do artista, mas sim o reflexo da religiosidade dos devotos. [...]".



99

Em todos os rituais de Jurema, entre os publicos e ndo publicos, as entidades
incorporadas falam, exigindo uma interacdo discursiva do outro. Caboclos, mestres e
boiadeiros contam suas histérias dos tempos em que eram pessoas vivas por meio das
toadas que cantam. Mdsicas que contam historias durante o espetaculo religioso dos
sentidos que seduzem. O maravilhoso, que toca nas paix@es humanas, faz com que a
poténcia do homem seja acreditada por meio das interferéncias discursivas das
entidades espirituais que dao conselhos, conversam com o publico presente em um tom
de intima amizade, chamando pelo nome as pessoas que ja lhe sdo conhecidas,
perguntando como estdo e se os problemas que lhes afligem foram resolvidos. Quando a
entidade espiritual da pela falta de alguém no saldo essa pessoa é chamada ou se ela
realmente ndo compareceu ao ritual ou a festa, a entidade Ihe manda um recado por
algum presente. Assim, esperangas e temores encontram na Jurema um encantamento
alegorico que persuade pela emocdo. Jurema € narrativa retérica e imagética. E
improvisacdo. Nas festas pode-se dizer que “numa desordem alegre, os indigenas tém a
sensagdo de brincar com os mortos e conquistar-lhes o direito de continuarem vivos”
(LEVI-STRAUSS, 2010b: 227).

Para além do publico nas festividades, a Jurema constitui uma relacdo — ndo da
fé que cré, mas da fé ontologica — para aqueles que incorporam as entidades. O
juremeiro trabalha sozinho, tem sua ciéncia e a ciéncia de sua entidade que lhe ensina
seus poderes e segredos por meio de sonhos, de “recados” e de rituais privados. A priori
ha uma diferenciacdo entre o juremeiro e a entidade como duas formas distintas, dois
sujeitos discrepantes que disputam um corpo vivo no direito que ambos possuem de
continuarem vivos. Mas como a ontologia juremeira ndo aceita o “Um”, a agéncia do
juremeiro faz com que haja a infinita busca pela complementariedade, um eterno devir
juremeiro entre vivos e mortos que nao se realiza por uma disputa, mas por uma relagao
potencial de agregacdo de afecgbes contrérias, para novamente relembrarmos Spinoza
(2009), ou barrocas quando transpassamos a estética (BASTIDE, 2011b) para um modo
de existéncia (ARGAN, 2004). Uma exposic¢do de Alexandre é elucidativa

A funcdo do juremeiro na verdade é conhecer a Ciéncia da Jurema pra um
dia fazer parte da Jurema. Ser da Jurema (Fala de Alexandre L’Omi
L’Odo em entrevista realizada no dia 15 de novembro de 2011).



100

O “fazer parte da Jurema” para “ser da Jurema” se refere, na fala de Alexandre, a
virar uma entidade depois da morte. Lévi-Strauss (2010b: 228) indica que a morte
“retira alguma coisa em troca da qual ndo da o equivalente”, afirmando, a partir dos
Bororo, que “a representacdo que uma sociedade cria para a relacdo entre vivos e
mortos reduz-se a um esforco para esconder, embelezar ou justificar, no plano do
pensamento religioso, as relagdes reais que prevalecem entre os vivos” (2010b: 230). A
morte ndo da o equivalente ao que ela retira, ndo permite a antitese, mas a vida, assim
como a Jurema, sim (ARGAN, 2004). Os homens inventam um equivalente e o
atribuem & morte, como a incorporacéo espiritual no caso da Jurema. E por meio da
incorporacgdo que o morto novamente volta ao sistema das relacdes reais que prevalecem
entre 0s vivos, conquistando o direito de estarem vivos e participando do sistema de
reciprocidades ontoldgico. As relagdes reais que permanecem entre 0s vivos, além da
complementariedade, € uma relacdo em que a morte ndo é vista como um sentimento
tragico da vida por retirar o sentido da vida (UNAMUNO, 2007).

O animo barroco ibérico é produzido por uma subjetividade tragica em profunda
soliddo que, ao deparar-se com o esfacelamento de suas verdades ordenadoras do

mundo, vé-se destituido do significado de sua propria existéncia.

Na Ibéria, o Barroco € o giro gnostico de uma sociedade sobre si mesma.
E a rotacdo de uma sociedade sobre seu proprio eixo. Na América, ele é
dolorosa paidéia, nunca encerrada, de trés povos, ragas e culturas
distintas, complicada pela esquiva figura do cristdo-novo. O Barroco
torna-se musgo da América por se deixar apreender como expressao e
ambiente de trés racas ou povos prisioneiros de uma visdo tragica da vida
e, a0 mesmo tempo, siderados pelas promessas unificadoras de um novo
mundo (BARBOZA FILHO, 2000: 405).

No caso de nossos indios, e de seu encontro com negros, a subjetividade tragica
nédo corresponde a dor da morte carnal e espiritual, mas a dor de um luto que configura a
busca pela vida, ou melhor, a dor reconhecida no movimento das subjetividades
desamparadas que se encontram, como sugere Barboza Filho (2000). Diferente do
barroco europeu que se caracteriza pelo distanciamento do transcendente, ainda que
condenado pela imanéncia, e pela ansia de um novo ordenamento que tal fato ocasiona,

a alteridade labirintica das subjetividades indias e negras encontrou na religido,



101

imanente, nem por isso ndo transcendente, a forma de arte possibilitadora de uma
integracdo sem sintese num eterno fazimento de si.

indios e negros em um devir deglutina-dor, numa espécie de antropofagia, de
suas diferencas para se fazerem multiplos®'. O devir como o regime politico indigena
instaura 0 modo de vida barroco como um programa politico da infinita busca pela
complementariedade. Do lado da ontologia africana, a no¢do de pessoa somente se torna
tangivel com a adicdo da cosmologia religiosa que cotidianamente incrementa com
novos tons a pessoa passada na feitura da pessoa presente e futura (GOLDMAN, 1984).

Como um problema epistémico para nosso pensamento cartesiano, a Jurema é
uma relacdo ontoldgica do imanente com a alteridade, seja ela qual for, de humanos a
ndo humanos, nesse sentido a morte ndo é o nada que retira o sentido da vida, mas a
continuidade de uma existéncia futura. Nesse momento chego a segunda evidencia que
coloquei para o leitor, ainda quando eu relatava o desenrolar da histéria sobre o ritual
feito para o Caboclinho Canindé, o papel do fumo e da fumaca para a Jurema.

Em todos os rituais e festividades, a fumaga exalada nos cachimbos torna o ar
turvo. A fumaca se espalha na defumacgdo das oferendas ritualistas e quando os
juremeiros a soltam para cima. Ndo ha festa de Jurema em que os religiosos ndo levem
0s seus cachimbos, item indispensavel que, de acordo com Cascudo (1978), da origem a
palavra catimbd. Invertendo o cachimbo, os juremeiros sopram o fornilho fazendo com
que a fumaca saia pelo tubo. Entre o cheiro das ervas misturado ao fumo, a fumaca se

espalha e com ela a turvidez da Jurema comeca seu trabalho. Em meio a fumaca os

8 Nesta pesquisa ouso apenas a compreensdo da Jurema como uma ontologia (barroca e antropofagica)
que a diferencia do candomblé, por exemplo. Mas, para ndo deixar de mencionar o periodo colonial da
América Latina, considerando as diferencas entre a exploracdo espanhola e portuguesa, acredito ser
pertinente a exposi¢do de um trecho de Zamora (2011: 144): “Carpentier, Lezama Lima y Sarduy
[expoentes da literatura latino-americana] no eran insensibles a la ironia que implicaba revivir las formas
coloniales para la construccion de una identidad poscolonial, pero llegaron a entender cada vez mas el
Barroco novomundista como una estrategia poscolonial, como un instrumento de contraconquista, para
usar el término de Lezama Lima, por medio del cual los artistas latinoamericanos podrian definirse en
contra de las estructuras colonizadoras. Con todas sus diferencias, estos escritores se asemejan en su
transformacion del Barroco en un proceso de recuperacion y revitalizacion cultural. Si Sarduy enfatizaba
el artificio de los recursos narrativos del Barroco y su capacidad para trastocar las perspectivas
hegemonicas, Carpentier y Lazama Lima emplearian sus tensiones formales y estrategias descriptivas
como un medio para abarcar la diversidad de los “contextos americanos”. Cada uno a su manera se dio a
la tarea de conquistar a los conquistadores al apropiarse las estrategias barrocas para expresar su vision de
indo-afro-ibero-américa; su propdsito comin era “recomponer, reincorporar, lo roto”, como sefiala Carlos
Fuentes en su ensayo sobre Lezama Lima”. Portanto, “por que es América Latina la tierra de eleccion del
Barroco? Porque toda simbiosis, todo mestizaje, engendra un barroquismo. El barroquismo americano se
acrece con la criolledad, con le sentido del criollo, con la conciencia que cobra el hombre americano, sea
hijo de blanco venido de Europa, sea hijo de negro africano, sea hijo de indio nacido en le continente [...]
la conciencia de ser otra cosa, de ser uma cosa nueva, de ser una simbiosis, de ser un criollo; y el espiritu
criollo de por si, es um espiritu barroco (CARPENTIER, 2010).



102

juremeiros mandam seus recados, recebem das entidades as respostas e tambem os
desejos espirituais, pedem protecdo e guerreiam contra aquilo ou quem lhes assola. A
Jurema fala através da fumaca e os juremeiros leem seus recados. A fumaca faz a
intermediacdo entre os mundos, ela corre as cidades da Jurema, local de morada das
entidades. E a grande neblina em que se transforma o ar é o esconderijo e a emanacao
de suas forcas, a Ciéncia da Jurema e o seu segredo, uma forma especial de
conhecimento sobre o e para 0 mundo, o proprio catimbd para Cascudo (1978) e

também para o juremeiro Alexandre:

Quando vocé quer uma coisa vocé da uma fumacada no ar e vocé pede
aquilo e aquela fumaga vai no que vocé quer. Entdo quer dizer que ela foi
uma mensagem que vocé mandou através de uma forca materializada na
fumaca, e ela vai |4 e vai fazer aquilo que vocé quer. Ela é o elemento
mesmo de poder do juremeiro, é a fumaga. A fumaga é muito perigosa.
Perigosissima a fumaca. Ela tanto levanta quanto derruba em menos de
sete horas, sete minutos, sete dias, sete segundos. A Jurema é a fumagca.
(Fala de Alexandre L’Omi L’0Odo em entrevista realizada em 15 de
novembro de 2011).

Retomando a frase do pintor surrealista René Magritte em seu quadro La
trahison des images, parafraseada por Foucault (2008), “Isto ndo ¢ um cachimbo” — ou
ndo apenas um cachimbo como qualquer outro cachimbo — ouso afirmar que o
cachimbo é a continuacgdo do corpo do sujeito juremeiro. O catimb6, como segredo, nos
leva ao cachimbo como a grande expressdo do poder juremeiro, o cachimbo é o
mediador que exala a fumaga, materializagdo da forga do agente. “O cachimbo € a arma
de defesa do juremeiro”, frase que ouvi durante o trabalho de campo, ou como disse
Alexandre, pela fumaca se manda uma mensagem, “ela tanto levanta quanto derruba”,
instaurando, assim, uma continua relacdo entre juremeiros e entidades, entre os préprios
juremeiros e entre os juremeiros e 0 mundo da vida, numa relacéo infinita de afinidades
potenciais.

A Jurema, compreendida como uma relacdo ontologica do imanente com a
alteridade, faz com que o outro ndo seja um espelho, mas um destino (VIVEIROS DE
CASTRO, 2002b: 220) para a completude irrealizavel. A dialética tridria entre natureza,
cultura e religido ndo permite a sintese porque hd sempre algo por vir, ha sempre a
esperanca de uma socialidade que impossibilita a existéncia do “Um”. Ontologia
antropofagica que dissolve o que seria conflitivo para absorver a diferenca,

desestruturando as dicotomias e ndo permitindo sintese na dialética. Um artificio que



103

instaura a dualidade. Assim, foi por meio de sua politicidade barroca — portanto, de seu
devir juremeiro —, que converte politica em religido, que a Jurema garantiu sua
manutencdo no cenario religioso urbano de Recife, manutencdo, essa, que ndo se

mistura com outras religides, mas se complementa.



104

3. A VISIBILIDAE DA JUREMA: PELA POLITICA PARA APOLITICA

Ao demonstrar minha hip6tese sobre o processo de invisibilidade sofrido pela
Jurema afirmei que o projeto politico e intelectual de Gilberto Freyre — combinado a
todo um contexto de atuacdo do Servico de Higiene Mental da Divisdo de Assisténcia a
Psicopatas de Pernambuco, das politicas higienistas e reformadoras dos governos
federal e estadual e dos intelectuais que se interessavam pelas religibes de matriz
africana — contribuiu sobremaneira para esse ocultamento. Ndo renegando os sentidos
depreciativos expressos pelos conceitos de magia e feiticaria, acredito que o Mestre de
Apipucos revelou a face negra da Regido Nordeste em detrimento do indio associado ao
nosso romantismo indigenista. Por meio da politica a Jurema foi invisibilizada e,
curiosamente, é pela politica que essa religiosidade indigena é manifesta no cenario
religioso de Pernambuco.

Dessa forma, recorrendo a uma abordagem teleoldgica para compreender o atual
processo de ascensdo da Jurema no campo religioso, essa religiosidade nos leva — por
meio de dois eventos de ocorréncia anual, o Kipupa Malunguinho e a Caminhada dos
Terreiros de Pernambuco — a uma mediacdo entre religido e politica. Mediacdo que se
configura em um espaco inventivo para novas formulac¢ées do lugar das religides afro-
indigenas no espago publico e na esfera pablica. Apesar de ndo me debrucar nesse
momento sobre a discussdo do conceito de secularizacéo, e suas consequéncias, desejo
ndo sO repensar os lugares da Jurema no cenario religioso urbano de Pernambuco, mas
indicar as religides afro-indigenas como potencializadoras para o debate politico®.

Por ora, destaco os argumentos desenvolvidos por Montero (1994) sobre a
formacdo do individuo moral nas religides de matrizes indigena e africana. Em um
ensaio explanatorio a autora elenca como pano de fundo o debate entre
modernidade/p6s-modernidade para avaliar se tais no¢des sdo uteis para a analise de
realidades hibridas e contraditorias, como o é a sociedade brasileira. Utilizando o caso
exemplar das religides populares, sua proposta é relaciona-las aos dilemas encontrados

na modernidade para que uma resposta ao seu incomodo seja esbogada.

8 No capitulo 4 me detenho na analise do conceito de secularizacdo e busco demonstrar o jogo de
linguagem weberiano que proporcionou a religido o lugar no &mbito privado da vida dos sujeitos. A
retomada do conceito me permite questionar a relacdo entre religido e esfera publica, a partir das
observacGes de meu campo de pesquisa, para a constituicdo de uma sociedade civil brasileira.



105

Para a compreensdo da modernidade, Montero (1994) indica que a questdo da
racionalidade é a grande chave interpretativa, incluindo, aqui, o problema da
racionalidade das crencas magicas. De um lado tais crencas sdo encaradas como um
entrave para o desenvolvimento da modernidade e uma barreira para a constituicdo de
“uma cidadania politica verdadeiramente burocratica” e, por outro lado, as crencas
magicas exercem uma espécie de fascinio antropoldégico que leva a criticas ao
racionalismo e “a exaltacdo do afetivo, do arcaico e tradicional” (MONTERO, 1994:
74). Entretanto, mesmo se apresentando como contraditorias a racionalidade weberiana,
as crencas religiosas ndo desapareceram na modernidade, o inverso ocorreu, elas
alcangaram um vigor ainda maior. Ao se voltar para o Brasil, a autora identifica o
mesmo processo, porém na sociedade brasileira predomina as religides possuidoras de
um carater eminentemente magico.

Montero (1994: 76-77) parte da premissa interpretativa de que a construcdo da
identidade nessas religides é unicamente formada por meio dos mitos e especificacdes
rituais, considerando que os sujeitos adeptos das religibes magicas atuam no mundo
com um tipo de ética em que prevalecem o0s temas persecutorios. Tal consideracao
permite que se fale em uma auséncia de responsabilidade moral nas, e entre as, religides
afro-indigenas, fazendo com que haja uma descontinuidade entre 0 homem e o mundo
natural racionalizado, argumento que Montero (1996; 2011; 2012) retoma em outros
trabalhos. O que deixa nossa autora perplexa é o uso da magia como instrumento para
solucionar problemas no mundo racional e legal.

Como um mundo pré-ético e pré-politico, as religides afro-indigenas néo
favorecem a constituicdo de um espaco civil democratico no Brasil, impedindo, assim, a
construgdo de uma cidadania moderna. Nesses termos, o duplo diagnéstico de Montero
(1994: 79) ¢ sombrio, “ou bem inclinamo-nos diante da constatacdo de que a
democracia moderna é inviavel nos tropicos; ou bem nos vemos forcados a admitir a
necessidade de extirpar a magia da sociedade brasileira como condi¢do do acesso a
modernidade”.

Ora, 0 que considero como um equivoco analitico de Montero reside no proprio
panorama que a autora realiza sobre as abordagens de pesquisa no campo brasileiro de
estudos sobre a religido. Quando Montero (1999), ao analisar as diferencgas entre as
concepces socioldgicas e antropologicas — efetuadas no periodico Religido e Sociedade

e no Grupo de Trabalho sobre ReligiGes da Anpocs — afirma que a perspectiva



106

antropologica sobre as religides de matriz africana no pais se atém em grande medida a
suas cosmologias, desconsiderando, por isso, 0S sujeitos de pesquisa como atores no
espaco societario, a autora ndao percebe o que a disciplina acabou por ocultar e o que ela
mesma, enquanto revisora das tematicas e entendimentos disciplinares, diagnosticou ao
classificar os estudos empreendidos pelos pesquisadores.

Assim, ao contrario de Montero (1994: 76), afirmo que a nocdo de individuo
moderno € conjugada a no¢do de persona, oriunda de um conjunto de valores das
religiGes magicas, na producdo da identidade social dos religiosos. Os agentes adeptos
das religiosidades afro-indigenas compfe 0 mundo da vida e instrumentalizam esse
mundo a partir das préprias necessidades praticas que a eles sdo colocadas. Pensar que
tais agentes operam somente por meio da magia é desconsiderar suas atuagbes na
sociedade mais ampla, congelando-os nos locus “culturalistas” dos terreiros. Mais
ainda, ao considerarmos a inexisténcia de responsabilidade moral e a auséncia da nocdo
de igualdade de direitos entre aqueles que pertencem as crengas magicas (MONTERO,
1994: 83; 2011: 5; 2012: 175), corremos 0 risco de ndo percebermos como essas formas
religiosas potencializam o debate para o Estado Democratico de direito e para a
formacéo de cidaddos modernos no Brasil.

Podemos pensar que Geertz (2001: 154) tenha razao ao nos chamar a atengédo de
que os fendmenos religiosos devem ser explicados a partir deles mesmos, 0 que para o
autor nem Weber o conseguiu fazer por considerar a religido uma variavel dependente
em suas analises. Entretanto, estudar a religido por ela mesma ndo é coloca-la como
uma realidade autbnoma, mas como uma realidade que nos autoriza perceber, mediante
ela mesma, as outras esferas da vida social que a perpassam e que por ela, sédo
atravessadas. Nesse sentido, a compreensao teleoldgica sobre a Jurema nos permite
comecar nosso entendimento sobre a prépria Jurema, para chegarmos, enfim, a uma
explicacdo sobre o seu lugar no atual campo religioso de Pernambuco e seu papel de

fomentadora de cidadania na modernidade.



107

3.1 O Kipupa Malunguinho — o encontro entre a tradicéo e o secular

O Kipupa Malunguinho® é um evento anual ocorrido no més de setembro e é
realizado pelo Quilombo Cultural Malunguinho (QCM), marcando o encerramento da
Semana Estadual de Vivéncia e Pratica da Cultura Afro Pernambucana, instituida pela
Lei Malunguinho 13.298/07, um projeto de lei formulado e aprovado pelo entdo
deputado estadual Isaltino Nascimento. O evento ocorre em terras do antigo Quilombo
do Catuca, na area do antigo Engenho Pitanga Il, zona da mata de Pernambuco,
especificamente onde hoje ¢é a cidade de Abreu e Lima.

O Quilombo Cultural Malunguinho — Histérico e Divino® é uma entidade
surgida a partir de um grupo de estudos realizado no espa¢o do Arquivo Publico
Estadual Jodo Emereciano, na cidade de Recife — PE. O grupo se iniciou em novembro
de 2004 e se estendeu até o ano de 2007. Somente neste Gltimo ano, algumas pessoas
que participam das conversas se reuniriam e criaram 0 Quilombo Cultural
Malunguinho. Entretanto as agdes externas desenvolvidas pelos integrantes do QCM,
para além das discussdes efetuadas no a&mbito do Arquivo, tiveram inicio no ano de
2006, por meio de seminarios em escolas publicas no periodo de uma semana, que
envolviam como tematica as questdes sobre as religides de matriz africana e indigena, a
cultura negra e a intolerancia religiosa. Como encerramento desse ciclo de seminarios,
ocorreu o primeiro Kipupa Malunguinho.

Os trés principais lideres do QCM sdo Alexandre L’Omi L’0do®® (filho-de-
santo, juremeiro e coordenador do QCM), quem cunhou o0 nome da entidade e o
formulador inicial do Kipupa, Jodo Monteiro (filho-de-santo, juremeiro e coordenador
do QCM), que, a época do grupo de estudos, trabalhava no Arquivo Publico Estadual
Jodo Emereciano e do qual se afastou no ano de 2007, e Sandro de Juca (pai-de-santo,
juremeiro e coordenador religioso do QCM). O QCM ainda conta com a participacdo

efetiva de varios outros religiosos que garantem a colaboracdo nas diversas atividades

0 termo quimbundo Kipupa significa agregacéo de pessoas. Logo, o Kipupa Malunguinho significa
agregacdo de pessoas em volta da figura de Malunguinho.

* Para maiores esclarecimentos http://www.gqcmalunguinho.blogspot.com.br/.

8 Alexandre abriu um processo judicial para a modificagdo de seu nome de batismo, seu desejo era
incluir o nome como é designado dentro do candomblé ao seu nome prdprio. Em uma sentenca inédita, o
juiz aceita o pedido de modificagdo do nome por questdes religiosas. Entretanto, o juiz deferiu que o
nome deveria ser Alexandre Alberto L’Omi L’Odo Santos de Oliveira, mas o religioso entrou novamente
em juizo para que a sentenga reveja o nome para Alexandre L’Omi L’Odo Alberto Santos de Oliveira. A
noticia desse caso foi divulgada pelo jornal Diario de Pernambuco nos dias 18 e 19 de outubro de 2011 e
no dia 02 de outubro de 2012.



http://www.qcmalunguinho.blogspot.com.br/

108

desenvolvidas, principalmente naquelas que envolvem diretamente a confeccdo do
Kipupa Malunguinho no més de setembro. As acdes formuladas durante o ano ocorrem
por intermédio da ajuda mutua dos participantes no preparo dos rituais realizados nas
casas religiosas que d@o apoio ao QCM, em viagens realizadas visando a divulgacédo da
cultura negra e as discussGes sobre a intolerancia religiosa no que diz respeito as
religiGes de matriz afro-indigena.

Ainda a época do grupo de estudos, é criada a Semana Estadual de Vivéncia e
Pratica da Cultura Afro Pernambucana, instituida pela Lei Malunguinho 13.298/07,
embora a primeira edicdo do Kipupa Malunguinho tenha se realizado um ano antes. A
Semana, legalmente instaurada, ocorre mediante uma alianca entre seus formuladores e
o0 representante do poder publico estadual. Como contam Alexandre e Jodo, o deputado
Isaltino estava em um processo de aproximacao de seu trabalho com o povo de santo e
em um dos encontros de discussdo no Arquivo Publico Estadual Jodo Emereciano o
deputado comparece. Jodo Monteiro e Isaltino j& se conheciam e por isso esse ultimo foi
procurar o historiador e religioso, Jodo Monteiro, com a ideia de criar uma lei
envolvendo a questdo de Zumbi dos Palmares. Logo apds esse encontro, Jodo conversa
com Alexandre e ambos decidem ajudar na formulacédo de tal lei, entretanto a lei seria
destinada a figura de Malunguinho e a data de sua morte, ocorrida em 18 de setembro
de 1835, seria o periodo referendado pela lei, relembrando, assim, anualmente a morte
do lider do Quilombo do Catuca®. Ao levarem o assunto para o grupo de estudos,
debates acalorados ocorreram entre os religiosos que defendiam a legitimidade da
Jurema e os que defendiam a do Candomblé, embora, na maioria dos casos, esses
mesmos religiosos pertencessem as duas formas religiosas e, em menor medida,

estivessem & frente dos terreiros que cultuavam a Jurema e o Candomblé®’.

8 O nome Malunguinho, como empregado na forma diminutiva, é uma derivacéo do termo malungo de
origem banto e que significa companheiro. Esse nome era dado por todos aqueles que escreveram
documentos sobre 0 Quilombo do Catucéa, porém apenas o mais famoso dos lideres fosse conhecido como
negro Malunguinho (CARVALHO, 2010). Como uma lideranga negra, Malunguinho passa a uma das
entidades cultuadas pela religiosidade da Jurema, sendo considerada a principal por alguns dos religiosos.
8 Ha uma disputa pela legitimidade da Jurema frente ao candomblé em Recife, 0 que leva os religiosos
do QCM a indicarem o nome de Malunguinho para a Lei. Mesmo pertencendo aos dois tipos de
religiosidade, os sujeitos desejam dar uma maior visibilidade para a Jurema por considerarem que sobre
ela ha um preconceito que envolve seus préprios adeptos. Como a Jurema foi amplamente perseguida nos
anos de 1920, 1930 e 1940, em Pernambuco, seu culto foi escondido e sobre ele se abateu uma crenga
pejorativa de feiticaria para a sociedade mais ampla. Contudo, a busca dessa legitimidade esbarra com a
legitimidade do candomblé, ocasionando uma disputa politica entre os religiosos que se apresentam como
as liderangas do povo de terreiro. Infelizmente me esquivo de detalhar melhor essa concorréncia entre as
liderancas por ter-me sido impossivel adentar de igual maneira os grupos.



109

Nas discussfes havia aqueles que concordavam que a lei deveria homenagear a
memoria de Malunguinho e, portanto, reverenciar a Jurema, e aqueles que consideravam
a figura de Zumbi como o representante legitimo da ancestralidade negra em
Pernambuco e, por consequéncia, o Candomblé como religido dos negros
pernambucanos®. Sobre esse momento, podemos atribui-lo como um marco para o
processo de visibilidade da Jurema no campo religioso de Pernambuco. Foi devido a
origem dessa discussdo que a legitimidade da Jurema foi colocada em publico pelos
religiosos que a cultuavam, em sua maioria, mas apenas indicavam como pertenca
religiosa o Candomblé.

As acoes elencadas pelos sujeitos que se colocavam a favor de Malunguinho
passavam pela reformulacdo no imaginario dessa entidade. Associado como um agente
maligno dentro da Jurema, sua figura era atribuida a uma espécie de espirito s6 evocado
quando nenhuma outra entidade conseguia resolver algum problema. Malunguinho era

tomado como um

[...] Negro africano, feiticeiro malévolo. S6 pratica o mal. Trabalha
com a cabeca no chio. Trabalha & meia-noite, com panos pretos. E
capaz de tomar mais de uma garrafa de cauim de uma vez. Trabalho
dele outro espirito ndo desmancha. E um espirito atrasado, convive em
mundos inferiores. Manda enterrar sapos cururus na porta de quem a
gente quer infelicitar. Nao possui linha conhecida (RIBEIRO, 1992:
28).

Alexandre, como estudante do curso de graduagdo em histéria, apresenta um
artigo, no 26° Congresso da Sociedade de Teologia e Ciéncias da Religido, em que

relata que Malunguinho

8 A incorporacdo de uma lideranca negra na religiosidade indigena da Jurema ocorreu durante a época
dos quilombos. Em especial, 0 Quilombo do Catuca contou com uma forte presenca de indios, o que
propiciou o contato entre a Jurema e a religiosidade de matriz africana. Fato observado por Carvalho
(2010) e Carneiro (1964). Porém é importante dizer que a figura de Zumbi foi apropriada pelo candomblé
por meio da interferéncia do Movimento Negro dentro dos terreiros durante os anos de 1980. A militancia
dos partidarios do Movimento atribuiu as religies de matriz africana, principalmente ao candomblé, a
fonte da tradicAo ancestral. Essa insercdo ocasionou inclusive o processo de reafricanizacdo e
dessincretizacdo dos cultos, aliado a condenacdo da mesticagem como uma armadilha ideoldgica para o
embranguecimento da popula¢do (DOMINGUES, 2007).



110

[...] na Jurema preservou suas caracteristicas de guerreiro lider do
Quilombo do Catuca, transpondo de forma mitica sua historia real para
sua cosmologia prépria preservada em canticos, rituais, danca e
personalidade. Um homem bravo, forte, intolerante, tosco, bruto e
perigoso. [...] Malunguinho tem sua personalidade propria, ndo muda
para agradar ninguém e com ele ndo ha acordos de evolucdo (darwinismo
religioso), pois ele assume um papel de guardido da Jurema [...] Todos
estes indicativos mostram o quanto foi transposto para seu culto na
Jurema sua histéria e papel no Catuca. [...] pois Malunguinho na
contemporaneidade também é uma divindade que cura, que abre
caminhos, que protege e afaga e é muito querido por quem o cultua,
mesmo ainda sendo um esquerdeiro cruel nas horas de necessidade.
[...] (OLIVEIRA, 2013: 8-9).

A principal estratégia para a inversdo dessa perspectiva sobre Malunguinho foi
apresenta-lo como uma figura historica e contar essa histéria para os religiosos que
apenas o0 conheciam como uma entidade dentro da Jurema. Era o papel de atribuir
sentido a essa entidade que Alexandre e JoAo Monteiro tomaram naguele momento®.
Para Jodo, “nossa legitimidade, nosso trabalho em torno da Jurema [...] € trazer a luz a
histéria, é conscientizar. E dar essa cidadania. Abrir esses espacos” [Fala de Jodo
Monteiro em entrevista realizada em 14 de maio de 2011].

Mas h& dificuldades em obter informacdes escritas sobre a atuacdo de
Malunguinho no Quilombo do Catuca. Embora a memdria dos religiosos mantenha viva
a sua figura dentro dos terreiros, o apelo de Alexandre é claro nesse sentido. O

juremeiro afirma a necessidade

[..] da academia de visualizar este Malunguinho de forma mais
aprofundada, garantindo uma proximidade académica no contexto das
ciéncias das religides e antropologia, permitindo um avancar no pensar
critico sobre o tema, que pretende contribuir para a producdo de mais
massa critica sobre (OLIVEIRA, 2013: 3).

8 E interessante observar que enquanto o candomblé se apropria da figura histérica de Zumbi dos
Palmares por conta da influéncia do Movimento Negro na busca das auténticas manifestacdes culturais
africanas, os juremeiros se apropriam de Malunguinho apresentando-o, também, como um personagem de
resisténcia na Historia do Brasil. Dessa forma, tanto Zumbi como Malunguinho passam a constituir uma
mediacdo entre religiosos e o espaco publico. Esse fato é mais bem compreendido com a continuidade da
exposicao dos eventos ocorridos durante meu trabalho de campo.



111

Apesar das dificuldades dos relatos historicos sobre Malunguinho que
ultrapassem a simples descricdo de um infrator da ordem, em meio a uma das reunides
em que o seu lugar histérico era discutido pelos religiosos, o historiador Marcus
Carvalho fora convidado para expor sua pesquisa que culminou no livro Liberdade:
rotinas e rupturas do escravismo no Recife, 1822-1850. O historiador, enquanto falava
sobre o Quilombo do Catuca e sobre um de seus lideres malungos, desperta a comocao
de um dos presentes. Este era Sandro de Jucé, atual coordenador religioso do Quilombo
Cultural Malunguinho, que pela primeira vez participava do grupo de estudos e
conhecia naquele momento Alexandre e Jodo Monteiro.

Quando Marcus Carvalho relatou que Jodo Batista era 0 nome do Gltimo lider do

Quilombo do Catuca, morto em 1835, Jodo Monteiro rememora:

O depoimento de Sandro... num primeiro momento ele foi 14 no
Arguivo mexeu comigo até hoje. Porque ele foi na primeira vez assistir
a palestra de Marcus Carvalho. E Marcus Carvalho comecou, falou da
pesquisa dele e se deteve na questdo de Jodo Batista, falou de Jodo
Batista e Malunguinho e tal... entdo Sandro, no final da palestra a gente
sempre abria o debate, e Sandro foi... “eu vim aqui dar um depoimento
porque eu estou emocionado, que eu ndo entendia porque a minha avo,
assentamento dela de Malunguinho, tinha uma imagem de Sdo Jodo
Batista”. Era um assentamento bem antigo da avo dele. [...] Por que essa
construcdo simbdlica? Ele ndo entendia. E a partir da fala de Marcos
Carvalho ele linkou uma coisa com a outra. Pode ser, provavelmente,
pelo nome dele, né, o ultimo, ter sido Jodo Batista, a avd linkou com
Sao Jodo Batista e montou la a historia [ Fala de Jodo Monteiro em
entrevista realizada em 14 de maio de 2011].

Essa historia me foi comprovada por Sandro que a partir deste reordenamento de
sentido para as suas experiéncias religiosas, em muito herdadas de sua avo, yalorixa e
juremeira, com quem mantinha um forte vinculo e quem o levava para os terreiros, e de
seu avd, um militar que tinha ancestralidade juremeira por conta de sua mée, bisavé de
Sandro, acabou por agregar o grupo que posteriormente recebeu o nome de Quilombo
Cultural Malunguinho.

De acordo com seus lideres, o Quilombo Cultural Malunguinho é uma
instituicdo voltada a informacéo, pesquisa e formagdo na cultura e pratica afro-indigena
brasileira. A entidade ainda ndo é considerada pessoa juridica. Embora haja uma

proposta escrita de estatuto, 0 documento ainda néo foi legitimado. Isso porque ha uma



112

discussdo entre 0s seus representantes, em especial entre Alexandre L’Omi L’Odo e
Jodo Monteiro, sobre a forma que 0 QCM deve ser registrado enquanto pessoa juridica.
Alexandre deseja que o Quilombo seja uma Organizacdo N&do Governamental (ONG),
enquanto Jodo acredita que a forma de Organizacdo da Sociedade Civil de Interesse
Publico (OSCIP) seja o melhor meio de fundagdo para 0 QCM. Essa divergéncia é
oriunda das competéncias cotidianas especificas que cada uma das formas exige de seus
representantes.

A discussdo sobre a figura de Malunguinho e sobre a Jurema, enquanto uma
religido de matriz indigena e um saber popular, no periodo do grupo de estudos no
Arquivo Publico Estadual Jodo Emereciano, foi legitimada pela a pesquisa historica
sobre 0 Quilombo do Catucd (CARVALHO, 2010). Tal legitimacdo deu forca a
construcdo da Lei Malunguinho 13.298/07, que instituiu a Semana Estadual de Vivéncia
e Pratica da Cultura Afro Pernambucana. Ainda como homenagem a Malunguinho, a
semana acontece anualmente, sempre no periodo do dia 18 de setembro, data da morte
do lider quilombola, e culmina com o Kipupa Malunguinho nas terras onde existiu 0
Quilombo do Catuca.

Na realizacdo do | Kipupa Malunguinho, ocorrido em 24 de setembro de 2006, o
argumento de legitimidade da Jurema ja havia sido buscado, ao se recorrer as fontes
historicas, e estava em um processo de construcao, incorporacao e repasse, por meio da
mediacdo deliberativa efetuada pelos religiosos que se colocavam a favor dessa
religiosidade no espaco do Arquivo Publico. Esse fato é explicitado na fala de Jodo
Monteiro, que versa sobre 0 Malunguinho histérico e 0 Malunguinho divino, durante a
realizacdo da primeira edi¢do do evento, ja nas matas do Catuca, local historico e mitico
para 0 QCM:

Malunguinho ainda continua sendo um ilustre desconhecido da nossa
historia oficial. E a nossa intencdo era o que? Fazer de Malunguinho o
que a gente ja fez com Zumbi. Resgatamos Zumbi de uma historia de
marginalidade e hoje Zumbi é considerado um dos herois nacionais. E
Malunguinho teve a mesma trajetdria de Zumbi. Depois de Zumbi, ele
foi 0 negro que mais incomodou o Império naquela época e ele
comandava, ou eles comandavam, os Quilombos do Catucé que iam das
matas de Beberibe até Goiana. [...]

E por que o divino? Porque enquanto a historia esqueceu... a histéria
oficial esqueceu de Malunguinho nas paginas dos livros, a populacdo
em geral, os afrodescendentes que deram continuidade a religiosidade
afro, Malunguinho passou a ser divinizado, invocado, celebrado dentro



113

dos terreiros. Entdo unindo o exu de Malunguinho, o caboclo de
Malunguinho e o Mestre ao Malunguinho personagem histérico. Entdo
esse é o grande mote de nosso trabalho, € unir essas duas figuras porque
na verdade é uma mesma figura. Enquanto a histéria oficial esqueceu,
os afrodescendentes ndo esqueceram dele, ndo (Fala de Jodo Monteiro
durante a realizacdo do | Kipupa Malunguinho em 24 de setembro de
2006).

Religido como memoria na figura de Malunguinho. Alexandre, amparando-se
nos relatos histéricos sobre o lider quilombola, coloca com detalhes a escolha da

denominagdo “divino” em detrimento de “entidade”:

[...] Malunguinho é uma divindade na Jurema. Portanto, se faz necessario
entender o porqué de eu nao classifica-lo como entidade. Uma divindade
€ um ser mitol6gico ndo comum, sobrenatural, com forcas inexplicaveis e
especiais, superior, criado “espontaneamente” ou por outra divindade, e
muitas vezes sua imagem é tida como semelhante a dos seres humanos.
Cultuado/invocado, ¢é tido como um “santo”, divino ou sagrado, ¢ /ou
respeitado por uma comunidade religiosa que o adora e teme, ou respeita,
adora sem temer. Normalmente as divindades além de mostrarem-se
diferentes e superiores aos seres humanos por suas atribui¢des, controlam
OuU regem universos miticos ou S0 superiores a propria natureza, se
posicionando no imaginario geral como responsavel por algo
imprescindivel no mundo mitol6gico. E entidades sdo espiritos que
atingiram uma evolucdo de luz (dentro da perspectiva teoldgica
kardecista) e tem permissdo de se comunicar com 0s seres humanos,
através de médiuns como conselheiros, orientadores, mentores etc. Na
perspectiva da Jurema Sagrada, geralmente entidades sdo espiritos
desencarnados em épocas histGricas, portanto, ndo mitoldgicas ou
distantes, sdo espiritos como os de indios e indias, caboclos e caboclas,
mestres e mestras, trunqueiros, boiadeiros, marujos, ciganos e ciganas
etc. que tem uma histéria de vida préxima a da vida de pessoas comuns e
que “voltam a terra” através dos juremeiros e juremeiras para
“trabalharem” ajudando a comunidade a continuar sua vida de luta contra
as opressdes sociais aos quais sofreram em vida. As entidades podem ter
indoles boas e mas, pois foram pessoas comuns cOmo quaisquer outras.
Estas entidades apadrinham seus discipulos e 0s ensinam a ciéncia da
Jurema ao longo de sua vida os preparando para serem futuros mestres e
mestras na religido em um processo de muitas provacdes e de necessidade
de entrega total ao trabalho espiritual por parte dos escolhidos para dar
continuidade ao culto a Jurema, curando pessoas e fazendo “trabalhos”
diversos para quem procura-los. Portanto, Malunguinho estd na linha
ténue que separa estes dois conceitos. [...] (OLIVEIRA, 2013: 7-8).

Pard além do espaco intimo e privado, as religides afro-indigenas se mostram
publicas, historicas e com potencialidades para a formacao de agentes politicos. Nao séo
somente as falas do Kipupa que se configuram como uma estratégia de legitimacdo da

Jurema, Alexandre usa sua posicdo como estudante da graduacdo em histéria para



114

adentar os espacos académicos e formular dizeres sobre o que é a Jurema, visando sua
visibilidade nessas instancias. Mas nos voltemos ao ritual/festividade.

Ainda durante o I Kipupa, Alexandre L’Omi L’Odo faz uma comparagdo entre
Zumbi dos Palmares e Malunguinho, legitimando a caracteristica ndo so historica, mas
divina deste ultimo. E interessante notar que ao explicitar Zumbi como um heroi
nacional, o religioso pretende o mesmo lugar para Malunguinho. Sendo esse
reconhecimento requerido atualmente pelo QCM. Sua fala, abaixo, direciona-se aos

debates travados durante a confeccdo da lei proposta pelo deputado estadual:

Zumbi dos Palmares n3o baixa em terreiro nenhum. E um lider
quilombola que morreu e deixou toda uma margem de maravilhosa
referéncia de luta e de guerra que ¢ um exemplo pra todos nds nos
espelharmos. Mas Malunguinho é um lider quilombola que baixa no
terreiro, é o lider que até hoje defende os negros, € o lider que até hoje
luta pela identidade, sabe, ele ndo é contra 0s negros e nem contra 0S
afrodescendentes, ele é a nosso favor. E tenho certeza que aqui no Nosso
grupo, que conhece a parte religiosa, j& viu em Malunguinho muito axé.
Al dentro dessa mata € que ele vai ter muito axé mesmo porgue esse € o |
Kipupa Malunguinho, a fundacdo da tradicdo (Fala de Alexandre L’Omi
L’0Odo durante a realizagdo do I Kipupa Malunguinho em 24 setembro
de 2006).

A primeira edicdo do evento, ou a fundacdo de uma tradicdo motivada por
questdes de etnicidade, como indicou Alexandre, ocorreu de maneira timida, contando
com a participagdo de um pequeno grupo que variava entre quarenta e cinquenta
pessoas. A ideia para 0 evento surgiu no momento em que as discussdes sobre a
relevancia historica de Malunguinho se efetuavam. A realizacdo de um ritual no préprio
espaco onde se constituiu 0 Quilombo do Catucd foi um artificio construido por
Alexandre como forma de instrumentalizar a legitimidade requerida pelo QCM para a
figura do lider quilombola e para a Jurema, uma religido de matriz indigena e que esta
presente na maioria dos terreiros de Candomblé em Pernambuco. Isso porque, se
observarmos, a nomenclatura da Semana Estadual de Vivéncia e Pratica da Cultura Afro
Pernambucana, esta ndo é associada as praticas indigenas. Tal fato também € devido as
discussodes efetuadas a época do grupo de estudos e a forte presenca de participantes do
Movimento Negro, aliado ao fato dos proprios responsaveis pelo QCM ainda estarem

envoltos & ideia do nagocentrismo, como me foi indicado por Alexandre e Jo&o.



115

O Kipupa Malunguinho vem se solidificando a cada ano desde entéo, e cada vez
mais congrega participantes. Como um ritual e uma festa, o Kipupa chegou a sua oitava
edicdo no ano de 2013, reunindo religiosos e pessoas dispostas a conhecer a Jurema pela
sua festividade, além de contar com professores, que levam seus alunos ao evento,
profissionais da midia e representantes do poder publico.

Em todos os anos o ritual, propriamente dito, ocorre em uma mata na area rural
do municipio de Abreu e Lima — PE, onde se encontrava o Quilombo do Catuca entre 0s
anos de 1817 e o final da década de 1830, enquanto que a festa congrega 0s juremeiros
no patio da casa de Juarez, um colaborador do QCM, distante, em torno, de 100 metros
da mata. Na tenda armada no pétio, os realizadores pedem a atencdo dos presentes, a
apresentacdo do evento é feita e algumas pessoas sdo chamadas ao microfone, alguns
para tomarem lugar frente ao publico presente e outros para darem as suas falas. Em
todas as suas edi¢des ha pronunciamentos sobre o significado do Kipupa, sobre o
Quilombo do Catucd, sobre a Jurema e a discriminacdo religiosa sofrida até mesmo
entre 0s juremeiros que ndo a assumem perante a sociedade mais abrangente.

No ano de 2011, precisamente no dia 25 de setembro, um domingo, acontecia o
VI Kipupa Malunguinho®. Homens com seus chapéus, pessoas vestidas de branco,
mulheres com saias rodadas de chita, outras com estampas variadas. Eram muitos
participantes. As mesas dispostas pelo patio j4 estavam repletas. Muitos juremeiros
traziam em seus bracos garrafas de bebida, cestos de frutas para serem ofertados e nas
méaos estavam seus cachimbos. Um grande grupo muito animado chega, pareciam ser
todos de uma mesma familia de terreiro, vestiam branco e se colocaram de frente ao
altar preparado para Malunguinho. Dois homens carregavam um grande cesto com
frutas que foi colocado sobre as folhas de bananeira distribuidas ao chdo. Logo atras,
mais um homem com um balaio nos ombros. Em seus pescocos grandes guias feitas
com a semente Ave Maria. Dois o0gds traziam nos ombros dois ilas. Colocaram-se ao
lado do altar e comecaram a tocéd-los. As oferendas ja colocadas sobre o altar, os

juremeiros pegam seus cachimbos ao som alto dos batuques. Cantos e palmas acabam

% Os relatos aqui apresentados do VI Kipupa Malunguinho constituem uma verséo revista e ampliada do
artigo Caminhos da Visibilidade: a ascensdo do culto a Jurema no campo religioso de Recife, publicado
pela revista Afro-Asia, 47 (2013), 269-291. No artigo, como o proprio titulo indica, é abordado o
processo de visibilidade pelo qual a Jurema experimenta na contemporaneidade, elencando-a com
diversos processos politicos, enquanto que neste trabalho abordamos nédo s6 a sua visibilidade, mas a
Jurema e, em menor medida, o candomblé, devido as ligacSes no mundo da vida dos sujeitos religiosos,
como religiosidades potencializadoras para o debate politico na esfera publica.



116

por constituir a orquestra para Malunguinho. Cuias com farofa e mingau sdo
depositadas no altar. A fumacga comeca a se espalhar na defumacao das oferendas. Um
cheiro das ervas do fumo se espalha e com ele a turvidez da Jurema comeca seu
trabalho. Em meio a fumaca os juremeiros mandam seus recados, recebem das entidades
suas respostas, pedem protecdo, guerreiam, falam a Malunguinho que estdo em suas
terras, o Quilombo do Catucd. A Jurema fala por meio da fumaca, os juremeiros a
sabem ler. A fumaca faz a intermediacdo entre os mundos, ela corre as cidades da
Jurema, lugar de moradas das entidades. E a grande neblina em que se transforma o ar €
0 esconderijo e a emanacao de suas forcas, a Ciéncia da Jurema.

Os cantos continuam e o altar ja estd repleto de oferendas. Muitas frutas
dispersas sobre o ch@o, em balaios e gamelas, garrafas de cachaca, vinho e velas. A
orquestra para Malunguinho segue a tocar suas toadas. Pelo patio mais e mais pessoas.
Uma confraternizacdo para saudar Malunguinho da Jurema sagrada. Os juremeiros ao
encontrarem-se, abracavam-se, uma alegria embalava seus rostos, contagiava seus
corpos ao som do coco. Como em extensdo ao terreiro, a comida se torna um momento
de unido. Muitos trazem em suas bolsas o almoco de domingo. Ao redor das mesas
familias almogam juntas. Muitos, ainda, compram os alimentos preparados pela familia
de Juarez. E uma tarde de muito calor, o sol pernambucano estampava 0 Suor no rosto
de todos.

Na tenda armada no pétio, a poucos passos do altar destinado as oferendas para
Malunguinho, Alexandre L’Omi L’Odo, ao microfone, pede a atencdo dos presentes e
chama as pessoas ligadas ao QCM. Ele diz algumas palavras sobre o significado do
Kipupa, sobre o Quilombo do Catuca, sobre a Jurema e a intolerancia religiosa, da
informagdes sobre o que acontecerd e em seguida passa o microfone para Jodo
Monteiro. Jodo se direciona como historiador a legitimar Malunguinho como uma
figura histérica e a incitar estudos dentro dos terreiros para uma melhor formacgdo dos

fiéis, principalmente para dialogar com o Estado:

[...] Porque sendo gente, a gente vai passar, a gente vai continuar
passando despercebido do Estado, né, quando ndo, a forma que o
Estado tenta nos reconhecer é uma forma que néo té legal. Néo t4 legal
a forma que o Estado ta se propondo a reparar os danos causados nos
ultimos 400 anos ndo esta legal. Nao existe politica publica para o povo
de terreiro. N&o existe politica publica, né. E, n6s estamos muitas vezes
sendo tratados como massa de manobra e o Quilombo Cultural
Malunguinho esté de olho pra denunciar todos os momentos que fomos



117

feitos de massa de manobra, doa a quem doer. Certo? Nés estamos aqui
pra isso, pra denunciar. O Estado se quiser reparar, entdo, vai reparar
com dignidade, reparar com folclore ndo d&, né. A nossa fase de ser
visto como folclore, né, passou. Hoje, somos povo de terreiro. Certo? E
temos 0 nosso espaco [...] (Fala de Jodo Monteiro durante a realizacdo
do VI Kipupa Malunguinho em 25 de setembro de 2011).

Alexandre retoma o microfone e cita diversos nomes de religiosos ali presentes,
fala sobre juremeiros que vieram de outros estados e outras regides do pais. Cita
também nomes de professoras da rede estadual de ensino que estavam participando do
Kipupa e chama uma professora, em especial, que levou alguns de seus alunos para
participarem do Kipupa. Durante a Semana Estadual de Vivéncia e Pratica da Cultura
Afro Pernambucana que precedeu o evento, a escola recebeu a visita dos integrantes do

QCM. Para a professora Carmem Dolores:

[...] Nenhuma mudanga em nada vai acontecer no mundo, na educagéo
no Brasil, se ndo for na educagdo, a educagdo € o grande transformador
da sociedade. Tem que quebrar barreiras, porque as vezes a crianga em
casa é educada, ela vive no meio do Candomblé, ela vive no meio da
religido e na escola ela se sente humilhada, ela se sente ofendida.
Porque na escola, infelizmente, a gente vé que o racismo institucional
na propria escola provoca. Por que 0 que que a gente vé que a crianca
estuda na escola? A crianga estuda a Bela Adormecida que é loira dos
olhos azuis, a crianca estuda Chapeuzinho Vermelho, a crianca so
estuda o padrdo europeu. E isso que as criancas estudam. E nds
precisamos lutar pra que isso, realmente, seja... a tolerancia na escola
aconteca. Isso s6 vai acontecer, com certeza, se todos n6s que estamos
aqui podemos lutar e reivindicar do Estado, da escola, que é importante
0 respeito e a diversidade no na sociedade brasileira (Fala de Carmem
Dolores durante a realizagdo do VI Kipupa Malunguinho em 25 de
setembro de 2011).

Apos a fala de varias outras pessoas e a entoagdo de alguns cantos seguimos em
um cortejo em direcdo a mata para o ritual propriamente religioso. Os juremeiros
levaram as oferendas dispostas no altar para deposita-las na mata de Malunguinho. Ao
fim do ritual, a festa no patio da casa de Juarez é retomada no constante ritmo do coco,
em que varios grupos regionais dividem o palco.

O Kipupa é a acdo de visibilidade da Jurema mais expoente do QCM. Com uma
ocorréncia anual, por isso ser considerado desse modo, todo o grupo se organiza em

torno do evento. Convites sdo enviados, contatos sdo feitos, aliancas e parcerias com



118

outras entidades sdo buscadas. Fotografos profissionais, documentaristas e pessoas
ligadas a TV, também participam e ddo como contribuicdo o material produzido durante
0 evento. Em um dos meios de divulgacdo do Kipupa e do QCM, Alexandre L’Omi

L°Odo expressa:

[...] o objetivo do evento € manter viva a memoria e historia, além do
imaginario que cerva toda essa cultura, construindo o sentimento de
pertencimento e reconhecimento nacional a estes lideres negros e
indigenas, através das discussbes de teméticas socioeducacionais,
culturais e religiosas, com a participagdo de toda comunidade, em
especial os mestres e mestras da cultura tradicional e popular,
pesquisadores (da academia ou ndo) e interessados, materializando em
matas fechadas do antigo quilombo de Malunguinho uma possibilidade
de imersdo na experiéncia do corpo e espirito, atraves de debate, ritual
(liturgia da Jurema) e o grande coco sagrado da mata [...]°*.

Em consonancia com momento de surgimento do Quilombo Cultural
Malunguinho, podemos afirmar que os caminhos que levam a visibilidade da Jurema
vao além do ritual religioso, abarcando o contexto histérico para legitimar a figura de
Malunguinho e em consequéncia a Jurema. Entretanto, hd outras aliangcas como a
afirmada com a instituicdo escola, a presenca de juremeiros de outras cidades de
Pernambuco e outros estados do Brasil, tendo inclusive a presenca de representantes da
Escola de Umbanda Caboclo Sete Flechas de Sdo Paulo participando e filmando todo o
evento. Essa filmagem se tornou um DVD sobre a Jurema, vendido pelos representantes
da Escola de Umbanda. Outro trabalho do tipo foi desenvolvido mediante a parceira
entre 0 QCM e o fotografo e documentarista Felipe Peres.

Ainda durante a realizagdo do grupo de estudos, Felipe conheceu aqueles que
hoje sdo os representantes do QCM. Naquele momento, o fotografo, juntamente com
um amigo, havia sido convidado por Jodo Monteiro para realizar uma exposi¢do de
fotos sobre quilombos no Arquivo Publico. Felipe aceitou e promoveu também uma
arrecadacdo de roupas e brinquedos para serem distribuidos no natal de 2004. Durante
0 ano de 2005, a parceria entre o profissional e os membros do QCM foi estabelecida

visando um registro audiovisual em que contasse a vida de Malunguinho histérico, a

91

Disponivel em http://alexandrelomilodo.blogspot.com.br/2011/09/0-gue-significa-kipupa-
malunguinho.html. E interessante notar que os caminhos da visibilidade da Jurema perpassam os blogs de
divulgagdo do QCM e de seus responsaveis, como no caso de Sandro de Jucd,
http://sandrodejucadogum.blogspot.com.br/.



http://alexandrelomilodo.blogspot.com.br/2011/09/o-que-significa-kipupa-malunguinho.html
http://alexandrelomilodo.blogspot.com.br/2011/09/o-que-significa-kipupa-malunguinho.html
http://sandrodejucadogum.blogspot.com.br/

119

figura de Jodo Batista, 0 Malunguinho divino, presente na Jurema, e o Malunguinho
popular, que consiste na ressignificacdo atribuida a essa entidade, como a sua
associacdo a uma espécie de bicho papdo no imaginario infantil e com as fuligens
oriundas das queimadas nas matas.

O projeto do trabalho audiovisual foi elaborado; entretanto, s6 veio a ser
aprovado em edital no ano de 2010, pelo Funcultura, na categoria chamada Produto
Para TV. As trés dimens@es atribuidas a Malunguinho foram reduzidas aos aspectos
historico e divino. O documentario homénimo foi exibido na TV Universitaria da UFPE
e lancado nos cinemas em 2012. No ano de 2013, o documentario ganha a estética de
um curta-metragem e circula pelos festivais de cinema.

No ano de 2012, o VII Kipupa Malunguinho contou com a participacdo de cerca
de 3.000 pessoas entre religiosos ou ndo. Nesse momento, o evento foi palco de
discursos mais enfaticamente politicos ndo sé por meio de seus representantes, mas
devido a presencas de autoridades politicas. Por meio da divulgacéo oficial dos dados
coletados pela Pesquisa Socioeconémica e Cultural de Povos e Comunidades
Tradicionais de Terreiros, realizada no ano de 2010 pelo Ministério de
Desenvolvimento Social e Combate a Fome (MDS) em parceria com a Organizacao das
Nacdes Unidas para a Educacéo, a Ciéncia e a Cultura (UNESCO) e com a Secretaria de
Politicas de Promocgdo da Igualdade Racial (SEPPIR), foi comprovada a forte presenca
da Jurema em Recife.

Essa pesquisa, conhecida por Mapeamento dos Terreiros, ocorreu nas regides
metropolitanas de Belém, Belo Horizonte, Porto Alegre e Recife. Ao todo 85
municipios participaram da pesquisa e foram registradas 4.045 casas de culto ativas.
Seu o objetivo foi “retratar a situa¢do das casas de religido de matriz africana e afro-
indigena e suas contribui¢des as politicas publicas de seguranca alimentar e nutricional”
(BRASIL, 2011: 15). Para além de casas do culto religioso, as diretrizes da pesquisa
percebiam tais casas como lugares de preservacdo das tradi¢Ges ancestrais africanas, de
luta contra o preconceito e de combate a desigualdade social. Sobre este Gltimo ponto,
0s terreiros sdo, assim, considerados por estarem em sua grande maioria em areas de
vulnerabilidade social e por serem locais disseminadores de a¢des sociais para toda a
comunidade. Em especial, acbes direcionadas a distribuicdo de alimentos.

Com esse argumento, as liderangcas das comunidades tradicionais de terreiros

demandaram do MDS a formulacdo de politicas publicas direcionadas a questdo



120

alimentar. Desse modo, o0s terreiros passaram a ser vistos, pelo Estado brasileiro, como
espacos de atendimento e de prestacdo de servicos a comunidade e que, por isso,
necessitam de politicas sociais especificas.

Para a realizacdo da pesquisa, os religiosos de todas as regifes investigadas
colocaram como condi¢do a participacdo povo de santo como parte do quadro de
pesquisadores. Houve também a criacdo de comissGes de acompanhamento, em cada
area da pesquisa, formadas por liderancas afro-religiosas, representantes de Orgaos
governamentais locais, representantes dos movimentos negros organizados e algumas
outras instituicbes. Nas coordenacdes regionais da pesquisa havia a presenca de um
supervisor de campo ligado as religides de terreiro e ainda foram disponibilizadas varias
listagens com a localizacdo de casas e nomes de varios religiosos. Essas listas foram
fornecidas pelas proprias liderancas afro-religiosas, entidades representativas e
pesquisadores académicos (BRASIL, 2011).

A investigacdo revelou a existéncia de 1261 casas de culto das religides de
matriz africana, afro-brasileira e afro-indigena em Recife e sua regido metropolitana.
Dessas casas, as liderancas de 896 terreiros se autodenominaram como pertencentes a
Jurema, 703 ao Candomblé, 365 a Umbanda, 181 ao nagd, 10 ao Xangb (BRASIL,
2011).

Nas escolhas de suas denominacdes religiosas, aos responsaveis pelos terreiros
era concedida a liberdade para a escolha. Ndo havia respostas ja formuladas pela
pesquisa. O que possibilitou considerar a op¢do que cada pai ou mae-de-santo atribuia
sobre sua propria casa de culto. Também foi possivel a filiagdo em mais de uma forma
religiosa, assim, muitas das casas de Jurema também sdo casas de Candomblé, de
Umbanda, de nagd ou de Xangd. Uma outra caracteristica marcante na investigacéo é o
grande namero de terreiros que possuiam seus nomes escritos em lingua africana,
embora seus responsaveis atribuissem a protecdo dos templos a alguma entidade da
Jurema e ndo aos orixas que nomeavam as casas. Essa “inversdo” também ocorria no
sentido contrario.

De posse dos resultados aferidos pela pesquisa, e devido a propria percepcao de
Alexandre que havia sido um dos pesquisadores de campo, as liderancas do Quilombo

Cultural Malunguinho expuseram suas falas no VII Kipupa de forma mais enérgica



121

quanto a legitimidade da Jurema e a necessidade do povo de terreiro repensar a sua

pratica enquanto cidadaos e eleitores no campo politico®.

[...] Muitos ainda ndo entendem o objetivo do Quilombo Cultural
Malunguinho. O nosso objetivo maior é de congregacdo do nosso povo.
Ainda mais agora com o resultado do Mapeamento que vem a comprovar
cientificamente, academicamente, 0 que nos ja sentiamos e tinhamos a
intuicdo de que a Jurema é a grande matriz religiosa dos cultos afro,
africanos e indigena aqui de Pernambuco ou pelo menos de Recife e
regido metropolitana.

Apos o relato dos dados do Mapeamento, que comprovam e corroboram as
colocagdes dos integrantes do Quilombo Cultural Malunguinho sobre a importancia da

Jurema no campo religioso pernambucano, Jodo Monteiro continua:

Entdo, nesse intuito gente, vamos dar continuidade a essa luta,
principalmente agora com essa onda de intolerancia... que com essa
onda de intolerdncia nos temos a obrigacdo de estarmos bem
informados para irmos enfrentar. Porque sem informacdo a gente ndo
vai conseguir enfrentar, ndo. A gente tem que ta com 0 nosso povo bem
informado pra a fala [...]. E pra termos uma boa fala nds precisamos ter
informacdo. A informacdo é nossa grande arma. NOs somos 1.400
terreiros em Recife e regido metropolitana, ndés temos que nos
organizarmos. E a primeira perspectiva de organizacdo é, realmente,
agora, no dia 07 de outubro nés colocarmos no poder pessoas que estdo
comprometidas com a nossa causa. [...] A gente quer pessoas que
estejam comprometidas e esse compromisso €, quando chegar na
Céamara, propor projetos que va nos fortalecer. [...] Entéo, a gente tem
que ter essa perspectiva, votar nos candidatos, que realmente estejam
assumindo que estdo com a gente. [..] Aqui esta presente inlimeros
candidatos que estdo conosco, inclusive alguns que nos apoiaram nessa
empreitada, porque mais um ano nés mostramos que somos capazes de
organizar um evento [...]. Entdo é importante que a gente tenha essa
perspectiva de dia 07 de outubro a gente votar em quem esta
comprometido conosco, minha gente. Porque 0s nossos inimigos estao

% Alexandre ndo foi o Gnico a perceber a forte presenca da Jurema em Recife e sua regido metropolitana,
tal apreensdo foi corroborada por toda a equipe de pesquisa. Como integrante da investigacdo, essa
compreensdo sobre o campo religioso da cidade me fez reestrurar meu projeto de doutoramento, em que
modifiquei o objeto de pesquisa, para adequa-lo a visibilidade que a Jurema comegava a apresentar
naquele momento. Entretanto, a observagdo antropologica me levou para além da visibilidade,
descortinando todo um processo de empoderamento politico em que a presenca do Estado era, e ainda o &,
requerida pelos religiosos. Trago essa Ultima observacdo para indicar mais uma vez a necessidade de
inversao do conceito usual de esfera publica, por exemplo, quando a entendemos como desvencilhada das
relagdes com o Estado, 0 que constituiria uma sociedade civil para Habermas (2003) e, no caso brasileiro,
para Montero (2009a). Tratarei essa consideragdo com mais afinco nos capitulos quarto e quinto.



122

preparando um projeto de daqui a 10 anos ocuparem mais de 50% das
cadmaras de vereadores, cAmaras de deputados estaduais e camera de
deputados federal para o poder ser estabelecido. Porque toda lei que eles
colocarem |4, eles vao aprovar com facilidade. Entdo, a gente tem que
comegar a acordar que o momento eleitoral € importante e essa
importancia se da na elei¢do de candidatos comprometidos conosco. [...]
(Fala de Jodo Monteiro durante a realizacdo do VII Kipupa
Malunguinho em 22 de setembro de 2012).

A segunda parte da fala de Jodo direciona-se a necessidade da populagdo de
terreiro se instrumentalizar para o debate de seu lugar na sociedade mais ampla e para o
processo politico eleitoral. Podemos sugerir que o religioso indica o0 perigo que estdo
correndo diante do crescimento dos politicos neopentecostais no cenario legislativo
brasileiro, fenbmeno que podemos chamar de pentecostalizacdo da esfera pablica e que
vem sendo tema de varias agendas de pesquisa, como em Machado (2008) e Silva
(2007). O grande motivo de tais anseios € a intolerancia religiosa, 0 mesmo tema que
direciona as discussdes em torno do papel do Estado em relacéo a religido, discussdes
essas efetuadas no ambito do Estado secular e seus agentes e também no ambito dos
estudos académicos. Entretanto, esse tema é correntemente encoberto em nossas
pesquisas que consideram a questdo da intolerancia religiosa apenas como o inverso do
respeito religioso. Acredito que ha problematicas a serem compreendidas para além
dessa simplista dicotomia, mas, por ora, desejo apenas chamar atencdo sobre essa
colocacgdo que retomarei no préximo capitulo.

O VII Kipupa Malunguinho, além de contar com a presenga de varios candidatos
a Camara Municipal das cidades de Abreu e Lima, Olinda, Recife, Sdo Lourenco da
Mata, contou com a presenca de alguns representantes do Governo Municipal, Estadual
e do Governo Federal. Do &mbito municipal, estava Rosilene Rodrigues, titular da
Diretoria de Promocéo da Igualdade Racial da Prefeitura do Recife. Bernadete Lopes,
responsavel pela Coordenacdo de Povos Indigenas e Comunidades Tradicionais da
Secretaria do Meio Ambiente representava o Governo do Estado de Pernambuco. No
ambito federal, pela Secretaria de Politicas de Promocdo da lgualdade Racial da
Presidéncia da Republica, estava a Coordenadora Geral da Diversidade Religiosa,
Marga Janete Stroher. A representante estava em Recife acompanhando o Seminario
Sobre Intolerancia Religiosa em Pernambuco. Em sua fala, Marga coloca em relevo a

liberdade religiosa:



123

[..] Isso é um direito que estd na Constituicdo Federal. E foi
conquistado, também, com muito esforco do movimento popular. A
nossa Constituicdo, apesar das falhas, foi um processo bem pds-
ditadura, foi conquistada com muita luta nesse pais. Entdo nds temos
que preservar a luta dos que nos antecederam e brigar pela Constituicao,
que trata dos nossos direitos fundamentais. Um de nossos direitos
fundamentais é a liberdade religiosa. Estd no artigo quinto da
Constituicéo.

[...] E eu acredito que as religides tém um potencial de poder
transformar esse pais. Eu digo, assim, que a gente pode reunir como
religides, no6s temos um Comité Nacional de Diversidade Religiosa, a
gente tem motivado os estados para que eles criem 0s seus comités
estaduais e municipais. Que as religides possam se unir para que
busquemos um bem comum. [...] (Fala de Marga Janete Stréher durante
a realizacdo do VIl Kipupa Malunguinho em 22 de setembro de 2012).

Na exposicdo da representante do Governo Federal € ressaltado o direito,
assegurado pela Constituicdo Federal, a liberdade religiosa. Sobre sua fala, podemos
inferir que a discussdo sobre a liberdade religiosa se detém nos termos da laicidade do
Estado secular que tem o dever de assegurar o direito negativo de livre escolha do
cidaddo quanto a sua pertenca religiosa. Ainda que haja o discurso da separacdo entre
politica e religido na esfera publica, é papel do Estado ndo s6 garantir a liberdade
religiosa, mas buscar 0 bem comum mediante a escuta dos anseios dos agentes
religiosos.

Em conversa com Rosilene Rodrigues, profissional ligada a gestdo municipal, a
mesma tem suas colocacfes em encontro com as expressas pela representante do

governo federal.

[...] a gente ta hoje no municipio de Paulista, dizendo pra populacéo,
pros religiosos de terreiros que precisamos nos organizar para manter a
nossa religido de maneira ancestral ou de maneira ritualistica, mas de
tomar posicdes, de poder interagir com a sociedade de uma maneira
geral e ai fortalecendo os direitos. O direito a dar visibilidade a essa
religido, o direito que essa religido tem de utilizar o territério da cidade,
porque sempre utilizou de maneira organizada. [...] o Kipupa, ele vem
na verdade, pensar todo esse processo. [...] E eu acho que isso tem feito
com que a populacéo religiosa de matriz africana ndo tenha podido dar
enfrentamento de maneira mais correta. Mas eu acho que momentos
como esse € que faz com que a gente, e principalmente governo, possa
ter a dimensdo da religido e de como ela é importante para a vida das
pessoas, ndo é so dos religiosos, mas da propria vida em sociedade. E
eu acho que o governo quando td aqui, seja municipal, 0 governo
estadual e o governo federal, é exatamente pra fortalecer as religides,



124

sejam elas quais forem. Principalmente as religides que tém, dentro
desse processo historico, vivido as consequéncias do racismo e a
consequéncia da intolerancia. E eu acho que é esse nosso papel
enquanto governo, é poder assegurar que homens e mulheres de religido
possam se restabelecer nela e nos ajudar a estabelecer uma sociedade
mais igual, mais justa (Fala de Rosilene Rodrigues durante a realizacéo
do VII Kipupa Malunguinho em 22 de setembro de 2012).

Rosilene, titular da Diretoria de Promoc¢éo da Igualdade Racial da Prefeitura do
Recife e a0 mesmo tempo pertencente & comunidade de terreiro da mesma cidade. Sua
figura congrega o publico e o privado, a politica secular e a religido, o imanente e 0
transcendente. Em Rosilene, as dicotomias acriticas que renegam o papel da tradi¢do na
constituicdo dos sujeitos morais sdo dissolvidas na experiéncia religiosa que se mostra
publica. Diante dela, somos obrigados a negociar o lugar das nossas categorias na
realidade social.

A objetividade politica ¢ fundada pela subjetividade religiosa, no caso de
Rosilene. Porém, podemos dizer o mesmo quanto observamos 0s varios sujeitos
presentes nas edi¢cbes do Kipupa e, principalmente, nas falas efetuadas pelos
responsaveis pelo Quilombo Cultural Malunguinho. Apos a divulgacdo dos resultados
da Pesquisa Socioeconémica e Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais de
Terreiros, Alexandre escreve um artigo para exposi¢do no 25° Congresso Internacional
da Sociedade de Teologia e Ciéncias da Religido. No trabalho, o religioso busca uma
reflexdo sobre a grande presenca da Jurema em Recife e sua regido metropolitana

afirmando que nessa regido “A Jurema Manda!”.

Estando constatado, segundo os dados oficiais do MDS, que mais de 70%
dos terreiros de Recife e RM se identificaram como templos de Jurema,
podemos afirmar que historicamente este povo foi negado nas paginas
dos livros e pesquisas de diversas academias. E que também a imagem de
Recife como “terra do Xang6”, ou do Nag6 também deve ser repensada.
A propria denominagdo “Xangd” enquanto nome da religido nagd ou de
terreiro de Pernambuco se demonstrou nos dados da pesquisa irrisoria em
expressdo de casas que se identificam/afirmaram com este termo (apenas
10 de 1261, menos de 1% dos terreiros mapeados), revelando que a
academia durante os anos utilizou-se, — e ainda o faz — de um termo que
nem as proprias liderancas dos terreiros da capital e sua RM se
identificam ou se reconhecem como tal, por diversos motivos. Como
mais de 70% dos terreiros da regido mapeada foram invisibilizados e
omitidos historicamente todo este tempo? Até antes do mapeamento, nao
se podia encontrar em nenhum livro ou pesquisa informag6es que pelo



125

menos apontasse que em Recife existisse tamanho contingente de
terreiros de Jurema... E como todo este povo pode ter tamanha baixa
estima em se identificar com suas proprias raizes e fé? Ja que, grande
parte deles assumem nomes africanos para seus terreiros? Estas sdo
mazelas de ordem ““identitaria” que os povos das religides de matrizes
africanas e indigenas vém tentando resolver através de suas lutas por
melhores condigdes de liberdade de culto e de respeito na sociedade. A
possibilidade da implementacdo da Lei Federal 11.645/07 abre um
precedente importante para que todo este povo e cultura possam ser
estudados pelos jovens e adultos que terdo a possibilidade de conhecer a
cultura e a diversidade religiosa de seu pais. Sendo também estas mazelas
causadas pela falta de formacéo basica oferecida pelo Estado brasileiro a
todos e todas, através de seus curriculos oficiais (OLIVEIRA, 2012: 17).

Do discurso académico de Alexandre somos levados a varias questdes que
cruzam o processo de visibilidade da Jurema requerida pelo juremeiro. Ao utilizar os
dados resultantes da pesquisa federal, ha a apropriacdo da ciéncia para legitimar a
presenca da religiosidade ocultada em face ao Xangd pernambucano. Afirmando que
essa Ultima nomenclatura se configura como uma construgcdo dos intelectuais, o
religioso desafia as interpretacOes feitas até entdo pelos estudiosos das religides de
matriz africana. Porém, nessa questdo precisamos ter cautela. Ndo desejo tomar a
posicao de defesa da academia, mas ndo posso deixar de considerar que o Mapeamento
dos Terreiros fora realizado no ano de 2010. Portanto ha um longo periodo entre a
constituicdo das primeiras casas religiosas, ainda em fins do século XIX, e a
investigacdo institucional para considerarmos que o campo religioso ndo tenha sofrido
qualquer tipo de modificacdo, inclusive na denominacdo utilizada pelos proprios
religiosos.

Outros problemas surgem na analise de Alexandre. A questdo dos nomes dos
terreiros escritos em lingua africana enquanto que os religiosos pertenciam a Jurema,
ndo se constitui em uma simples baixa estima para se identificar com suas raizes e suas
crencas. Assim como nosso juremeiro é também um candomblecista, muitos outros
religiosos também o sdo. Se olharmos bem o somatorio de todas as autodenominagdes
de pertenca religiosa que pais e maes-de-santo atribuiram as suas casas, temos 0 nimero
de 2155 terreiros, o que ultrapassa em muito o total de terreiros mapeados, 1261.
Desconsiderar essa diferenca € continuar a dissimular as opcdes de fé daquelas pessoas.
O problema ndo é apenas a invisibilidade sofrida pela Jurema, mas a intolerancia a

religiosidade alheia e a forma como os sujeitos se apresentam. Se o Candomblé, ou



126

Xang6 pernambucano, consistiu na agenda de pesquisas dos intelectuais foi ao custo de
omitir a presenca indigena nos terreiros, mas se priorizarmos a Jurema podera ser que o
Candomblé venha a ser encoberto.

Né&o podemos agir ingenuamente ao considerar que a visibilidade que a Jurema
vem ganhando nos ultimos anos ndo faca parte de um projeto politico dos
juremeiros/candomblecistas que se colocam na busca de demonstrar o papel legitimo
daquela religiosidade. Por outro lado ndo podemos negar que houve um movimento de
descriminacdo da Jurema, principalmente quando relembramos que a ela era dado o
titulo de charlatanismo em face dos negros de tradi¢do nag6. Mas o que ndo considero
pertinente € retomar a chave de determinacgdo sobre as escolhas religiosas. A Jurema
pode “mandar” (OLIVEIRA, 2012) no campo religioso recifense no sentido em que ¢ a
pertenca com mais adeptos, porém isso ndo determina por si s6 a face identitaria dos
religiosos.

Nos varios pronunciamentos efetuados nas edigdes anuais do Kipupa foi
destacada a legitimidade da Jurema, por meio de argumentos embasados na historia e na
ciéncia. Fato que se repetiu na divulgacdo do VIII Kipupa Malunguinho, em 2013, que
contou com uma reportagem no Jornal do Commércio de Pernambuco. As posicles de
Jodo Monteiro, como historiador, e de Alexandre, como um aluno de graduacédo, sao
utilizadas como estratégias que aliam a visdo do religioso com o académico, ndo so
durante o evento, mas em falas informativas no documentario Malunguinho, de Felipe
Peres e na exigéncia do cumprimento da Lei Federal 11.645/07, que versa sobre o ensino da
historia e da cultura afro-brasileira e indigena nas escolas de ensino fundamental e médio do
pais. O recurso de inser¢do da Jurema como objeto de estudos no meio intelectual é
outra constante entre 0s juremeiros que, além de fomentar o ingresso de outros
religiosos nos meios universitarios, participam de congressos e publicam textos sobre a
tematica, Alexandre, inclusive, tem o desejo de deixar como legado académico uma
obra em que a teologia da Jurema sera esmiucada.

Atualmente, o lider religioso do Quilombo Cultural Malunguinho, Sandro de
Jucad, participa semanalmente de um programa de radio em que responde a perguntas de
ouvintes a partir do jogo de bdzios. J& Alexandre, representando a Jurema, ocupa o
posto de primeiro suplente para o Comité Nacional da Diversidade Religiosa, no ambito
da Secretaria de Direitos Humanos da Presidéncia da Republica. O Comité, criado em

2013, tem como objetivos principais a formulacdo de politicas de afirmacdo no que diz



127

respeito a liberdade e a diversidade religiosa, assim como a promocdo da boa
convivéncia entre os religiosos.

Dentre a atuacdo dos integrantes do Quilombo Cultural Malunguinho, a religido
motiva as acdes e os discursos politicos, inclusive justificando a necessidade dos
religiosos se instrumentalizarem para o didlogo, com o poder publico, sobre a
construcdo de politicas publicas e sobre a intolerancia religiosa. E, mais ainda, para
comecarem a ocupar esse mesmo poder publico mediante o voto nos sujeitos que se
colocam em apoio as religides de matriz afro-brasileira e afro-indigena ou aos sujeitos
que pertencem a essas religiosidades. Essa argumentacdo efetuada entre religido e

politica também pode ser encontrada na Caminha de Terreiros de Pernambuco.

3.2 Caminhada dos Terreiros de Pernambuco — o espa¢o publico ressignificado

A Caminhada dos Terreiros de Pernambuco tem um numero de participantes
maior por congregar os religiosos da Jurema, do Candomblé e da Umbanda. A
Caminhada se inicia na area conhecida por Recife Antigo e se direciona ao centro da
cidade, sob a vista dos mais diversos segmentos sociais € com a “cobertura” da midia
recifense.

O evento surgiu a partir da discussdo do projeto Memorial Aguas de lemanja, no
ano de 1997. Esse projeto diz respeito a um memorial, hoje ja construido na Praia do
Pina, em Recife, de referéncia religiosa para o Candomblé pernambucano. Porém,
apesar do projeto ter surgido no ano de 1997, somente em 2007 o memorial é construido
e a Caminhada toma corpo abrindo o Més da Consciéncia Negra. Como havia, também,
a necessidade de acBes direcionadas a intolerdncia religiosa, ao racismo e aos
preconceitos direcionados a populagdo de terreiro, a Caminhada foi o instrumento
politico encontrado pelos religiosos para darem visibilidade a seus problemas. Em
conversas, efetuadas em campo, sobre a Caminhada de Terreiros, o0 nome de Marcos do

Grac foi citado como o primeiro idealizador do evento, para ele:

[...] essa Caminhada surgiu e teve como propdésito, na verdade,
reivindicar e mostrar o papel do Candomblé em Pernambuco, que ndo é
pouco, Pernambuco tem uma referéncia, inclusive muito grande, porque
aqui se chegou, em 1532, a primeira nacgéo que foi o povo banto. E esse
trabalho desse povo veio até hoje, que é o trabalho de procurar respeito,
visibilidade na luta, na época inclusive nessa questdo do racismo, e a



Ainda de acordo com

128

luta que inclusive Zumbi encampou, era a luta pela liberdade. Entdo, a
partir dai essa Caminhada se tornou a grande referéncia ndo so para a
cidade e para o estado, mas para o Brasil e fora do Brasil, né. Nos
estivemos inclusive representando no encontro de preparacdo do Férum
Social Mundial essa discussdo. Entdo, tanto a Caminhada como o
Memorial de lemanja sdo pontos fundamentais das religides de matriz
africana e para os terreiros de Candomblé como um todo, né. Porque
dentro disso tem a questdo, em Pernambuco a Umbanda ta fazendo 101
anos. E a questdo da Jurema é fundamental porque foi a consolidagao
do Candomblé, de matriz africana, com a questdo dos indios, porque 0s
indios tiveram papel importantissimo nessa questdo da coligacéo,
porque foram eles que adaptaram o0s negros as suas florestas e aqui
desenvolveram as suas raizes junto [...].

Marcos:

[...] Essa nossa ida, agora, pra uma reunido com a Ministra da Igualdade
Racial é um reflexo disso que ta acontecendo no Brasil e Pernambuco é
a grande influéncia. Segundo o Ministério tem se dito o seguinte, que
Pernambuco tem um diferencial do Rio de Janeiro que é um conjunto de
religides que vao as ruas e tal, de Salvador que agrega samba, reggae,
todos os grupos de tambores, né, diferentemente de Sdo Luis do
Maranhdo que leva Bumba-meu-boi pra rua. Pernambuco é um cortejo
religioso que canta o xiré de Exu a Oxala e faz um complemento com a
Jurema e com a Umbanda. Entdo isso, coloca pra esse estado e pra
gente um orgulho muito profundo e uma responsabilidade muito grande
de que a gente, a partir dessa visdo, a gente ndo podemos errar. Ou a
gente continua dentro da mesma linha, buscando a educacéo, né, dando
visibilidade, capacitando, criando espaco pra que o povo de terreiro
ocupe, né, conheca profundamente, inclusive, a religido. Enfim, € um
trabalho e uma posicdo politica forte porque a gente comeca a
reivindicar os espagos, ou seja, politicas publicas para o povo negro, né.
(Fala de Marcos do Grac em entrevista realizada em 13 de dezembro de
2011).

Em sua primeira edicdo, a Caminhada foi um pouco timida, o cortejo ndo era

pelas ruas centrais de Recife, mas nos arredores do Memorial Aguas de lemanja. E o

nome da Caminhada era outro, Primeira Caminhada Contra Descriminacdo Religiosa e

Racial. Nos anos posteriores a Caminhada é levada para o centro de Recife, num cortejo

em que “o povo de santo toma as ruas de Recife!”, nos dizeres de Claudilene membro

da Secretaria de Educacao da Prefeitura de Recife no primeiro ano do evento.

No ano de 2011 realizou-se a 52 Caminhada dos Terreiros de Pernambuco com a

participacdo de cerca

de 20.000 pessoas, segundo as estimativas da Policia Militar. Era



129

sexta-feira, 04 de novembro, quando o povo de santo se concentrava na area conhecida
como Marco Zero. Uma multiddo se espremia tomando também as ruas adjacentes. A
maioria das pessoas se vestia de branco. No centro do Marco Zero havia um pequeno
palco. Um pouco a frente, na rua, um grande trio elétrico. No palco vérias liderancas
religiosas deram suas falas, mas a presenga ndo se estendeu aos religiosos, o proprio
prefeito de Recife, Jodo da Costa, se pronuncia em favor da liberdade religiosa e
enaltece as raizes ancestrais africanas na formacdo da referida cidade e também do
estado de Pernambuco, embora ndo tenha acompanhado o cortejo.

A concentracdo para a Caminhada fora marcada para as 15 horas. Um pouco
antes, juremeiros comegaram a se reunir na conhecida Rua da Guia, nos arredores do
Marco Zero. Essa rua tem uma forte conotagdo para 0s juremeiros. As entidades
conhecidas por mestres e mestras da Jurema, quando em vida carnal, frequentavam os
estabelecimentos de meretricio, ali localizados, no passado. O motivo para se reunirem
derivou de um desentendimento entre a coordenacdo da Caminhada e os coordenadores
do QCM®, Entretanto, todo conflito gera uma outra possibilidade, um novo rearranjo na
vida social (SIMMEL, 1983). Desse conflito ¢ lancado, a partir de Alexandre L’Omi
L’0do, a Rede Nacional do Povo da Jurema, um espaco de discussdo dos temas que
perpassam 0s anseios dos juremeiros, contanto, hoje, com duzentos religiosos ligados a
ela®

Mas voltemos a Caminhada. Durante o percurso, que vai do Marco Zero ao Patio
da Igreja do Carmo — local onde foi exposta a cabeca de Zumbi dos Palmares, portanto
um lugar muito significativo para toda a comunidade de terreiro — sdo entoados somente
cantos do Candomblé. Todos os orixas sdo louvados como se estivéssemos em um
grande xiré®. Os religiosos que cantam as toadas se posicionam no trio elétrico. Ali

também outros personagens ligados ao poder plblico fazem suas manifestacdes. E o

% A observagdo sobre a Caminha dos Terreiros de Pernambuco e, principalmente, sobre as reunides que a
antecedem, nos permite compreende as relacdes de poder estabelecidas atualmente no campo religioso de
Recife, entretanto ndo me detenho sobre esse ponto neste trabalho por compreender que, além tal
problematica constituir um outro tema de pesquisa, o lugar no qual eu estava inserida no campo me
impossibilitava 0 acompanhamento de todas as relacfes de poder que se confrontavam.

No momento em que os responsaveis pelo QCM realizavam 0 ato de protesto, em uma rua nas
intermediacbes do Marco Zero, Jodo da Costa iniciou seu pronunciamento. Como eu estava
acompanhando os juremeiros durante o ato, apenas consegui escutar a Gltima parte da exposicdo feita pelo
prefeito de Recife.

* A Rede Nacional do Povo da Jurema ainda se encontra em fase de estruturacdo. Seu funcionamento
ocorre mais em ambito das redes sociais virtuais e sob tons informativos no que diz respeito as acoes
realizadas pelo Quilombo Cultural Malunguinho.

% Nome dado ao ritual festivo do candomblé. Geralmente esse ritual é aberto ao publico.



130

caso de Rosilene Rodrigues, titular da Diretoria da Igualdade Racial da Secretaria
Municipal de direitos Humanos e Seguranca Cidada da Prefeitura de Recife, a mesma
representante do governo municipal que estava presente no VII Kipupa Malunguinho.
Rosilene, embora faca parte da comunidade de terreiro, estava na Caminhada

representando o governo municipal. Vejamos a sua apresentacéo:

Aqui nasceu e foi pro mundo o Quilombo dos Palmares. Essa cidade
¢ uma cidade de resisténcia, foi aqui que Zumbi provou a primeira
sociedade baseada no respeito aos diferentes. Entdo, Recife ndo poderia
deixar jamais de provar e mostrar a cada tijolo, a cada prego, a cada
ponte, que nds estamos vivos. Nao é por nada que somos mais de 70%
da populagdo. Homens e mulheres negras que resistem em todos 0s
cantos dessa cidade. E é com esse compromisso que a Prefeitura da
Cidade do Recife vem implementando politicas que deem conta dessa
realidade [...]. Na verdade a populacdo negra precisa provar, cada dia
mais, que essa cidade, tdo negra, vibra em cada homem e em cada
mulher. [...] N&o é s6 a cidade e a Prefeitura de Recife, ndo é s6 apoiar a
Caminhada, a cidade compreende e precisa de politicas que falem sobre
nossas vidas, que diga sobre nossa historia. E é por essa histéria que nés
estamos caminhando, é sobre essa histGria que ndés vamos navegar nesse
rio (Fala de Rosilene Rodrigues durante a 52 Caminhada dos Terreiros
de Pernambuco em 04 de novembro de 2011).

Ao fim do cortejo, estamos no Patio da Igreja do Carmo. Ha um pequeno carro
de som estacionado no patio para a saudacdo & Jurema sagrada®®. Sandro de Jucé inicia a
saudacdo a Malunguinho e depois é seguido por varios outros juremeiros encarregados
de louvar os trunqueiros, boiadeiros, caboclos, mestres e mestras da Jurema. O patio da
igreja vai aos poucos ficando vazio e se encerra mais uma edicdo da Caminhada dos
Terreiros de Pernambuco.

Em um folheto distribuido em um dos seminarios de preparacdo e discussao da
52 Caminhada podemos ver o seguinte trecho:

Em 2010, fomos as urnas decidir que Pais queriamos para oS
proximos anos, e, ja eleitos, os governantes “politicos” que ajudamos a
eleger, precisam se comprometer fazendo com que as Leis Existentes no
Pais sejam “de fato” cumpridas. Pois, nosso povo carece de reparagdes
URGENTES, no que tange a Religido, Educacdo, Saude, Seguranca,

% Eis um dos pontos do conflito entre as liderangas da Caminhada e os coordenadores do QCM. Para 0s
altimos a Jurema deveria ter o seu lugar durante o cortejo propriamente dito, enquanto que para 0s
primeiros, as diferencas de ritualistica, principalmente atribuidas aos cachimbos e a exalagdo das
fumacgas, comprometeriam a louvagdo aos orixas. Poderiamos destacar mais uma vez a dicotomia
magia/religido para a explicacdo desse conflito, o que faremos em outra ocasiéo.



131

Trabalho e Renda. Portanto, entendemos que, enquanto cidadaos, temos
nossos direitos assegurados pela Constitui¢cdo; Tudo que conquistamos
foi com Luta, Suor, Lagrimas e Resisténcia. E importante ressaltar que
Pernambuco é o segundo estado brasileiro com o maior contingente de
Negros(as), como também, o de maior populacdo de Candomblé,
Umbanda e Jurema, sendo estas duas Gltimas, religides de maior culto
em todo Pais. Ndo entendemos o porqué do Governo do Estado ndo ter
um tratamento Politico/Social respeitoso a esta comunidade tdo
expressiva de Pernambuco. Hoje, neste seguimento de luta, trazemos
nossos Canticos as mudancas que queremos para nossa populagéo,
visando o Respeito as nossas necessidades que, para nos sdo
extremamente SAGRADAS.”

Na transcricdo de parte do folheto informativo sobre o evento esta explicita a
relacdo entre religido e politica colocada pelos responsaveis pela Caminhada, entretanto,
como ocorreu com o VIl Kipupa Malunguinho, no ano de 2012, a Caminhada

apresentou uma linguagem ainda mais politica na sua apresentacéo.

Recuperar a autoestima é garantir nossa identidade cultural e
religiosa. Nao estamos lutando simplesmente por tolerancia e sim por
respeito. Queremos ser livres respeitados e reconhecidos em nossos
espacos sagrados, e fora deles, pelo que realmente somos em nossa
esséncia e natureza. Nossa Cultura Ancestral Africana e Indigena é a
base de nossa Religido e existia muito antes do dominio, submissdo pela
forca e exploragdo por parte dos invasores, exploradores e
colonizadores, que nos impuseram suas religides e culturas. A
resisténcia e a solidez e os conhecimentos de nossas culturas milenares
foram preservados e nos foram repassados, de forma oral, aos dias de
hoje, possibilitando assim, a recriagdo e a reinvengdo, diante das
tentativas de desconstrugédo por parte dos colonizadores, que nas formas
de suas leis arbitrarias e cruéis, nos tiraram até o direito de falar as
linguas de origem. Por diversas ocasifes, através do tempo, fomos
perseguidos e proibidos de professar nossa fé, mesmo tendo esse direito
garantido em diversas constituicbes e Leis. Hoje vivemos o Estado
Democratico de Direito assegurado pela Constituinte de 1988. No
entanto, grupos e representantes proselitistas, oportunistas e radicais
apresentam e aprovam leis a nivel estadual e municipal que mais uma
vez vem nos ameacar em nossa liberdade de crenca e credo, garantidos
pela Constituicdo Federal e por diversas resolugdes da ONU e de
Organismos internacionais™.

" Associagdo Caminhada dos Terreiros de Pernambuco (ACTP), 5% Caminhada dos Terreiros de
Pernambuco. Folheto impresso, 2011. E importante frisar que as liderancas da ACTP mantem estreitas
relagGes com o cenario politico local e também com alguns setores do Governo Federal, assim como
alguns de seus membros compde o Movimento Negro de Pernambuco, o que explica a grande intimidade
com 0s conceitos propriamente politicos e sua utilizagcdo nos informativos.

% Associagdo Caminhada dos Terreiros de Pernambuco (ACTP), 62 Caminhada dos Terreiros de
Pernambuco. Folheto impresso, 2012.



132

Por meio da exposicdo dos folhetos de apresentacdo da Caminhada juntamente
com o motivo que lhe deu inicio, a luta contra a intolerancia religiosa, o racismo e 0s
preconceitos sofridos pela comunidade de terreiro em Recife, podemos observar a
continuacéo do discurso envolvendo a Constituigdo Federal e o Estado Democratico de
Direito. Embora percebamos que a linguagem utilizada pela Caminhada seja permeada
por prerrogativas e conceitos politicos sdo as questdes subjetivas que a motivam.

As transcri¢es acima podem se estender as criticas e reivindicacdes também
feitas pelo QCM. O evento/festa Kipupa Malunguinho desdobra-se em um ritual
religioso que finda a Semana de Vivéncia e Pratica da Cultura Afro Pernambucana,
instituida pelo poder pablico. A Caminhada, um evento religioso e de cunho politico,
leva a comunidade de terreiro para as ruas reivindicando a tolerancia religiosa. Através
de ambos, o espaco publico tido como secular é transformado e reconstruido pela esfera
religiosa e a tradicio se torna um ponto de encontro entre o discurso e acdo. E na
experiéncia social que as categorias sdo transformadas quando colocadas diante do
campo de acdo, diante da propria esfera da relacdo social dos sujeitos morais. Nos dois

casos elencados, € a religido e a tradicdo que definem o discurso e o jogo politico.

3.3 Visibilidade religiosa e tramas subjetivas objetivadas

A historia concreta narrada pelos juremeiros do Quilombo Cultural Malunguinho
e as acOes desenvolvidas por meio do Kipupa e da Caminhada de Terreiros de
Pernambuco fazem parte das circunstancias histéricas das relacdes que estabelecem o
processo de visibilidade da Jurema. Foi por meio de um projeto politico e intelectual de
Gilberto Freyre — conjugado a todo um conjunto de préticas repressivas do Servico de
Higiene Mental, da policia, do Governo do Estado de Pernambuco e do governo federal
e, ainda dos intelectuais sob a influéncia freyreana — que a Jurema sofreu uma ocultacdo
de seu reino existencial nas areas urbanas da Regido Nordeste e é por uma iniciativa
politica que a Jurema adentra o cenario religioso de Pernambuco. Ironicamente, a
politica estabeleceu a chave compreensiva para 0 movimento de invisibilidade a
visibilidade da Jurema ou, antes, de visibilidade a invisibilidade ao expressar o percurso
que o campo de pesquisa me fez assumir.

Na realizagdo dos dois eventos havia exposi¢Oes publicas que envolviam nédo so

religiosos, mas representantes de instituicbes do governo. O prefeito de Recife



133

contribuiu com sua fala no inicio da Caminhada. A diretora da Secretaria de Igualdade
Racial legitimou na politica um discurso de origem religiosa que aborda questdes
relacionadas a religido, a politica, a etnicidade, a identidade, a raca, todas essas
amparadas na ideia de tradicdo das matrizes afro-indigenas. O discurso sobre a
diversidade cultural e religiosa é levantado pela representante da Presidéncia da
Replblica. A instituicdo escola esta presente com as professoras no Kipupa
Malunguinho. Documentarios foram realizados a partir das edicdes do Kipupa e
atualmente um curta-metragem sobre Malunguinho percorre as salas de cinema do pais.

As aliancas estabelecidas para o processo de visibilidade da Jurema passam por
instituic@es (arquivo publico, escola, universidades prefeituras, secretarias, governos no
ambito estadual e federal), midias, blogs, redes sociais virtuais, agentes religiosos e
intelectuais. Como exemplo, no més de abril de 2012 Alexandre L’Omi L’Odo foi
convidado, pelo antropdlogo José Jorge de Carvalho, a realizar um ritual religioso de
Jurema na inauguracdo da Sede do Instituto Nacional de Ciéncia e Tecnologia de
Inclusdo no Ensino Superior e na Pesquisa (INCTI), instituicdo ligada & Universidade de
Brasilia. Para legitimar a Jurema 0 QCM estad num processo de se constituir em entidade
juridica, o que ja aconteceu com a Caminhada dos Terreiros que institucionalmente é
reconhecida como Associacdo Caminhada dos Terreiros de Pernambuco, desde 0 ano de
2011. De acordo com Mae Lucia de Oya, membro do conselho religiosos da
Associacdo, o status de entidade juridica possibilita um maior poder de reivindicacdo
para o desenvolvimento de politicas pablicas para a comunidade de terreiro.

O QCM também vem discutindo a necessidade do povo de terreiro adentrar,
como alunos, as universidades e eles préprios escreverem suas historias. Essas acoes
levam, ainda, a entraves no proprio campo como conflitos entre os coordenadores da
Caminhada e os coordenadores do QCM, o que culmina no nascimento da Rede
Nacional do Povo da Jurema que, apesar de recente, € um novo instrumento de
visibilidade e expressdo da religiosidade que tende a ganhar cada vez mais forca na
disputa de poderes. Como marco da legitimidade da Jurema no campo religioso
brasileiro, os membros do QCM solicitam o reconhecimento da “Jurema Sagrada
[como] a religido primaz do Brasil”. Essa frase emblematica estampa uma faixa que
sempre é exposta nas acdes realizadas pelo QCM e nas atividades das quais atuam como

participantes.



134

Da requisicdo da Jurema como a religido primaz do Brasil podemos inferir duas
colocacgdes. A primeira refere-se a consideracao sobe a Jurema ser a primeira religido do
pais e a segunda a presenca marcante da religiosidade na Regido Nordeste, 0 que a
dispde em uma posicdo superior entre as outras formas religiosas, isso quando
observarmos o significado do termo “primazia”. Entretanto, a primeira observagdo ¢ a
que se mostra instigante nesse momento em que a Jurema ja possui um reconhecimento
de seu lugar na seara religiosa nordestina. Ao trazer para o debate publico o lugar da
Jurema, os coordenadores do QCM véo de encontro a estabelecida religido brasileira,
mais precisamente, & Umbanda. E o reconhecimento que essa religido possui que 0s
juremeiros questionam como também a forte associagdo entre as caracteristicas rituais
das duas express@es religiosas. A Umbanda pode ser uma religido brasileira, mas nao é
a primeira. E por apresentar uma combinacdo entre varios elementos religiosos,
inclusive indigenas, que a Umbanda, aos olhos do QCM, ndo pode ser considerada a
priméaria religido do Brasil, mas a Jurema. A Umbanda apenas agregou parte da
cosmologia juremeira, como me ressaltou o coordenador do QCM Alexandre.

Sobre esse ultimo ponto, evidencio a fala de Tata Raminho de Oxdssi, juremeiro
e babalorixd do terreiro de tradicdo jeje mais reconhecido pelo povo de santo nas

cidades de Recife Olinda. Raminho diz que

A Jurema agora... 0 pessoal agora criou essa historia de Umbanda...
porque Umbanda é uma criacdo de Candomblé com Jurema... porque
Jurema era s6 Jurema e Candomblé era Candomblé... misturaram agora
[...] (Fala de Raminho de Oxdssi em entrevista realizada em 03 de janeiro
de 2012).

Para os integrantes do QCM, opinido tambem expressa por muitos
candomblecistas e juremeiros, a exemplo de Raminho, a Jurema é uma religido
autébnoma frente ao Candomblé e a Umbanda, assim € a Jurema que constitui a religido
dos primeiros brasileiros, os indios, antes mesmo da chegada dos portugueses nesses
N0SS0S tropicos.

Assim, a religido é a grande fomentadora de agentes politicos que levam seus
anseios para o espaco publico e para a esfera publica. A Jurema, e também o
Candomblé, ja que ndo posso desmerecé-lo por compor a pertenga religiosa de varios

outros juremeiros para além do QCM, sdo religibes magicas se seguirmos as



135

perspectivas durkheimiana e weberiana expressa por Montero (1994; 2011; 2012).
Entretanto, a responsabilidade moral e a busca pela igualdade de direitos em uma
democracia também constitui o espaco da razdo dos sujeitos religiosos em meu campo
de pesquisa. A inventiva antropologica de minha investigacao indica que o legado da
sociologia weberiana precisa ser questionado na andlise da realidade brasileira. O
equivoco da interpretacdo de Montero (1994: 75) parte da premissa, oriunda de Weber,
entre a espera de “um certo tipo de congruéncia entre a economia moderna e as crengas
religiosas que a ela se associam”, o que a leva a considerar que o pensamento religioso
brasileiro acaba por retroceder frente ao carater racional da modernidade.

Problematizando a certeza tedrica, assumida por Montero (1994:75), “da
incompatibilidade entre pensamento magico e pensamento racional”, apresento um
contra argumento de que isso sO € possivel se desconsiderarmos 0s sujeitos religiosos
como sujeitos morais. A auséncia de responsabilidade moral nos leva compreensdo de
sujeitos miticos dentro de uma analise que considera apenas a identidade formada pela
mitologia religiosa e por especificagdes rituais. Mas fora a Jurema como uma religido
magica que fomentou o processo de visibilidade no campo religioso dela mesma e, mais
ainda, foram as religibes afro-indigenas que iniciaram ou potencializaram a vontade
para a participacdo politica dos religiosos no espaco publico, exigindo a deliberagdo
democréatica na esfera pablica. Para além de religibes étnicas, essas religiosidades
magicas sao éticas.

Weber formulou muito bem o jogo de linguagem que apresentou em suas
analises, porém é hora de descontruimos sua ciéncia candnica e revermos como 0S
conceitos de modernidade, secularizacéo, racionalizacéo e religido, foram forjados pelo
autor. Meu intento é demonstrar que a religido na modernidade pode afirmar um poder
emancipador, ainda que incipiente, que o processo de racionaliza¢do e secularizagdo, tal

qual instrumentalizado pelas ciéncias sociais, ndo percebe ou ignora.



136

PARTE Il
A RELIGIAO COMO POTENCIALIDADE POLITICA



137

4. A TRANSFORMACAO DO CONCEITO WEBERIANO DE
SECULARIZACAO EM PARADIGMA NAS CIENCIAS SOCIAIS

O principio de racionalizagdo secular do mundo da vida é a grande chave do
pensamento weberiano. Como um processo iluminista e autbnomo/liberal combinado a
uma sociologia compreensiva dos sentidos das acbes e das relagdes, 0s sujeitos sdo
entendidos agora sob uma visdo pragmatica de suas condutas, envolvendo seus
interesses e as ideias “gerais” no que Weber (2004) denomina de afinidades eletivas. O
homem é um sujeito de interesses e escolhas, conferindo a partir de seus valores
pessoais o significado de suas acbes e, também, o significado para o0 mundo. Disso,
Weber nos faz inferir que o constante processo de racionalizagdo implica em uma
consciéncia sobre a diversidade de escolhas e suas esferas de valor. Entretanto, como
colocado por Motta (2000a), a racionalizagdo weberiana pode implicar em uma certa
maneira de usar a razao.

De acordo com Weber (2003), ndo existe possibilidade de se esgotar a realidade
por intermédio de leis absolutas, oriundas da reflexdo e da vontade de saber do espirito
humano. Isto se deve ao fato de que a realidade constitui-se em uma possibilidade
infinita e o espirito humano em possibilidades finitas, uma vez que este se desenvolve
em um meio cultural e possui como base de suas reflexdes, as ideias de valor, oriundas
e compativeis com o seu meio natal. O que nos remete a ideia de realidade como
construcdo social. Uma vez apresentada esta discrepancia entre as possibilidades do real
e do humano, tende, o0 homem, a criar mecanismos cognitivos para poder captar a
realidade que o cerca.

E, em consequéncia do conhecimento nunca chegar a ser um fim em si mesmo,
quando deparado com as realidades arquitetadas como edificacbes socioculturais,
desenvolve-se a ideia de pluralismo cognoscitivo. De tal modo, o pluralismo
cognoscitivo € a representacdo e a homologacdo do fato de que todos os homens e/ou
sociedades somente podem almejar um horizonte relativamente real. De que somente
podem conhecer versbes parciais desta realidade, ndo podendo de forma alguma
atribuir-se o status de detentores de uma verdade Unica. Desta forma, o pluralismo
cognoscitivo constitui um leque infinito de formas e possibilidades de pensamentos e

reflexdes ligados a cultura. E, paradoxalmente, quanto mais reconhecemos a



138

impossibilidade de apreensdo do real em sua totalidade, mais nos aproximamos a ele,
uma vez que maior sera a dimensdo que dele temos.

Assim, para Weber (2003) um fendbmeno ou evento somente pode ser passivel de
analise empirica na medida em que seja “significativo”, na medida em que ideias de
valor Ihe sejam atribuidas. Em suma, na medida em que se insira em uma cultura
compreendida, pelo autor, como um conceito de valor (WEBER, 2003). Percebemos
entdo, a presenca de um elemento central na teoria weberiana: as ideias de valor. E ¢
pela consideracdo deste elemento que Weber (2004: 41) consegue tracar uma linha entre
“individualidade historica” — isto €, “um complexo de conexdes que se dao na realidade
historica e que nos encadeamos conceitualmente em um todo, do ponto de vista de sua
significa¢do cultural” — e 0 processo de racionalizagdo da modernidade.

O politeismo de valores encontrados na modernidade inspira-o a formular sua
sociologia da religido em termos de uma compreensdo dos processos historicos de
racionalizacdo da cultura ocidental. Para o autor, a religido ndo é mais uma esfera
globalizante da vida, e, em certo sentido, agregadora como a definira Durkheim (1989),
mas apenas uma das varias esferas de que os sujeitos dispdem para 0 ordenamento do
mundo. Como uma das esferas, a religido estd em constante interagdo com outros
campos do mundo da vida, possibilitando processos de mudanga que perpassam todas
essas esferas e suas relagbes. Entretanto, as diferenciacdes entre as esferas politica,
econdmica e cientifica no mundo moderno, retira a esfera religiosa da ordem social
publica deslocando-a para o0 &mbito privado da vida dos sujeitos.

A secularizagdo, como fendmeno moderno das sociedades capitalistas, dispde a
religido em uma esfera diferenciada da vida social, ela se torna privada para o autor da
Etica Protestante e o Espirito do Capitalismo. O mundo secular relega o dominio
religioso para o proprio ser, fazendo com que o Estado, o direito, a economia e 0
conhecimento cientifico sejam entidades independentes de crencas, dogmas e fé. A
concepcdo abstrata da salvacdo para as religides eticas, analisadas por Weber, seria a
origem da racionalizagdo moderna do mundo em que a figura de Deus estaria alheia ao
espaco publico e a experiéncia mistica e magica da religido seria reduzida ou, em outros
casos, levada para o além (WEBER, 2010c).

A relacdo entre ética religiosa e conduta para a vida € uma relacdo existente no
ambito interno dos sujeitos, “dos individuos histéricos”, entretanto, como bem salienta

Weber (2003), as ordens externas influem nos sistemas valorativos e, por conseguinte,



139

em suas acgdes sociais, em suas condutas praticas. Sobre esses dizeres, 0s homens agem
segundo valores, mas, também, segundo propoésitos. Sendo 0s homens seres morais, Sao,
portanto, capazes de “completarem a virada axioldgica” para um processo de adequagao
entre ideias religiosas e interesses (SCHULUCHTER, 2010). Schluchter (2010: 330)
enfatiza que a sociologia interpretativa weberiana exige uma analise que inclua a cultura
no sentido em que “jamais poderemos entender a orientagdo ou a coordenacdo sem a
reconstrucao interpretativa de padrdes de significado e sistemas de regras. (...) A
sociologia interpretativa exige uma analise da interacdo entre a acdo, a ordem e a
cultura. Requer uma analise em trés niveis”.

O percurso metodoldgico adotado por Weber congrega o desprezo pelo
positivismo materialista das forgas produtivas, pelo menos quanto a compreensdo de
que a ética dos valores — e da religido — precede o crescimento material do capitalismo e
vai ao encontro da hermenéutica. Porém, seus escritos ddo forma a um emaranhado de
ideias que permeiam ambas as alternativas, ainda que sua sociologia historica siga por
caminhos ligados & compreensdo dos fendbmenos sob o ponto de vista de sua
significacdo cultural, como o préoprio Weber (2003) nos indica. Essa combinacdo entre
I6gicas analiticas distintas desvenda-se em sua perspectiva normativa sobre o paradigma
da secularizagdo como fendmeno universal (CASANOVA, 1994). Sua assertiva
culmina na secularizagdo como condicdo a priori das sociedades modernas
(MONTERO, 2003).

As conclusdes expressas nas analises de Weber sdo formuladas com base em seu
interesse na relacao entre religido e economia na constituicdo do racionalismo moderno,

mais precisamente:

As caracteristicas das religides que tém importancia para a
ética econdmica nos interessam principalmente de um ponto de
vista preciso: a forma pela qual se relacionam com o
racionalismo econémico do tipo que, desde os séculos XVI e
XVII, dominou o Ocidente como parte da racionalizacdo
particular da vida civil, e que se tornou familiar nesta parte do
mundo (WEBER, 2010b: 205-206).

O autor ndo deseja compreender as religiGes a partir de seus dogmas, mas sua

relacdo com as outras esferas da vida social. Podemos problematizar a abordagem



140

historica weberiana como generalista tal como é entendido o paradigma da
secularizacdo. Ao falar de um racionalismo e de um racionalismo econémico especifico,
que dominou o Ocidente moderno desde os séculos XVI e XVII, o intelectual parece
desconsiderar a propria historia moderna de rupturas e contradiges do Ocidente. Em
consonancia com uma histéria de diferentes epistémés (FOUCAULT, 2007a) ha uma
histéria de diferentes combina¢6es econémicas. Podemos compreender que a historia do
racionalismo econdmico é uma histéria em didlogo com configuracdes epistémicas
distintas. Embora o autor tenha atribuido um grande papel ao estudo da cognicdo dos
individuos histdricos, ele ndo a leva para a sua sociologia histérica. Os processos
econémicos do Ocidente sdo tomados como um fluxo continuo e generalizado dentro de

um racionalismo econdmico exitoso quando conjugado ao protestantismo.

4.1 De Weber a critica sobre a modernidade

Seguindo a linha argumentativa foucaultiana, o periodo compreendido a partir
dos séculos XVI, XVII, até a contemporaneidade, se caracteriza por distintas praticas
discursivas. Renascimento — século XVI, idade cléssica/barroco — séculos XVII e XVIII
e modernismo, em fins do século XVIII. Para o autor, nossa sociedade ainda encontra-se
sob a epistémé moderna. A passagem entre 0s periodos ndo ocorreu COmMo uma sucessao
harménica, mas com bruscas rupturas e tensdes. Para ndo nos alongarmos por
demasiado, cabe, de maneira sucinta, dizer que o Renascimento operou sob uma forma
em que a linguagem continha um valor em si mesma e ao homem era dada a tarefa de
desvendar seu significado, ao passo que no periodo da idade classica, a linguagem toma
ares de representacdo, enquanto que na modernidade, a linguagem passa a ser concebida
como uma constru¢cdo do homem, alheia a ideia de uma linguagem criada por Deus
(FOUCAULT, 2007a).

Nesses termos, a linguagem operou um movimento antropoldgico do homem
para 0 proprio homem e sua subjetividade. Nisso Weber (2003) estava certo, o
pluralismo cognoscitivo é a marca da modernidade, porém o autor acabou por
desconsiderar a diferenciacdo das esferas de valor como esferas discursivas que
disputam os sentidos sobre e para as poténcias ontoldgicas humanas (ANSALDI, 2001).
Sua teoria social é determinista quanto a racionalidade do Ocidente moderno, acabando

por colocar o mundo da vida em uma jaula de ferro secularizadora para além do



141

capitalismo. Em outras palavras, podemos insinuar que Weber ndo problematizou a
reviravolta ocorrida entre ciéncia e razao, a velha conhecida “revolu¢dao copernicana”,
expressa nos termos kantianos de adequacdo do mundo a nossa razdo e ndo mais a
adequacdo do nosso intelecto ao mundo, tornando-se a vida, ela mesma um objeto de
conhecimento (FOUCAULT, 2007a).

Valendo-me da pesquisa arqueoldgica, sobre as ciéncias humanas, realizada por
Foucault, sob forte inspiracdo levistraussiana, problematizo a ordem das “coisas
religiosas™ colocadas por Weber e sua abordagem sobre os sujeitos®. Para falar dos
homens e suas religides, é preciso falar de suas linguagens. Entretanto é preciso citar um
ponto fundamental da critica do método genealdgico a antropologia, 0 homem como
objeto de conhecimento é uma constru¢do moderna (FOUCAULT, 2007a). Portanto, a
sociologia compreensiva weberiana que busca 0s sujeitos, os individuos histéricos, é
uma forma de conhecimento sobre o conhecimento do homem como forma discursiva.
E um conhecimento discursivo forjado a partir de uma epistémé moderna que cunha o
conceito antropoldgico de homem.

Para além de um conceito forjado, a imagem do homem sofreu inflexdes de
acordo com as rupturas epistemoldgicas analiticas. Maclntyre (2001) apresenta uma
hipdtese instigante sobre um possivel estado de desordem que cerca a linguagem da
moralidade. Seu objetivo é reabilitar a ideia aristotélica de virtude, areté, para o
momento contemporaneo. O autor traz o argumento de que a historia significa a historia
académica, tendo, esta, surgido a menos de dois séculos. Conduzindo-nos pelo caminho
entre filosofia e histéria, Maclntyre nos leva as questbes pertinentes ao campo das
ciéncias sociais para nos mostrar que a desordem, da qual se refere, ocorreu bem antes
da histéria académica. Tal hip6tese reverbera diretamente nas analises cientificas
perpassadas pelos céanones lineares dos pressupostos morais iluministas e
contemporaneos. Em outras palavras, trabalhamos a partir de moralidades que se
sucedem harmonicamente no tempo, “o puritanismo no século XVII, o hedonismo no

século XVIII, a ética funcional vitoriana e assim por diante” (MACINTYRE, 2001: 18).

% Desejo salientar que ao problematizar as colocacdes weberianas me remeto & condigdo da linguagem
como o meio instaurador das ciéncias humanas e, portando, dos sujeitos ontoldgicos, fonte de suas
preocupagdes. Desse modo, as varias areas de conhecimento das ciéncias humanas sdo compreendidas,
elas mesmas, como linguagens e que, devido a isso, podem se comunicar mesmo sendo seus objetos
maiores de analise distintos (FOUCAULT, 2007). No caso de Weber, talvez se possa questionar o termo
ontolégico, mas acredito que seu método de analise, principalmente quando tomamos os tipos ideais,
assume uma premissa realista sobre a realidade social.



142

A percepcdo do autor, frente ao que ele designa como desordem, parte da
caracteristica marcante dos debates ndo consensuais quando empregada a linguagem da
moral. Em geral, existem trés caracteristicas que contornam os debates morais na
contemporaneidade: a incomensurabilidade conceitual dos argumentos adversarios, o
carater de argumentagfes racionais impessoais e, por fim, a grande diversidade de
origens historicas nas premissas conceituais utilizadas nos debates. A explicacdo para 0s
desencontros argumentativos, de acordo com Macintyre (2001), estaria na teoria
emotivista, predominante nos discursos modernos, que expressa 0s juizos valorativos e
morais como expressdes de preferéncias, de sentimentos e de atitudes, ndo sendo
possiveis 0s critérios de verdadeiro ou falso para 0os usos dos juizos morais. Disso,
depreende-se o carater subjetivista dado a moral, além de entendé-la a partir de um
abismo entre 0 agente moral e seu contexto histérico.

Embora Weber tenha buscado uma sociologia compreensiva sob as formas

culturais e historicas, Maclntyre o acusa por trabalhar as dicotomias emotivistas:

[...] pois, embora ele afirme que o agente pode ser mais ou menos
racional ao agir de forma compativel com seus valores, a escolha de
gualquer postura ou compromisso valorativos pode ndo ser mais
racional do que a de qualquer outra. Todas as crencas e todos 0s juizos
de valor sdo igualmente ndo-racionais; todos sdo instrucdes subjetivas
dadas aos sentimentos e as emogdes. Weber €, entdo, no sentido mais
amplo em que compreendi o termo, emotivista, e sua descricdo da
autoridade burocratica € um retrato emotivista. A consequéncia do
emotivismo weberiano é que, em seu pensamento, a diferenca entre
poder e autoridade, embora bajulada, é de fato eliminada como um
caso especial do desaparecimento da diferenca entre relages sociais
manipuladoras e ndao-manipuladoras. Weber, é claro, acreditava estar
distinguindo poder de autoridade, precisamente porque a autoridade
serve a fins, a convicgBes. [...] segundo Weber, nenhum tipo de
autoridade pode apelar a critérios racionais para validar a si mesma, a
ndo ser o tipo de autoridade burocratica que apela precisamente a sua
propria eficiéncia. E o que esse apelo revela é que a autoridade
burocratica nada mais é que o poder bem-sucedido (MACINTYRE,
2001: 56-57).

A dicotomia racional e ndo racional € a chave critica sobre o argumento
weberiano emotivista. Colocando a prova sua sociologia compreensiva dos “individuos

historicos”, Weber € enfatico em dizer que os juizos de valor ndo sdo racionais, ao passo



143

que a racionalizacdo intelectualista que provoca o desencantamento do mundo o é.
Nesse sentido, a potencialidade da autonomia das diferentes esferas de valor que se
encontram nos sujeitos é obscurecida nos escritos weberianos por seu Viés
“progressista” sobre a historia do homem. Como observado por Gerth e Mills (2010),
Weber, apesar de se distanciar dos elementos filosoficos na pesquisa empirica, concebe
a racionalizacdo como um movimento progressivo na historia. Sobre esse ponto, até
poderiamos concordar com Weber se ndo problematizarmos o que € o principio de sua

racionalizacdo. Para isso, voltemos-nos as palavras do autor:

The progress of an expanding capitalism was not my central interest;
rather, it was the development of humankind as it was produced
through the confluence of religiously and economically determined
factors. This was clearly articulated at the end of my essay (WEBER,
1978: 1111).

Em primeiro lugar, a racionalizacdo no esquema de pensamento weberiano
coloca uma espécie de confluéncia entre as esferas de valor. Isso quer dizer que sua
visdo pragmatica opera de forma unificadora para um mesmo tipo de racionalizacdo
entre e para as esferas. Seguindo a critica marxista sobre o capitalismo, Weber
considera que a modernidade ndo é reduto das liberdades individuais, embora essas
liberdades seja 0 que inspira suas observagdes. Disso resulta o proprio pessimismo
weberiano sobre a “rija crosta de ago” que ¢ o capitalismo. Ao colocar como nao
racionais as crencas e 0s juizos de valor, Weber renega o potencial transformador dos
agentes historicos, suas expressdes sociais e suas expressoes tradicionais em prol de
uma concepgao em que 0s sujeitos se tornam entes abstratos.

A heranca do Iluminismo sobre Weber retirou a racionalidade das justificativas
religiosas para a agdo moral. Nesses termos, a racionalidade é deslocada para os
processos que envolvem a secularizacdo dos juizos morais entendidos como verdadeiros
ou falsos, sendo a religido um desses juizos morais. Porém, como afirma Maclntyre
(2001: 114) os enunciados sobre os juizos morais sofreram transformacdes ao longo da
historia que ndo foram consideradas pela filosofia e seus herdeiros, como Weber em
nosso caso. Tais mudancas incidem diretamente sobre as concepc¢des de homem e de eu

na modernidade.



144

Ao retirar o lugar das tradi¢des religiosas e do pensamento teleoldgico, voltado
para um contetido de lei universal ditada por Deus, os pensadores da época acreditaram
na autonomia do eu, em sua libertacdo das formas de crenca que sufocavam o homem
em estruturas hierarquicas tradicionais. Mas a consequéncia dessa assertiva ndo foi a
libertagdo do homem como tal, foi a mudanca abstrata nos conceitos morais que estdo

contidos nas acOes reais. Para Maclntyre:

Os problemas da teoria moral moderna aparecem claramente como
produto do fracasso do projeto do lluminismo. Por um lado, o agente
moral individual, liberto da hierarquia e da teleologia, se vé e é visto
pelos filosofos morais como soberano em sua autoridade moral. Por
outro lado, as regras da moralidade que foram herdadas, embora
parcialmente transformadas, precisam de um novo status, pois estdo
privadas de seu antigo carater teleoldgico e de seu ainda mais antigo
carater categdrico como expressdes de uma suprema lei divina. Se ndo
é possivel encontrar um novo status que torne racional o apelo a elas,
recorrer a elas parecera, de fato, mero instrumento do desejo e da
vontade individuais. Por conseguinte, ha uma pressdo para justifica-las
por meio da criagdo de uma nova teleologia, ou procurando para elas
um novo status categorico. [...] (MACINTYRE, 2001: 115).

A busca de justificativa secular e racional para os vinculos morais dos agentes
sociais nao teve éxito no projeto iluminista. Tanto as justificativas dadas pela corrente
utilitarista como aquelas que fundavam a autoridade das normas morais fundamentadas
na razdo pratica kantiana se mostraram fracassadas para a explicacdo da experiéncia
moral. Ao colocarem a liberdade humana em termos da liberdade sobre a moralidade
tradicional, o homem foi percebido como um agente moral autbnomo e o0 emotivismo
das explicagdes se instaura por meio das concepcbes que o entendem como simples
sistemas valorativos fechados na escolha individual. A consequéncia na experiéncia
moral contemporéanea, para Maclintyre, é o carater paradoxal em que nos encontramos.
A0 mesmo tempo em que nos reconhecemos enquanto sujeitos morais autbnomaos nos,
também, nos empenhamos em modos de costumes que detém um carater manipulador
sobre nossas acbes e nossas relacbes. Ndo podemos simplesmente compactuar com a
ideia de um agente que, para realizar sua autonomia, nao dependa, em algum grau, de
operar com a autonomia alheia. Nossa confusao argumentativa ¢ resultado “do esquema

conceitual incoerente que herdamos” (MACINTYRE, 2001: 125).



145

Como uma critica a filosofia analitica o autor a estende como uma hipotese
sociologica fazendo com que o conjunto de investigacdes conceituais da filosofia da
moral se encontre com o conjunto de hipoteses e descobertas empiricas da sociologia da
moral. Nada contraditorio aos escritos de Weber (2003: 83) quando observarmos que “o
dominio do trabalho cientifico ndo tem por base as conexdes “objetivas” entre as
“coisas”, mas as conexdes conceituais entre os problemas” e, mais ainda, quando o
proprio Weber nos diz que “a realidade empirica ¢ “cultura” para nds porque e na
medida em que a relacionamos a ideias de valor” (idem: 92). Esta posto o emotivismo
weberiano para 0s agentes morais autbnomos e para a propria ciéncia como um juizo
valorativo, portanto, ndo racional assim como a religido.

A teoria emotivista expressa por Maclntyre (2001: 189) tem em Weber seu
expoente maximo na modernidade. A pluralidade irredutivel de valores encontrados na
contemporaneidade é a ténica weberiana que caracteriza o mundo moderno™®.
Entretanto, como nos desvencilhar do paradoxo que envolve o agente moral de
Maclntyre? Como reabilitar as poténcias ontoldgicas humanas considerando as esferas
de valor como esferas discursivas que disputam os sentidos para as realizacdes dos
homens (ANSALDI, 2001)? Como compreender o0 homem sob as diferentes epistémés
que ndo se sucederam harmonicamente na histéria (FOUCAULT, 2007a)?

Corroborando sobre o carater de contraciéncia expresso pela antropologia
comparativa, do qual fala Foucault (2007a: 524), acredito que essa disciplina pode nos
indicar o melhor caminho para nossas questfes por consistir em um recurso
metodoldgico original para as ciéncias humanas. Por colocar em duvida as proprias
ideias de seu a priori historico, a antropologia dissolve a no¢do de um conceito geral de
homem dando possibilidades a novos rearranjos e potencialidades para que os homens
surjam por eles mesmos a partir das relacdes sociais'®*. E isso evidencia-se na forma em
que poderemos descolocar nossos problemas sobre os fendbmenos, na tentativa de
explica-los, também, por eles mesmos, como nos sugeriu Geertz (2001). Em outras
palavras, tratar os fendmenos como uma variavel independente, ndo excluindo da

analise a realidade social em que estdo inseridos.

1% Maclntyre (2001), ndo reduz seu argumento apenas ao pluralismo dos valores na modernidade, mas
avanca em direcdo ao aparato burocratico e administrativo das organizacoes.

191 | embro-me, aqui, de uma provocagdo de Viveiros de Castro (2010: 16) ao dizer que a “antropologia
comega (...) quando ela comega a recusar a questdo ‘o que € proprio do homem?’”.



146

A originalidade de um olhar antropologico sobre o homem concentra-se em
questionar as premissas que esgotam o debate em termos de verdadeiro ou falso. Nao
podemos encerrar 0 debate sobre a modernidade concebendo os juizos de valor apenas
como escolhas valorativas individuais. Eles fazem parte de discursos mais amplos que
se imbricam a temas que envolvem autoridade, poder e politica, por exemplo. Além
disso, por intermédio de um contradiscurso, podemos reformular o papel do agente
moral autbnomo e recoloca-lo em ligacdo com algo maior, com a prépria sociedade.

Porém, ao elencarmos a sociedade devemos nos voltar a cultura. Acreditando
que as nogdes de cultura e sociedade nao constituem polos dicotdmicos, mas
continuidades em uma abordagem que considera a realidade social e as relagdes sociais,
seria um erro grosseiro se ndo nos déssemos conta de que a cultura como um conceito
de valor tenderia, em termos weberianos, a tornar a sociedade um conceito de valor.
Cultura e sociedade seriam conceitos valorativos ndo racionais. Ora, a legitimidade das
ciéncias sociais estaria em cheque!

Nesse sentido, a positividade de um racionalismo tende a observar as relagdes
sociais em modelos analiticos que confluem para estratégias retoricas que correspondem
a conjuncdes tedricas especificas. E esse é o ponto central de minha critica a Weber, as
relacBes sociais foram encobertas por seu recurso argumentativo sobre a racionalidade
do cientificismo. Mas as relagdes estavam presentes para 0S sujeitos morais, caso
contrario, ndo poderiamos pensar que cultura e sociedade — termos essencialmente caros
em todas as teorias que se debrucam a pensar a modernidade — poderiam ser ainda
formas estruturais que propiciam a nossa vida social. Embora ele tenha dado lugar aos
“individuos histdricos” a historia desses individuos se perde no esmagador processo de
secularizacdo da modernidade, entendido como um movimento que aloca a religido na
esfera das relacdes privadas, fechadas nas subjetividades autbnomas, ao mesmo tempo
em que a ciéncia galga o lugar da racionalidade por exceléncia, desencantando 0 mundo

da vida. De acordo com Weber:

[...] A religido pretende oferecer uma posicao Ultima em relacdo ao
mundo através de uma percepgdo direta do “significado” do mundo.
Nao quer oferecer o conhecimento intelectual relativo ao que é ou
deveria ser. Pretende revelar o sentido do mundo néo por meio do
intelecto, mas em virtude de um carisma da iluminacdo. Esse carisma,
ao que se diz, s6 é transmitido aos que fazem uso da respectiva técnica
e se libertam das substituicdes enganosas e errGneas, apresentadas



147

como conhecimento pelas impressdes confusas dos sentidos e as
abstragdes vazias do intelecto. A religido acredita que elas sdo, na
verdade, irrelevantes para a salvacdo. Libertando-se delas, 0 homem
religioso prepara-se para a recep¢do da percep¢do importantissima do
significado do mundo e de sua propria existéncia. [...] (WEBER, 2010
c: 245).

O fato é que essa estratégia retérica de Weber repercutiu para além de sua
sociologia da religido, ela deu forma as compreensdes posteriores sobre o imbricamento
analitico entre religido e modernidade. O ouvido ndo musical de Weber para as
melodias religiosas fez com que seu argumento sobre a racionalizagdo intelectualista
fosse criagdo de uma ciéncia e de uma tecnologia orientada cientificamente que
extirpariam todas as ilusdes antigas para o reino transcendental da vida mistica
(WEBER: 2010a). O autor nos previne: “Cuidado, o diabo ¢ velho; envelheci também
para compreendé-lo” (WEBER, 2010a: 105). Seu alerta direciona-se para aqueles que
por ventura assumissem um tom profético em suas consideragdes cientificas. Ora,
Weber ndo o entendeu tdo bem como expressa, esse deménio do cientificismo controlou
os cordbes da sua vida, fazendo-o profetizar o desencantamento do mundo como um
processo continuo de modificacdo de nosso arcabou¢o cognitivo em favor de um
conhecimento racional, metodico, sem lugar para a religido, sem potencialidade para a
esfera das criatividades humanas (WEBER, 2010c).

Talvez Simmel ndo tenha se rendido a seducdo do velho diabo, por nédo
desmerecer o ensinamento kantiano sobre o conhecimento moderno. A preocupacéo
simmeliana sobre a modernidade operou no sentindo de compreender as transformacdes
impostas pelo capitalismo e suas implicacdes originadas pelas grandes mudancas
estruturais do mundo moderno, a saber: a urbanizagéo, a diviséo social do trabalho, a
economia monetaria e a religiéo.

Para Simmel (2005) a autonomizacdo das objetivacbes humanas representa a
tragédia da cultura na modernidade. Tudo que era construido pelo homem tinha a
funcéo de servi-lo, mas aqui o objeto torna-se 0 mandatario das aspira¢ées humanas, sua
objetificacdo indica uma logica independente da intencdo original que o formulou. A
tragédia cultural nesse contexto assume o contorno dialético onde os bens produzidos
pelas necessidades dos homens se tornam a forga que obriga estes mesmos homens a se
manterem dentro de uma jaula de ferro, nos dizeres de Weber. O que antes era

necessario em um fim passa a ser considerado objeto de desejo necessario ao sentimento



148

de pertencer a algum tipo de concepcdo moderna. O que ocorre, entdo, € o dominio das
coisas sobre os homens, a racionalidade instrumental, weberiana, invadindo com sua
I6gica impessoal todas as esferas da vida.

A teoria critica de Simmel se mostra mais sofisticada em relacdo aos argumentos
desenvolvidos por Max Weber. Embora confluam em certos aspectos, Simmel procurou
deter-se aos aspectos psicoldgicos e microssociais que permeiam as experiéncias dos
sujeitos na modernidade, concebendo sua sociologia a partir de um “meta-conceito de
dualismo, de dualidade em interacio ou de wuma dialética sem sintese”
(VANDENBERGUE, 2012: 195). Disso, sua sociologia formal congrega a cisdo e o
conflito como positividades que permitem uma reciprocidade relacional entre as
dualidades, uma sociacdo formulada pela interacdo entre contrastes, formando, assim,
novas possibilidades para o real (SIMMEL, 1983).

O exame que Simmel (2005) empreende sobre o mundo moderno conclui-se em
um processo de cisdo, chamado pelo autor de “tragédia da cultura”, entre a
personalidade subjetiva e a objetividade coisal na vida cotidiana. E aqui, o dinheiro e a
divisdo do trabalho sdo os principais responsaveis. A separacdo da personalidade cria a
individualidade moderna e a afirmacdo de um self moderno. Como duas faces de uma
moeda, a perda de sentido de mundo totalitario e a constitui¢cdo da liberdade individual.
A modernidade trouxe o fim das antigas certezas e com ela a religido chegou ao fim em
sua antiga funcdo de estruturar a sociedade. A religido se transforma em religiosidade,
ela se retira para o interior da pessoa, tornando-se uma crenca pessoal. O que permanece
da religido, um processo imanente da consciéncia, € o0 anseio por totalidade.

Quando a religido é vista como religiosidade®

, temos o campo da experiéncia
pratica que unifica emocgbes e agdes, mesmo que ainda a sensacdo subjetiva seja
fundada num ser transcendente. A transformacdo da religido em religiosidade, para
Simmel, acompanha o processo de desencantamento do mundo e a consequente
elevagdo do sujeito, ou do Eu, permitindo o nascimento de um Deus pessoal. O sujeito
religioso vive sua experiéncia religiosa sob uma forma particular, o processo religioso
torna-se um processo subjetivo da experiéncia pessoal que perpassa as emogdes, 0S

desejos, 0s pensamentos e as percepcdes individuais. Disso, a religiosidade simmeliana

12 Deve-se destacar que para Simmel (2010) a religiosidade n&o se refere somente a religido, entendida

pelo autor como um elemento estruturador da ordem social. Mas a religiosidade diz respeito a um
comportamento religioso ou a uma personalidade religiosa, tais caracteristicas podem ser encontradas em
um cientista com seu comportamento religioso frente a ciéncia, por exemplo.



149

apoia a religido no sujeito e em suas atividades e ndo mais na transcendéncia de Deus,
por investir no carater psicolégico de possibilidade da religido (SIMMEL, 2010).
Entretanto, ao galgar os processos psicolégicos o autor se dedica a desvendar quais
desses fatores geram formas socioldgicas na modernidade.

A sociologia de Simmel revela os recursos cognitivos de uma inversdo da
ontologia para a epistemologia das formas religiosas, por isso a dicotomia posta pela
filosofia e pelas ciéncias sociais entre modernidade e religido ndo reduz esta ultima ou
aniquila-a, mas permite uma combinagdo entre as categorias e a existéncia de outras

para além dessas. Para o autor,

[...] La vie religieuse recrée le monde de fond en comble. Elle
interpréte existence entiere dans une tonalité particuliere. Et
ainsi, accord avec elle-méme, elle ne détruit, ni ne contredit les
visions du monde baties a partir autres catégories. [...]
(SIMMEL, 1964: 14).

A perspectiva simmeliana de que a religiosidade pessoal dota novamente o
mundo de sentido, coloca esse proprio mundo como uma expressao da alma individual,
nos permitindo dizer que Simmel reencanta 0 mundo desencantado de Weber (2004).
Mesmo Simmel (2005) afirmando que o mundo atual € um mundo sem sentido, ele
afirma a religiosidade como expressdo da alma que unifica 0 mundo e que congrega
uma sociacao entre subjetividades que dotam novamente o sentido de suas existéncias.
Desse modo, sua abordagem sobre a individualidade social ndo neutraliza o sujeito em
termos de um individualismo que desconsidera a subjetividade e a sua historicidade na
constitui¢do das relacdes estabelecidas entre os sujeitos morais.

Entretanto, a memaria histérica dos sujeitos, e dos sujeitos religiosos, € como
que eliminada no discurso weberiano. Isso resulta em retirar dos homens o sentido de
suas existéncias, em retirar-lhes seus papéis dentro da sociedade, desvencilhando, por
fim, suas acOes e suas relagfes sociais de uma moral que constitui suas identidades. A
principio essa critica pode aparecer controversa se pensarmos que para Weber a
identidade liga-se ao papel desempenhado pelo sujeito na estrutura social, mas se torna
pertinente quando nos indagamos sobre o lugar relacional dos homens, portanto o lugar

de suas relacdes sociais. A modernidade confluindo para uma so direcdo ndo dispde



150

apenas um mesmo resultado para esse processo, mas elenca os sujeitos numa falsa
sintese identitaria. Sobre esse ponto, a antropologia como uma contraciéncia tem muito

a nos dizer, como expressou Lévi-Strauss:

[...] En dépit de leur éloignement dans I’espace et de leurs contenus
culturels profondément hétérogegens, aucune des societies constituent
un échantillon fortuity ne semble tenir pour acquise une identité
substantielle: elles la morcellent en une multitude d’éléments dont,
pour chaque culture bien qu’en termes différents, la synthése pose un
probléme (LEVI-STRAUSS, 2010a: 11).

Sob o olhar antropoldgico comparativo, as concepgbes que tomam as identidades
confluindo para um mesmo significado sdo tidas como erréneas. 1sso porque 0s juizos
de valor e as formas morais sdo unidos as normas e preceitos que envolvem o mundo da
vida. Somente dentro de uma estrutura normativa os homens sdo capazes de criar
finalidades. O cotidiano vivido difere daquele “capturado” pelas analises emotivistas
que desassociam 0s individuos histéricos de seus contextos sociais mais amplos, nesse
sentido as nocdes de homem e de eu se tornam uma ilusdo da modernidade que
devaneia sobre a universalidade das liberdades de escolhas abjugadas de toda
particularidade (MACINTYRE, 2001: 218). Além disso, a forma narrativa emotivista
desconsidera o passado vivido dos agentes para falar a partir de seu presente.

No campo das virtudes, em que um bom cidadao conflui com um homem bom,
0 engano da hermenéutica weberiana se mostra ainda mais evidente. Sua concepg¢do dos
sujeitos morais autdbnomos ndo permite a reconciliagdo com uma ordem moral originaria
de uma série historica, de uma tradicdo. Aqui ndo se trata da impossibilidade
metodoldgica de descrever a realidade social tal como ela é, o problema reside em
diferencas epistemoldgicas. Gadamer (2011) resume a necessidade de uma consciéncia

historica:

[...] uma consciéncia formada hermeneuticamente tera de incluir
também a consciéncia histérica. Ela tomara consciéncia dos proprios
preconceitos que guiam a compreensdo para que a tradicdo se
destaque e ganhe validade como uma opinido distinta. E claro que
destacar um preconceito implica suspender sua validez. Pois, na
medida em que um preconceito nos determina, ndo o conhecemos nem
0 pensamos como um juizo. Como poderia entdo ser colocado em
evidéncia? Enquanto esta em jogo, € impossivel fazer com que um



151

preconceito salte aos olhos; para isso é preciso de certo modo
provoca-lo. I1sso que pode provoca-lo é precisamente o encontro com a
tradicdo, pois o que incita a compreender deve ter-se feito valer j4, de
algum modo, em sua propria alteridade. [...] a compreensdo comega
onde algo nos interpela. Esta é a condicdo hermenéutica suprema.
Sabemos agora 0 que isso exige: suspender por completo os préprios
preconceitos. Mas, do ponto de vista légico, a suspensdo de todo
juizo, e a fortiori de todo preconceito, tem a estrutura da pergunta
(GADAMER, 2011: 396-397).

O jogo de linguagem do cientificismo emotivista encobre o grande mal-
entendido em torno dos discursos sobre religido e ciéncia, sobre crenca e razdo. Ao
deslocar o debate sobre a modernidade para a secularizagdo como sua forga motriz, o
processo de desencantamento do mundo ganha forca nos debates acriticos sobre os
sujeitos historicos. Religido e ciéncia sdo linguagens que partem de um arcabougo
conceitual, experiencial e historico que ndo chegam a um consenso pratico sobre 0s seus
lugares nas consciéncias humanas e no mundo da vida. Ambas constituem uma
diferenca de premissas que reflete em suas formas narrativas. E a ciéncia, toma-se como
uma verdade que se estende sobre os sentimentos e agfes dos homens. Mero erro
weberiano ao considerar que a racionalizacdo intelectualista seria o grande gargalo para
onde correriam as possibilidades ndo mais realizaveis das diferentes culturas.

De uma epistéemé a secularizagdo se tornou um paradigma, um monismo
epistemoldgico que encerra a histéria ndo como experiéncia ontologica, mas como uma
historia a ser apenas decifrada pelo investigador. Para Gadamer (2011: 23), a questdo
metodologica que concentra a experiéncia real opera onde “o ser que se pode
compreender € a linguagem”. A honestidade de um pensamento considera a historia e a
tradicdo como fontes de verdades que se traduzem em formas de consciéncias morais e
éticas conhecidas mediante uma atencéo as relac6es dialogais com a alteridade. Assim,
a linguagem é o meio pelo qual as experiéncias se tornam publicas porque a propria
linguagem o é, sendo ela, também, transformadora das compreensdes. Reformulando a
problematica alema da racionalizacdo, embora ndo desconsiderando as origens distintas

de pensamento, pode-se sugerir que Gadamer reatualiza Durkheim para elaborar uma



152

hermenéutica em que acdo teleoldgica liga-se a atividade comunicativa, numa espécie
de solidariedade compreensiva entre os sujeitos morais*®.

Retomando o papel do mito e da razdo, Gadamer (1997) questiona o
desencantamento do mundo como um projeto universalista e coloca-o como um

acontecimento historico entrelacado as esferas sociais:

El paso del mito al logos, el desencantamiento de la realidad, seria la
direccion unica de la historia s6lo si la razdn desencantada fuese
duefia de si misma y se realizara en una absoluta posesién de si. Pero
lo que vemos es la dependencia efectiva de la razon del poder
econdmico, social, estatal. La idea de una razén absoluta es una
ilusion. La razon sdlo es en cuanto que es real e historica. A nuestro
pensamiento le cuesta reconocer esto (GADAMER, 1997: 20).

A chave analitica do autor concentra-se na critica a racionalidade cientifica
atribuir ao mito o juizo de uma nédo verdade por este ndo ser passivel de verificacao pela
ciéncia. Tal critica resulta na acepcdo do mito como uma linguagem geradora de
credibilidade, diferente de uma linguagem positivista embasada em um discurso de
veracidade. Disso estende-se a concepcao cientificista quanto a religido.

Do exposto podemos inferir a incomensurabilidade do discurso da ciéncia sobre
a religido quando o tomamos sobre a perspectiva dos sujeitos religiosos e de uma
hermenéutica preocupada com seus lugares histéricos. Ndo se trata, aqui, de um
relativismo acritico que toma as diversas formas culturais como barreiras
compreensivas, pelo contrario. Trata-se de ndo classificarmos a experiéncia alheia da
realidade como crenga, trata-se de olhar para a religido ndo como um objeto, mas a
partir dela mesma, como uma experiéncia transformadora que se realiza naquele que a
experimenta. O que esta em jogo sdo as ideias de crenga para a religido e verdade para a
ciéncia. Se nossas verdades surgem de nossas experiéncias podemos também inferir que
as experiéncias alheias produzem verdades que nomeamos como crenca. Assim, é
necessario que repensemos o conceito de crenca como experiéncia que produz verdades
(GOLDMAN, 2003).

13 Gadamer (2011, p. 280) ndo se limita a problematizar os efeitos iluministas da teoria social alemé
sobre a racionalidade, mas estende seu argumento para a inversdo do romantismo que desconsidera a
razdo e valoriza a tradigdo, entretanto sob um sentido historicista. Para o autor, ambas sdo atitudes
amparadas pela pretensdo do esclarecimento (Aufklarung) kantiano.



153

Ao pensarmos sobre os lugares a priori dados a razdo e a religido é possivel
percebermos a necessidade de desviarmos nosso olhar para outras possibilidades que
ndo esgotem o debate em uma suposi¢cdo entre verdade e crenca ou simples polos
dicotbmicos de compreensdo e investigacdo. Comecemos pela ideia de Deus engquanto
um ndo objeto de cognigdo, mas uma liberdade spinoziana da realizacdo plena de uma
poténcia, um devir infinito (ANSALDI, 2001), uma certeza para o religioso. 1sso nos
encaminha ao campo da fé, uma confianca que se expressa por atos performativos
exercidos pelos sujeitos morais, uma espécie de alegoria que encontra uma narrativa no
préprio ser, uma narrativa que se disp0e a dizer para o outro o que é impossivel ser dito
apenas em palavras'®. Como um texto ou uma obra de arte, o sujeito moral religioso é
um dispositivo de expressdo retdrica que fala, a partir de si mesmo, sobre o que
diretamente é impossivel conhecer. Entretanto, o sentimento abstrato do qual a fé é a
manifestacdo de uma espécie de lealdade ndo € percebido pelo racionalismo cientifico
que busca evidéncias em forma de objetos de cognicdo™®.

Como uma certeza, a fé pode ser questionada pela ciéncia que conclui sobre sua
falsidade ou, em outros termos, a ciéncia pode concordar sobre a légica de

conhecimento das condicdes de vida de um religioso, por exemplo, mas, por meio dela,

104 Ao lancar mao da nogdo de fé me distancio da critica de Geertz (2001) que compreende o argumento
sobre a &6 como um caminho ndo produtivo para o debate entre religido e ciéncia. Na sua proposta de
retomar a religido por ela mesma na investigacdo cientifica, a concepcdo de fé esvazia o debate por
colocar a religido em um sentido abstrato que ndo pode ser explicado a partir das experiéncias objetivas
dos sujeitos, o que ndo é o caso em minha abordagem.

195 Gadamer (2011: 398-399), a partir de uma critica & Weber efetuada por Wolfgang Schluchter (Max
Weber’s Vision of History, edited by Guenther Roth and W. Schluchter, 11-64. Berkeley and Los
Angeles: University of California Press), toca nas ideias de Deus e das relacdes pessoais vislumbradas
sob o olhar generalizante da ética protestante: “Weber certamente supde que a “objetivagdo” no sentido
da objetificacdo estratégica das relagdes interpessoais seja 0 Unico caminho possivel para uma dissolucdo
racional de relacGes vitais internalizadas pela tradicdo e regradas de maneira convencional. Schluchter
tem essa mesma visdo e prossegue da seguinte maneira (...): a ética do protestantismo ascético “ndo so
coloca a relacdo do individuo com Deus acima de suas relacdes com as demais pessoas, como fazem
todas as correntes religiosas salvificas cristds que se mostrem consequentes; ela também atribui a essas
relagbes um novo significado, que consiste no abandono da intepretacdo pautada por conceitos pietistas.
Com isso, ela motiva a que se objetivem primeiro as relagdes religiosas e a seguir as relagbes inter-
humanas extrarreligiosas. Diante disso, é preciso ter presente que nogGes juridicas e morais pos-
tradicionais, tdo logo se imponham no plano das ordenagGes legitimas, tornam-se inconcilidveis per se
com as bases tradicionais de relagdes de vida substanciais cuja orientagdo seja pietista. Em principio, o
curso do tradicionalismo também poderia ter sido interrompido sem o desmembramento de um sistema de
acOes eticamente neutralizado. O racionalismo ético, pelo que vimos, acarreta uma concepcao formal de
mundo como conjunto de relagdes interpessoais regradas de maneira legitima, em que o individuo que
age de maneira autbnoma pode firmar-se moralmente. Essa objetivacdo que rebaixa todas as normas
herdadas da tradicdo a meras convengdes destrdi de saida o fundamento legitimador da piedade [Pietét].
Para tanto, ndo se necessita de uma objetivacdo especial (e de fato indispensavel a dinamica econémica
capitalista, do ponto de vista funcional) que possibilite a segmentacdo de um campo juridicamente
organizado e destinado ao agir estratégico”.



154

é possivel demonstrar que todas as coisas podem ser dominadas pelo calculo (WEBER,
2010a: 97). Porém, se voltarmos a Foucault (2007a) as diferentes epistémés que compde
0 pensamento moderno sofreram grandes rupturas de conhecimento entre elas, muito do
que se acreditava ser verdadeiro e racional no Renascimento fora questionado em
periodos posteriores. A racionalidade ndo é apenas uma questdo de conhecimento, ou fé,
mas uma questao de plausibilidade™®.

Merleau-Ponty (2006: 81), revisitando Schelling ¢ Hegel, diz que “sob as
roupagens da Razdo, esconde-se um exercicio do arbitrario” e continua “uma
consciéncia poética reconhece que nao possui totalmente o seu objeto, que s6 o pode
compreender mediante uma verdadeira criacdo, e que ela cria a claridade, por uma
opera¢do ndo dedutiva, mas criadora”. Uma inspira¢do kantiana sobre a famosa frase
“pensamentos sem contetidos sao vazios; intuigdes sem conceitos sdo cegas”. Ora, a
inspiracdo poética também circunscreve o sentido da razdo, como circunscreve o sentido
da religido. Experiéncia e raz&do andam juntas.

Sob outra abordagem, para Eagleton (2011: 112) a fé “é um conjunto de

compromissos”. Ainda de acordo com o autor:

[...] O conhecimento é vislumbrado por meio do engajamento ativo, e
0 engajamento ativo implica fé. A crenca motiva a a¢éo, sem duvida,
mas também existe um sentido em que as crencas sao definidas pelo
que se faz. Ademais, porque primariamente passamos a ver 0
conhecimento no modelo de conhecer coisas e ndo pessoas, deixamos
de perceber outra forma em que fé e conhecimento se acham
entrelacados. [...] A inteligibilidade aqui se encontra intimamente
ligada a disponibilidade, que € uma no¢édo moral. Esse é um dos varios
sentidos em que conhecimento e virtude andam juntos (EAGLETON,
2011: 113).

A fé é uma experiéncia de transformacdo porque a fé motiva a acdo. Ao mesmo
tempo em que é uma transformacdo interior e subjetiva (CAMPOS, 1995), é um
sentimento e uma forma de conhecimento encarnada em ato no mundo da vida. E um
equivoco buscarmos a fé, e a religido, como um objeto que esta a disposi¢do de nosso
olhar, nossa possibilidade de conhecé-la esta no ambito de uma verdade experiencial

que transforma aquele que a experimenta. O sentido incorporado aos atos de fé, a acao

1% como exemplo, pode-se citar o estruturalismo francés e seu conceito de inconsciente.



155

social, é objetivado nas manifestacdes publicas dos sujeitos morais. A producao
cientifica que produz a crenca na crenga € um erro categorial por ndo considerar o limite
de uma abordagem que estabelece a fé6 como um fenémeno de consciéncia. Ciéncia e
religido sdo modos de vida que justificam e potencializam as acGes e as relagdes entre
0S sujeitos.

Aproximando o que disse Eagleton (2011) — sobre a inteligibilidade entre modos
em que estdo entrelacados fé e razdo a partir de uma disponibilidade ligada a uma nocéo
moral — do que foi expresso pela hermenéutica de Gadamer (2011), podemos combinar
criativamente a disposicdo de uma consciéncia histérica dos sujeitos morais religiosos.
A linguagem é o que possibilita e limita a nossa compreensdo para Gadamer (2011),
sendo a propria linguagem o que torna possivel o mundo tal qual o conhecemos e
concebemos®”’. Nesses termos, o dialogo que deve prevalecer na investigacdo entre
ciéncia e religido, entre desencantamento do mundo e (re)encantamento do mundo, € um
didlogo que procura a tradigdo como uma forma de mediagao para a compreensao sobre
o sujeito moral. A inteligibilidade exige a “estrutura da pergunta”, gadameriana, em que
ao indagar o outro, devemos estar disponiveis a sua resposta.

Assim, chegamos a um ponto em que a critica aristotélica de Maclintyre (2001) a
contemporaneidade pode ser repensada na arena especifica do debate entre razdo e
religido. Embora Gadamer e Maclntyre pertencam a escolas distintas de pensamento,
ambos impdem, como condicdo necessaria a racionalidade, a autoridade da tradicdo.
Ndo uma tradicdo que deva ser perseguida historicamente, tendo em sua origem o
pensamento mitico, mas uma tradicdo pertencente a histéria efeitual que compde uma
linguagem de entendimento sobre o mundo e sobre a acéo presente (GADAMER, 2011:
18). Seus argumentos problematizam as concepcdes de grande parte da filosofia moral,
da sociologia da moral e o direito moderno que se amparam na nog&o liberal de razéo,
tendo em Weber um de seus principais expoentes.

Seguindo as premissas dos autores, as diferencas epistemoldgicas que emperram
0 consenso nas discussdes atuais sao recriadas para uma tentativa consensual da nogao
de bem comum mediante 0 encontro com a tradicdo. A partir de uma espécie de

etnografia mitua, o espaco das razdes e das justificagdes pode ser estabelecido como

197 para Gadamer (2011: 31) o fendmeno compreensivo da hermenéutica é uma experiéncia de verdade.
Isso porque, a hermenéutica supBe a ideia de uma tradi¢do ligada a0 mundo da vida, e o aspecto crucial
do mundo da vida € sua transcendentalidade diante de n6s. Nos ndo o teorizamos, nds existimos dentro de
uma linguagem na qual pensamos e agimos.



156

uma criatividade que ndo julga os juizos morais como juizos valorativos. Tal recurso
reverbera em agentes morais situados em seus contextos e nos permite, enquanto
pesquisadores, percebermos que a nocdo de sociedade se constrOi sobre zonas de
ambiguidades continuas que tém a potencialidade de fundir-se numa “fusdo de
horizontes” em que a compreensdo nao é completa ou total, devido ao efeito da tradicéo,
mas que isso ndo a torna um entendimento falso sobre a realidade social (GADAMER,
2011). Como uma unidade, razdo e tradicdo devem ser buscadas num processo
dialogico.

Diante do exposto, chegamos ao ponto em que as perguntas elencadas — sobre
como resolver o paradoxo que envolve o agente moral de Maclintyre, sobre como
reabilitar as poténcias ontoldgicas humanas considerando as esferas de valor como
esferas discursivas que disputam os sentidos para as realizacdes dos homens e, por fim,
como compreender o0 homem sob as diferentes episttmés que ndo se sucederam
harmonicamente na histdria — podem ser respondidas.

A tradicao assume a forma de uma estrutura antropoldgica “contracientifica”
que permite perceber, a partir da alteridade, a potencialidade das racionalidades que nos
propiciam novas criatividades sobre os sujeitos morais e 0 que com eles poderemos
repensar. Mas percebamos que a tradicdo da qual fala Gadamer e Macintyre é bem
diversa da tradicdo esbocada por Weber. Para o Gltimo, a tradicdo se fecha por
intermédio do conceito metodoldgico de tipo ideal que ndo expressa a realidade social,
mas a confronta empiricamente (WEBER, 2010a) e mais, ainda, a tradi¢cdo assume uma
das tipologias da forma social de dominacdo (WEBER, 2001). Enquanto que para 0s
dois primeiros autores, a tradicdo ndo pode ser expressa por um recurso metodoldgico,
mas como um modo de ser constituinte dos sujeitos, dai a possibilidade para outras
racionalidades.

Nesse amplo debate, o paradigma da secularizagdo pode ser repensando como
uma racionalidade que disputa o sentido do mundo com outras racionalidades por meio
de um didlogo entre sujeitos morais. Nao desmerecendo o lugar da secularizacdo no
pensamento ocidental ou considerando seu debate ultrapassado, seja pela
impossibilidade de se conceber o mundo da vida alheio a religido, seja pelas
consideracfes intelectuais sobre os limites do paradigma, é proficuo pensarmos a

secularizacdo a partir de outras possibilidades oriundas do campo empirico.



157

Seguindo o pensamento aristotélico de MaclIntyre (2001), a polis como o lugar
da realizagdo plena da poténcia humana em busca do bem comum e, portanto, o espaco
em que as virtudes sdo fundamentais para a constituicdo das formas comunitarias, é
concebida, em termos contemporaneos, pelo espaco publico. Entretanto, a ideia de uma
comunidade politica promovida pela ideia de homem bom é alheia ao mundo
individualista liberal moderno. A contemporaneidade é marcada por conflitos que a
teoria de Aristételes ndo reconheceu como uma fonte de aprendizado, mas como um
mal que pode e deve ser extirpado. O conflito deve ser invertido para que possamos
assumir uma atitude de positividade frente a ele, como foi sugerido por Maclntyre ao
citar o convite formulado por John Anderson, “ndo perguntar a respeito de uma
institui¢do social: ‘A que fim ou proposito ela serve?, mas, pelo contrario, ‘De que
conflitos ela é palco?’” (Passmore, 1962, apud Maclintyre, 2001: 278).

A modernidade mostra-se como uma grande propulsora dos mecanismos de
secularizacdo, ao proporcionar a disseminacgao de fenémenos religiosos e crencgas, essas
sendo estritamente religiosas ou ndo (HERVIEU-LEGER, 2008). O que pode parecer
controverso é a propria secularizacdo ser 0 motor dessa disseminacgdo, entretanto esse
conceito origina-se a partir de uma linguagem eminentemente cristd. Foi a Igreja
Catodlica que primeiro se serviu do termo para delimitar os dois mundos presentes na

constitui¢do de sua teologia,

[...] the religious-spiritual-sacred world of salvation and the secular-
temporal-profane world. [...]

In its original theological meaning, to secularize meant to
"make worldly", to convert religious persons or things into secular
ones, as when a religious person abandoned the monastic rule to live
in the saeculum or when monastic property was secularized following
the Protestant Reformation. This is the original Christian theological
meaning of the term "secularization™" that may serve, however, as the
basic metaphor of the historical process of Western secularization. In
fact, the historical process of secularization needs to be understood as
a particular reaction to the structuring dualism of medieval
Christendom, as an attempt to bridge, eliminate, or transcend the
dualism between the religious and the secular world. In this respect,
the very existence of the binary system of classification served to
determine the dynamics of the process of secularization. [...]
(CASANOVA, 2011: 56).



158

Casanova (2011: 54), ao observar a modernidade e nosso momento atual, realiza
distincdes analiticas entre os termos secular, secularizacdo e secularismo. Para o autor,
h& uma confusdo no emprego das terminologias que, apesar de serem semelhantes, sdo
utilizadas de distintas maneiras nas elucidacdes e contextos académico-disciplinares,
sociopolitico e cultural. Como uma categoria epistémica moderna emerge o conceito
secular, como uma conceituacdo analitica dos processos histéricos ocorridos na
modernidade o termo secularizacdo é comumente empregado e, por fim, o secularismo
toma a forma de visdo de mundo.

Com seu significado cristdo, a secularizacdo serviu de metafora para todas as
narrativas sobre a modernidade secular, narrativas que compreendem nossa realidade
social desvinculada da religido e suas formas religiosas. Porém as diferenciacdes,
expressas acima, indicam que ha trés fenémenos, a partir dos trés termos, que nem
sempre se confluem. Sob a categoria analitica de secular, Casanova coloca que a
realidade social cada vez mais é percebida como desprovida da presenga religiosa, tal
atitude epistémica € caracterizada criticamente, por Charles Taylor, como “teorias de
subtragdo”. Ao passo que o conceito de secularizagdo tem sido utilizado como uma
grande e Unica chave analitica nas investigacdes, empirico-historicas, sobre as
transformacgdes pelas quais passam as sociedades ocidentais. Porém, Casanova, ao
elencar Talal Asad em sua argumentacao, indica a inversdo do carater ideologico que o
conceito de secularizacdo foi alvo, deixando de ser uma ideia que faz transcender o
dualismo entre o mundo religioso e 0 mundo secular, para representar um unico e geral
processo etnocéntrico de desenvolvimento humano. Ja o conceito de secularismo
expressa visdes de mundo aliadas as doutrinas politicas (CASANOVA, 2011).

Do embate entre perspectivas sobre a questdo da racionalidade moderna a
confusa utilizagdo dos conceitos expressos por Casanova, fica demonstrado o quéo
nosso instrumental analitico separou-se das percep¢des praticas do mundo da vida. As
analises feitas sobre 0s sujeitos morais criaram uma ruptura entre a esfera transcendente
e a esfera imanente que compde juntas o arsenal cognitivo que possibilita o sentido da
vida e potencializa o espaco de agéncia dos sujeitos ao operarem sobre 0 mundo. O erro
cientificista foi relegar o transcendente como estritamente transcendente e por isso criar
de antemdo uma dicotomia em relacdo ao imanente. Entretanto, essa € uma dicotomia

imposta sob um discurso de objetividade cientifica que ndo contempla o transcendente



159

em intimo dialogo com o imanente, ndo sendo possivel a separacéo porque, nds, sujeitos
morais, ndo a fazemos quando significamos e resignificamos o mundo.

Ao olhar para a contemporaneidade e seus dissensos, do qual tanto o espago
publico do mundo da vida e a esfera publica da politica sdo palcos, Charles Taylor se
debruca sobre a racionalidade do secularismo como um fenémeno de consciéncia
moderno e, por isso, legitimo de ser debatido enquanto um dilema moral. O autor
resume bem a amplitude conceitual ao sugerir que a secularizacdo ¢ uma problematica
que surge pela mediacdo de espacos compartilhados entre os sujeitos e ndo como uma
politica de Estado que rompe com a religido, uma forma simplista de conceber a
laicidade em tempos modernos (TAYLOR, 2011)}®. Em outra chave critica, a
secularizacdo confunde o desencantamento do mundo com o declinio da religido,
acreditando que os dilemas morais, dos quais 0s anseios humanos s&o expressao,
caracterizam-se por meros desejos de respostas objetivas a problemas objetivos e ndo
como vivéncias conjugadas a projetos morais e éticos que possibilitam a busca pela
realizacdo do desejo de plenitude dos sujeitos (TAYLOR, 2010b).

199 eleva o debate sobre a esfera

Sua pertenca no pensamento comunitarista
publica permeada por diferenciacbes que devem ser potencializadas para o
vislumbramento dos sujeitos e ndo sua neutralizagdo efetuada por meio de uma
homogeneidade das identidades. Os contextos democraticos sdo definidos em termos da
diversidade de perspectivas que organizam o0s principios politicos como, direitos
humanos, igualdade, Estado de Direito e o proprio regime democratico. Para Taylor, o
modelo correto de secularismo que devemos seguir ndo se expressa em torno do debate

entre religido e politica ou desencantamento do mundo, mas

1% Retomando os primérdios da Constituicdo norte americana, em que Estado e Igreja foram separados,
Taylor mostra que o termo secular ndo era mencionado naquele momento porque a religido cristd era a
religido dominante e, assim, poder-se-ia invocar os principios cristdos nas interpretagdes das leis.
Entretanto, 0 momento contemporaneo exige que o governo promova e incentive a cidadania mediante
um consenso entre a diversidade de concepgBes de valor (TAYLOR, 2011). Embora o autor trate
especificamente dos Estados Unidos, podemos encontrar um ponto de apoio para o caso brasileiro,
principalmente se verificarmos a formacdo de nossa nagdo sob a perspectiva cristd, em especial o
catolicismo, e as constantes perseguicOes sofridas pelas religides que eram tratadas como seitas e/ou
baixo espiritismo quando ndo assumiam a postura cristd constituinte do Estado e por este legitimada
(GIUMBELLL, 2002a; 2003; 2008).

1% Embora o autor ndo se classifique enquanto tal, os estudiosos sobre o debate envolvendo teorias
procedimentalistas e comunitaristas se referem a Charles Taylor como pertencente a essa Gltima corrente.
Isso porque seu pensamento envolve questfes criticas relacionadas a forma individualista de alocar os
problemas relevantes ao liberalismo, o que pode ser vislumbrado em uma entrevista concedida pelo autor
para a revista The Utopian (TAYLOR, 2010a).



160

Indeed, the point of state neutrality is precisely to avoid favoring or
disfavoring not just religious positions but any basic position,
religious or nonreligious. We can’t favor Christianity over Islam, but
also religion over against nonbelief in religion or vice versa
(TAYLOR, 2011: 37).

Desse modo, a secularizacdo, sob um viés humanista, é reformulada pelas
necessidades atuais de combinar a diversidade para além da particularidade de crencas e
praticas religiosas, alcancando outros valores que compde as esferas de sentido dos
cidadaos. Entretanto, quando vislumbramos a religido nos discursos dos religiosos ela
estd para além de uma simples combinacdo de praticas, ela é um fator que congrega
todo o sentido da vida para o sujeito, assim como outras esferas da vida podem atribuir
o0 valor de plenitude na contemporaneidade.

Simmel (1983), em sua teoria socioldgica sobre o conflito, redimensiona esse
conceito como uma categoria critica de analise, nos mostrando a positividade de
momentos em que 0 jogo entre dualidades da lugar ao surgimento de novas
configuragdes na realidade social, fazendo emergir outras possibilidades interpretativas
sobre o social. Sua abordagem, enfatizada nas formas e contetdos de sociacdo, inspira-
nos a inverter nossas premissas intelectuais/cientificas sobre o conceito de secularizacao
e a nos posicionarmos como sujeitos autocriticos. Nesses termos, a secularizagdo, tal
qual trabalhada pela academia pode estar em conflito com a secularizacdo requerida
pelos sujeitos morais no mundo da vida. Seria uma pretensdo inocente acharmos que
nossas abordagens conceituais ndo estdo disponiveis, tedrica e cognitivamente, para
aqueles que a priori estdo alheios ao contexto de nossas pesquisas.

Ao nos perguntarmos sobre que conflitos a religido, hoje, é palco, como nos
apresentou Maclntyre (2001) retomando John Anderson, estamos possibilitados a
perceber que o secularismo do qual o Estado moderno deve ser promotor ndo se reduz a
questdes de uma laicidade para a tolerdncia e ao respeito religioso, mas para a
formulacéo de consenso entre diversidades fomentadoras de sentido para a vida e para a
realizacdo das potencialidades morais dos sujeitos. Entretanto, se unirmos a sugestéo
expressa por Maclintyre a perspectiva simmeliana de conflito e a inversdo a que
podemos pensar por meio de sua abordagem, estamos aptos a ir além do que foi
expresso por Charles Taylor (2010b; 2011).



161

A cisdo com o mundo da tradicdo é a marca da modernidade, um discurso que
legitima a autonomia dos sujeitos morais, ponto concordante entre os varios criticos
aqui expostos. Campos e Gusmao (2011: 71), ao aproximarem criativamente Charles
Taylor e Daniele Hervieu-Léger, percebem que, para além da critica quanto ao
reducionismo do conceito de secularizacdo, ha na conjuncdo dos autores uma ideia em
que “0 mundo moderno ndo é caracterizado pela auséncia de religido, mas pelas
dindmicas de movimento, mobilidade e dispersdo que marcam as inimeras opcdes que
surgem nesta paisagem religiosa de inicio de seculo”. Isso nos leva a afirmagdo de
Hervieu-Léger (2008) sobre a autonomia do sujeito moral estar fundada, na
contemporaneidade, em sua liberdade de escolha e elaboracdo dos valores que lhe
possibilita dar sentido para a sua vida. Da combinacédo teorica efetuada por Campos e
Gusmao (2011) é sugestivo repensarmos as nossas proprias praticas enquanto analistas
da realidade social, em especial quando observarmos o lugar da religido em nosso

momento atual.

Cabe ao analista [...] estar atento as relagbes entre as dinamicas
internas do crer, que correspondem ao desenvolvimento da
experiéncia individual, o papel das interferéncias externas e os fatores
ligados ao ambiente moével no qual o processo de transmissdo de uma
identidade religiosa ocorre. E no exame destas relag@es, tendo o
individuo como ponto de partida, e reconhecendo a dimensdo de
mobilidade da religiosidade contemporanea, que as analises sobre a
presenca da religido nas sociedades modernas fornecerdo subsidios
importantes para a teoria social deste inicio de século (CAMPOS e
GUSMAO, 2011: 79).

Apropriando-me das consideragdes acima propostas, sobre o individuo como
ponto de partida para a analise da presenca da religido nas sociedades modernas, e da
juncdo efetuada entre Taylor e Hervieu-Léger, proponho, ainda, o arranjo com
Casanova e sua argumentacdo sobre nosso instrumental analitico ter se separado das
percepcoes praticas do mundo da vida. O acordo entre todas essas perspectivas aliadas
ao papel crucial da tradicdo, elencadas por Maclntyre e Gadamer, nos permite
reformular o conceito de secularizacdo a partir de uma linguagem marcada pelo

encontro entre possibilidades mediante as praticas dos sujeitos religiosos.



162

Seguindo a linha do pensamento atual habermasiano, a esfera publica depara-se
com sociedades p6s-seculares'’® e ndo mais seculares. Isto implica que a religido retoma
seu posto, legitimo, nas analises empiricas sobre o espaco publico, ndo s6 porque 0s
argumentos religiosos e a pluralidade religiosa estdo presentes na esfera publica, mas
porque a religido € um componente linguistico que compde a modernidade
(HABERMAS, 2006). Entendendo-se esses argumentos a partir de uma linguagem
politica motivada por escolhas e valores religiosos que o Estado Democratico de Direito
deve considerar. Tal assertiva indica que, para o caso da religido, a laicidade é um dos
principios fundamentais dos Estados modernos que em suas Constituicdes colocam a
liberdade religiosa como um direito negativo de qualquer cidaddo. Habermas, ao
postular com sucesso o atual estado da modernidade, coloca o “racionalismo ocidental”
de Weber sob critica, “como um caminho que foge a normalidade” (HABERMAS,
2007:131).

A secularizacdo ndo € apenas um conceito que deve ser repensado em termos de
contextos democraticos que sdo definidos por pluralidades de horizontes que organizam
o0s principios politicos, mas a secularizagdo é um conceito acionado fora do campo dos
estudos académicos, € um conceito acionado pelas diversas formas de existéncia. Em
outras palavras, os sujeitos de nossa realidade empirica estdo argumentando sobre seus
lugares existenciais, sobre suas identidades e seus direitos a partir do conceito de
secularizacdo, que pode ndo ter 0 mesmo aparato cognitivo que os teéricos tendem a
conceber. Isso porque, a necessidade expressa por Taylor (2010b; 2011) parte de um
olhar sobre a secularizacdo como um fendmeno de consciéncia que opera a partir dos
espacos compartilhados, mas um fendmeno ainda restrito ao intelectualismo e as
deliberacdes do Estado secular.

Desse modo, a propria pluralidade de formas existenciais, marca da
modernidade, nos leva a pensar em uma reformulagdo que congregue e aprofunde o
debate em torno das concepcdes de laicidade e do Estado secular na tentativa de
aprimorar o instrumental analitico sobre a realidade social. Mas, em especial, nos leva a
uma direcdo ainda mais produtiva em que 0s sujeitos morais sdo vistos agora como
sujeitos situados no mundo da vida e sujeitos capazes de participar da experiéncia do

didlogo, experiéncia em que buscamos ultrapassar os limites de nossas vivéncias

1190 conceito de sociedade pés-secular ser4 mais bem problematizado no préximo capitulo a partir das
varias pesquisas e abordagens que priorizam as diferentes trajetorias historicas dos sujeitos morais em
cada contexto de analise.



163

individuais para tentar expressa-las como experiéncias relevantes no que diz respeito a
compreensdo sobre o mundo. Disso, o préprio conceito de secularizacdo tende a ser
repensado a partir dos individuos, suas atuacbes e articulagbes, como cidaddos na
ordenacdo e constituicdo de uma esfera publica que ndo descaracterize a particularidade

de suas pluralidades.

4.2 De Weber a critica sobre a Modernidade — uma breve passagem pelas

abordagens brasileiras

Os cientistas sociais brasileiros sempre pautaram suas agendas de pesquisa sobre
a religido em classicas dicotomias expressas desde o pensamento weberiano. Privado e
publico, religido e secularizacdo, tradicdo e modernidade, transcendente e imanente,
subjetividade e objetividade, sdo o0s antagonismos mais comumente trabalhados por
nossos intelectuais. Como conjuntos de opostos, essas dicotomias tenderam a dividir as
percepcdes sobre o lugar da religido no Brasil e a elevar o debate entre os proprios
cientistas sociais da religido*’. De instrumentos analiticos sobre a realidade empirica,
as dicotomias foram postas como marco divisor entre abordagens tedricas.

Os pesquisadores do campo da religido tenderam a incorporar, em suas analises,
a categoria de modernidade a partir da confluéncia com o espago publico brasileiro em
meados da década de 1980. Motta (2000a), em uma interessante observacdo sobre o
conceito de moderno, nos diz que tal conceito e seus derivativos eram considerados
politicamente incorretos nas universidades brasileiras por representar uma ideia de que
nosso atraso econémico, social e politico, em relacdo aos paises desenvolvidos, era fruto
da persisténcia de uma sociedade tradicional. Os intelectuais da época lutavam por
inverter essa assertiva ao dizerem que o Brasil consistia no resultado da exploracgéo
colonialista que possibilitou a acumulagédo de capital por parte das na¢des imperialistas.
Dai a rejei¢do de qualquer conceitualizagdo a partir do termo “moderno” e de qualquer

teoria que se amparasse em uma interpretacdo sobre a modernidade, como a teoria

1 Refiro-me aqui, em especial, ao debate travado entre Pierucci (1997a; 1997b; 1999; 2002a; 2002b;
20064a; 2006b) e Camurca (2000; 2006). Embora estejamos tratando do contexto brasileiro, a polariza¢do
de perspectivas que elevaram o debate académico também pode ser expressa para além de nosso pais.
Como um exemplo recente, temos a dialogo controverso entre Jirgen Habermas e o entdo cardeal Joseph
Ratzinger, explicitado em termos de razdo versus fé na consolidagdo do Estado democratico. Por meio
desse debate e devido aos acontecimentos oriundos apds o atentado de 11 de setembro nos Estados
Unidos, Habermas revé sua abordagem sobre o lugar da religido no espaco publico e, por conseguinte, na
esfera plblica (HABERMAS e RATZINGER, 2007).



164

desenvolvida por Weber.

[...] Sociologia histérica de Max Weber — compreendida por
intermédio da interpretacdo proposta por Talcott Parsons e seus
discipulos — era vista como particularmente falsa e prejudicial,
principalmente porque parecia admitir a possibilidade de uma
mudanga que comecaria pelas mentalidades, os valores e as atitudes,
sem reconhecer o cardter econdmico e politico das contradi¢es
fundamentais (MOTTA, 2000a: 268).

Entretanto, foi em meados nos anos 1980, em especial com a publicagdo de O
Discurso Filoséfico da Modernidade de Habermas, que Motta identifica a importancia
atribuida a modernidade a partir da sociologia historica de Weber e de alguns pontos
particulares ao marxismo. Esse periodo fora 0 mesmo em que 0s estudos sobre religido
e espaco publico comecaram a se desenvolver no Brasil.

Sob a concepc¢do de modernidade e o crescimento econdmico pelo qual o pais
passava, duas correntes opostas de interpretacdo sobre o lugar da religido deu contorno
aos debates da época. Ao mesmo tempo em que as condi¢cBes econémicas brasileiras
aumentavam havia o paradoxo de manutencdo e, em alguns casos, de aumento das
formas religiosas alheias ao ascetismo protestante weberiano. Os estudos sobre o
catolicismo, o crescimento dos protestantes historicos e ndo histéricos no campo
religioso brasileiro e, de forma menos contundente, o crescimento das religides afro-
brasileiras nas grandes cidades, como Sdo Paulo, Rio de Janeiro e Porto Alegre —
cidades fora das regides tidas como tradicionalistas — se pautavam por meio dos
discursos que viam essas religides a partir do dilema da constru¢do da nagdo e da
modernizacdo do pais (MONTERO, 1999).

A teoria weberiana, ndo mais desprezada por nossos intelectuais, foi a
responsavel por conduzir as interpretacGes efetuadas em termos de religiosidades
magicas e desenvolvimento econémico pela entrada do Brasil nas ditas sociedades

112

industriais™—. A racionalizacdo da vida marca e resultado do capitalismo, direciona 0s

112 Os estudos sobre a religido seguem ainda outras vertentes de acordo com cada especializagéo religiosa.
Montero (1999) define, de forma geral, que as relagdes entre Igreja catdlica e Estado sdo estudadas sob
um viés marxista de andlise, ja a antropologia dedica-se aos ritos, crengas e praticas das religiosidades
populares, enquanto que a sociologia weberiana ocupa-se das religides protestantes. Entretanto, acredito
que a maioria das pesquisas efetuadas sobre religido e espaco publico (a partir de uma preocupacdo sobre
a modernidade e entendendo-se também a relacdo com Estado) opera, em algum grau, com a teoria
weberiana de secularizacéo.



165

debates sobre as transformacfes sociais na medida em que o cenario religioso €
modificado a partir da propria religido. Nesses termos, “os avangos nesse campo nao se
realizam por uma acumulacdo interna da reflexdo tedrica, mas se fazem a reboque dos
acontecimentos” (MONTERO, 1999: 328-329).

Catolicismo, protestantismo “brasileiro” e religides afro-brasileiras, sdo todas
elas religiosidades méagicas, aos nos reportamos as analises weberianas. Essa assertiva
direcionou nossos cientistas sociais para duas abordagens opostas. Havia aqueles que
defendiam a secularizacdo da modernidade e a consequente racionalizagdo do mundo da
vida e os que defendiam o papel preponderante da religido na estruturacdo da sociedade
brasileira. Para os primeiros, a manutencdo da religido e seu crescimento no cenario
contemporaneo do pais poderiam ser explicados recorrendo-se ao conceito de mercado
religioso, enquanto que para os segundos, a manutencdo da religido e seu crescimento
eram provas de uma insisténcia dos atributos religiosos a se adaptarem ao fenémeno da
modernidade, garantido, ainda, uma esfera de comunidade aos sujeitos morais. A
primeira interpretacdo se apoiava em Weber, e seus herdeiros, como Peter Berger, ja a
segunda vertente, elencava Durkheim como mentor. Porém, para ambas as abordagens a
religido era vista como uma ideia descontinua e provocadora de cisdes, principalmente
se tomarmos as subareas da sociologia e da antropologia, no arsenal tedrico e empirico
dispensado pelas ciéncias sociais.

Como um dos mais expressivos expoentes brasileiros da corrente que privilegia
as abordagens weberianas e com essas corrobora, Prandi (1997) nos coloca uma
intrigante observacgdo sobre a religido e a modernidade. Para o autor a orientagéo teorica
que melhor expressa essa relacdo € a definicio mesma da modernidade, um mundo
desencantado e que, em grande parte, a religido e a magia foram descartadas. Ainda
seguindo Prandi (1997: 63), “o fato ¢ que a religido pode crescer no mundo
desencantado, que continua desencantado”. Isso porque “nossa sociedade ndo precisa de
Deus ou de deuses no seu governo, nem para seu progresso, nem para a eficacia de suas
politicas”.

O que torna a observagdo de Prandi intrigante € a resposta que ele mesmo da ao
seu questionamento sobre o porqué do crescimento contemporaneo da religido. “De um
lado, porque a sociedade desse mundo desencantado é uma sociedade problematica,
descontinua, heterogénea e fragmentada e fragmentaria” (PRANDI, 1997: 64). Esse

diagnostico diz respeito as mudancgas sociais ndo igualitirias no cenario politico e



166

econdmico, mas também ao processo mercadoldgico da religido (PIERUCCI e
PRANDI, 1996). Sobre este ultimo ponto é que me detenho por considerar a primeira
justificativa um tanto quanto obtusa.

De acordo com Prandi (1997: 67), a ideia de mercado religioso pode ser descrita
como pluralismo religioso, “em que a religido ndo é mais a religido. Nao ha mais uma
Unica grande fonte de transcendéncia capaz de dar sentido a vida e a sociedade como
um todo. A religido esta tdo diversificada quanto tudo o mais”. Essa afirmacao parte de
Berger (2004) ao analisar o desencantamento do mundo a partir da religido israelita. O
campo transcendental, proprio da religido, foi afastado na modernidade e o pluralismo
de interpretacdes religiosas disputa e oferece uma espécie de subjetivacdo das verdades
que antes eram unificadas por um Udnico simbolismo religioso. O autor elenca esse
processo como uma progressiva burocratizacdo das instituicdes religiosas que interfere
diretamente na logica de suas atuacdes, voltadas agora para os problemas cotidianos e
dominadas pela normatividade burocratica. Assim, o pluralismo de concepcoes
religiosas é o que propicia e fundamenta a secularizacio™**.

Prandi, ao tratar a religido, dentro do quadro interpretativo de mercado religioso,
a considera como um bem em acirrada concorréncia. Disputa por devotos, espaco e
legitimidade se constitui na necessidade que as religides tém que enfrentar diante da
dindmica moderna das concepcbes e desejos pluralistas, o que a priori pode nao
caminhar junto aos avangos da sociedade contemporédnea. Em outros termos, Prandi
(1997: 64) considera que “nossa sociedade ndo precisa de Deus ou de deuses no
governo, nem para seu progresso, nem para a eficacia de suas politicas”. Ao considerar
a religido como apenas um mercado de servi¢os, o autor cai no engano de desvencilhar a
esfera do sentimento religioso a esfera da razéo.

Como fonte de sentido e instituicdo totalizadora, a religido ndo se enfraqueceu
com o pluralismo religioso. A grande questdo do autor, e 0 que o incomoda, é que hoje
ndo podemos falar em religiGes universais e unicas como o catolicismo, 0
protestantismo cléssico e o islamismo. Ora, figuemos apenas com a primeira. N&o seria
um equivoco dizermos que nosso catolicismo popular € 0 mesmo catolicismo francés,
aquele que proibiu o uso do véu pelas mulheres islamicas nas escolas francesas? N&o

creio que possamos definir essas religides como universais e Unicas da forma que Prandi

3 Embora Peter Berger (2000) tenha revisto algumas de suas afirmag6es em momento posterior, Cecilia
Mariz (2000) mostra a continuidade da problematica argumentativa do autor.



167

as compreende. 1sso seria simplificar muito a questdo numa inocéncia que desconfio por
beirar um certo tom de sociologia teoldgica que separa as coisas de deus e as coisas dos
homens por meio da teoria weberiana candnica sobre a secularizacao.

Ainda sob o viés generalista do conceito de secularizacdo podemos encontrar
uma questdo no que diz respeito ao rigor cientifico das analises sobre a religido.
Pierucci (1997a: 251) reclama “um pouco mais daquele rigor cientifico radicalmente
desencantado, que disseca a coisa enquanto critica a propria disciplina que a observa”.
A grande chave analitica do autor parte de uma premissa “que a religido ndo ¢ mais a
religido” porque o desencantamento do mundo ¢ um fendomeno universal oriundo do
pensamento cientifico que deixou de ser um pensamento para ser uma forma de atuacédo
no mundo. O desencantamento é um resultado e um fator explicativo do
desenvolvimento do racionalismo ocidental ao mesmo tempo em que é um processo
histérico de desenvolvimento. Nesses termos, a ciéncia é uma racionalidade que
delibera sobre as referéncias de sentido, ainda que subjetivas, que sejam racionais com
relacdo a fins (PIERUCCI, 2005).

Tomando o apelo de Pierucci sobre o rigor cientifico e invertendo seu ponto de
partida, deixamos que a relacdo entre religido e modernidade apareca por ela mesma. O
rigor cientifico depende de posicionamentos, tedricos e empiricos, ndo generalistas em
campo, iSso porque a ciéncia é um saber tedrico da epistémé enquanto que a religido é
um saber ético da phronesis aristotélica, um saber visto como um outro tipo de ciéncia,
uma “ciéncia moral” (GADAMER, 2011: 414). Somente dessa maneira as observagdes
sobre os lugares da religidlo no mundo contemporineo podem galgar um “rigor
cientifico radicalmente desencantado” no que se refere ao “realismo” das analises
cientificas sobre a realidade social.

Sob a perspectiva dessa primeira corrente tedrica poderemos nos indagar o
quanto a religido e, principalmente, os sujeitos religiosos foram neutralizados a partir da
nocdo de secularizacdo e a inadequacdo nas utilizagbes do termo e de suas variaveis,
como expresso por Casanova (2011). Ora, como a religido podera agregar se a mesma
foi separada da esfera publica? Como ela poderd desempenhar um papel de fonte de
sentido no mundo da vida, se na modernidade o processo de racionalizacdo leva a
religido para a esfera privada? Se na modernidade € retirada da religido seu carater de
instituicdo totalizadora? Como podemos perceber o pluralismo religioso como propulsor

da secularizacdo e ndo como um fomentador de outras possibilidades religiosas?



168

Na segunda corrente tedrica encontramos abordagens mais sofisticadas que
realizam interpretacGes compreensivas sobre o imbricamento entre religido e
modernidade. Nessa vertente podemos elencar a perspectiva antropoldgica dos estudos,
ainda que alguns trabalhos sejam expressos por meio de concepcles culturalistas e
pouco conjugados aos didlogos mais amplos sobre as relacBes entre as comunidades
religiosas e a sociedade envolvente (MONTERO, 1999). Entretanto, mesmo com essas
caracteristicas o campo antropoldgico vem reformulando a maneira como conduz as
pesquisas por apresentar as compreensGes empiricas sobre e a partir dos sujeitos
religiosos e suas ordenacdes no mundo. Auxiliando-nos, assim, a pensar para além do
que vem sendo expresso por meio do paradigma universalista weberiano de
secularizacéo.

Giumbelli (2008) ao se preocupar em entender como, no Brasil, a presenca
legitimada da religido no espaco publico ocorre, propde uma analise a partir do
catolicismo, passando pelo espiritismo, pelos cultos afro-brasileiros e terminando com
os evangélicos. Sua argumentacdo direciona-se ao tipo de definicdo que a religido
obteve para que essas formas religiosas pudessem ser agrupadas no espaco publico.
Passando por dispositivos juridicos que reconhecem a religido, o autor elenca que certas
formas de religido surgiram no espago publico devido ao carater de secularizacdo da
contemporaneidade e, por consequéncia, do Estado comprometido com a laicidade.

Inspirado por Talal Asad, Giumbelli (2008) faz, a partir de uma retrospecgao
histérica até a constituicdo da Republica no Brasil, um cruzamento entre Estado-nacao e
seu aparato legal como fomentador dos sujeitos-cidaddos. Nesse sentido, 0s principios
de laicidade sdo tomados como dispositivos que configuraram e reconfiguram a
mediacdo entre Estado e religido. Entretanto, a Igreja Cat6lica operou um papel de forca
politica crucial nessa relacdo, por ser a instituicdo religiosa reconhecida como a
colaboradora no processo de construcdo da nacdo brasileira™* (GIUMEBELLI, 2008;
MONTERO, 2006; 2009b; 2012). Naquele momento, embora Igreja e Estado tenham
sido separados, o fundamento juridico sobre a criacdo de novas associagdes religiosas
obedecia a forma como que constituida da Igreja e seu estatuto legitimo de religido,

ocorrendo, por conta dessa delimitacdo, a discriminacdo das religiosidades tidas como

114 Neste ponto podemos entender melhor a aproximacéo feita na nota 12 sobre a presenca da religido
cristd na elaboragdo da Constituicdo norte-americana (TAYLOR, 2011) e o caso brasileiro (GIUMBELLI,
2002a; 2003; 2008).



169

cultos, a exemplo do espiritismo e das praticas afro-brasileiras. Ambas, sob ameaga do
Cadigo Penal de 1890 (art. 157) que criminalizava as praticas terapéuticas e magicas.

No caso do espiritismo, seus representantes passaram a aproximar a linguagem
espirita da linguagem catolica, principalmente por intermédio da categoria de caridade,
e com isso alcancaram a legitimidade enquanto religido. De lado inverso, os cultos de
possessao afro-brasileiros encontraram dificuldades para serem reconhecidos a partir do
estatuto de religido, sendo mais bem alocados na sociedade mais ampla como formas de
cultura popular e tendo, na grande maioria das vezes, sua descricdo sob a forma de
feiticaria, de cultos maléficos, selvagens e degenerados (GIUMBELLI, 2008).

Entre os evangélicos, fendmeno de vulto mais recente no Brasil, ainda ocorre
grandes dissensos académicos nas interpretacGes de seu lugar no espaco publico ndo
devido as regulamentacgdes legais para isso, mas devido a sua insercdo na esfera politica
do Estado. Tal fato repercute na maneira pessoal em que os pesquisadores se relacionam
com a sociedade mais ampla em suas pesquisas e com 0S Seus instrumentos de
analise™. Entretanto, ndo ha discordia nas perspectivas que elencam a presenca
evangélica no espaco publico (GIUMBELLLI, 2008).

No caso dessa pesquisa, meu interesse maior esta nas formas em que as religides
afro-brasileiras, em dialogo com as religiosidades indigenas, encontraram lugar no
espaco plblico contemporaneo®®. Como cultura popular, os cultos de matriz africana
foram tomados como objeto de investigacdo das ciéncias sociais e, seus pesquisadores,
representantes dos valores da modernidade, lhe outorgaram o titulo de religido. Nesses

termos, indica Motta:

15 Como exemplo, elucida Giumbelli (2008: 90): “Na leitura de Montero (2006), trata-se de uma invers&o
do principio instituido, prevalecente no campo religioso e socialmente legitimado, da caridade: ao invés
de doar, a religido pede. Além disso, a prosperidade é o fulcro de uma mensagem, mais amplamente
difundida e atrelada aos signos do mundo dos negécios, como ressalta Birman (2003), que rompe 0s
vinculos secularmente estabelecidos entre pobreza, religido e tradicionalidade”. Campos (1995; 2011;
2013) e Mariz e Campos (2011) apresentam maiores detalhamentos sobre a problematica evangélica e a
contemporaneidade brasileira.

118 Como afirmei na introducdo a esse capitulo, interessante é perceber que as pesquisas entre religido e
espago publico foram realizadas a partir do catolicismo, do espiritismo, das religiGes evangélicas e, em
menos medida, das religides afro-brasileiras, entretanto as religiosidades de origem indigena e sua
confluéncia com as demais formas religiosas ainda ndo foram objeto de estudos das vertentes das ciéncias
sociais preocupadas com o lugar da religido frente a sociedade mais ampla. As religides indigenas ainda
sdo investigadas sob a perspectiva cultural em dialogo com questOes territoriais, seja a partir da
delimitacdo geografica das etnias, seja a partir do problema contemporaneo de demarcacdo de terras.
Entretanto, sua presenca em contextos urbanos ainda néo foi foco de estudos relevantes sobre a questéo
de seu lugar no espago publico e, por conseguinte, na constituicdo de uma arena politica.



170

[...] os pesquisadores deram ao Candomblé, o qual decerto sempre foi
religido em si, com seus ritos e seus mitos, um sistema teoldgico bem
estruturado, que lhe permitiu transformar-se em religido para si
mesma, que cada vez mais se “eclesifica”, com seus dogmas
definidos, seu ritual padronizado, seu sacerddcio, possuindo clara
consciéncia de sua especificidade e de sua independéncia com relagéo
as outras religides [...].

Os sébios, alias, ndo deixaram de tomar conhecimento sobre do
papel que desempenhavam nessa verdadeira criagdo de uma nova
religido. Roger Bastide, por exemplo, [...] exprimia-se do seguinte
modo:

Lembro-me que Anisio Teixeira, com a inteligéncia tdo Iucida
que o caracteriza, culpou-nos — Ramos, Herskovits, Pierson, Carneiro
e a mim mesmo — por termos consolidado o Candomblé, impedindo
ou retardando a assimilacdo do negro do Nordeste a cultura ocidental.
E ele tinha razdo. Os pais-de-santo utilizam nossos trabalhos para
compreender a Africa (Bastide 1953: 521; apud Azevedo 1955: 32).
(MOTTA, 2000a: 272-273).

As observacdes de Giumbelli (2008) vado ao encontro do que nos diz Motta
(2000a) quando os cultos afro-brasileiros passam a ser reconhecidos a titulo de suas
culturas especificas, ocorrendo, assim, a subordinacdo da esfera religiosa a esfera
cultural. O que configura uma base de sustentacdo, quanto a sua presenca no espacgo
publico, distinta das bases em que se sustentam o catolicismo e o espiritismo
(GIUMBELLLI, 2008). Entretanto, vistas como culturas auténticas, tais religiosidades
foram domesticadas em suas diferencas e particularidades pelos pesquisadores e pela
propria legislacdo que previa como deveria ser uma religido™’. Disso podemos inferir o
porqué das religides afro-brasileiras serem agrupadas nas interpretacoes sobre o Brasil a
partir de seu viés culturalista e ndo de seu viés religioso.

Novamente como alvo de debates, o problema da globalizacdo em face das
formulages identitarias trouxe o questionamento sobre a persisténcia e a recriacdo do
que se considerava como culturas auténticas. Porém, é interessante notar que esse
discurso, mesmo nédo tendo se esgotado dentro das ciéncias sociais e, particularmente,
dentro da propria antropologia, migrou em grande medida para 0S gQrupos

pesquisados™'®. Estes, se apropriando do discurso antropolégico de aculturacio,

7 Montero (2012) afirma que a legitimidade da Igreja catdlica ainda se faz presente sobre a passagem
dos valores as normas na contemporaneidade.

118 As terminologias legais, como charlatanismo e feiticaria, utilizadas para desqualificar as religides afro-
brasileiras também foram tomadas pelos sujeitos religiosos e recriadas dentro de uma rede de acusacGes
mituas, que se expressam nas relacdes de concorréncia e legitimidade entre as casas/terreiros e seus
responsaveis (MONTERO, 2006; MAGGIE, 1992; 2001).



171

defendem um reportdrio cultural especifico que se dissocia dos processos “perversos”
da globalizacdo, reafirmando, assim, uma ideia de identidade ligada as diferencas

culturais e até mesmo étnicas. Para Montero:

[...] Se a nocéo de identidade pode ser compreendida como uma forma
de representacdo coletiva que designa pertencimentos, a identidade
étnica sera uma maneira de nomear e ordenar as diferencas que toma
como elementos de representacdo tracos particulares de uma cultura
(MONTERO, 1997: 60).

Tal apropriacdo do discurso antropol6gico ressoa em lutas por direitos politicos
(MONTERO, 1997) e sociais envolvendo diversos recursos motivacionais, entre eles a
combinacdo entre etnia e heranca religiosa (CAMPQOS, 2010). A identidade, assim, é
colocada, pelos diversos grupos estudados, ndo como mera representacdo coletiva, mas
como apresentacdo de suas realidades, uma forma relacional de demarcagdo de
fronteiras, em que, muitas vezes, as diferencgas se politizam no espaco publico.

Ao dialogar com a problematica identitaria dos grupos sociais, Sanchis (1997:
107) afirma que a modernidade de inspiragdo kantiana/iluminista ¢ “exatamente oposta
a tradicdo brasileira das identidades porosas, das verdades simbodlicas, das
ambivaléncias éticas”. A modernidade no Brasil € palco de rearranjos muito particulares
que ndo podem ser estritamente analisados a luz de teorias formuladas a partir de outros
contextos sociais. No campo das religides afro-brasileiras acontecem reformulacdes
variadas, desde dialogos que envolvem uma tentativa de purificar as religides em busca
de uma completa autenticidade africana, o que desmerece o carater sincrético dos cultos,
até didlogos envolventes com as religiosidades evangélicas.

Esses afastamentos e aproximacOes constituem um processo continuo de
mudanca e faz com que as fronteiras religiosas sejam relativizadas, como positividades,
alcancando, também, as fronteiras ndo religiosas. Isso configura a propria problematica
contemporanea para Sanchis (1997), um momento em que ocorre uma nova definicdo e
um novo gerenciamento das identidades, porém uma reorganizacdo que nao despreza a
tradicdo, mas a faz sobre outras possibilidades.

O reordenamento que presenciamos no momento, do qual nos falou Sanchis, é
um fendmeno ndo restrito a contemporaneidade, mas talvez somente agora ele nos

apareca com toda a sua forca por se colocar presente no espaco publico. Ao olharmos



172

para 0 contexto brasileiro vemos suas particularidades frente aos contextos norte-
americano e europeu, nosso espaco publico é permeado por sujeitos morais com suas
préprias formas existenciais ndo encontradas para além de suas historicidades. Ndo
podemos comparar o0 protestante analisado por Weber com 0s nossos protestantes, nao
podemos comparar nosso catolicismo popular com o catolicismo francés, da mesma
forma ndo podemos comprar nossos religiosos afro-brasileiros com os religiosos
nascidos no continente africano, sem elevarmos as particularidades de cada contexto a
ser analisado.

No caso da politica, o Estado secular deve ser debatido ndo s6 em termos de uma
laicidade que o separa da esfera religiosa e que outorga a liberdade religiosa e o respeito
a diversidade de crencas e credos, mas deve ser debatido em didlogo com a esfera
publica. I1sso demonstra que a deliberacdo realizada na esfera publica é fomentada a
partir do espaco publico e suas especificidades contextuais, em outros termos, a esfera
publica ndo pode seguir um modelo preestabelecido e esvaziado, ela € uma dimenséo
formadora da opinido pablica a partir das demandas proprias de seu publico.

Nesse sentido a heterogeneidade da escala de valores que envolvem 0s sujeitos
permite diversas combinagdes entre tradicdo e modernidade. De antem&o, o que parecia
dicotomias de dificil afinidade em termos weberianos — privado e publico, religido e
secularizacdo, tradicdo e modernidade, transcendente e imanente, subjetividade e
objetividade — nos aparece reformulada no campo pratico da experiéncia social.

A concepcao sobre a religido na esfera do campo privado é uma premissa para o
mundo moderno, entretanto tal premissa torna se ela mesma uma jaula de ferro
epistemolodgica sobre a compreensdo motivacional das acGes e das relagdes sociais. E,
mais ainda, ao refletir em nossas chaves analiticas essa premissa nos impediu, durante
muito tempo, de pensarmos as religides como fomentadoras de agentes politicos e da
prépria politica, mediante uma linguagem ndo sé religiosa, mas uma linguagem politica
fomentada pela religido. Nesse cenario de encontros e desencontros argumentativos,
podemos nos questionar sobre os lugares dados a religido, ao seu carater publico e/ou

privado.



173

5. DA SECULARIZACAO PARA A RELIGIAO COMO POTENCIALIDADE
POLITICA: A CONSTITUICAO DE UMA SOCIEDADE CIVIL BRASILEIRA

O beliscdo individual do destino, um conceito subjetivo que exprime
sentimentos, emocg0Oes e crengas vividas no interior das experiéncias pessoais sobre a
religido (JAMES, 2006). Mas, como Geertz (2001) observou, o problema do significado
imposto pelo beliscdo do destino é o aspecto duplo sobre as variedades, ou seja, de um
sentimento subjetivo e profundo sobre a religido a uma espécie de linguagem emotiva
que reorienta as agdes publicas e seus significados. Assim, podemos entender que essa
linguagem emotiva dentro de uma linguagem politica modelada pela poténcia das
paixdes religiosas é capaz de se tornar um instrumento para a realizacdo de propdsitos
objetivos.

Em outro momento Geertz (1989: 90) nos diz que “os conceitos religiosos
espalham-se para além de seus contextos especificamente metafisicos, no sentido de
fornecer um arcabouco de ideias gerais em termos das quais pode ser dada uma forma
significativa a uma parte da experiéncia — intelectual, emocional, moral”. Nesses
termos, a religido é privada porque € uma experiéncia sentida e € publica porque é uma
das esferas que constituem a realidade social dos sujeitos.

Acredito que a tentativa em ultrapassar as dicotomias ndo constitui uma negacgao
de uma possivel dialética, mas permite que essa dialética apareca por si mesma. A
controversia latouriana (2006) é expressa ndo na forma com que a antropologia
contemporanea, ou uma antropologia simétrica, tenta compreender o outro, mas a
controveérsia reside na propria realidade vivida que permite a compreensdo e reinvengao
dos significados, dos conceitos e das coisas. A controvérsia ndo nega a dicotomia
enguanto um processo de construcéo, ela nega um regime de verdade sobre a dicotomia.
E o sujeito moral enquanto ser-no-mundo que faz nascer & controvérsia a partir das
varias formas existenciais e de a¢do na realidade.

As controvérsias sao também colocadas por Giumbelli (2002b: 97), entretanto
para o autor sdo “uma espécie de drama social, que revela, mas também reconfigura
defini¢des de realidade, explicitando o conflito que existe em torno dessas defini¢des”.
Defini¢Bes dicotbmicas que de antemdo nos impde um congelamento de nossas
categorias de andlise, ndo nos permitindo perceber as agencias e reformulacées no

mundo da vida gue 0s sujeitos operam em seus cotidianos.



174

O conflito, entre nossas categorias analiticas e as categorias encontradas em
campo, surge quando nos atemos as controvérsias, quando seguimos 0s actantes por
meio de suas associacBes na realidade social'®. Tal metodologia evidencia o jogo de
forcas e posi¢cdes envolvidas nas diversas apropriacfes e caminhos percorridos na rede,
além de nos trazer novamente a questdo dos varios mundos possiveis. A unido da
controvérsia ao drama social traz luz as transformac@es e tomadas de poder dos agentes,
dos sujeitos religiosos. A controvérsia é uma metodologia que permite o olhar sobre a
tomada de poder e de legitimidade que o outro se dispds em sua agdo para que

possamos observar as incertezas em nossas proprias analises.

5.1 Ainversao religiosa da sociedade brasileira

Podemos aproximar o jogo das controvérsias com desencontros argumentativos
expressos por Maclntyre (2001), por mim especificados no capitulo anterior,
combinado, ainda, a autoridade da tradicdo como condi¢do necessaria a racionalidade.
Esse ultimo ponto € formulado, nesta pesquisa, ndo sé por meio das redes de associacao
de Latour (2005; 2006) e de Giumbelli (2002b), mas mediante o encontro comunicativo
de Gadamer (2011) e Wagner (2010), visando, assim, a fusdo de horizontes ou 0s tipos
de diferenca. Entretanto, o fendmeno compreensivo, oriundo do encontro comunicativo
com 0 pensamento e a acdo dos sujeitos morais em interacdo, nunca pode ser completo.
Lévi-Strauss (1993) nos coloca dois grupos de forca contraditérios e simultaneos para a
formacdo da diversidade cultural. Um é a manutencdo das particularidades, outro é o
processo de convergéncia dos particularismos com vistas a uma homogeneizacdo. O
autor chama esse processo de optimum de diversidade, o que significa que a diversidade
ndo pode ir além nem aquém desse optimum sob o risco de colocar em risco a
identidade. Mas através do optimum levistraussiano pode-se chegar a autonomia do
sujeito moral fundada em sua liberdade de escolha para a elaboracdo dos valores que lhe
possibilita o sentido para a vida (HERVIEU-LEGER, 2008).

Desse modo, ao recolocar a religido no espaco publico estamos diante de uma
abordagem sistémica em que a religido refaz inversamente os caminhos propostos por

Weber (2004) sobre o processo de secularizacdo na modernidade. A religido, enquanto

19 podemos aproximar a sociologia do conflito de Simmel (1983) &s controvérsias latourianas para o
campo das categorias e conceitos encontrados em campo e, por conseguinte, para o proprio instrumental
de analise em nossas pesquisas.



175

expressdo subjetiva nessa modernidade (SIMMEL, 1964; 2010), retoma a expressao
objetiva de coesdo do social, porém a partir de uma criatividade prépria dos sujeitos
morais. Ao pensarmos que o espaco publico, tal como concebido através do processo de
secularizacdo na modernidade, € o locus onde a religido esta ausente, 0 campo de agdo
empirica nos mostra o contrario. Ndo é somente a politica que possui uma linguagem
politica, mas a religido também é uma outra linguagem politica, e ndo so religiosa, que
reivindica seu lugar na deliberacdo da esfera publica (HABERMAS, 2007) e com isso,
reformula as formas e concepg¢des do Estado secular e as nossas categorias de
investigacdo. Para Deleuze (2010: 46), “Um sistema ¢ aberto quando os conceitos sdo
relacionados a circunstancias, € ndo mais a esséncias”.

Por outro lado, ndo € somente a religido como linguagem politica que invade a
politica “de fato”, a reciproca também ¢ verdadeira. Nos exemplos empiricos do Kipupa
Malunguinho e da Caminhada de Terreiros essa afirmagdo foi revelada. Renegar ou
amenizar o papel das tradicGes religiosas no processo de racionalizacdo moderna € nao
perceber que a propria historia da razdo é devedora de tais tradi¢bes. De acordo com
Habermas (2007: 28) as esferas publica e privada mantém uma relacdo complementar
em que a “intersubjetividade possui uma for¢a misteriosa capaz de unir elementos
distintos mantendo, mesmo assim, a sua identidade. A andlise de espacos publicos
permite decifrar estruturas da integracdo social’. Embora percebamos que a
intersubjetividade é mais bem compreendida como intersubjetividades, isso nao
desmerece a comunicacdo travada entre os sujeitos na realidade empirica. Mesmo a
frente de tradi¢Bes religiosas distintas, 0s sujeitos, sobre quem nos detemos nesse
trabalho, compartilnam de uma mesma realidade no mundo da vida.

Porém, a teoria discursiva de Habermas (2007) apresenta um limite entre sua
concepcao de transcendental e a forma como a fenomenologia hermenéutica é utilizada
para a integracdo social, quando a emprego para analisar meu campo de pesquisa. Entre
o relativismo cultural e o relativismo ético-moral, Habermas elenca o direito para
controlar o Estado moderno por meio da formulacdo de liberdades bésicas e de direitos
fundamentais para o maior numero possivel de cidaddos no Estado Democratico de
Direito. Sua tese sobre a emancipacdo dos sujeitos politicos da lugar preponderante a
sociedade civil, ficando o Estado refém do procedimentalismo juridico coativo, o que
fundamenta a esfera habermasiana do politico. Entretanto, o que o autor ndo expoe

deliberadamente é que o resultado de seus pressupostos acaba por colocar o Estado



176

como o0 normatizador e, portanto, o sistematizador do mundo da vida, o que atinge,
também, a constituicdo da sociedade civil que deve se formar e operar aos moldes que o
direito moderno requer.

Mesmo Habermas (2007) tendo colocado a religido como um dos componentes
linguisticos formadores da modernidade, sua teoria prega que a producdo do direito
coativo moderno deve estar em acordo com um procedimento ausente de argumentos
morais religiosos. Considero que essa afirmativa implica em resgatar uma sociedade
secular na presente sociedade pds-secular que o autor indica estarmos vivendo. Sob um
pluralismo cultural tdo marcadamente contemporaneo, o pensamento de Habermas traz
o0 problema das liberdades individuais e da liberdade moral em um Estado de direito que
garante as liberdades negativas de seus cidaddos. Ja um Estado Democratico de Direito
deve, para além das liberdades negativas, mobilizar a participacdo dos cidadaos na
disputa de temas de interesse comum. Aqui temos uma via de mdo dupla, a sociedade
civil direcionando as discussdes no ambito da esfera publica, por um lado, e, por outro,
Estado fomentando a criacdo da sociedade civil quando as discussdes operam durante o
processo eleitoral. Sobre essa Ultima, Habermas ndo parece tdo claro na sua
demonstracdo. Mas voltemos ao problema da sociedade p6s-secular.

A sociedade pos-secular habermasiana se configura como uma compreensao
normativa sobre 0 mundo da vida, o que corresponde a religido ter-se visto obrigada a
renunciar o monopolio de explicacdo sobre a vida e sobre o mundo, implicando na
tomada de consciéncia dos sujeitos sobre a diferenciacdo dos subsistemas sociais. Em
outros termos, “o papel do membro da comunidade diferencia-se do papel de um
cidaddo da sociedade” (2007: 127), porém acrescento que aos olhos de um tedrico
europeu do Estado democratico liberal.

Ao rever suas concepcdes sobre a auséncia da religido no espago publico, o autor
indica que a religido tem o poder de emancipar os sujeitos em suas liberdades por meio
dos livros sagrados que trazem as ideias de individualidade e responsabilidade. Esse
seria assim o0 processo de desencantamento do mundo, a magia dando lugar a
autonomizacédo do individuo. Porém, Habermas persiste em classificar como 0s sujeitos
religiosos operam e devem operar no mundo da vida. Enquanto sua teoria esmilca o
papel do direito para a constituicdo do agente politico, a religido é posta como um
direito negativo da escolha sobre pertenca religiosa e, quando a religido adentra a esfera

publica, é por meio do direito positivo que deve ocorrer 0 processo de tradugdo dos



177

motivos religiosos para a deliberagdo democratica. Assim, os cidaddos devem aprender
a assumir a perspectiva uns dos outros para a construcdo de argumentos razoaveis e
persuasivos dentro de uma epistemologia corroborada do que seja a democracia em um
Estado separado da esfera religiosa, todavia ndo mais laicista.

Para nosso caso brasileiro, a grande questdo é que a teoria de Habermas se
constituir como uma abordagem um tanto abstrata para compreendermos a relacdo entre
religido e politica'®. O uso publico da razio “democratica” ndo encontra lugar na
formulagdo de uma sociedade civil no Brasil. Aqui, ndo encontramos a normatividade
do direito, europeu ou norte-americano, fomentando, por meio do Estado, a constituicdo
do sujeito politico. Ndo temos uma sociedade civil democratica em que a nogdo de
igualdade seja atribuida no e ao mundo da vida dos cidaddos. Também ndo temos o
Estado atuando publicamente para gerar o consenso entre religiosos e néo religiosos,
pelo contrario, as acdes do poder publico concentram-se nesse sentido nos nichos das
comunidades religiosas, ndo expandido o debate para a sociedade mais ampla*?,

Né&o podemos dizer que nossos cidaddos brasileiros constituam uma sociedade
civil ao largo do Estado e de maneira alguma podemos dizer que nossos movimentos
sociais estdo ausentes e alheios ao poder publico. Como intermediaria entre 0 mundo da
vida e a esfera pablica, nossa sociedade civil estd bem longe do que preconizou
Habermas (2003). Mas ndo podemos nos eximir do fato de que nossos sujeitos estdo
imiscuidos de concepcBes morais particulares que devem ser consideradas no — e para 0
— debate politico.

A mediagdo entre as formas culturais, entendidas em consondncia com o
religioso, e politicas é uma estratégia para verificarmos que o espaco publico é
primordialmente um espaco de negociagdo das categorias na acdo, e ndo um espago
ocupado por uma totalidade de sentido das categorias. A visibilidade da Jurema ocorre

ndo sé como um movimento oriundo do campo religioso e suas disputas de poder, ela é

120 Acredito que a teoria habermasiana apresenta problemas para a interpretacdo do que ocorre em outras
partes do mundo, porém me atenho a realidade brasileira.

121 Nesse ponto me remeto a titulo de exemplificacdo & criacdo do Comité Nacional da Diversidade
Religiosa, no ambito da Secretaria de Direitos Humanos da Presidéncia da Republica. Acredito que a
iniciativa governamental em estabelecer o 6rgdo deve ser compreendida com entusiasmo, porém o debate
sobre a liberdade religiosa e a intolerancia deve ser colocado para toda a sociedade civil, somente assim
as politicas publicas e as politicas de afirmagdo desenvolvidas por meio da atuacdo do Comité ganharam
legitimidade entre os cidadaos que comp8em a sociedade brasileira. Esse tipo de a¢do garantird ndo so as
liberdades individuais, como a igualdade em termos de cidadania.



178

possibilitada através do proprio espaco publico que legitima, ainda que de forma
incipiente e ndo emancipadora, 0 questionamento sobre o lugar de juremeiros e
candomblecistas, agentes que buscam os valores ligados a cidadania a partir de um
espago das razdes justificado principalmente por meio da religido. Nesse sentido, a
religido infere um poder emancipador que o processo de secularizacdo, academicista,
n&o percebe ou ignora.

A liberdade religiosa é um direito ligado aos direitos humanos, entretanto,
quando apenas colocamos a tolerancia religiosa em termos de direitos o debate no
campo politico € enfraquecido. Na relacdo entre antropologia e direitos humanos, como
exemplo, o debate geralmente ndo vislumbra um consenso porque 0 campo
antropologico ndo apreende “a sofisticagdo e a atualidade das questdes” (VELHO, 1997:
140) em disputa no cenario atual, tendendo a congelar as diferentes perspectivas dentro
de um etnocentrismo superorganico culturalista que ndao permite o dialogo entre as
varias sociedades no mundo globalizado. Aqui, me lembro, particularmente, de
Foucault (2007b) e sua ideia de panoptico quando o autor nos coloca a antropologia e a
sociologia, dentre outras areas das ciéncias humanas, como disciplinas reguladoras na
modernidade. E na tentativa de superar esse embate, sem grandes avancos, que trago o
caso dos religiosos e seu poder de invengdo e acdo (WAGNER, 2010) para que esses
possam nos ensinar a repensar o lugar do dialogo, e suas potencialidades de ganho,
entre antropologia e direitos humanos e entre antropologia e democracia, por exemplo.

O anseio cotidiano sobre as questdes relativas a intolerancia religiosa deve ser
debatido, mas o espago democratico em que teremos a possibilidade de um efetivo
didlogo entre anseios, liberdades e direitos ndo é o espaco publico alheio as
subjetividades existenciais e morais. Como disse Habermas (2000: 345), em sua analise
sobre a critica da razdo foucaultiana, “a mortificacao da relacdo dialdgica transforma os
sujeitos, que se voltam para si mesmos monologicamente, em objetos uns para 0s
outros, € s6 em objetos”. Argumentar sobre a liberdade religiosa somente em termos de
direitos é ndo discutir a intolerancia, mas colocar a priori o dever da tolerancia para os
cidaddos (objetos) e ndo perceber os desencontros argumentativos, o optimum de
diferenca relacional levistraussiano, entre 0s sujeitos morais e suas posi¢coes. A
principio, poderiamos ndo encontrar nenhuma problematica sobre a relacdo entre
liberdade, democracia e direito, mas a problematica é requerida no campo empirico da

acao.



179

No Brasil temos um grande contingente de religides que nossos antrop6logos
denominam como magicas, ndo éticas, sem as nocdes de individualidade e
responsabilidade moral. Essa Ultima acep¢do levou Montero (1994; 2011; 2012) a
considerar que as religides de matrizes africana e indigenas ndo constituem agentes
politicos aptos para o debate politico. Ora, ndo podemos desacreditar em movimentos
que acontecem com periodicidade anual e que congregam a cada edicdo um nimero
maior de participantes. Reunir 3.000 pessoas que se envolvem em um discurso politico
e religioso na area de uma mata de dificil acesso e 20.000 pessoas em uma caminhada
religiosa em Recife, area da maior metropole da Regido Nordeste, ndo é algo que nos
pesquisadores podemos desmerecer. O Kipupa Malunguinho e a Caminhada dos
Terreiros de Pernambuco sdo eventos que querem dizer algo a mais para a sociedade
abrange, e para que consigamos percebé-los em suas contrainvences praticas e
discursivas devemos nos voltar para esses eventos ndo apenas COmO mMeros
acontecimentos interpretaveis a partir de esquemas culturais (SAHLINS, 1990: 191),

mas

[...] E preciso entender por acontecimento ndo uma decisdo, um
tratado, um reino, ou uma batalha, mas uma relagéo de forgas que
se inverte, um poder confiscado, um vocabulario retomado e
voltado contra seus utilizadores, uma dominagdo que se
enfraquece, se distende, se envenena e outra que faz a sua entrada,
mascarada (FOUCAULT, 2012: 73).

Por meio do Kipupa e da Caminhada, esses sujeitos estdo nos mostrando que
uma nova configuracdo politica esta acontecendo e, 0 mais interessante, ndo s6 por ser
constituida por pessoas em sua grande maioria oriundas das classes populares, mas por
meio de religiosidades que até entdo ndo eram relacionadas a politica, mas a
perspectivas estritamente culturais, ndo éticas e magicas. As religides de matriz afro-
indigena sempre foram resguardadas em abordagens culturalistas, seja pelo Estado, seja
pelas pesquisas académicas, porém, agora, sdo os religiosos de matriz afro-indigena que
comecam a fomentar o debate politico em uma compreensao formulada por meio da
apropriacao, religiosa, do que deva constituir um Estado Democratico de Direito. Diante
desse fato empirico, minha atencdo se volta para as rupturas discursivas entre 0s

entendimentos expressos pelos sujeitos no mundo da vida, pelo meio académico —



180

considerando as proprias descontinuidades encontradas em suas varias correntes,
abordagens, analises, etc. — e pelo Estado.

Como a liberdade diz respeito a experiéncia humana e aos fatos da vida
cotidiana, ela é uma questdo crucial para a politica. 1sso porque, a liberdade é o motivo
dos homens conviverem politicamente organizados no @mbito de um espacgo publico,
palco para a acdo e o discurso no desenvolvimento da esfera publica. Nesse sentido, a
liberdade ndo é marginal para a politica, como a tradicdo intelectual moderna de
inspiracdo filosofica tende a expressar quando coloca a liberdade em termos de
pensamento e de vontade, ou, ainda, como o liberalismo, que minimizou a politica na
area de manutencdo dos interesses individuais, pelo contrério, a liberdade pertence ao
campo da agdo politica. Acdo, essa, que transforma o mundo da vida. Tal argumento
pode ser comprovado ao percebermos que as a¢des constituem aquilo que deve ser
coibido e ndo o pensamento. E como a politica — estendendo-se para o Estado e também
para o direto — depende de homens em agdo, a liberdade surge como a outra face da
mesma matéria (ARENDT, 2013).

Quando cito os conceitos de liberdade, democracia e direito, a politica aparece
sob a forma de Estado Democréatico de Direito, um tipo de governo que converge para
uma cidadania oriunda das liberdades de acéo transformadoras. No campo da religido, a
liberdade religiosa é uma liberdade de acdo que transforma a vida cotidiana,
modificando também o significado sobre o entendimento de conceitos e categorias. O
Estado laico que a acdo dos sujeitos de minha pesquisa reclama ndo é apenas um Estado
que legitima a religido de seus cidaddos por meio de uma liberdade negativa, mas uma
laicidade que permite o fortalecimento da democracia politica e social com vistas ao
bem comum, como na perspectiva de Tocqueville (1998). Nesse sentido, a liberdade de
culto religioso liga-se a acéo politica e ndo, apenas, a liberdade de pensamento. Sao as
relagdes concretas que estabelecem as diretrizes de como deve atuar o Estado
Democréatico de Direito no aprimoramento da cidadania tal qual requerida por seus
cidaddos apos a formulacdo de um consenso.

Os religiosos presentes no Kipupa Malunguinho e na Caminhada dos Terreiros
de Pernambuco me levam a pensar em controvérsias religiosas, principalmente quando
se referem ao que consideram a intolerancia dos sujeitos pertencentes as igrejas
neopentecostais, sobre o que seja a liberdade religiosa. E é sobre essas controvérsias que

os juremeiros e candomblecistas solicitam a presenca do Estado para garantir seus



181

direitos negativos dentro de um espaco em que o ideal moral de suas liberdades atinja
uma ética democratica fundada pelo respeito as escolhas pessoais subordinadas a
equidade. Em outros termos, o Estado Democréatico de Direito, e seu compromisso com
a laicidade em tempos de secularizacgdo, € traduzido como a possibilidade de efetivagdo
sobre o aperfeicoamento da sociedade sob o jugo da democracia politica e social em que
os temas da igualdade e da liberdade sdo os norteadores maiores.

No que tange a antropologia, essa disciplina deve assumir sua posicao
responsavel de mediadora, propiciando que aqueles com 0s quais suas pesquisas sao
realizadas surjam no cenario mais amplo como sujeitos que compdem o mundo da vida.
Minha afirmagdo vai para além de uma postura protetiva de tais sujeitos, o quero
demonstrar é a necessidade de que esses sujeitos surjam como agentes de si proprios e
da sociedade por meio de suas convicgOes politicas e de suas liberdades de acdo. Aqui
reside uma ética da disciplina que curiosamente vem sendo renegada no campo
brasileiro, fazendo com que a antropologia se distancie da politica, do Estado e de seus
cidaddos, esses ultimos, o foco de nossas pesquisas.

No caso da religido, a intolerancia religiosa ndo é um assunto somente dos
sujeitos religiosos, tampouco um direito que se faz presente muito mais como um dever,
mas uma problematica que requer uma discussdo mais ampla porque esta contida na
forma de atuagdo de uma sociedade em meio a liberdade democratica. O critério de
reciprocidade, denominado por Rawls (2004: 181) como uma relacdo de amizade civica,
me coloca uma indagacdo ligada a grande teoria antropoldgica da reciprocidade
maussiana quando conjugada a antropologia. Nesse ponto € interessante a observacao de
Viveiros de Castro (1999) sobre a antropologia no Brasil e a antropologia do Brasil e
entre as divergéncias que dai surgem, prefiro a criatividade de uma antropologia
brasileira disposta a discutir os grandes temas e epistemologias a partir das
controvérsias particulares que encontramos entre 0s diversos grupos, segmentos,
classes, etc. Como uma “disciplina indisciplinada” (GEERTZ, 1995: 97), a
antropologia, mediante suas pesquisas empiricas, pode assumir a tarefa de demonstrar a
dependéncia — uma versdo de nossa conhecida reciprocidade antropoldgica — entre as

instituicbes livres e fé religiosa de seus cidaddos, estimulando a revisdo de



182

entendimentos que a priori engessam a compreensdo sobre a esfera social e suas
diversas formas de socialidade'?.

Assim, para além das criticas que teco sobre o papel da antropologia frente a
uma agenda puablica formulada pelos agentes em suas vidas cotidianas, o que vejo
acontecer em Recife por intermeédio dos sujeitos religiosos, por meio da Jurema e de sua
ligacdo com o Candomblé, é o inicio de uma possibilidade real de debate no espacgo
publico. Um debate ndo somente em torno de liberdade religiosa, politica e direito, mas
um debate que pode ser promissor para revermos o conceito de secularizacdo e suas
variacdes, tal qual Taylor (2011) imp6s como necessidade, entretanto a partir do que 0s
religiosos tém a nos mostrar, a partir dos processos de subjetivacdo que constituem suas
existéncias éticas (FOUCAULT, 2011)*?®. Por meio da religido estamos presenciando a
constitui¢do, ainda incipiente, de uma sociedade civil, de uma comunidade politica
(RAWLS, 2011) ligada a ideia de coopera¢do entre os cidadaos para a boa vida em
termos de equidade e liberdade que requer a participacdo do Estado como o fomentador

do debate por ndo ter meios efetivos de se constituir alheio a ele.

122 Inspiro-me no social aos moldes de uma sociabilidade tardeana compreendida como o encontro do
aspecto subjetivo do sujeito/individuo com o puablico ou a opinido publica. A sociabilidade, dessa forma,
ndo é entendida como essencialmente politica, mas também perpassada pelo sentimento religioso e por
todas as agOes experimentadas no &mbito do vivido (TARDE, 2005). Mas para que consigamos atingir a
sociabilidade colocada por Tarde devemos objetificar (WAGNER, 2010) a cultura tornando-a visivel a
ponto de nos servir como um constructo explanatdrio sobre a realidade.

123 Embora Taylor (2010b) critique o pensamento foucaultiano, em relacéo a assertiva sobre a morte do
sujeito na modernidade, acredito que em seus Ultimos escritos, Foucault (2011; 2013) nos traz uma
revisao de sua abordagem e da um novo folego para a sua investigacdo sobre a histdria da racionalidade.
Essa observagdo sobre a potencialidade do sujeito no “altimo” Foucault € bem expressa por Habermas
(2000).



183

CONCLUSAO

Essa pesquisa pretendeu um dialogo promissor entre religido e politica. Quando
me coloquei a pesquisar a Jurema no cenario urbano de Recife, e de sua regido
metropolitana, a visibilidade que tal religido alcancava se dava por meio da politica.
N&o questiono a ascensdo da Jurema em uma perspectiva de aproximacdo de novos
adeptos, acredito que essa caracteristica é pertinente, entretanto ndo se configura como a
mais proficua. Ao considerar 0 que 0s juremeiros me diziam, ndo bastaria me voltar
para uma abordagem em que 0s aspectos da conversdo, como exemplo, tenderiam a
facilitar minha compreensdo de tal visibilidade; pelo contrério, durante o trabalho de
campo nunca ouvi nenhum religioso dizer nada parecido com conversao a religiosidade
da Jurema. Por outro lado, os consulentes que procuram 0s juremeiros para realizarem
trabalhos de cura, para resolverem questbes trabalhistas e amorosas, como aqueles
descritos por Pinto (2006), ndo sdo os agentes responsaveis pela visibilidade da Jurema,
tampouco 0s agentes que se distinguem a0 mesmo tempo como juremeiros e
candomblecistas.

Ao me voltar para minhas impressdes durante a participacdo na Pesquisa
Socioecondmica e Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiros, e,
posteriormente, para os resultados dessa investigagdo, me parecia equivocado
considerar a forte presenca da Jurema no cenario religioso recifense como algo recente.
A divulgacdo dos dados foi o primeiro indicativo mais amplo, por ser a pesquisa uma
acdo do Ministério do Desenvolvimento Social e da UNESCO, da visibilidade da
Jurema, mas ndo o seu real motivo. Como tentei explicitar em diversas passagens, a
Jurema é inata por ser uma questdo de ancestralidade indigena passada pelo sangue, o0
que justifica a auséncia de relatos sobre conversao, e, por isso ndo a compreendi apenas
enquanto uma religido, mas como uma ontologia. Sua visibilidade ¢ uma questdo
politica que perpassa os anseios daqueles que por décadas se viram invisiveis aos olhos
dos intelectuais, dos servigos publicos de saude — como o Servigo de Higiene Mental —
dos governantes e que, hoje, lutam contra a intolerancia religiosa.

A0 mesmo tempo em que a ascensdo da Jurema ocorre por estratégias politicas
de seus agentes, sua invisibilidade foi oriunda de outras estratégias politicas. Gilberto
Freyre aliado a Ulysses Pernambucano, e a todos os médicos e intelectuais que

compunham a Escola de Psiquiatria de Recife, foram os responsaveis pelo ocultamento



184

da Jurema enquanto religido presente dentro dos terreiros de Candomblé da cidade,
constituindo, portanto, parte das pertencas religiosas dos sujeitos aos quais suas
pesquisas se direcionavam. Porém, mesmo considerando a alianca entre ciéncias sociais
e medicina, fora Gilberto Freyre aquele quem influenciou diretamente as abordagens
socio-antropologicas sobre o nordeste e suas religiosidades por ser o autor o grande
expoente dos estudos daquela regido dentro do campo socioldgico. A epistemologia
politica de Freyre ndo deixava lugar para o indio em sua exaltacdo da Regido Nordeste,
era as legides dos homens negros como a noite, para lembrarmos o poeta Castro Alves
como o fez Bastide (2011d), as responsaveis pelo desenvolvimento da nacdo brasileira.

Retomando o papel da visibilidade juremeira, a politica foi acionada por meio da
liberdade de acéo de seus agentes. O Kipupa Malunguinho e a Caminhada dos Terreiros
de Pernambuco foram constituidos ndo somente como rituais publicos, mas
principalmente, como estratégias de luta e reivindicacdo no espaco publico.
Acontecimentos que tornaram visiveis uma relacéo de forgas na sociedade civil, onde os
religiosos confiscam temas do direito e conceitos préprios a0 mundo académico para
exigirem uma esfera publica direcionada ao debate entre anseios individuais e Estado
com vistas ao consenso. Dessa observacgdo, tais agentes nos colocam a necessidade de
repensarmos nosso instrumental analitico, nossos proprios conceitos e categorias, assim
como exige que o mundo da politica, o Estado, se volte para suas aspiracdes praticas
enguanto religiosos que vivem uma vida cotidiana e que se sentem constrangidos em
seus direitos negativos de liberdade religiosa. Liberdade, essa, que ndo deve ser
vislumbrada como algo transcendental, como criticou Arendt (2013), mas como uma
pratica real, uma acao formulada por subjetividades morais.

Como pesquisadora, durante todo o tempo em que estive em trabalho de campo
e até mesmo no periodo de escrita deste trabalho, me foi requisitado uma posicéo critica
sobre aquilo que eu via acontecer. Por diversas ocasides me foi relatado casos de
intolerancia religiosa e me foi pedido uma opinido sobre os ocorridos e como eu poderia
me posicionar enquanto pesquisadora. Casos de terreiros depredados e queimados eram
historias constantes, assim como desrespeito em espagos publicos somente pelo fato de
que os religiosos estavam vestidos com toda a roupa na cor branca. De outra maneira, 0s
agentes colocavam as acOes realizadas em seus terreiros por intermédio do Estado,
como campanhas de vacinagdo e conscientizacdo, sobre os mais variados temas, da

populacdo do entorno. Dentro de suas proprias tradi¢bes, ha a discussdo sobre a lei do



185

siléncio na cidade de Recife, lei que religiosos se colocam a favor e outros contra por
afetar as casas que optam pelo desenvolvimento dos rituais realizados no periodo
noturno. Nesse sentido, reduzir o direito negativo de pertencga religiosa apenas como um
direito de pensamento € renegar 0 que esses sujeitos vivenciam em suas vidas
cotidianas. S&o as acOes praticas que 0s agentes apresentam como argumento para a
discussdo de suas liberdades religiosas, exigindo posicionamentos da academia e do
Estado.

A juncdo de todos esses processos religiosos, que se transfiguram em processos
politicos, me fez assumir uma postura em que destaco as formula¢des em torno do
poder e do contrapoder para compreender as relagdes estabelecidas entre a esfera da
religido e a esfera da politica. Entretanto, a politica da qual me remeto, quando a elenco
por meio da antropologia, é expressa pela ideia de uma antropologia politica que
desconstroi estruturas e que desordena entendimentos para reorientad-los em consonancia
a capacidade de agéncia dos sujeitos no mundo da vida (CLASTRES, 2003a). Acredito
que essa seria a maior contribuicdo de nossa disciplina para os anseios daqueles que
estdo ao centro de nossas pesquisas, anseios que por estarem ao centro ndo deixam de
dialogar com as margens, margens que podem ser 0 centro para outras existéncias e

perspectivas.



186

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ALCHONE, Murilo de Avelar. Catimbo na Encruzilhada das Racas: religido,
psiquiatria, sociologia, raga e cultura no Recife dos anos 1930-1940. 2012. Dissertagao
(Mestrado em Sociologia) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2012.

ALMEIDA, Maria das Gracas Andrade Ataide de. A Construcdo da Verdade
Autoritéria. Sdo Paulo: HumanitassfGFGFLCH/USP. 2001.

ALMEIDA, Ronaldo de. Religido em transicdo. In: MARTINS, C. B.; DUARTE, L. F.
D. (Ed). Horizontes das ciéncias sociais no Brasil: antropologia. Sdo Paulo:
ANPOCS: Bacarolla. 2010. p. 367-405.

ANDRADE, Nair de. Musicalidade do escravo negro no Brasil. In: Novos Estudos
Afro-Brasileiros. Trabalhos apresentados ao 1° Congresso Afro-Brasileiro realizado no
Recife, em 1934. Recife: Fundacdo Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 194-200.

ANSALDI, Saverio. Spinoza et le baroque. Infini, désir, multitude. Paris: Editions
Kime. 2001.

ARAUJO, Ricardo Benzaquen. Guerra e Paz. Casa Grande & Senzala e a Obra de
Gilberto Freyre nos Anos 30. S&o Paulo, Editora 34, 2005.

ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. S&o Paulo: Cia das Letras, 2012.

Que é a Liberdade? In: . Entre o passado e o futuro. S&o Paulo:
Perspectiva, 2013. p. 188-220.

ARGAN, Giulio Carlo. Imagem e persuasdo: ensaios sobre o barroco. Sdo Paulo:
Companbhia das Letras, 2004.

ARISTOTELES. Etica a Nicomaco. In: Os Pensadores. Sdo Paulo: Nova Cultural,
1991.

ASAD, Talal. Genealogies of religion. Discipline and reasons of power in Christianity
and Islam. Baltimore: John Hopkins University Press, 1993.

A construcdo da religido como uma categoria antropoldgica. Cadernos
de Campo, S&o Paulo, n. 19, p. 263-284, 2010.

ASSUNCAO, Luiz. O reino dos mestres: a tradicio da Jurema na Umbanda
nordestina. Rio de Janeiro: Pallas, 2006.

BANAGGIA, Gabriel. Inovagbes e controvérsias na antropologia das religides afro-
brasileiras. 2008. Dissertacdo (Mestrado em Antropologia Social) — Museu Nacional,
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2008.

BARBOZA FILHO, Rubem. Tradigdo e artificio: iberismo e barroco na formacéo
americana. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2000.



187

BASTIDE, Roger. Imagens do Nordeste Mistico em Branco e Preto. Rio de Janeiro:
O Cruzeiro, 1945.

Carta Aberta a Guerreiro Ramos. Revista Anhembi, Sdo Paulo, ano 11,
v. X1, n°.36, nov. 1953, pp. 521-528.

As religides africanas no Brasil. Contribuicdo a uma Sociologia das
Interpenetracdes das Civilizacdes. Sdo Paulo: Pioneira-USP, 1971.

As Américas Negras: as civilizacbes africanas no Novo Mundo. Sao
Paulo: EDUSP, 1974.

O encontro entre deuses africanos e espiritos indigenas. In: . O
Sagrado Selvagem e outros ensaios. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2006. p. 218-
235.

O Candomblé da Bahia — Rito Nagé. Sao Paulo: Cia das Letras, 2009.

A volta ao barroco ou a ligdo do Brasil. In: . Impressdes do Brasil.
Org. de F. Frehse e S. Titan Jr. S&o Paulo, Imprensa Oficial, 2011a. p. 87-91.

Ensaio de uma estética afro-brasileira. In: . Impressdes do Brasil.
Org. de F. Frehse e S. Titan Jr. Sdo Paulo, Imprensa Oficial, 2011b. p. 93-120

Sociologia e literatura comparada. In: . Impressoées do Brasil. Org.
de F. Frehse e S. Titan Jr. S&o Paulo, Imprensa Oficial, 2011c. p. 153-160.

VariagOes sobre a porta barroca. In: . Impressdes do Brasil. Org.
de F. Frehse e S. Titan Jr. Sdo Paulo, Imprensa Oficial, 2011d. p. 133-142.

BERGER, Peter Ludwig. A Dessecularizacdo do Mundo: uma visdo global. Religido e
Sociedade, Rio de Janeiro, 21 (1): 9-24, 2000.

O Dossel Sagrado. S&o Paulo: PAULUS, 2004.

BIRMAN, Patricia. Imagens religiosas e projetos para o futuro. In: BIRMAN, Patricia
(Org.), Religido e Espaco Publico. S&o Paulo: Attar, 2003. p. 235-255.

BRANDAO, Alfredo. Os negros na histéria de Alagbas. In: Estudos Afro-Brasileiros.
Trabalhos apresentados ao 1° Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934.
Recife: Fundacdo Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 55-91.

BRANDAO, Maria do Carmo, MOTTA, Roberto. Adio e Badia: carisma e tradi¢do no
Xang6 de Pernambuco. In: SILVA, Vagner Gongalves da (Org.), Memoria Afro-
brasileira: caminhos da alma. Sdo Paulo: Selo Negro, 2002. p. 49-87.

BRASIL, Ministério do Desenvolvimento Social e Combate a Fome. Alimento: Direito
Sagrado — Pesquisa Socioecondmica e Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais



188

de Terreiros. Brasilia, DF: MDS; Secretaria de Avaliacdo e Gestdo da Informacao,
2011.

BURYTI, Joanildo. Entre o reino de Deus e a autoridade civil: anotagdes sobre
pentecostais, cultura e politica no Brasil contemporaneo. In: XX Reunido da
Associacdo Nacional de Po6s-Graduacdo e Pesquisa em Ciéncias Sociais, 1996.
Caxambu-MG: Anpocs, 1996.

CAMARGO JUNIOR, Jovelino M. de. Abolicio e suas causas. In: Estudos Afro-Brasileiros.
Trabalhos apresentados ao 1° Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934.
Recife: Fundacao Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 153-170.

CAMPOS, Roberta Bivar C. Emocdo, magia, ética e racionalizacdo: as multiplas
faces da Igreja Universal do Reino de Deus. 1995. Dissertagdo (Mestrado em
Antropologia) — Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 1995.

O profeta, a palavra e a circulagdo do carisma pentecostal. Revista de
Antropologia, Sao Paulo, USP, 2011, V. 54 N° 2.

CAMPOS, Roberta Bivar C., GUSMAO, Eduardo Henrique A. Religido em
movimento: relacdes entre religido e modernidade. Campos 11(1): 65-83, 2011.

Reflex6es Metodoldgicas em Torno da Conversdo na IURD: colocando
em perspectiva alguns consensos. Estudos de Sociologia, vol. 18, n. 34, p. 57-74, 2013.

CAMPOS, Roberta Bivar C., MARIZ, Cecilia Loreto. Pentecostalism and ‘National
Culture’: a dialogue between Brazilian Social Sciences and the Anthropology of
Christianity. Religion and Society: Advances in Research, 2 (2011): 106-121.

CAMPOQOS, Zuleica Dantas Pereira. O Combate ao Catimbd: praticas repressivas as
religiGes afro-umbandistas nos anos trinta e quarenta. 2001. 311f. Tese (Doutorado em
Historia) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2001.

CAMURCA, Marcelo. Da “Boa” e da “Ma Vontade” para com a Religido nos Cientistas
Sociais da Religido Brasileiros. Religido e Sociedade, Rio de Janeiro, 21 (1): 67-86,
2000.

A realidade das religides no Brasil no Censo do IBGE. In: TEIXEIRA,
Faustino; MENEZES (Orgs.), As religibes no Brasil: continuidades e rupturas.
Petropolis, Vozes, 2006. p. 35-48.
CANDIDO, Antonio. A Sociologia no Brasil. Tempo Social, 18 (1), Sdo Paulo, 2006.

CAPONE, Stefania. A busca da Africa no Candomblé. Rio de Janeiro: Contra Capa
Livraria/Pallas, 2009.

CARLINI, Alvaro. Cachimbo e Maraca: o catimb6 da Missdo (1938). Sdo Paulo:
CCSP, 1993.



189

CARDOSO, Fernando Henrique Cardoso. Um livro perene. In: FREYRE, Gilberto.
Casa-Grande & Senzala. S&o Paulo: Global, 2005. p. 19-28.

Pensadores que inventaram o Brasil. S&o Paulo: Cia das Letras, 2013.
CARNEIRO, Edison. Ladinos e Crioulos. Rio de Janeiro: Civilizacao Brasileira, 1964.
CARPENTIER, Alejo. Lo barroco y lo real maravilloso. Conferencia dictada en le
Ateneo de Caracas el 22 de mayo de 1975. Circulo de Poesia, Revista Electronica de

Literatura, dec., 2011. Disponivel em: < http://circulodepoesia.com/2010/12/lo-barroco-
y-lo-real-maravilloso-conferencia-de-alejo-carpentier/>. Acesso em: 12 nov. 2012.

CARVALHO, José Jorge de. Violéncia e Caos na Experiéncia Religiosa: a dimensdo
dionisiaca dos cultos afro-brasileiros. In: MOURA, Carlos Eugénio Marcondes de
(Org.), As Senhoras do Passaro da Noite. Sdo Paulo: EDUSP, 2003. p. 85-120.

CARVALHO, Marcus Joaquim M. de. Liberdade: rotinas e rupturas do escravismo no
Recife, 1822-1850. Recife: Ed. Universitaria UFPE, 2010.

O Quilombo de Malunguinho, o Rei das Matas de Pernambuco. In: REIS,
Jodo José; GOMES, Flavio dos Santos (Orgs.), Liberdade por um fio: historia dos
quilombos no Brasil. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2011. p. 407-432.

CARVALHO, Rodrigues de. Aspectos da influencia africana na formagdo social do
Brasil. In: Novos Estudos Afro-Brasileiros. Trabalhos apresentados ao 1° Congresso
Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. Recife: Fundagdo Joaquim
Nabuco/Massangana, 1988. p. 17-74.

CASANOVA, José. Public religions in the modern world. Chicago: University of
Chicago Press. 1994.

The Secular, Secularizations, Secularisms. In: CALHOUN, Craig;
JUERGENSMEYER, Mark; VanANTWERPEN, Jonathan (Ed.). Rethinking
Secularism. New York: Oxford University, 2011. p. 54-74.

CASCUDO, Luiz da Camara. Meleagro: pesquisa do catimbo e notas da magia branca
no Brasil. Rio de Janeiro: Agir, 1978.

Notas sobre o Catimbd. In: Novos Estudos Afro-Brasileiros. Trabalhos
apresentados ao 1° Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. Recife:
Fundacao Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 75-129.

CASTRO, Josué de. Homens e Caranguejos. Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira,
2010.

CAVALCANTI, Pedro. As seitas africanas do Recife. In: Estudos Afro-Brasileiros.
Trabalhos apresentados ao 1° Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934.
Recife: Fundacdo Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 243-257.


http://circulodepoesia.com/2010/12/lo-barroco-y-lo-real-maravilloso-conferencia-de-alejo-carpentier/
http://circulodepoesia.com/2010/12/lo-barroco-y-lo-real-maravilloso-conferencia-de-alejo-carpentier/

190

CAVALCANTI, Zaida Maria Costa. O Estado Novo. Agamenon Magalh&es e 0 ensino
religioso. DEC: biografia de uma instituicdo cinqiientenaria. Recife: Secretaria de
Educacéo do Estado de Pernambuco. Departamento de cultura, 1986, p. 45-59.

CLASTRES, Pierre. Copérnico e os selvagens. In: . A Sociedade Contra o
Estado. Sdo Paulo: Cosac & Naify, 2003a. p. 21-41.

Do Um sem o Mdltiplo. In: . A Sociedade Contra o Estado. Séo
Paulo: Cosac & Naify, 2003b. p. 185-192.

COSTA, Manoel do Nascimento. Frutos da Memoria e da Vivéncia. O Grande
Sacrificio do Boi na Nacdo Nagb e Outras Tradicdes dos Xangbs de Recife. In:
MOURA, Carlos Eugenio Marcondes de. (Org.), As Senhoras do Passaro da Noite.
Séo Paulo: EDUSP, 2003. p. 167-187.

CSORDAS, Thomas J. Embodiment and experience. The existencial ground of culture
and self. Cambridge: University Press, 1994,

Body/Meaning/Healing. New York: Palgrave USA, 2002.

DANTAS, Beatriz Gois. Vovo Nagd e Papai Branco: usos e abusos da Africa no
Brasil. Rio de Janeiro: Graal, 1988.

DELEUZE, Gilles. Foucault. Sdo Paulo: Brasiliense, 2005.

Conversacdes. Sdo Paulo: Editora 34, 2010.

DIARIOO DA  MANHA. Historico. Recife, s/d.  Disponivel em:
<http://www.diariodamanha-pe.com.br/texto/historico.html>. Acesso em: 18 jan. 2014.

DOIMO, Ana Maria. Movimentos Sociais Urbanos, Igreja e Participacdo Popular.
Petrépolis: Vozes. 1984.

DOMINGOS, O. Propositos da Eugenia. Boletim de Higiene Mental, Recife, ano 6,
n.3, jul. 1938. p. 02.

DOMINGUES, Petrénio. Movimento negro brasileiro: alguns apontamentos historicos.
Tempo, vol. 12, n. 23, 200, p. 100-122.

DURKHEIM, Emile. As Formas Elementares da Vida Religiosa. S&o Paulo: Paulus,
1989.

EAGLETON, TERRY. O debate sobre Deus: razéo, fé e revolugdo. Rio de Janeiro:
Nova Fronteira, 2011.

FERNANDES, Florestan. Tendéncias tedricas da moderna investigacdo etnoldgica no
Brasil. In: . Investigacdo etnoldgica no Brasil e outros ensaios. Petrépolis:

Vozes, 1975. p. 119-190.

O Negro no Mundo dos Brancos. Sdo Paulo: Global, 2007.



http://www.diariodamanha-pe.com.br/texto/historico.html

191

FERNANDES, Goncalves. Investigacbes sobre os cultos negro-fetichistas do Recife.
Arquivos da Assisténcia a Psicopatas, Ano V, 1°. e 2°. Sem, 1935,n. 1 e 2.

Xangos do Nordeste — investigacBes sobre os cultos negro-fetichistas
do Recife. Rio de Janeiro, Civilizagdo Brasileira, 1937.

Prefacio a segunda edicdo. In: FREYRE, Gilberto. Problemas
Brasileiros de Antropologia. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio Editéra; Brasilia,
Instituto Nacional do Livro, 1973.

FERRETTI, Sérgio Figueiredo. Repensando o Sincretismo: Estudo sobre a Casa das
Minas. Sao Paulo: Edusp. 1995.

FONSECA, Edson Nery da. Recepcdo de Casa-Grande & Senzala no Recife dos Anos
30 e 40. In. KOSMINSKY, Ethel Volfzon; LEPINE, Claude; PEIXOTO, Fernanda
Areas (Orgs.), Gilberto Freyre em Quatro Tempos. Sdo Paulo: EDUSC/UNESP,
2003.

FOUCAULT, Michel. As Palavras e as Coisas. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2007a.

Vigiar e Punir. Petrépolis: Vozes, 2007b.

Isto ndo é um cachimbo. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2008.

A Hermenéutica do sujeito. S&do Paulo: Martins Fontes, 2011.

Nietzsche, a genealogia e a historia. In: . Microfisica do Poder.
Séo Paulo: Graal, 2012. p. 55-86.

O Governo de Si e dos Outros. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2013.

FREYRE, Gilberto. Mucambos do nordeste, algumas notas sobre o typo de casa
popular mais primitivo nordeste do Brasil. Rio de Janeiro: Servico de Patriménio
Historico e Artistico Nacional, 1937,

Interpretacdo do Brasil: aspectos da formagdo social brasileira como
processo de amalgamento de ragas e culturas. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio
Editora, 1947.

Quase Politica. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio Editora, 1966.

Regido e Tradi¢do. Rio de Janeiro: Gréafica Record, 1968.

Problemas Brasileiros de Antropologia. Rio de Janeiro: Livraria José
Olympio Editora, 1973.

Roger Bastide, Francés Abrasileirado. Afro-Asia, 1976.



http://www.livrariacultura.com.br/scripts/busca/busca.asp?palavra=KOSMINSKY,+ETHEL+VOLFZON&modo_busca=A
http://www.livrariacultura.com.br/scripts/busca/busca.asp?palavra=LEPINE,+CLAUDE&modo_busca=A
http://www.livrariacultura.com.br/scripts/busca/busca.asp?palavra=PEIXOTO,+FERNANDA+AREAS&modo_busca=A
http://www.livrariacultura.com.br/scripts/busca/busca.asp?palavra=PEIXOTO,+FERNANDA+AREAS&modo_busca=A

192

Vida Social do Brasil em Meados do Século XIX. Rio de Janeiro:
Artenova, 1977.

O Que Foi o I° Congresso Afro-Brasileiro do Recife. In: Novos Estudos
Afro-Brasileiros. Trabalhos apresentados ao 1° Congresso Afro-Brasileiro realizado no
Recife, em 1934. Recife: Fundacdo Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 348-352.

Nordeste. Rio de Janeiro: Record, 1989.

Manifesto Regionalista. Recife: FUNDAJ/ Massangana, 1996.

Sobrados & Mucambos. In. Intérpretes do Brasil. Vol. 2. Rio de
Janeiro: Nova Aguiar. 2002.

Casa-Grande & Senzala. Sao Paulo: Global, 2005.

GADAMER, Hans-Georg. Mito y Razon. Barcelona: Paidos Ibérica, 1997.

Verdade e Método Vol. | — tracos fundamentais de uma hermenéutica
filosofica. Petropolis: Vozes, 2011.

GEERTZ, Clifford. A Religido como Sistema Cultural. In: . A Interpretacéo das
Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989. p. 65-91.

After the fact: two countries, four decades, one anthropologist.
Cambridge, Harvard University Press, 1995.

O beliscdo do destino: a religido como experiéncia, sentido, identidade,
poder. In: . Nova luz sobre a Antropologia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001.
p. 149-165.

GERTH, H. H.; MILLS, C. Wright. Orientagdes Intelectuais. In. WEBER, Max,
Ensaios de Sociologia. Rio de Janeiro: LCT. 2010.

GIUMBELLI, Emerson. O fim da religido: dilemas da liberdade religiosa no Brasil e
na Franca. Sdo Paulo: Attar Editorial, 2002a.

Para além do “trabalho de campo”: reflexdes supostamente
malinowskianas. Revista Brasileira de Ciéncias Sociais. V. 17, n. 48, fev. 2002b, p.
91-108.

O “Baixo Espiritismo” e a Historia dos Cultos Meditunicos. Horizontes
Antropologicos, Porto Alegre, 9 (19): 247-281, jul. 2003.

A Presenca do Religioso no Espaco Publico: modalidades no Brasil.
Religido e Sociedade, Rio de Janeiro, 28 (2): 80-101, 2008.




193

GOLDMAN, Méarcio. A Possessdo e a Construcdo Ritual da Pessoa no Candomble.
1984. Dissertacdo (Mestrado em Antropologia Social) - Museu Nacional, Universidade
Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1984.

Os tambores dos mortos e os tambores dos vivos. Etnografia,
antropologia e politica em Ilhéus, Bahia. Revista de antropologia. 2003. V.46, n. 2,
p.445-476.

GOMINHO, Zélia de Oliveira. Veneza Americana x Mucambdpolis: o Estado Novo
na cidade de Recife (Décadas de 30 e 40). Recife: Companhia Editora de Pernambuco,
1998.

GONSALVES DE MELLO, José Antbnio. Apresentacdo. In: Estudos Afro-Brasileiros
—Vol. VI. Recife: Fundacdo Joaquim Nabuco/Massangana, 1988.

GRAMSCI, Antonio. Os intelectuais e a organizacdo da cultura. Rio de Janeiro:
Civilizagao Brasileira, 1982.

GRUNEWALD, Rodrigo de Azevedo. ‘Regime de indio’ e faccionalismo: os Atikum
da Serra do Uma. 1993. Dissertacdo (Mestrado em Antropologia Social) - Museu
Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1993.

HABERMAS, Jirgen. O Discurso Filosofico da Modernidade. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2000.

Mudanca Estrutural da Esfera Publica. Rio de Janeiro: Tempo

Brasileiro, 2003.

Religion in the Public Sphere, European Journal of Philosophy, v. 14,
n.1, 2006, p. 1-25.

Entre Naturalismo e Religido — estudos filoséficos. Rio de Janeiro:
Tempo Brasileiro, 2007.

HABERMAS, Jirgen; RATZINGER, Joseph. Dialética da secularizacdo. Sao Paulo:
Ideias & Letras, 2007.

HERVIEU-LEGER, Dani¢le. O Peregrino e o convertido: a religido em movimento.
Petropolis: Vozes, 2008.

HOBSBAWN, Erick J. Nagdes e Nacionalismos desde 1780. Rio de Janeiro: Paz e
Terra, 1990.

HOLANDA, Seérgio Buarque de. Raizes do Brasil. Sdo Paulo: Cia das Letras, 2005.

JAMES, William. Las Variedades de la Experiencia Religiosa: estudio de la
naturaliza humana. Tomo | e Il. México, D.F.: Prana, 2006.

KRISCHKE, Paulo. A Igreja e as Crises Politicas no Brasil. Petropolis: Vozes. 1979.



194

LATOUR, Bruno. Reflexao sobre o culto moderno dos deuses fe(i)tiches. Sao Paulo:
EDUSC. 2002.
Jamais fomos modernos. S&o Paulo: Editora 34, 2005.

Changer de société. Refaire de la Sociologie. Paris: La Découverte,

2006.

LEFEBVRE, Henri. Le Retour de la Dialectique. Paris: Messidor/Editions Sociales,
1986.

LEITE, Ligia Chiappini De Moraes. Do beco ao belo: dez teses sobre o regionalismo na
literatura. Estudos Historicos, 1995, vol. 8, n. 15: 153-159.

LEVI-STRAUSS, Claude. Raca e Historia. In: . Antropologia Estrutural Il. Rio
de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1993. p. 328-366.

Histéria e Etnologia. In: . Antropologia Estrutural. Rio de
Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003a. p. 13-41.

Lugar da Antropologia nas Ciéncias Sociais e Problemas Colocados por
seu Ensino. In: . Antropologia Estrutural. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro:
2003b. p. 385-424.

L’identité. Paris: Presses Universitaires de France, 2010a.

Tristes Tropicos. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2010b.

O problema do incesto. In: . As Estruturas Elementares do
Parentesco. Petropolis: Vozes, 2012. p. 49-63.

LIMA, Antdnio Carlos de Souza. Os relatérios antropolégicos de identificacdo de terras
indigenas da Fundacdo Nacional do indio. Notas sobre o estudo da relagdo entre
antropologia e indigenismo no Brasil, 1968-1985. In: OLIVEIRA, Jodo Pacheco de.
(Org.), Indigenismo e territorializagdo: poderes, rotinas e saberes coloniais no Brasil
contemporaneo. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria, 1998. p. 171-268.

LOCKE, John. Ensaio Acerca do Entendimento Humano. Sao Paulo: Nova Cultural,
1999.

MACHADO, Maria das Dores. A atuacdo dos evangélicos na politica institucional e a
ameaca as liberdades laicas no Brasil. In: LOREA, Roberto Arriada (Org.), Em defesa
das liberdades laicas. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2008. p. 145-157.
MACINTYRE, Alasdair. Depois da Virtude. Bauru, Sdo Paulo: EDUSC, 2001.

MAGGIE, Yvonne. Medo de feitico: relacdes entre magia e poder no Brasil. Rio de
Janeiro: Arquivo Nacional, 1992.



195

Guerra de Orixa: um estudo de ritual e conflito. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar Editor, 2001.

MARIZ, Cecilia Loreto. Secularizagdo e Dessecularizacdo: comentarios a um texto de
Peter Berger. Religido e Sociedade, Rio de Janeiro, 21(1): 25-39, 2000.

MELLO, José Antonio Gonsalves de. Uma Reedicdo Necessaria. In: Estudos Afro-
Brasileiros. Trabalhos Apresentados ao 1° Congresso Afro-Brasileiro realizado no
Recife, em 1934. Recife: Fundacdo Joaquim Nabuco/Massangana, 1988.

MELLO NETO, J. A. Gongalves de. A situacdo do negro sob o dominio hollandez. In:
Novos Estudos Afro-Brasileiros. Trabalhos Apresentados ao 1° Congresso Afro-
Brasileiro realizado no Recife, em 1934. Recife: Fundagdo Joaquim
Nabuco/Massangana, 1988. p. 203-221.

MENDONCA, Renato. O negro no folk-lore e na literatura. In: Estudos Afro-Brasileiros.
Trabalhos apresentados ao 1° Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934.
Recife: Fundacdo Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 01-16.

MERLEAU-PONTY, Maurice. A Natureza. S&o Paulo: Martins Fontes, 2006a.

MONTERO, Paula. Magia, Racionalidade e Sujeitos Politicos. Revista Brasileira de
Ciéncias Sociais, n° 26, 1994, p. 72-90.

Globalizacéo, Identidade e Diferenca. Novos Estudos CEBRAP, n° 49,
nov. 1997, pp. 47-64.

Religides e Dilemas da Sociedade Brasileira. In: MICELI, Sérgio,
(Org.), O que Ler na Ciéncia Social Brasileira (1970-1995). S&do Paulo:
Sumaré/ANPOCS/CAPES. 1999. p. 327-367.

Max Weber e os dilemas da secularizacdo: o lugar da religido no mundo
contemporaneo. Novos Estudos CEBRAP, n° 65, 2003, pp. 34-44.

Religido, pluralismo e esfera publica no Brasil. Novos Estudos
CEBRAP, 74: 47-65, 2006.

Jurgen Habermas: Religido, Diversidade Cultural e Publicidade. Novos
Estudos CEBRAP, 84: 199-213, 2009a.

Secularizacdo e espaco publico: a reinvencao do pluralismo religioso no
Brasil. Etnogréfica, vol. 13, n. 1: 7-16, 2009b.

O campo religioso, secularismo e a esfera publica no Brasil. Boletim
CEDES, Rio de Janeiro, v. 04, p. 01-09, 2011.

Controvérsias religiosas e esfera pablica: repensando as religides como
discurso. Religido e Sociedade, Rio de Janeiro, 32(1): 167-183, 2012.




196

MORAIS, Regis. Os Bispos e a politica no Brasil. S&o Paulo: Cortez. 1982.

MOTA, Carlos Guilherme. Ideologia da cultura brasileira (1933-1974). S&o Paulo:
Editora 34, 2008.

MOTTA, Roberto. As variedades do espiritismo popular na area do Recife: ensaio de
classificacéo. In: Boletim da cidade do Recife, n° 2 (nova série), dez. 1977. p. 97-114.

Catimbds, Xangds e Umbandas na Regido do Recife”, em Roberto
Motta (org.), Os Afro-Brasileiros (Anais do Il Congresso Afro-Brasileiro), Recife:
Editora Massangana, 1985, pp. 109-23.

Religibes Afro-Recifenses: ensaio de classificacdo. In Revista
Anthropologicas. Recife: Universidade Federal de Pernambuco/ Programa de Pds-
Graduacdo em Antropologia, série Religides Populares, ago./dez. 1997, p.11-34.

Religides Afro-recifenses: ensaio de classificagdo. In: CAROSO,
Carlos; BACELAR, Jeferson. (Orgs.). Faces da tradicdo Afro-brasileira. Rio de
Janeiro: Pallas, 1999 p. 17-35.

A modernidade do fetichismo: cientistas sociais, reunides, encontros e a
formacdo da igreja afro-brasileira. In: CIPRIANI, Roberto; ELETA, Paula; NESTI,
Arnaldo, (Orgs.), ldentidade e Mudanca na Religiosidade Latino-Americana.
Petropolis: Vozes, 2000a. p. 267-276.

Tempo e Milénio nas Religides Afro-Brasileiras. In: XXIV Reunido da
Associacdo Nacional de Pés-Graduacdo e Pesquisa em Ciéncias Sociais, 2000.
Petropolis-RJ: Anpocs, 2000b.

Escatologia e Visdo do Mundo nas Religides Afro-Brasileiras. In:
Sylvana Branddo (Org.) Historia das Religides no Brasil, vol. Il. Recife: Editora
Universitaria da Universidade Federal de Pernambuco, 2002. p. 75-107.

A Jurema do Recife: religido indo-afro-brasileira em contexto urbano. In
LABATE, Beatriz Caiuby e GOULART, Sandra Lucia. (Orgs.), O uso ritual das
plantas de poder. Campinas: Mercado de Letras, 2005. p. 279-299.

2006 “Candomblé, Xangd ¢ Catimbo: Transe de Extase ¢ Transe de
Possessdo no Nordeste do Brasil”, in Artur Cesar Isaia (org.), Orixas e Espiritos: O
Debate Interdisciplinar na Pesquisa Contemporanea, Uberlandia, M.G., EDUFU,
99-114.

Santidade, Sacrificio, Imagem e Festa: Crengas e Ritos Basicos da
Tradicdo Afrobrasileira. Revista do Instituto Arqueoldgico, Historico e Geografico
Pernambucano, v. 64, p. 11-49, 2011.

NABUCO, Joaquim. O Abolicionismo. In. Intérpretes do Brasil. Vol. 1. Rio de Janeiro:
Nova Aguiar, 2002.



197

OLIVEIRA, Alexandre Alberto Santos de. “A Jurema Manda!” A Jurema Sagrada e sua
decisiva representatividade territorial em Recife e Regido Metropolitana. In: 25°
Congresso Internacional da Soter, 2012. Belo Horizonte: SOTER, 2012.

Malunguinho Divindade Popular Entre a Histéria e o Sagrado: um
registro de seu imaginario no culto da Jurema Sagrada. Trabalho apresentado no 26°
Congresso Internacional da Soter, 2013. Belo Horizonte: SOTER, 2013.

OLIVEIRA, Lucia Lippi. A questdo nacional da Primeira Republica. Sdo Paulo:
Editora Brasiliense, 1990.

OLIVEN, Ruben George. Cultura Brasileira e Identidade Nacional: o eterno retorno. In:
MICELI, Sérgio (Org.), O que ler na ciéncia social brasileira (1970 — 2002). S&o
Paulo: ANPOCS, 2002. p. 15-43.

PALACIO, Carlos. Igreja e Movimentos Populares no Brasil. Sdo Paulo: Loyola.
1983.

PALLARES-BURKE, Maria Lucia Garcia. Gilberto Freyre: um vitoriano dos trépicos.
Sdo Paulo: UNESP, 2005.

PANDOLFI, Dulce Chaves. Pernambuco de Agamenon Magalh&es: consolidacéo e
crise de uma elite politica. Recife: Editora Massangana, 1984.

PARES, Luis Nicolau. Os impasses entre a esfera publica e o terreiro. Debates do
NER, Porto Alegre, ano 13, n. 22 p. 211-218, jul./dez. 2012.

PASSMORE, J. A. John Anderson and Twentieth-Century Philosophy. In:
ANDERSON, John. Introductory essay in Studies in Empirical Philosophy.
Sydney: Angus & Robertson. 1962.

PEIRANO, Mariza. Uma antropologia no plural: trés experiéncias contemporaneas.
Brasilia: Editora Universidade de Brasilia, 1992.

PEIXOTO, Fernanda Aréas. Dialogos Brasileiros: uma analise da obra de Roger
Bastide. S&o Paulo: EDUSP, 2000.

PIERUCCI, Antbnio Flavio. Interesses Religiosos dos Sociologos da Religido. In:
ORO, Ari Pedro e STEIL, Carlos Alberto (Orgs.), Globalizacdo e religido. Petropolis:
Vozes, 1997a. p. 249-262.

Reencantamento e Dessecularizacdo: a propésito do autoengano em
sociologia da religido. Novos Estudos CEBRAP, n° 49, 1997b, pp. 99-119.

Sociologia da Religido — Area Impuramente Académica. In: MICELI,
Sérgio (Org.), O que ler na Ciéncia Social brasileira (1970-1995). Vol. 2 Sociologia.
Séo Paulo/Brasilia: Ed. Sumaré/ ANPOCS/CAPES, 1999. p. 237-368.

A encruzilhada da fé. Folha de S&o Paulo, 19/05, 2002a.




198

Cadé a nossa diversidade religiosa? Folha de S&o Paulo, 29/12, 2002b.

O Desencantamento do Mundo — todos os passos do conceito em Max
Weber. S&o Paulo: Editora 34, 2005.

Religido como solvente - uma aula. Novos Estudos CEBRAP, n° 75,
jul. 2006a, pp.111-127.

Cadé nossa diversidade religiosa? — Comentarios ao texto de Marcelo
Camurca. In: TEIXEIRA, Faustino; MENEZES, Renata (Orgs.), As religides no Brasil:
continuidades e rupturas. Petrépolis, Vozes, 2006b. p. 49-51.

PIERUCCI, Antodnio Flavio & PRANDI, Reginaldo. A realidade social das religides
no Brasil. Sdo Paulo: Hucitec, 1996.

PINTO, Clélia Moreira. A Jurema Sagrada. In: MOTA, Clarice Novaes e Albuquerque,
Ulysses Paulino de (Orgs.), As Muitas Faces da Jurema: da espécie botanica a
divindade afro-indigena. Recife: NUPEEA. 2006. p. 125-150.

PERNAMBUCO. Comissdo Censitaria dos Mocambos. Observacdes estatisticas sobre
0s mocambos do Recife. Recife: Imprensa Oficial, 1939.

PERNAMBUCANO, Ulysses. A Agédo Social do Psiquiatra. Revista Latinoamericana
de Psicopatologia Fundamental, vol. IIl, nim. I. mar., 2005, 130-136.

POMPA, Cristina. Religido como traducdo: missionarios, Tupi e “Tapuia” no Brasil
colonial. Bauru, SP: EDUSC, 2003.

PRANDI, Reginaldo. A Religido no Planeta Global. In: ORO, Ari Pedro e STEIL,
Carlos Alberto (Orgs.), Globalizacéo e religido. Petrépolis: Vozes, 1997. p. 63-70.

RAMOS, Alberto Guerreiro. O problema do negro na sociologia brasileira. Cadernos
de Nosso Tempo, 2 (2): 189-220, jan./jun. 1954,

RAMOS, Arthur. As culturas negras no novo mundo: antropologia cultural e
psicologia social. Civilizacéo Brasileira, Rio de Janeiro, 1937.

O Negro Brasileiro. Recife: Fundacdo Joaquim Nabuco/Massangana,

1988.

Loucura e crime: questdes de psychiatria, medicina forense e
psychologia social. Porto Alegre: Livraria Globo/ Barcellos, Bertaso e Cia., 1937b.

RAWLS, John. O direito dos povos. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2004.

O liberalismo politico. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2011.




199

REESINK, Edwin. Raizes Historicas: a Jurema, Entedgeno e Ritual na Historia dos
Povos Indigenas no Nordeste. In: MOTA, Clarice Novaes e Albuquerque, Ulysses
Paulino de (Orgs.), As Muitas Faces da Jurema: da espécie botanica a divindade afro-
indigena. Recife: NUPEEA. 2006. p. 61-96.

Alteridades substanciais: apontamentos diversos. In. CARVALHO,
Maria Rosario de; REESINK, Edwin; CAVIGNAC, Julie (Orgs.), Negro no mundo
dos indios: imagens, reflexos, alteridades. Natal: EDUFRN, 2011. p. 245-288.

RIBEIRO, José. Catimbd: magia do Nordeste. Rio de Janeiro: Pallas, 1992.

RIBEIRO, René. Prefacio a 22 Edicdo. In: RAMOS, Arthur, O Negro Brasileiro.
Recife: Fundacgdo Joaquim Nabuco/Massangana, 1988.

RODRIGUES, Michelle Goncalves; CAMPOS, Roberta Bivar C.. Caminhos da
visibilidade: a ascensdo do culto a Jurema no campo religioso de Recife. Afro-Asia,
Salvador, n°. 47, p. 269-291, 2013.

RODRIGUES, Raimundo Nina. As Rac¢as Humanas e a Responsabilidade Penal no
Brazil. Rio de Janeiro: Editora Guanabara, 1934.

O Animismo Fetichista dos Negros Baianos. Rio de Janeiro, Civiliza-
cdo Brasileira, 1935.

As coletividades anormais. Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira,

1939.

Mesticagem, degenerescéncia e crime. Historia, Ciéncias, Saude-
Manguinhos. vol. 15, n. 4, Rio de Janeiro, out./dez. 2008a, 1151-1182.

Os Africanos no Brasil. Sdo Paulo: Madras, 2008b.

ROMANO, Roberto. Brasil: Igreja contra Estado. Sdo Paulo: Kairds. 1979.

ROMERO, Silvio. Estudos sobre a poesia popular do Brazil. Rio de Janeiro:
Laemmert & Cia, 1888.

Histéria da Literatura Brasileira. Rio de Janeiro: Livraria José
Olympio Editora, 1949.

SAHLINS, Marshal. Ilhas de histéria. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1990.

SALLES, Sandro Guimarées de. A sombra da Jurema encantada: mestres juremeiros
na Umbanda de Alhandra. Recife: UFPE, 2010.

SANCHIS, Pierre. O Campo Religioso Contemporaneo no Brasil. In: ORO, Ari Pedro e
STEIL, Carlos Alberto (Orgs.), Globalizacéo e religido. Petrépolis: Vozes, 1997. p.
103-115.



200

SANTOS, Jocélio Teles dos. O dono da terra: o caboclo nos Candomblés da Babhia.
Salvador: SarahLetras, 1995.

SCHULUCHTER, Wolfgang. Paradoxos da Modernidade — cultura e conduta na
teoria de Max Weber. Sdo Paulo: UNESP, 2010.

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetaculo das ragas: cientistas, instituigdes e questdo
racial no Brasil — 1870-1930. S&o Paulo: Cia das Letras, 2011.

SILVA, Vagner Goncalves da. (Org.). Intoleréncia religiosa. Impactos do
neopentecostalismo no campo religioso afro-brasileiro. S&o Paulo: Edusp, 2007.

SIMMEL, Georg. Problémes de la sociologie des religions. Archives des sciences
sociales des religions, n. 17, 1964. p. 12-44.

A natureza socioldgica do conflito. In FILHO, Evaristo de Moraes
(Org.), Simmel. Sdo Paulo: Atica. 1983. p. 122-134.

O conceito e a tragédia da cultura. In: SOUZA, Jessé; OELZE, Berthold.
(Orgs.), Simmel e a modernidade. Brasilia: UnB. 2005. p. 77-105.

Religi&o — Ensaios. Vol. 1. Sio Paulo: Olho d’ Agua. 2010.

SKIDMORE, Thomas Elliot. Preto no Branco. Raca e nacionalidade no pensamento
brasileiro. S&o Paulo: Cia das Letras, 2012.

SPINOZA, Benedictus de. Etica. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2009.

TAMBIAH, Stanley Jeyaraja. Culture, thought, and social action: an anthropological
perspective. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1985.

Magic, science, religion and the scope of rationality. Cambridge:
Cambridge University Press. 1990.

TARDE, Gabriel. A Opinido e as Massas. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2005.

TAYLOR, Charles. Religion, politics, and ignorance past: philosopher Charles
Taylor in discussion with The Utopian. The Utopian, 2010. Disponivel em:
<http://www.the-utopian.org/post/2134189139/spiritual-gains>. Acesso em: 19 de nov.
2013.

Uma Era Secular. S&o Leopoldo: Editora UNISINOS, 2010b.

Why we need a radical redefinition of secularism, in Mendieta, Eduardo
and VanAntwerpen, Jonathan (eds.) The Power of Religion in the Public Sphere. New
York: Columbia University Press/SSRC, 2011. p. 34-59.

TOQUEVILLE, Alexis de. A Democracia na América. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia,
1998.


http://theutopian.tumblr.com/tagged/Charles_Taylor
http://theutopian.tumblr.com/tagged/Charles_Taylor
http://www.the-utopian.org/post/2134189139/spiritual-gains

201

UNAMUNO, Miguel de. Do Sentimento Tragico da Vida. Lisboa: Relogio D’ Agua
Editores, 2007.

VANDENBERGHE, Frédéric. Uma Historia Filos6fica da Sociologia Alema:
alienacdo e reificacdo. Vol. I — Marx, Simmel, Weber e Lukécs. Sdo Paulo:
ANNABLUME, 2012.

VANDEZANDE, René. Catimbd: pesquisa exploratoria sobre uma forma nordestina de
religido mediunica. 1975. Dissertacdo (Mestrado em Antropologia) - Universidade
Federal de Pernambuco, Recife, 1975.

VELHO, Otavio. Globalizacdo: antropologia e religido. Mana, 3 (1), 1997, p. 133-154.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmoldgicos e o perspectivismo
amerindio. Mana, vol. 2, n° 2, Rio de Janeiro, oct., 1996.

Etnologia brasileira. In: MICELI, Sérgio (Org.), O que ler na ciéncia
social brasileira (1970-1995) Antropologia (vol. 1). Sdo Paulo, Editora Sumaré/
Anpocs/CAPES, 1999. p. 109-223.

Atualizacéo e contra-efetuacdo do virtual: o processo do parentesco. In:
. A Inconstancia da Alma Selvagem. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2002a. p. 401-
455,

O méarmore e a murta: sobre a inconstancia da alma selvagem. In:
. A Inconstancia da Alma Selvagem. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2002b. p. 181-
264.

Filiacdo Intensiva e Alianca Demoniaca. Novos Estudos CEBRAP, n.
77, margo, Sao Paulo, 2007, p. 91-126.

O intempestivo, ainda. Posfacio. In: CLASTES, Pierre. Arqueologia da
Violéncia. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2011. p. 297-356.

“Transformag¢do” na Antropologia, Transformagao da “Antropologia”.
Mana, 18(1): 151-11, 2012.

WAGNER, Roy. A Invencéo da Cultura. S&o Paulo: Cosac & Naify, 2010.

WEBER, Max. Anticritical Last Word on The Spirit of Capitalism. American Journal
of Sociology. Vol. 83, n°5, Mar., 1978, pp. 1105- 1131.

Os trés tipos de puros de dominacdo legitima. In: . Metodologia
das ciéncias sociais. Parte 2. Sdo Paulo: Cortez, 2001. p. 349-359.

A objetividade do conhecimento nas ciéncias sociais. In: COHN,
Gabriel (Org.), Max Weber: sociologia. Sdo Paulo: Atica, 2003. p. 79-127.




202

A Etica Protestante e o espirito do capitalismo. Sdo Paulo: Cia das
Letras, 2004.

A Ciéncia como Vocagdo. In: . Ensaios de sociologia. Rio de
Janeiro: LTC, 2010a. p. 90-107.

A psicologia social das religides mundiais. In: . Ensaios de
sociologia. Rio de Janeiro: LTC, 2010b. p. 189-211.

Rejeicdes Religiosas do Mundo e Suas Diregdes. In: . Ensaios de
Sociologia. Rio de Janeiro: LCT, 2010c. p. 226-249.

ZAIDAN, Michel. Tradicdo Oligarquica e Mudanca. Tempo Historico, Recife, v. 1, n.
1, jun./dez. 2005. Disponivel em:
<http://www.revista.ufpe.br/revistatempohistorico/index.php/revista/article/viewFile/8/4
>. Acesso em: 18 jan. 2014.

ZAMORA, Lois Parkinson. La mirada exuberante — Barroco novomundista y
literatura latinoamericana. Madrid : Iberoamericana ; Frankfurt am Main : Vervuert ;
Mexico D.F. : Literatura UNAM ; Mexico D.F. : Bonilla Artigas Editores, 2011.


http://www.revista.ufpe.br/revistatempohistorico/index.php/revista/article/viewFile/8/4
http://www.revista.ufpe.br/revistatempohistorico/index.php/revista/article/viewFile/8/4



