
0 

 

  

Universidade Federal de Pernambuco 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas 

Departamento de Antropologia e Museologia 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia - PPGA 

 

 

 

 

 

Michelle Gonçalves Rodrigues 

 

 

 

 

 

 

 

Da invisibilidade à visibilidade da Jurema:  

a religião como potencialidade política 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife, 2014



 

  

Michelle Gonçalves Rodrigues 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Da invisibilidade à visibilidade da Jurema:  

a religião como potencialidade política 
 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Antropologia da Universidade 

Federal de Pernambuco como requisito 

complementar para a obtenção do grau de 

doutora em Antropologia. 

 

 

 

Orientadora: Prof.ª Dra. Roberta Bivar Carneiro Campos 

 

 

 

 

Recife, 2014



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva CRB-4 1291 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

R696d       Rodrigues, Michelle Gonçalves. 
      Da invisibilidade à visibilidade da Jurema : a religião como 

potencialidade política / Michelle Gonçalves Rodrigues. – Recife: O autor, 
2014. 

                       203 f. : il. ; 30 cm. 
 

                     Orientadora: Profª. Drª. Roberta Bivar Carneiro Campos.  
                      Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.      

Programa de Pós-Graduação em Antropologia, 2014.  
                      Inclui referências. 

 
1. Antropologia. 2. Religião. 3. Cultos - Brasil. 4. Cultos afro-

brasileiros. 5. Jurema. I. Campos, Roberta Bivar Carneiro (Orientadora). II. 
Título. 
 
 

                301 CDD (22.ed.)                             UFPE (CFCH2014-34)
  

      

http://www.pdfcomplete.com/cms/hppl/tabid/108/Default.aspx?r=q8b3uige22


 

  

MICHELLE GONÇALVES RODRIGUES 

 

 

“Da Invisibilidade à Visibilidade da Jurema: a religião como potencialidade política” 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Antropologia da 

Universidade Federal de Pernambuco como 

requisito parcial para a obtenção do título 

de Doutora em Antropologia.   

Aprovado em: 23/05/2014. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

______________________________________________________________________ 

Profª Drª Roberta Bivar Carneiro Campos (Orientadora) 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia – UFPE 

 

 

______________________________________________________________________ 

Profª Drª Mísia Lins Reesink (Examinadora Titular Interna) 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia – UFPE 

 

 

______________________________________________________________________ 

Profº Drº Roberto Mauro Cortez Motta (Examinador Titular Interno) 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia – UFPE 

 

 

______________________________________________________________________ 

Profª Drª Marcelo Ayres Camurça (Examinador Titular Externo) 

Universidade Federal de Juiz de Fora 

 

 

___________________________________________________________ 
Profª Drª Maria Cristina Pompa (Examinadora Titular Externa) 

Universidade Federal de São Paulo – UNIFESP 

 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu pai, Rogério. 

 

 



 

  

Agradecimentos 

 

 Desejo dividir essa tese de doutorado com minha querida orientadora Roberta 

Bivar Carneiro Campos. Foi dela a percepção de que eu já havia adentrado o campo de 

pesquisa quando eu apenas falava sobre a Jurema enquanto uma curiosidade ou quando 

eu me colocava a criticar o silêncio intelectual sobre essa religiosidade no campo de 

estudos da religião. Seu constante estímulo, aliado à sua particular sensibilidade 

antropológica, foi fundamental para que eu conseguisse compreender o desafio que me 

fora proposto, fazendo com que eu reformulasse meu projeto de pesquisa inicial. Minha 

gratidão, também, por sua paciente atenção em ouvir minhas considerações, por suas 

palavras sempre carinhosas e por seu apoio nos direcionamentos e escolhas que realizei 

para a escrita desta tese. 

 Reconhecendo minha dívida com aqueles que se constituem como os agentes 

centrais de minha pesquisa, não sei como posso expressar meu agradecimento. Durante 

quatro anos Dona Dora, Alexandre L’Omi L’Odò, João Monteiro e Sandro de Jucá, 

acompanham meus pensamentos. Posso dizer que sem vocês eu talvez não ousasse 

tentar compreender a Jurema. À Dona Dora, mãe na vida e no Candomblé, que me 

acolheu como se eu fosse sua filha, me abrindo as portas de seu terreiro e de sua casa e 

me propiciando uma nova família, sou grata. Também não posso me esquecer de sua 

Iansã, forte guerreira, que sempre me abraçava com uma brandura protetora.   

Agradeço a Rubem Barboza Filho, eterno professor e amigo, pela paciência na 

leitura dos capítulos e pelas conversas barrocas que travamos ao longo da construção 

desta tese. Como fonte de inspiração, suas considerações sempre foram fontes 

inesgotáveis de estímulo à imaginação.  

 Entre os amigos quero agradecer, em especial, ao meu eterno camarada, Rodrigo 

Chaves, incessante interlocutor e um irmão que a ciências sociais me presenteou. Em 

nossos vários momentos de conversas, muito das quais expressávamos nossos anseios 

sobre a dolorosa e gratificante experiência do doutorado, seu humor foi fundamental. 

Ainda agradeço aos amigos Carlos Procópio, Daniel Albergaria, Fernando Perlatto, 

Luciano Padilha, Heiberle Horácio, Marcelo Vilarino e Rodrigo Mudesto, pela 

presença, pelas conversas e pelas preocupações compartilhadas. Às amigas Bárbara, 

Gláucia, Fernanda, Karen, Olívia e Renata, devo pedir desculpas pelas ausências e dizer 

que agora retomo minha vida social. Aos amigos que Recife me fez encontrar, agradeço 



 

  

à Rita que, além dos vários momentos alegres que dispomos, também me encorajou a 

continuar quando a saudade mineira parecia retirar minhas forças. 

 Aos amigos que conquistei na Universidade do Estado de Minas Gerais, em 

especial às professoras Carmen Losano, Cíntia Lima, Cláudia Bomtempo, Daniela 

Fantoni e Siomara Iatarola, obrigada pela acolhida e pelo companheirismo. 

Aos professores do Programa de Pós-Graduação em Antropologia agradeço aos 

ensinamentos. A Edwin Reesink e a Luis Felipe Rios, sou grata pelos comentários sobre 

minha pesquisa de doutorado. Aos integrantes do grupo de pesquisas NERP agradeço os 

momentos de conversa e inspiração. À Carla, deixo o meu muito obrigada por sua 

disponibilidade na resolução das questões burocráticas que envolviam a secretaria do 

PPGA. Agradeço, ainda, ao CNPq, pela bolsa de estudos concedida ao longo de quatro 

anos. 

 Também desejo agradecer aos professores Marcelo Camurça, Maria Cristina 

Pompa, Mísia Reesink e Roberto Motta, pela participação na banca de defesa desta tese 

de doutoramento. Ao Marcelo, fico grata por seu interesse imediato quando soube do 

meu tema de pesquisa, ainda quando eu estava no processo de escrita do trabalho; e à 

Mísia, por seus comentários em minha banca de qualificação.  

 Por fim, devo pedir desculpas à minha família, por tê-la privado de minha 

presença em diversas ocasiões. A ausência que escolhi encheu os olhos de lágrimas 

daquele que mais amo, meu pai. Por tudo isso, agradeço seu apoio infindável em minhas 

escolhas e seu sorriso, meio paterno, meio fraterno, que tornava as dificuldades mais 

amenas.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Por isso é que se carece principalmente de religião: para  

se desendoidecer, desdoidar. Reza é que sara da loucura. No geral. 

Isso é que é a salvação-da-alma... Muita religião, seu moço! Eu cá, 

não perco ocasião de religião. Aproveito todas. Bebo água de todo 

rio... Uma só, para mim é pouca, talvez não me chegue. Rezo 

cristão, católico, embrenho a certo; e aceito as preces de compadre 

meu Quelemém, doutrina dele, de Cardéque. Mas, quando posso, 

vou no Mindubim, onde Matias é crente, metodista: a gente se acusa 

de pecador, lê alto a Bíblia, e ora, cantando hinos belos deles. Tudo 

me quieta, me suspende. Qualquer sombrinha me refresca. Mas é só 

muito provisório. Eu queria rezar – o tempo todo. Muita gente não 

me aprova, acham que lei de Deus é privilégios, invariável.  

E eu! Bofe! Detesto! O que eu sou? – o que faço, o que quero, muito 

curial. E em cara de todos faço, executando. Eu? – não tesmalho!  

 

João Guimarães Rosa – Grande Sertão: Veredas. 



 

  

RESUMO 

 

RODRIGUES, Michelle Gonçalves. Da invisibilidade à visibilidade da Jurema: a 

religião como potencialidade política. 2014. Tese (Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia) Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2014. 

 

 

Este trabalho apresenta dois objetivos que se complementam. O primeiro consiste em 

investigar os processos que propiciaram, e ainda continuam a favorecer até o presente 

momento desta tese de doutoramento, a visibilidade de uma religião de origem 

indígena, a Jurema, no espaço urbano da cidade de Recife/PE. Para desenvolver meu 

argumento, detenho-me na elucidação sobre o processo de invisibilidade sofrido pela 

Jurema na área urbana da capital, passando por sua ontologia antropofágica e barroca – 

entendendo-se, aqui, que a Jurema está para além de uma religião e, por isso, foi 

possível sua manutenção conjugada a outros tipos religiosos – e os atuais 

acontecimentos que proporcionaram a sua visibilidade. Meu intento para essa 

investigação surgiu com as primeiras elucubrações sobre o lugar de destaque dessa 

religião no cenário religioso pernambucano, o que veio a ser comprovado mais tarde 

com a divulgação dos resultados da Pesquisa Socioeconômica e Cultural de Povos e 

Comunidades Tradicionais de Terreiros. Porém, durante o desenvolvimento do objetivo 

inicial, uma segunda hipótese começou a se formular entre e paralelamente à primeira. 

A Jurema ganhava e ganha visibilidade por meio de seus adeptos; entretanto, essa 

visibilidade ocorre para além do cenário religioso, ela se dá com mais afinco no campo 

da política. Dessa segunda assertiva, delineei o segundo objetivo, o de investigar como 

as religiões consideradas mágicas podem fomentar sujeitos para o debate político, no 

que tange aos conceitos de democracia e laicidade, na busca pela cidadania. Nessa parte, 

realizo uma abordagem teórica, por meio de um diálogo entre as ciências sociais e a 

filosofia política, para demonstrar a potencialidade fomentadora da religião para o 

debate político no espaço público e na constituição da esfera pública brasileira. Para 

formular as observações que apresento, desenvolvi uma pesquisa etnográfica, pelo 

período sistemático de dois anos, entre 2010 e 2012, no Terreiro Mensageiros da Fé, 

também denominado como Ilê Asé Oyá Egunitá, casa religiosa que abriga Jurema e 

Candomblé. Apesar de ter concentrado minhas investigações nessa casa religiosa, 

também acompanhei alguns rituais no espaço conhecido como Tenda da Casa Verde, 

terreiro liderado pelo mesmo babalorixá e juremeiro responsável pelo Terreiro 

Mensageiros da Fé. Além dos espaços religiosos, concentrei minhas investigações nas 

atuações do Quilombo Cultural Malunguinho, uma associação direcionada à Jurema e 

organizadora de um evento anual, o Kipupa Malunguinho, do qual acompanhei três 

edições. O evento visa, além do culto religioso à Jurema, à sua visibilidade entre as 

religiões em Pernambuco. Por fim, realizei diversas entrevistas com juremeiros e 

candomblecistas, ligados aos terreiros das cidades de Recife e Olinda, e com as 

lideranças da Associação Caminhada dos Terreiros de Pernambuco, realizadora de uma 

Caminhada anual na cidade de Recife. 

 

Palavras-chave: Jurema; Invisibilidade; Visibilidade; Ontologia Juremeira; Política.  

 

 



 

  

ABSTRACT 

 

RODRIGUES, Michelle Gonçalves. From invisibility to visibility of the Jurema: 

religion as political potential. 2014. Thesis (Graduate Program in Anthropology) 

Federal University of Pernambuco, Recife, 2014. 

 

The work presents two complementary objectives. The first one consists on 

investigating the processes that provided, and, to the present moment of this doctoral 

thesis, still favor the visibility of a religion of indigenous origin, the Jurema, in the 

urban area of the city of Recife/PE. In order to develop my argument I detain myself in 

elucidating regarding the process of invisibility suffered by the Jurema in the urban area 

of the capital, going through its anthropophagic and Baroque ontology – understanding, 

here, that the Jurema goes beyond a religion and as such made it possible to be 

maintained conjugating with other religious types – and the current circumstances that 

brought visibility to it. My intent for such investigation originated with the first 

lucubrations about the place of highlight of this religion in the religious setting of 

Pernambuco, which was later proven by the divulging of results on Social Economical 

and Cultural Survey of Peoples and Traditional Communities. However, during the 

development the initial objective, a second hypothesis came to be formulated between 

and in parallel to the first one. The Jurema was and still is gaining visibility by means 

of its partisans, but such visibility goes beyond the religious setting, taking place more 

in earnest in the political field. From this second scenario I traced the second objective, 

to investigate how religions considered magical may foment subjects to the political 

debate in regards to the concepts of democracy and secularity in the quest for 

citizenship. In this part, I conduct a theoretical approach, by means of a dialogue 

between social sciences and political philosophy, in order to demonstrate the fomenting 

potential of religion to the political debate in public settings and in the constitution of a 

Brazilian public sphere. In order to formulate the  observations that I present I 

developed an ethnographic research, through the systematic period of two years, 

between 2010 and 2012, at the Terreiro Messengers of Faith, also called Ilê Asé Oyá 

Egunitá, a religious house the is the setting for Jurema and Candomblé. Despite having 

concentrated my investigations of the religious house, I also followed a few rituals at a 

setting known as Green House Tent, a terreiro linked to the same babalorixá and 

juremeiro person responsible for the Messengers of Faith. Apart from the religious 

settings, I focused my investigations on the actions of the Quilombo Cultural 

Malunguinho, an association centered at the Jurema and that organizes an annual event, 

the Kipupa Malunguinho, of which I followed three editions. The event aims, besides 

the religious cult of the Jurema, to increase its visibility among the religions in 

Pernambuco. Finally, I conducted several interviews with partisans of the Jurema and 

of Candomblé, linked to terreiros in Recife and Olinda an with leaders of the Walk 

Association of Terreiros of Pernambuco, which promotes an annual walk in the city of 

Recife. 

 

Keywords: Jurema; Invisibility; Visibility; Jurema Ontology; Politics  

 

 



 

  

SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO …………………………………………………………………...… 11 

 

PARTE I - A TRAGETÓRIA DA INVISIBILDADE À VISIBILIDADE 

JUREMEIRA 

 

1 A INVISIBILIDADE RELIGIOSA DA TRADIÇÃO INDÍGENA: A JUREMA 

NO PERNAMBUCO URBANO ................................................................................ 25 

1.1 Raça como categoria de análise ............................................................................... 29 

1.2 A “contra-colonização” de Gilberto Freyre ............................................................. 32 

1.2.1 O negro na disputa entre políticas .................................................................... 36 

1.2.2 Tempos do Serviço de Higiene Mental e a realização do I Congresso Afro-

Brasileiro ................................................................................................................... 44 

1.3 A Jurema como contrainverso da miscigenação racial ........................................... 61 

 

2 A JUREMA PARA ALÉM DA RELIGIÃO: A ONTOLOGIA JUREMEIRA . 69 

2.1 Da religião para o folguedo passando pela política ................................................. 69 

2.2 Da Assembleia para o terreiro ................................................................................. 72 

2.2.1 Do sonho ao recado ......................................................................................... 74 

2.3 Do terreiro para a mata ancestral ............................................................................. 82 

2.4 Da Ontologia para a Religião .................................................................................. 91 

 

3 A VISIBILIDADE DA JUREMA: PELA POLÍTICA PARA A POLÍTICA ... 104 

3.1 O Kipupa Malunguinho – o encontro entre a tradição e o secular ........................ 107 

3.2 Caminhada dos Terreiros de Pernambuco – o espaço público ressignificado ....... 127 

3.3 Visibilidade religiosa e tramas subjetivas objetivadas .......................................... 132 

 

PARTE II - A RELIGIÃO COMO POTENCIALIDADE POLÍTICA 

 

4 A TRANFORMAÇÃO DO CONCEITO WEBERIANO DE SECULARIZAÇÃO 

EM PARADIGMA NAS CIÊNCIAS SOCIAIS ..................................................... 137 

4.1 De Weber à crítica sobre a modernidade ............................................................... 140 



 

  

4.2 De Weber à crítica sobre a Modernidade – uma breve passagem pelas abordagens 

brasileiras ..................................................................................................................... 163 

 

5. DA SECULARIZAÇÃO PARA A RELIGIÃO COMO POTENCIALIDADE 

POLÍTICA: A CONSTITUIÇÃO DE UMA SOCIEDADE CIVIL BRASILEIRA 

............................................................................................................................. ......... 173 

5.1 A inversão religiosa da sociedade brasileira .......................................................... 174 

 

CONCLUSÃO ............................................................................................................  183 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .................................................................... 186 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

  

INTRODUÇÃO 

Uma aventura desastrada 

 

 A pesquisa que deu forma a este trabalho iniciou-se canhestramente no ano de 

2010, quando cheguei à cidade de Recife. Descrevo-a dessa maneira porque foi assim 

que me deparei com a Jurema pela primeira vez. Eu já havia visto algumas referências 

sobre essa forma religiosa que eu acreditava ser localizada especificamente nos 

contextos das etnias indígenas. Entretanto, para meu espanto, ela estava presente na 

maioria dos terreiros de Candomblé de Recife. Esse fato aos poucos fora se tornando 

aparente para mim.  

Ao chegar à cidade participei da realização da Pesquisa Socioeconômica e 

Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiros, financiada pelo Ministério 

de Desenvolvimento Social e Combate à Fome (MDS) em parceria com a Organização 

das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO) e com a 

Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR). Conhecida, 

vulgarmente, como Mapeamento dos Terreiros, a pesquisa indicou a existência de 1.261 

casas de culto das religiões de matriz africana, afro-brasileira e afro-indígena em Recife 

e sua região metropolitana. Dessas casas, as lideranças de 892 terreiros se 

autodenominaram como pertencentes à Jurema (BRASIL, 2011), embora grande parte 

desses templos também abrigassem outros tipos religiosos. Em termos percentuais, 71% 

das casas apresentavam a Jurema como a religião principal
1
. Antes mesmo da 

divulgação dos dados finais do Mapeamento a percepção de quem participou da 

pesquisa no estado de Pernambuco se mostrava bastante clara, a religião predominante 

não era o Candomblé ou o Xangô, mas a Jurema
2
.  

Em um primeiro momento, meu interesse sobre essa religiosidade de origem 

indígena pode ser descrito como uma curiosidade de quem não sabia muito bem do que 

se tratava. Comecei a aceitar os convites dos religiosos para visitar seus terreiros nos 

                                                           
1
 Motta (1977: 102) já havia chamado a atenção para o fato de que “de uma lista de 506 'centros de Xangô 

e Umbanda', organizada em 1972 pelo departamento de Antropologia do Instituto Joaquim Nabuco de 

Pesquisas Sociais, 259 contêm no próprio nome a designação explicita de um caboclo ou de um mestre 

[de jurema]”. 
2
 Utilizo o termo Candomblé como sinônimo de Xangô, denominação própria à religião de matriz 

africana em Pernambuco. Minha opção parte da experiência que tive ao realizar o trabalho de campo, em 

que pude perceber que os religiosos utilizam o nome Candomblé no dia-a-dia. Essa afirmação pode ser 

comprovada no capítulo terceiro, quando me deterei melhor na exposição dos resultados da “Pesquisa 

Socioeconômica e Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiros”. 



12 

 

  

dias de festa, estabeleci amizades e, sem perceber, fui adentrando o campo de 

investigação como uma amiga mineira e não como uma pesquisadora. Desde o início de 

meu contato com a Jurema, coloquei-me a perguntar o que hoje denomino como 

banalidades infantis, mas eu precisava indagar naquelas ocasiões. Já como uma 

antropóloga em campo, aprimorei minha bisbilhotice. Das respostas que me eram dadas; 

pouco eu as compreendia e posso dizer, após escrever todo esse trabalho, que grande 

parte delas eu ainda não alcancei. Talvez esse não abranger completo seja a própria 

Ciência da Jurema, termo que por tantas vezes ouvi em meu campo e ainda agora me 

pego pensando em seu significado. Para o desgosto do leitor, não me atreverei a defini-

lo, até porque nunca obtive uma conceitualização aos moldes de como estamos 

acostumados no campo das ciências sociais, mas apenas esboçarei o que a Ciência da 

Jurema me inspirou a pensar sobre o que é ser juremeiro, sobre o que a Jurema pode 

nos ensinar sobre ela mesma e como foi possível a uma religiosidade indígena, relatada 

desde os primeiros anos da chegada dos europeus em terras brasileiras, persistir no 

Brasil urbano e moderno. 

Para formular as observações que apresento desenvolvi uma pesquisa 

etnográfica, entre os anos de 2010 a 2012, no Terreiro Mensageiros da Fé, também 

denominado como Ilê Asé Oyá Egunitá, casa religiosa que abriga Jurema e Candomblé. 

O terreiro, de nação nagô, é o mais antigo localizado no bairro Jordão Baixo, tendo sua 

fundação no ano de 1967. Liderado pela ialorixá e juremeira Dona Dora e pelo 

babalorixá e juremeiro Sandro de Jucá, a casa apresenta uma divisão marcante em seu 

espaço. Quando se adentra o portão do terreiro, estamos diante de uma só construção 

dividida em duas partes. À direita está o salão do Candomblé dedicado a orixá Iansã, ou 

Oyá, divindade à qual Dona Dora é filha. Ao lado esquerdo encontramos a porta que dá 

acesso ao salão da Jurema e é por esse salão que conseguimos chegar aos fundos do 

terreiro, onde se localiza a cozinha, sendo, portanto, o salão da Jurema o lugar que as 

pessoas cotidianamente transitam. A construção é envolvida por uma área livre em que 

podemos encontrar, caminhando para a esquerda do terreno, o quarto de Exu, o quarto 

da entidade juremeira Malunguinho, um Iroko – árvore africana e uma divindade no 

Candomblé – e o quarto de Balé – local para o culto dos espíritos dos mortos, os Eguns, 

no Candomblé. Nesse ponto do terreno é possível entrarmos na cozinha do terreiro. 

Apesar de ter concentrado minhas investigações no Terreiro Mensageiros da Fé, 

também acompanhei alguns rituais no terreiro de Sandro de Jucá, Tenda da Casa Verde, 



13 

 

  

localizado no bairro Vila do Sesi – Ibura. No endereço, o terreiro ocupa o andar térreo 

enquanto que a moradia de Sandro, o andar superior. Logo ao lado do portão de entrada, 

ao lado esquerdo, está o quarto de Exu, no qual também estão os alteres de alguns 

mestres da Jurema. À direita do portão está a escada que leva para o segundo andar da 

construção. Havendo um espaço para a circulação de pessoas entre o quarto de Exu e a 

escada. Após atravessarmos esse primeiro espaço, há uma divisória que nos leva ao 

fundo do terreno, onde está a cozinha. Ao lado esquerdo, encontramos mais um quarto 

com um altar de Jurema e, ao lado direito, o quarto dedicado aos orixás.  

Além dos espaços religiosos, investiguei as atuações do Quilombo Cultural 

Malunguinho (QCM), uma associação direcionada à Jurema, liderada por Alexandre 

L’Omi L’Odò, João Monteiro e Sandro de Jucá, o coordenador religioso do Quilombo 

e, por isso, o motivo de minha escolha pelo Terreiro do Mensageiros da Fé. O QCM 

organiza anualmente um evento religioso, festivo e político, o Kipupa Malunguinho, no 

qual participei nos anos de 2010, 2012 e 2013. O Kipupa é um ritual realizado nas 

matas de um antigo quilombo e tem o como objetivo o culto à Jurema e a sua 

visibilidade no cenário religioso de Pernambuco. Por fim, realizei diversas entrevistas 

com juremeiros e candomblecistas, ligados aos terreiros das cidades de Recife e Olinda, 

e as lideranças da Associação Caminhada dos Terreiros de Pernambuco, responsável 

pela organização de uma Caminhada anual que visa primordialmente à tolerância 

religiosa, embora os temas de luta sejam reformulados a cada ano. 

 

A apresentação da pesquisa 

 

 Nas páginas que compõe esse trabalho optei por apresentar minha escrita de 

acordo como comecei a pensar a Jurema e a tudo que a ela se ligava a partir das 

impressões que obtive no campo de pesquisa. Assim, as elocuções de cada capítulo 

acompanham o caminhar da investigação e das conclusões, ainda incipientes, que 

expresso ao longo desta obra.  

O objetivo inicial da pesquisa consistiu em observar os processos que 

propiciaram, e ainda continuam a favorecer, a visibilidade da Jurema na cidade de 

Recife. Meu intento surgiu com as primeiras elucubrações sobre o lugar de destaque 

dessa religião no cenário religioso pernambucano, o que veio a ser comprovado mais 

tarde com a divulgação dos resultados da Pesquisa Socioeconômica e Cultural de Povos 



14 

 

  

e Comunidades Tradicionais de Terreiros. Porém, durante o desenvolvimento do 

objetivo inicial, uma segunda hipótese começou a se formular entre e paralelamente à 

primeira. A Jurema ganhava e ganha visibilidade por meio de seus adeptos, entretanto 

essa visibilidade ocorre para além do cenário religioso, ela se dá com mais afinco no 

campo da política. Dessa segunda assertiva, delineei um segundo objetivo, investigar 

como as religiões consideradas mágicas podem fomentar sujeitos para o debate político 

no que tange aos conceitos de democracia e laicidade na busca pela cidadania.  

Diante desses dois objetivos que se encontram ao mesmo tempo em que 

poderiam constituir duas pesquisas distintas, optei por uni-los neste trabalho. Para isso 

meus argumentos estão divididos em cinco capítulos que se distribuem em duas partes. 

Na primeira parte, formada pelos capítulos um, dois e três, me detenho na elucidação 

sobre o processo de invisibilidade da Jurema, sua ontologia, que acabou por lhe 

possibilitar a permanência em um contexto de colonização e perseguição, e os atuais 

acontecimentos que proporcionaram a sua visibilidade. Nesse momento inicial desejo 

mostrar ao leitor que, curiosamente, a Jurema fora ocultada e, hoje, evidenciada por 

projetos políticos tanto intelectuais quanto “nativos”. Já na segunda parte, composta 

pelos capítulos quatro e cinco, realizo uma abordagem teórica, por meio de um diálogo 

entre as ciências sociais e a filosofia política, para demonstrar a potencialidade 

fomentadora da religião para o debate político no espaço público e na constituição da 

esfera pública brasileira
3
. 

Assim, no primeiro capítulo busquei o inverso da visibilidade da Jurema, sua 

invisibilidade expressou a tônica da investigação. Considerando que tal religiosidade era 

fortemente vivenciada em Recife, me parecia estranho que sua presença fosse um 

fenômeno recente nos terreiros. Entretanto quando me coloquei em busca de referências 

bibliográficas para compreender melhor o que seria a Jurema ocorreu o meu assombro. 

A Jurema era, e ainda o é, tida pela antropologia, ou pela ideologia da antropologia 

brasileira, como um culto estritamente indígena. Sua bibliografia de densidade refere-se 

às etnias indígenas, a Jurema constituindo o “regime de índio” que compõe o toré 

(GRÜNEWALD, 1993). Porém, não é concebível que os antropólogos que estudaram as 

                                                           
3
 Tomos os conceitos analíticos de espaço público e esfera pública, a partir de Habermas (2003). O 

primeiro constitui um lugar de expressão da razão argumentativa para a formação das opiniões e vontades 

políticas que se ligam as questões práticas e políticas da sociedade, enquanto que o segundo pode ser 

definido como o lugar de mediação entre a sociedade e o Estado. 



15 

 

  

religiões afro-brasileiras em Recife não tenham percebido sua marcante presença nos 

terreiros.  

Os poucos trabalhos que trazem a Jurema para além dos nichos culturalistas 

étnicos a elencam a partir da Umbanda e de sua ligação com o catolicismo popular e 

com as religiões de origem africana, a exemplo de Vandezande (1975), Assunção 

(2006) e Salles (2010). Podemos citar trabalhos de autores clássicos, como Gonçalves 

Fernandes (1935; 1937), Bastide (1945; 1971; 1974), Cascudo (1978; 1988), que 

perceberam a presença da Jurema nos grandes centros, como Recife e Salvador, porém 

tais trabalhos consistem num comparativo depreciativo da Jurema frente ao Candomblé. 

Ainda temos alguns escritos que explicitam sua caracterização descritiva, dando 

especial ênfase a sua marcante presença no cenário urbano de Recife e sua 

surpreendente combinação com o Xangô pernambucano, como em Zuleica Campos 

(2001), Roberto Motta (1977; 1985; 1997; 1999; 2000b; 2002; 2005; 2006; 2011) e 

Clélia Moreira Pinto (2006). É sobre essa última abordagem que desejo me debruçar.  

Intriga-me a escassa bibliografia sobre a Jurema nas cidades de Pernambuco e o 

enorme contingente de obras sobre o Xangô. Se essa religiosidade indígena é tão 

presente em Recife por que esse descaso dos estudos antropológicos? Se a Jurema é 

hoje o grande expoente das religiões afro-indígenas em Pernambuco, acredito que sua 

presença nesse contexto geográfico não é recente. Assim, o que explica a invisibilidade 

da questão indígena, por um lado, e a visibilidade da questão negra do outro? Ou 

melhor, por que a Jurema nas poucas vezes em que foi citada nos trabalhos 

especializados apareceu como um culto menor e como um fator de degenerescência 

quando em proximidade com o Xangô pernambucano?  

Colocando-me a pensar sobre os motivos dessa invisibilidade, a dualidade 

magia e religião me pareceu a mais pertinente. Ao ler os trabalhos clássicos sobre o 

Xangô, a Jurema sempre era explicitada do lado oposto. Enquanto o primeiro era 

considerado uma religião legítima, a segunda era tomada como magia e charlatanismo, 

sendo seu contato a causa primordial de degeneração da pureza africana do Xangô. 

Entretanto, algo ainda me parecia faltar para o entendimento do problema. Ao deslocar 

a dualidade para aqueles que a formularam, os intelectuais começaram a rondar minhas 

considerações. Coloquei-me em busca de um fio que percorresse todas as obras 

acadêmicas clássicas sobre o Xangô e eis que me deparei com um nome muito 

conhecido de nossas ciências sociais: Gilberto Freyre.  



16 

 

  

Depois de minhas conclusões iniciais, me é apresentada uma dissertação de 

mestrado defendida no Programa de Pós-Graduação em Sociologia da UFPE em que o 

autor se aproxima de minhas primeiras considerações sobre a problemática. Murilo de 

Avelar Alchone (2012) expõe um argumento em que aparece um campo de confluência 

entre Gilberto Freyre, o teórico da mestiçagem, e o Serviço de Higiene Mental em 

Recife, órgão responsável pela profilaxia de doenças mentais e seus tratamentos e, 

posteriormente, por legitimar quais seriam as verdadeiras casas religiosas de matriz 

africana. Entretanto, Alchone não se coloca a problemática da questão indígena na obra 

de Freyre, o que considero uma abordagem fundamental para a compreensão do 

ocultamento da Jurema na capital pernambucana.   

Assim, não renegando o primeiro motivo que expus para a invisibilidade da 

Jurema no contexto urbano, a dualidade magia e religião, me proponho a sistematizar 

melhor minhas considerações sobre o autor. Será por meio da análise do papel no negro 

na obra de Freyre em conjunto com sua atuação pública, em Pernambuco e no que diz 

respeito às grandes questões da nação brasileira de sua época, que o primeiro capítulo se 

desenha. Isso porque a questão indígena na obra de nosso Mestre de Apipucos se 

constitui como uma abordagem secundária e, por vezes, depreciosa, sendo o negro a 

figura que mais contribuiu para a formação da região Nordeste e, por conseguinte, do 

Brasil. Tal interpretação, acredito, influenciou a percepção de alguns pesquisadores da 

época quanto à herança cultural deixada por negros e índios.  

Portanto, não me detendo em uma historicidade linear, mas em uma análise 

englobante dos períodos, desejo formular uma hipótese de que Freyre foi se não o 

principal responsável, ao menos o percursor, no campo das ciências sociais pela visão 

da Jurema como um culto menor e motivo da degeneração dos traços africanos no 

Nordeste, em especial, os traços religiosos, considerados a reminiscência africana em 

terras brasileiras desde Nina Rodrigues. Aqui é importante frisar que a estratégia de 

legitimação das religiões de matriz africana, desde os tempos do médico maranhense, 

consistiu na sua proteção contra a violência do Estado. 

Voltando-me para as obras dos antropólogos que esmiuçaram a questão do 

negro no Nordeste brasileiro a partir de uma visão africanista e culturalista
4
, procuro 

                                                           
4
 Inspiro-me na denominação efetuada por Banaggia (2008). O autor delimita dois períodos para as 

abordagens, o primeiro de caráter culturalista e denominado como estudos africanistas, inicia-se no final 

do século XIX e se expande até a década de 1940, sendo o nordeste o campo de observação primordial. O 

segundo, denominado como estudos “afro-brasilianista”, originários da década de 1970, e que têm os 



17 

 

  

demonstrar como as noções de magia e religião são apresentadas pelos pesquisadores 

por meios de categorias como charlatanismo e pureza nagô, mediante um recurso de 

revisão das tomadas de posição freyreanas. Entendendo que as categorias ciência, 

religião e magia são acionadas em face às acusações de charlatanismo e crendice no 

momento de institucionalização da medicina (GIUMBELLI: 2003), inclusive pelos 

próprios religiosos quando disputam um lugar de prestígio no campo religioso, acredito 

que Gilberto Freyre tenha, com a ajuda do Serviço de Higiene Mental em Recife e seus 

membros, contribuído em grande medida para que essa visão sobre as religiões negras 

tenham acabado por se sobrepor à Jurema enquanto uma religião mágica. Para isso, 

utilizo o conceito de epistemologia política (VIVEIROS DE CASTRO, 1999) buscando 

percorrer os meandros ideológicos e políticos da obra de Freyre e sua influência sobre 

os antropólogos culturalistas, das décadas de 1930 a 1950, e sobre os intelectuais da 

escola psiquiátrica de Recife, muitos deles, também, publicando trabalhos na área de 

antropologia, entre os anos de 1920 e 1930, que se debruçaram sobre as religiões tidas 

como reminiscências africanas na sociedade brasileira.  

Seguindo a proposta de uma epistemologia política (VIVEIROS DE CASTRO, 

1999), como uma ideologia da etnologia brasileira e, também, uma ideologia brasileira 

da etnologia
5
, ouso aproximar as teorias sobre o índio e o negro pondo sob suspeita as 

análises separatistas dos antropólogos clássicos que participaram do processo de 

invisibilidade da Jurema, ainda que de forma não intencional. Minha escolha 

fundamenta-se na própria perspectiva da situação histórica dos sujeitos que afirmam a 

todo o momento suas ancestralidades religiosas indígenas e negras sem que isso coloque 

em risco as formas existenciais da Jurema e do “clássico” Xangô pernambucano
6
. O 

resultado desse enfoque é olharmos a combinação indígena e negra para além dos 

reclames de uma interpretação sobre a identidade nacional e uma política das 

formulações intelectualistas em disputa nas ciências sociais e no projeto ideológico de 

construção da nação. Tal escolha consiste, assim – a partir da análise de dois processos 

históricos, a institucionalização das religiões de matriz africana e das ciências sociais no 

                                                                                                                                                                          
processos de mudança da sociedade nacional como o norteador das religiões afro-brasileiras. Para essa 

corrente a região Sudeste constituiu o grande locus de pesquisa. 
5
 Ao trazer o panorama da etnologia aos olhos de Viveiros de Castro não problematizo as conclusões do 

autor e tampouco me filio a uma das ideologias, meu interesse se concentra no conceito de epistemologia 

política como uma interessante possibilidade para compreender meu campo de pesquisa. 
6
 Ao me referir à situação histórica tomo a noção descrita por Viveiros de Castro (1999: 135), “Uma 

situação é uma ação; ela é um situar. O ‘situado’ não é definido pela ‘situação’ – ele a define, definindo o 

que conta como situação”.   



18 

 

  

Brasil – em uma aproximação entre os temas religião e política para que consigamos 

ultrapassar a diferenciação entre os campos de abordagem social e cultural.  

 No segundo capítulo, mostro como a Jurema, em meio ao cenário de 

perseguições, permaneceu no campo religioso pernambucano. Clélia Moreira Pinto 

(2006: 126) já havia levantado a questão de “como e por que o culto da Jurema 

conseguiu manter-se tão popular, apesar de apresentar-se, sempre, associado a outras 

formas de religiosidade?”. Entretanto pretendo ir à contramão da autora para 

desenvolver meu argumento de que a Jurema está para além de uma religião e por isso 

foi possível sua manutenção conjugada a tipos religiosos como o Candomblé, a 

Umbanda e o catolicismo.  

Inspirando-me em Roger Bastide, nosso “francês abrasileirado” (FREYRE, 

1976), realizo uma descrição da Jurema urbana recifense aproximando-a não de uma 

estética barroca, mas de um modo de vida barroco (Argan, 2004). Para isso, minha 

interpretação não se concentra somente ao campo da religiosidade, ela é estendida para 

a vida civil dos juremeiros. Como uma religião que ganha forma na moral ativa, a 

Jurema se refaz continuamente em uma liberdade de afinidades potenciais derivadas das 

liberdades sentimentais passadas, presentes e futuras. 

Nesse sentido, remeto-me à Jurema por meio de uma politicidade do barroco que 

une contrários e que converte religião em política. Como um “jardim barroco” 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2002b: 195), a Jurema cresce, se inventa e prospera na 

modernidade por meio da ação, e contra ação, de seus vários cultivadores. Sem nunca 

chegar a uma síntese completa, a política ontológica da Jurema absorve o outro, não 

simplesmente se misturando ao outro, mas se adicionando ao outro e por ele sendo 

composta.  

Os juremeiros instauram o devir como o regime político do religioso por meio de 

um processo antropofágico em busca da complementariedade. É essa ontologia que 

permitiu a permanência de uma religião indígena desde a chegada dos europeus ao país, 

no século XVI, aos dias de hoje. Portanto, não desejo descrever o que poderíamos 

chamar de teologia da Jurema, não me deterei a refletir sobre os significados dados em 

sua ritualística e tampouco elucidarei a acepção de seus vários símbolos. O que 

proponho é uma compreensão sobre como a Jurema realiza-se e como ela é 

experimentada e reinventada pelos juremeiros numa espécie de alegoria dos 

movimentos de produção e interpretação do mundo da vida. 



19 

 

  

 No capítulo terceiro, exponho meus argumentos sobre a visibilidade da Jurema 

em Recife. Para além dos dados expressos pelo Mapeamento dos Terreiros, a ascensão 

da Jurema ocorre por outros meios. Embora seja uma religiosidade de origem indígena, 

a Jurema não apresenta um discurso fundado e reclamante de uma etnicidade para seus 

sujeitos no contexto urbano em que efetuei meu trabalho de campo. O que a Jurema 

conclama é um discurso sobre a presença de uma ancestralidade indígena, mas seus 

religiosos não exigem uma identidade indígena tal qual encontramos nas diversas etnias 

“estritamente” indígenas no Brasil. Sua presença torna-se explícita pela dinâmica 

efetuada por seus sujeitos, são as ações dos juremeiros que fundam o processo de 

visibilidade da Jurema, ainda no início dos anos de 2000. Como agentes históricos, os 

adeptos da Jurema iniciaram várias ações que promoveram o debate em torno da 

religião, transformando o que era apenas um encontro para o estudo conjunto da Jurema 

e do Candomblé em estratégia política de luta, de legitimação e de visibilidade daquela 

religiosidade indígena. 

Para compreender todo o percurso entre o ocultamento e a evidência da Jurema, 

proponho uma compreensão sobre o seu caráter teleológico enquanto uma religiosidade 

orientadora de ações para o mundo da vida
7
. A concepção teleológica da realidade nos 

imbui a pensar a Jurema não apenas como um tipo de religião, mas como uma razão 

formulada em contato com a experiência sensível em busca da realização de fins que 

confluem para a realização de um bem, portanto, para realização de ações humanas que 

convergem para a própria realização da Jurema. Isso não seria um círculo vicioso para 

se chegar ao mesmo lugar de partida, a Jurema apenas sob uma dentre tantas outras 

concepções religiosas na modernidade, mas seria uma abordagem potencializadora 

sobre as ações e relações dos sujeitos religiosos, pelo menos daqueles em que mantive 

um contato aproximado em meu campo de pesquisa, e suas visões de mundo. Tais 

visões orientam os posicionamentos práticos, sejam eles sociais, políticos e religiosos, 

que escapam a uma concepção enquadrada na ideia, simplista e tradicionalista, de 

                                                           
7
 Ao me referir à posição teleológica que assumo para a compreensão da Jurema como uma religiosidade, 

me aproximo às considerações de Aristóteles (1991) sobre sua descrença quanto ao dualismo platônico 

entre mundo dos sentidos e mundo das ideias na construção do conhecimento. A primeira vista, tal 

postura metodológica pode parecer trivial ao campo antropológico, entretanto as visões sobre ética e 

moral encontradas nas análises da área sobre religiões afro-indígenas, pelo menos naquelas que as ligam a 

enfoques políticos, tendem a desconsiderar os conceitos como simples constructos racionais que não se 

imbricam a um mundo sentimental da experiência sensível. Essa concepção pode ser encontrada em 

Montero (1994; 2011; 2012).  



20 

 

  

nichos de resistência cultural, ainda que localizados no contexto urbano, em meio à 

sociedade moderna.  

Por outro lado, a concepção teleológica da Jurema me permite rever e discutir o 

lugar da religião naquilo que nos habituamos a chamar, sob os ditames weberianos, de 

mundo racionalizado. A ousadia que pretendo esboçar consiste em perceber como uma 

religião mágica, usando Weber, mas contra Weber, pode constituir uma racionalidade 

juremeira na contemporaneidade. Como nos sugere Geertz (2001: 152), a experiência 

religiosa não pode ser radicada apenas nos discursos ligados à fé como experiência 

transcendente, “é preciso empregar termos mais firmes, mais decididos, mais 

transpessoais, mais extrovertidos – “Sentido”, digamos, ou “Identidade”, ou “Poder” – 

para captar as tonalidades da devoção em nossa época”. O argumento geertziano 

encontra respaldo na assertiva de Talal Asad (1993) que indica a ligação entre religião e 

configurações específicas de poder. Nesses termos, a agenda de pesquisa voltada para a 

religião deve buscar a explicação dos fenômenos religiosos atuais dentro dos próprios 

fenômenos religiosos, percebendo, assim, como tais fenômenos se ligam às várias 

outras esferas da vida social.  

Além disso, ao tomar como forma de pesquisa a Jurema por ela mesma para ir 

além dela mesma, me aproximo das várias conexões efetuadas por seus sujeitos 

religiosos no mundo da vida. Essa escolha metodológica me permite realizar uma 

socioantropologia das associações, e de suas controvérsias, encontradas na realidade 

social (LATOUR, 2005; 2006). Através dessa abordagem, será possível percebermos os 

processos de visibilidade que acompanham a Jurema no campo religioso pernambucano 

e seu lugar na constituição de uma arena política, propiciada pela religião, e por ela 

transformada.  

Para o desenvolvimento de meu argumento, e relembrando o programa de 

pesquisa sugerido por Geertz (2001), elenco, como demonstração empírica no capítulo 

terceiro, um evento religioso e festivo realizado anualmente pelos juremeiros que 

acompanho em minha pesquisa de campo, o Kipupa Malunguinho. Esse evento é um 

ritual realizado em terras de um antigo quilombo nas proximidades da cidade de Recife 

e destina-se exclusivamente ao culto da religiosidade da Jurema. Nos primeiros 

momentos desse ritual, inflados discursos políticos são realizados por religiosos e outros 

sujeitos presentes, como professores, políticos e representantes diretos dos governos 

municipal, estadual e federal. Ainda para esboçar os discursos que constituem uma 



21 

 

  

trama mais ampla entre religião e as outras esferas sociais, retrato a Caminhada dos 

Terreiros de Pernambuco. Embora a Caminhada tenha uma participação religiosa que 

não se resume apenas a Jurema, esse evento congrega os anseios dos juremeiros quanto 

aos apelos de respeito e reconhecimento das tradições religiosas afro-indígenas, além de 

ser um ato em que os sujeitos mostram suas pertenças religiosas. 

 Os casos do Kipupa Malunguinho e da Caminhada dos Terreiros são 

elucidativos para a compreensão sobre o processo de visibilidade da Jurema, e, ainda, da 

religião como fomentadora de argumentos para o debate e participação na esfera 

pública. A linguagem utilizada nos discursos proferidos, em ambos os eventos, é uma 

linguagem enfaticamente política e pautada por argumentos ligados ao conceito de 

Estado Democrático de Direito, entretanto são as questões subjetivas que a motivam, é a 

potência das paixões religiosas e a tradição que definem os discursos e o jogo político. 

A liberdade negativa de culto religioso tem a possibilidade de potencializar a liberdade 

positiva da cidadania na busca pelo bem comum, por meio da socialização política.  

Chego ao quarto capítulo, item que inicia a segunda parte, de caráter teórico, 

desta pesquisa. Permitindo-me voltar ao tema weberiano da religião, amplamente 

debatido e corroborado pelos trabalhos que se debruçam sobre os processos de 

secularização engendrados pela modernidade (TAMBIAH, 1990), desejo, por meio de 

um exercício compreensivo sobre os sentidos, as afinidades e as tensões, me aproximar 

das análises sobre o desencantamento do mundo e, por consequente, das análises 

inspiradas em Weber no que diz respeito ao campo religioso brasileiro e a modernidade.  

A retomada da discussão sobre o paradigma weberiano da secularização se torna 

uma chave analítica em minha pesquisa. Embora muitas críticas contrárias e 

concordantes já tenham sido formuladas em relação ao declínio do religioso para o 

âmbito do privado
8
, compreendo a necessidade de recuperar o debate sobre o lugar da 

religião na modernidade devido aos percalços colocados pelos sujeitos religiosos em 

meu campo de estudos, entretanto isso se dá na contramão das análises acadêmicas. 

Como um paradigma formulado dentro da sociologia, os processos que envolvem a 

                                                           
8
 Acredito que não podemos tomar o paradigma da secularização como um debate ultrapassado no meio 

acadêmico devido as suas potencialidades expressas quando observamos o mundo da vida e suas 

realidades empíricas. Para tal comentário, acredito que autores como Jürgen Habermas, “Entre 

Naturalismo e Religião – estudos filosóficos” (2007), e Charles Taylor, “Uma Era Secular” (2010b) e 

“Why we need a radical redefinition of secularism (2011), possam ser tomados como aportes referenciais 

que nos levam a repensar o lugar da religião na modernidade, sendo, também, exemplos de que o debate 

sobre a secularização ainda não pode ser entendido como superado pelos pesquisadores.   



22 

 

  

secularização são utilizados como instrumentos de exame pelos diversos pesquisadores, 

mas o instigante em meu campo de pesquisa – como nos casos do Kipupa e da 

Caminhada dos Terreiros de Pernambuco – é que esse paradigma se mostra reatualizado 

pelos religiosos que exigem a secularização do Estado e da sociedade.  

Não renegando o papel da religião e suas posições religiosas no espaço público, 

os adeptos das religiões afro-indígenas em Pernambuco reclamam a secularização por 

meio do Estado laico. Exigindo o reconhecimento da liberdade religiosa, promulgada 

pela Constituição Federal de 1988, os religiosos se voltam para a laicização do Estado, 

uma mediação argumentativa percebida por Giumbelli (2002a: 238) ainda que em 

termos de abordagens acadêmicas. Desse modo, o campo da ação empírica nos mostra 

que para além do espaço público não estar alheio à presença da religião, essa se torna 

um espaço de justificativa para a busca dos valores ligados à cidadania na modernidade. 

No quinto e último capítulo me proponho a repensar o atual diálogo entre 

religião e política no Brasil. Ao considerar que os estudos sobre as religiões afro-

brasileiras e afro-indígenas sempre estiveram ligados às problemáticas da construção da 

nação e aos entraves e possibilidades para a modernização do país (MONTERO, 1999), 

desejo me situar entre as duas leituras feitas por alguns intelectuais que se preocuparam 

com o papel e o lugar da religião.  

 Diversas análises abordam o catolicismo como uma forma religiosa em eminente 

diálogo com a política, fortalecendo, muitas vezes, o processo democrático no país, 

principalmente, mediante a criação das Comunidades Eclesiais de Base instituídas nos 

anos de 1970 e 1980 (KRISCHIKE, 1979; PALÁCIO, 1983; ROMANO, 1979). De 

outro lado há perspectivas críticas quanto a Igreja ser um entrave para a construção de 

um espaço público moderno (DOIMO, 1984; MORAIS, 1982). Outras análises 

abordam, para o bem ou para o mal, o pentecostalismo, seus processos de conversão 

religiosa (CAMPOS e GUSMÃO, 2013; ALMEIDA, 2010) e seu rápido crescimento 

representativo em nossas instâncias políticas, ambas as chaves de entendimento 

confluindo para questões relativas à afirmação desse tipo religioso na esfera pública e 

suas consequências (BURYTI, 1995; MARIZ, 2000; MONTERO, 2006; MACHADO, 

2008). Entretanto, tímidas e recentes são as perspectivas que englobam as religiões afro-

brasileiras como fomentadoras de agentes políticos e de espaços para o debate político 

no que tange à constituição da esfera pública (PARÉS, 2012) e do Estado Democrático 

de Direito na atualidade. No que diz respeito às religiões indígenas e/ou afro-indígenas 



23 

 

  

no contexto urbano, para além das questões étnicas, essa tônica de pesquisa é 

praticamente inexistente devido ao viés culturalista, descritivo e sincrético das 

abordagens escolhidas para a pesquisa (RODRIGUES e CAMPOS, 2013).  

Assim, voltando-me para as teorias desenvolvidas por Jürgen Habermas (2007) e 

Charles Taylor (2010b; 2011), busco compreender como a Jurema e o Candomblé, 

considerando o imbricamento de ambos em meu campo de pesquisa, podem constituir 

um interessante e sofisticado meio de entendimento sobre a constituição de sujeitos 

políticos no Brasil atual. Essa assertiva liga-se ao modo como a religião entrelaça-se ao 

Estado e à sociedade brasileira mais ampla no âmbito do espaço público. 

Nesse momento desejo formular a ideia da possibilidade do surgimento de uma 

sociedade civil possibilitada pela religião, entretanto uma sociedade civil bem particular 

ao contexto brasileiro. Embora uma das premissas de nosso Estado democrático seja a 

laicidade, os religiosos do meu campo de pesquisa vêm constituindo um espaço de 

debate sobre o que venha a ser o conceito de Estado laico.  

Meu palpite é que o olhar religioso sobre tal conceito seja diverso daquele que as 

ciências sociais, a filosofia e o próprio mundo da política concebem. Isso porque os 

religiosos, ao mesmo tempo em que tentam criar espaços autônomos para o diálogo, 

requerem a presença do Estado como meio de legitimar e fortalecer o debate. Nesses 

termos, a liberdade religiosa não deve ser entendida apenas como um direito 

relacionado aos direitos humanos, o que tenderia a enfraquecer o debate no campo 

político devido ao seu a priori que pode ser resumido no dever ao respeito religioso, 

mas a liberdade religiosa deve ser discutida democraticamente em termos dos processos 

de subjetivação expressos em anseios, liberdades e direitos, para que possamos, assim, 

discutir a intolerância religiosa com vistas a um consenso sobre a necessidade da 

liberdade religiosa.  

Por outro lado, a potencialidade dessa discussão tenderia a ser promissor para 

revermos nossos paradigmas, categorias e conceitos, como modernidade, secularização, 

Estado secular e sociedade civil a partir das existências éticas dos sujeitos no mundo da 

vida. 

 

 

 



24 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE I 

A TRAGETÓRIA DA INVISIBILDADE À VISIBILIDADE 

JUREMEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 

  

1. A INVISIBILIDADE RELIGIOSA DA TRADIÇÃO INDÍGENA: A JUREMA 

NO PERNAMBUCO URBANO 

 

 Os estudos de etnologia brasileira dividem-se em duas correntes compreensivas, 

a etnologia clássica e a etnologia do contato interétnico. A primeira insere-se na 

perspectiva interna dos povos indígenas, ao passo que a segunda origina-se do estudo da 

interação desses povos com a sociedade brasileira mais ampla, tendo as preocupações 

administrativas, oriundas das instâncias responsáveis pela política indigenista no país, 

como o grande vetor dos estudos. Para esta última, Darcy Ribeiro, Eduardo Galvão e 

Roberto Cardoso de Oliveira, são os expoentes originários (LIMA, 1998). 

 Enquanto polaridades, as duas correntes correspondem a duas ideologias que 

tendem a se aproximar e a se distanciar de acordo com as necessidades momentâneas 

ligadas ao contexto e ao período vivido. Antropologia clássica versus antropologia 

engajada pode sintetizar as disparidades conflitantes encontradas entre as perspectivas. 

Como duas ideologias, não ilusórias, a epistemologia política da etnologia brasileira 

corresponde a uma ideologia da etnologia brasileira ou a uma ideologia brasileira da 

etnologia (VIVEIROS DE CASTRO, 1999). Viveiros de Castro ao tomar o caminho 

dessa epistemologia política chama para si um argumento de Florestan Fernandes em 

que o autor questiona a hipótese da colonização em voga na época de suas pesquisas: 

 

 
A hipótese [de Gilberto Freyre] de que os fatores dinâmicos do processo 
de colonização e, por consequência, do de destribalização, se inscreviam 
na orbita de influência e de ação dos brancos, seria a única 
etnograficamente relevante? Não seria necessário estabelecer uma rotação 

de perspectiva, que permitisse encarar os mesmos processos do ângulo 
dos fatores dinâmicos que operavam a partir das instituições e 
organizações sociais indígenas? (FERNANDES, [1956-57] 1975: 128 
apud VIVEIROS DE CASTRO, 1999: 114). 
 
 
 

 Para Viveiros de Castro, os questionamentos de Florestan Fernandes são 

pertinentes não só por elucidar os problemas em torno da interpretação sobre a 

colonização do Brasil ou por tentar construir uma abordagem que se colocava no 

sentido contrário das expectativas ideológicas das camadas dirigentes, mas por elencar 

como condição de possibilidade da antropologia a articulação histórica entre brancos e 



26 

 

  

índios. Das questões de Florestan, Viveiros de Casto evidencia o contexto de efetuação 

que escapa às análises focadas apenas nas teorias que elevam a dominação do branco 

sobre o índio. Nesse sentido, a antropologia deve cartografar criticamente as múltiplas 

formas indígenas de “colonização do colonialismo” (VIVEIROS DE CASTRO, 1999: 

115).  

 A escolha do autor é clara, entre o estudo de grupos indígenas como parte do 

Brasil e as abordagens sobre os índios situados no Brasil (PEIRANO, 1992) Viveiros de 

Castro associa-se a segunda vertente em busca de uma simetria política na relação 

assimétrica do Estado com os povos indígenas. Porém, é a primeira alternativa que se 

configurou como a representante da antropologia indígena no país.  

 A questão nacional sempre consistiu a tônica dos debates que envolvem a 

disciplina no Brasil (VIVEIROS DE CASTRO, 1999: 116-17). Entretanto, 

complemento que a problemática da nação acompanhou as principais, ou mais 

divulgadas, preocupações das ciências sociais no país, basta olharmos as considerações 

de Guerreiros Ramos (1954) ao afirmar que “o trabalho científico está sempre, direta ou 

indiretamente, articulado a um projeto nacional de desenvolvimento”
9
. Ao observarmos 

as grandes inquietações que ocuparam nossos intelectuais podemos perceber que o 

pensamento social brasileiro se debruçou e ainda se debruça sobre temas em 

continuidades envolventes à sociedade nacional. Falar sobre o pensamento social pode 

parecer reducionista, e por que não expansivista, a priori, mas se percebermos os dois 

temas clássicos da antropologia, o negro e o índio, estes também o são para a sociologia 

e, de certa maneira, para a ciência política. Talvez esses temas não apareçam com essas 

nominações, porém estão presentes nas análises que se atém à raça, à constituição e 

formação do Brasil, à identidade nacional. E, nas teorias concebidas como 

contemporâneas, grosso modo, o negro e o índio se inserem nos contextos das 

abordagens que se propõem a estudar a pobreza, a desigualdade social, as modificações 

nas estruturas de classe no Brasil, as condições de trabalho, em suma, o 

desenvolvimento social do país e dos sujeitos que o compõe. As temáticas da liberdade, 

da justiça, do liberalismo, do pós-colonialismo, da democracia e do republicanismo, 

                                                           
9
 Capone (2009: 219-220) traz uma interessante exposição sobre o movimento de se pensar o Brasil. “Em 

1838, o imperador D. Pedro II criou o Instituto Histórico e Geográfico, que tinha por missão repensar a 

história brasileira com o intuito de consolidar o Estado nacional. Em 1840, o naturalista bávaro Carl 

Friederich von Martius ganhou o concurso de melhor projeto historiográfico dedicado ao Brasil. Segundo 

ele, a missão do Brasil era realizar a mistura de raças, sob a tutela atenta do Estado: acabava de nascer o 

mito da democracia racial”.  



27 

 

  

também não deixam de tocar na questão das desigualdades sociais e raciais e seu lugar 

na nação.  

 A formulação de nossa tradição nacional encontra-se com a institucionalização 

das ciências sociais no país, o que implica que a constituição de nossa grande área esteja 

atrelada ao que se concebeu como as problemáticas impostas para o desenvolvimento do 

Brasil. No que diz respeito à antropologia, os primeiros escritos, ainda em fins do século 

XIX, efetuados por pesquisadores brasileiros, sendo Nina Rodrigues o grande percursor, 

correspondiam ao negro, mais especificamente sobre os africanos/escravos e mestiços, 

no que eles acarretariam para o país após a abolição da escravidão (CAPONE, 2009) e 

no que sua origem consistia para o desenvolvimento da recente República do Brasil
10

. 

Em meados dos anos de 1920, um novo movimento opera entre nossa intelectualidade, 

era preciso construir uma identidade nacional para o país, e é nesse momento que se 

encontra a institucionalização das ciências sociais. Vale ressaltar ainda, a mudança de 

eixo do poder político e econômico da região Nordeste para a região Sudeste.  

O nacionalismo, como um conceito multiforme e por vezes polifônico, apresenta 

abordagens que variam de acordo com a peculiaridade de cada linha de pensamento, 

indo desde os nacionalismos liberal, político, cultural e étnico. Temos aqueles que 

acreditam ser o nacionalismo o sentimento de um povo em relação aos seus costumes, 

outros que o consideram como algo estático, prejudicial e conservador, entre outros. No 

entanto, o que se pode considerar como elemento comum a todas as interpretações é o 

fato de toda concepção ser tratada como sentimento de pertencimento, vinculação 

emocional a algum tipo de causa comum sobre pressupostos históricos, sociais, 

políticos, culturais e econômicos. 

No caso brasileiro, o nacionalismo, pensado a partir da década de 1920, está 

calcado na tentativa de construir e afirmar a identidade nacional e na busca de se inserir 

no mundo moderno industrializado. Nosso nacionalismo é marcadamente político e 

cultural (OLIVEIRA, 1990).  A construção da identidade brasileira feita pelos artistas e 

intelectuais reflete uma abordagem em que o conceito de raça passa a receber uma 

interpretação sociocultural e cultural e não apenas biológica. 

                                                           
10

 Hobsbawn (1990) considera o nacionalismo em seu sentido moderno e político como uma “história 

recente”. Em sua obra Nações e Nacionalismo, aborda a história do século XIX, como sendo a história da 

construção das nacionalidades, nesse sentido a questão pertinente à época também constituiu tema 

interesse em solo brasileiro. 



28 

 

  

Nesse cenário, as escolas deterministas, de Nina Rodrigues, como exemplo, 

foram duramente criticadas pelo intelectual Gilberto Freyre e o fenômeno da 

miscigenação passa a ser tomado como uma particularidade positiva na constituição da 

identidade brasileira. O caráter democratizador das relações étnicas implicava a 

reordenação do papel do negro e do indígena na formação da sociedade brasileira. 

Entretanto, será a partir dessa argumentação que Freyre empreenderá seu projeto 

político e intelectual de exaltação da figura do negro, por um lado, e relegando a 

questão indígena do Nordeste, por outro.    

Retomando a ideia de epistemologia política de Viveiros de Castro, o autor 

afirma que a etnologia indígena “está voltada para as sociedades indígenas a partir do 

Estado nacional” (1999: 119). Tal assertiva também pode ser elucidativa para os 

primeiros estudos socioantropológicos sobre o negro, para a etnologia negra e/ou 

africano-brasileira.  

Como o foco dessa pesquisa é a religiosidade indígena da Jurema no contexto 

urbano de Pernambuco, em especial a cidade de Recife e sua região metropolitana, o 

imbricamento entre a antropologia indígena e a antropologia das populações negras se 

faz pertinente
11

. Muitos trabalhos abordam a Jurema nas áreas do sertão nordestino, 

outros nas delimitações das comunidades indígenas, porém a Jurema como uma forma 

religiosa peculiar a ela mesma ainda não galgou a importância de um estudo 

sistematizado nas áreas urbanas das grandes cidades do Nordeste, como na cidade de 

Recife e sua região metropolitana. É essa carência que busco suprir em alguma medida. 

No campo dos estudos sobre a população negra, a perspectiva de Gilberto 

Freyre, ao publicar seu livro Casa-Grande & Senzala, em 1933, garante um novo folego 

para as abordagens acadêmicas. O luxo de antagonismos (ARAUJO, 2005) do autor 

convertia o conceito de raça para o conceito de cultura, mas uma cultura não tão de 

inspiração boasiana como Freyre afirmou na introdução de sua obra. Por vezes a cultura 

era vista sob uma perspectiva claramente biologista da raça, fato não singular a Freyre, 

mas um erro comum dos antropólogos ao considerar os tipos culturais em uma linha 

histórica evolucionista (LÉVI-STRAUSS, 1993). 

                                                           
11

 Ao desenvolver a hipótese sobre o ocultamento da Jurema na área urbana de Recife a partir dos estudos 

efetuados por Gilberto Freyre e seguidos pelos demais intelectuais africanistas, elenco a afirmação de 

Reesink (2006: 87) sobre o uso da Jurema estar intrinsecamente associada “à concepção de ‘índio’, 

consenso entre índios e não-índios no Nordeste inteiro”, compondo o “repertório de conhecimento 

etnobotânico dos povos indígenas autóctones e, por tudo isso, é razoável supor seu papel no complexo 

ritual ‘original’” desde os tempos da presença jesuítica na região.  



29 

 

  

Acreditando, como premissa, que o olhar freyreano sobre o negro influenciou 

sobremaneira os intelectuais africanistas, tomo as considerações efetuadas por Carlos 

Guilherme Mota (2008) ao sugerir que  

 
 
O estudo da trajetória e dos vários impactos da obra de Gilberto Freyre 

sobre os meios intelectuais assume grande importância por permitir a 
análise da cristalização de uma ideologia com grande poder de difusão: 
a ideologia da cultura brasileira. Sua postura se apresenta, ela mesma, 
como objeto de investigação estratégico: contém as ambiguidades daquilo 
que se poderia denominar uma “geração” de explicadores da “cultura 
brasileira”. Gilberto Freyre é uma espécie de caso-limite (MOTA, 2008: 
94). 

 

 

 Assim, desejo compreender como o a manipulação dos dados e informações dos 

intelectuais que seguiram os trabalhos freyreanos e dos antropólogos que analisaram as 

religiões de matriz africana e indígena em Pernambuco, podem ter acabado por 

invisibilizar a Jurema no campo religioso local, associando-a ao baixo espiritismo, ao 

preço de terem legitimado o Candomblé como religião
12

.  

 

1.1 Raça como categoria de análise 

 

Em fins do século XIX, o médico maranhense Raimundo Nina Rodrigues, 

professor da Escola de Medicina da Bahia, começa suas considerações sobre a saúde 

pública no Brasil e, por conseguinte, a recente preocupação higienista no país. Instigado 

pelas considerações de Sílvio Romero (1888) quanto à ausência de estudos científicos 

sobre os africanos trazidos por meio do tráfico negreiro para o país, o autor inicia suas 

pesquisas sobre a questão do negro utilizando a categoria de raça e a noção de 

degeneração que a mistura racial ocasionava na sociedade brasileira. A mestiçagem 

entre as raças era a origem do atraso brasileiro frente aos países europeus. Sua 

preocupação central dizia respeito à “influência social” do negro africano na 

constituição do país (RODRIGUES, 1935).  

                                                           
12

 Zuleica Campos (2001) efetuou uma pesquisa sobre o catimbó considerando os diversos discursos 

sobre as religiões afro-umbandistas produzidos pelos intelectuais, pela Igreja Católica e pelo aparato 

policial. Entretanto a autora colocou em campos adversários a vertente culturalista de Gilberto Freyre e a 

vertente psicologista de Nina Rodrigues, na figura de Ulysses Pernambucano, líder da Escola Psiquiátrica 

do Recife.  Em minhas interpretações considero que Ulysses, embora influenciado por Nina Rodrigues, é 

não só continuador, mas interlocutor da abordagem de Freyre e dos antagonismos analíticos que 

perpassam a sua obra.  



30 

 

  

As teorias científicas deterministas, à época de Nina Rodrigues, eram 

combinadas às necessidades dos Estados nacionais, o que não foi diferente para nosso 

autor. O darwinismo social constituiu o grande modelo de análise do cientista que 

descartava a ideia de uma linearidade evolucionista comum a todas as raças, inclusive 

diferenciando o grau evolutivo de uma mesma raça subdividida em suas origens 

geográficas e civilizacionais. Tal tomada de posição levou-o a considerar a mistura 

racial como um mal que deveria ser combatido. Para Nina Rodrigues, sob influência dos 

discursos de criminologia desenvolvidos por Cesare Lombroso e Enrico Ferri e das 

teorias raciais biológicas de Arthur de Gobineau, cada raça apresentava suas 

particularidades e por isso deveriam ser diferenciadas, inclusive na legislação do Código 

Penal de 1894. Para além de uma questão racial e biológica, a mestiçagem era vista 

como uma problemática social. As conclusões do médico/antropólogo são claras: 

 

 
 O cruzamento de raças tão diferentes antropologicamente, como são as 
raças branca, negra e vermelha, resultou num produto desequilibrado e de 

frágil resistência física e moral, não podendo se adaptar ao clima do 
Brasil nem às condições da luta social das raças superiores 
(RODRIGUES, 2008a; 1161). 
 
 

 A desigualdade entre as raças deveria ser considerada pela recente República do 

Brasil. A igualdade entre os homens assegurada no Código Penal era uma contradição e 

uma inconsequência aos olhos de Nina Rodrigues. Os “descendentes do europeu 

civilisado, os filhos das tribus selva-gens da America do Sul, bem como os mem-bros 

das hordas africanas, sujeitos á escra-vidão”, eram desiguais em suas características 

biológicas e morais, por isso a necessidade de distinta penalização a partir da 

diferenciação entre as raças (RODRIGUES, 1934: 77). O branco europeu era a 

categorial racial mais desenvolvida em relação ao índio e ao negro africano. 

 Atuando entre a medicina e a antropologia, Nina Rodrigues estabelece suas 

análises sobre a “influência social” da raça negra, a proveniência geográfica de seus 

vários tipos e no que isso acarretava para a constituição da sociedade brasileira, 

primordialmente, a partir das religiões africanas no país. Suas análises “etnológicas” 

partiam da observação dos cultos religiosos dos negros baianos. Aos olhos do autor, tais 

cultos constituíam as reminiscências africanas mais bem preservadas no Brasil, daí a 



31 

 

  

origem de sua valorização como campo de estudo
13

. Entretanto, a postura de médico 

versus a postura do incipiente antropólogo servia para afirmar a degenerescência que a 

miscigenação provocava na formação da população nacional.  

 Embora defenda a liberdade de culto, utilizando a Constituição brasileira de 

1891 para isso, Nina Rodrigues (2008b) ainda coloca o Candomblé como uma religião 

representante de um estado de evolução da espécie humana. Em suas análises sobre os 

noticiários referentes ao Candomblé na cidade de Salvador, o autor mostra a violência 

sofrida pelos religiosos por meio da repressão policial e, no polo oposto, Nina 

Rodrigues elenca os negros como incapazes psicologicamente à religião católica 

monoteísta. O animismo fetichista correspondia a “inteligência rudimentar” dos negros 

africanos. A miscigenação contaminava não só a diferenciação entre as raças, mas, e 

principalmente, o catolicismo. 

 Na medida em que os negros nascidos da África iam desaparecendo no Brasil, 

seus descendentes miscigenados adotavam práticas religiosas que mesclavam as 

reminiscências originais do Candomblé ao culto dos santos católicos, fazendo com que 

as práticas fetichistas e a mitologia africana fossem corrompidas em sua pureza. A 

religião como um laboratório de análise permitiu que Nina Rodrigues desenvolvesse 

seus argumentos sobre a influência da capacidade cultural do brasileiro e no que o 

sangue negro trouxe de virtudes e defeitos para a formação de nossa população 

(RODRIGUES, 2008b). 

 Em uma cadeia evolutiva, as civilizações sudanesas aparecem como os mais 

superiores ao passo que às de origem banto eram as mais próximas à barbárie. Grosso 

modo, os sudaneses eram os negros iorubás, daomeanos (gêge) e os negros minas, já os 

bantos eram os negros de Angola, do Congo e os negros moçambiques. Havia ainda os 

negros islamizados na intermediação dos outros dois tipos (RODIGUES, 2008b). A 

cadeia evolutiva rodrigueana foi a que predominou nas análises dos intelectuais 

brasileiros, como em Bastide (1971). Em Salvador predominavam os primeiros, 

enquanto que em Pernambuco e no Rio de Janeiro os segundos prevaleciam 

(RODRIGUES, 2008b; DANTAS, 1988). Saber o quadro de evolução dos tipos negros 

significava, para Nina Rodrigues, ir adiante a seu projeto. Os negros estavam em uma 

escala evolutiva inferior ao branco europeu, entretanto entre os negros havia também 

uma evolução entre seus tipos diferenciais, ainda que uma evolução mais morosa em 

                                                           
13

 Esse ideário repercutiu nos trabalhos antropológicos sobre o negro posteriores a Nina Rodrigues.  



32 

 

  

relação ao branco. Dessa forma, restava ao pesquisador investigar o estágio de evolução 

do brasileiro miscigenado a partir dos diferentes graus evolutivos dos negros africanos.  

 Nina Rodrigues (2008b) afirmava que no Brasil predominava a nação dos 

iorubanos, chamados de forma conjunta por negros nagô, por meio do processo do 

tráfico negreiro, os mais avançados culturalmente. Assim, o pessimismo do autor se 

converte em uma visão positiva sobre a sociedade abrangente. Nós, brasileiros, somos 

fruto da mistura entre os brancos europeus e os africanos mais desenvolvidos. O Brasil 

iria, assim, alcançar a civilização europeia em algum momento da história
14

.  

 É curiosa a perspectiva sobre a nação nessa época. O Brasil fora antes pensado 

em termos raciais. As questões econômicas e culturais só posteriormente comporiam o 

entendimento e interpretação do país (SCHWARCZ, 2011). A miscigenação era a 

singularidade da nação brasileira. O discurso racial vê-se, assim, constituído após o fim 

da escravidão e o surgimento da República que, por meio da Constituição, promulgava a 

igualdade e a cidadania entre os homens no solo brasileiro. As diferenças e as 

particularidades estavam postas no cenário da época; o discurso racial atuaria como 

enredo para se pensar o projeto de nação. A raça biológica serviria como explicação de 

um Estado-nação antes “naturalizado” do que explicado por suas características 

culturais. 

 

1.2 A “contra-colonização” de Gilberto Freyre 

 

Nas décadas compreendidas entre os anos de 1920 a 1940, emergia no Brasil 

análises interpretativas de nosso nacionalismo tropical alicerçado pelos ideais 

modernistas. A crescente urbanização, a formação de uma “classe” trabalhadora, a 

imigração, a formação de mercado consumidor, a industrialização e a fundação de 

centros institucionais de ensino exerciam as chaves analíticas para os intelectuais da 

época. No que diz respeito ao campo artístico, a expressividade do estilo modernista 

rompeu com as tradições acadêmicas em busca de uma atualização das artes no Brasil 

frente aos movimentos de vanguarda europeus, almejando, assim, encontrar uma 

                                                           
14

 Havia ainda uma outra corrente, liderada por Silvio Romero (1949), que defendia a teoria do 

branqueamento da população brasileira após o fim do tráfico negreiro no Brasil. Sobre essa crença, Nina 

Rodrigues (2008b) se colocava radicalmente contra, afirmando que a população da Região Nordeste 

continuaria mestiça ao passo que na Região Sul, o branqueamento poderia ocorrer, o que propiciaria uma 

divisão racial no país 



33 

 

  

linguagem tipicamente nacional, amparada pela autenticidade da história brasileira, de 

sua universalidade, de sua singularidade e subjetividade. O anseio de explicação teórica 

nacionalista coube aos intelectuais, à intelligentsia brasileira ao estilo dos os intelectuais 

orgânicos de Gramsci (1982). É nesse cenário que emerge as considerações freyreanas 

sobre a sociedade brasileira. 

Em 1923 Gilberto Freyre volta ao Brasil após alguns anos frequentando a 

Universidade Baylor e a Universidade de Columbia. Nessa última, o intelectual afirma 

sua divida em relação à orientação que o antropólogo Franz Boas exerceu em seus 

estudos antropológicos (FREYRE, 2005). Freyre, portanto, volta ao país um ano após a 

Semana de Arte Moderna em São Paulo. Em meio ao conturbado período, Freyre se 

depara com uma caótica situação política e econômica que tinha seu foco de decisão nos 

estados de Minas Gerais, Rio de Janeiro e São Paulo, apenas repercutindo de maneira 

pouco veemente para os demais estados às decisões tomadas naqueles centros de poder, 

aos olhos do pernambucano. 

O incomodo do autor, que tempos atrás via seu estado natal à frente das 

principais decisões políticas e econômicas do país, se torna o grande propulsor para a 

criação de um grupo de artistas, cientistas e intelectuais que se posicionaram a favor de 

um olhar regionalista sobre o Brasil
15

. Em contraposição ao Movimento Modernista de 

São Paulo, os regionalistas do Nordeste não pretendiam a ruptura com o passado 

tradicional, nos dizeres dos intelectuais nordestinos, e questionavam a postura paulista 

de exaltação do que Freyre denomina como as “tendências imperialistas exteriores” 

(FREYRE, 1947: 148), ainda que recriadas em solo brasileiro. Região e tradição 

tornavam-se conceitos interpretativos para o país (FREYRE, 1968: 43).  

Segundo Freyre, “o regionalismo na forma em que o compreendem e descrevem 

regionalistas brasileiros, é uma filosofia social” (FREYRE, 1947: 140) e, por isso, um 

novo humanismo (FREYRE, 1968: 60). Tal filosofia não desconsidera a nação, 

concebendo que “uma região pode ser politicamente menos que uma nação. Mas 

vitalmente e culturalmente é mais do que uma nação; é mais fundamental que a nação 

como condição de vida e como meio de expressão ou de criação humana” (1947: 141).   

Com essa concepção, em fevereiro de 1926, na cidade de Recife, ocorre o I 

Congresso Regionalista do Nordeste. Nessa ocasião, Gilberto Freyre, então secretário-

                                                           
15

 Dentre alguns participantes, cito os nomes do médio psiquiatra Ulysses Pernambucano, do então diretor 

do Diário de Pernambuco, Carlos Lyra Filho, do antropólogo Estevão Pinto, do crítico literário, Olívio 

Montenegro, do escritor José Lins do Rêgo, do poeta Manuel Bandeira e do artista Cícero Dias. 



34 

 

  

geral do Centro Regionalista do Nordeste, lê o Manifesto Regionalista para os 

presentes. Sob as distinções entre “regionalismo” e “separatismo”, várias personalidades 

do cenário nordestino reclamavam abordagens diferenciadas para as regiões do Brasil 

em nome das particularidades e necessidades de cada região. Rejeitando a ideia 

separatista da autonomia das regiões frente ao Estado, os intelectuais argumentavam 

contra a descaracterização das especificidades regionais ocorridas em um momento de 

fortes mudanças econômicas e políticas no Brasil. Portanto, o movimento se 

caracterizava como um fenômeno moderno, surgido pelo conflito com os processos de 

modernização, industrialização e urbanização do país (LEITE, 1955). Para seus 

integrantes, o “regionalismo” seria uma visão mais sofisticada para a compreensão da 

realidade brasileira como um todo
16

.  

De acordo com Oliven (2002), o Manifesto Regionalista poderia ser 

compreendido por meio de pelo menos duas leituras. A primeira percebe o documento 

como elaborado por um intelectual, representante da aristocracia rural decadente e que, 

portanto, observa a transformação da ordem social vigente colocar em xeque a 

dominação tradicional da qual faz parte. A segunda leitura, sem renunciar à anterior, 

ressalta os temas atuais presentes no documento, ainda que este tenha uma orientação 

conservadora, para Oliven, tais como os conceitos de nação e região, unitário e 

federação, unidade e diversidade, nacional e estrangeiro, popular e erudito, tradição e 

modernidade. 

Diante dessas duas leituras, ressaltando a possibilidade demonstrada por 

Oliven quanto a novas apreciações e seguindo o percurso de olhar o documento com as 

lentes do momento atual, em que a compreensão sobre o Manifesto ocorre após a escrita 

das obras de Gilberto Freyre e do momento histórico do qual o autor viveu, proponho 

uma terceira leitura. Minha observação, ainda seguindo as sugestões de Oliven (2002), 

não desmerece as duas primeiras considerações, mas problematiza a postura freyreana 

como um projeto político e intelectual de legitimação da Região Nordeste frente ao 

Brasil moderno e industrializado da Região Sudeste. Para isso, o negro surge como o 

                                                           
16

 Influenciado pelo escritor norte-americano Lewis Mumford, Freyre afirmava que a modernização pela 
industrialização descaracterizava os espaços em seus valores estéticos e não harmoniosos para a vida 

comunitária (Pallares-Burke, 2005).  

 



35 

 

  

referencial de legitimidade para toda a proposta regionalista-freyreana. É sobre esse 

último ponto que me deterei em explicar nas divisões e subdivisões desse capítulo. 

No Manifesto, Freyre (1996) aborda enfaticamente a importância de se 

considerar as diferenças regionais para “uma nova organização do Brasil”. 

Corroborando as críticas, dos mais variados tipos, formuladas à época da Primeira 

República, o intelectual se pronuncia: 

 

 
[...] Com a República – esta ianquizada – as Províncias foram 
substituídas por Estados grandes e ricos, nem policiar as turbulências 

balcânicas de alguns dos pequenos em população e que deviam ser 
ainda Territórios e não, prematuramente, Estados. 

Essa desorganização constante parece resultar principalmente 
do fato de que as regiões vêm sendo esquecidas pelos estadistas e 
legisladores brasileiros, uns preocupados com os "direitos dos Estados", 
outros, com as "necessidades de união nacional", quando a preocupação 
máxima de todos deveria ser a de articulação inter-regional. Pois de 

regiões é que o Brasil, sociologicamente, é feito, desde os seus 
primeiros dias. Regiões naturais a que se sobrepuseram regiões sociais. 
(FREYRE, 1996: 48) 

 
 

 

Esse trecho é elucidativo sobre a questão da “filosofia social” elencada por 

Freyre. Ao mesmo tempo em que a abordagem caminha para a necessidade de 

articulação inter-regional, ela demonstra a diferenciação social entre as regiões 

brasileiras. E podemos dizer um pouco mais, o regionalismo seria uma “contra-

colonização” tanto para o nacionalismo hegemônico da Região Sudeste como para o 

internacionalismo exacerbado (FREYRE, 1947: 142). 

Quatro anos após a leitura do Manifesto Regionalista tem-se o inicio da Era 

Vargas, nos anos de 1930, o que suscitou alguns incômodos para Gilberto Freyre. Em 

primeiro lugar, nosso intelectual tece críticas quanto à política centralizadora do período 

em prol dos “direitos do Estado”, chegando a nomear a política varguista de 

“Castelhanismo” ao subordinar o Brasil à sua capital política, o Rio de Janeiro. Ao 

utilizar esse exemplo de Castela, o autor relembra o fracasso da empreitada espanhola 

como um aforismo para os rumos políticos do país (FREYRE, 1947).  

No ano de 1930, Gilberto Freyre encontrava-se na vida pública de Pernambuco, 

atuando como o secretário de Estácio Coimbra, governador do estado entre os anos de 

1926 e 1930 e vice-presidente da República no período de 1922 a 1926, momento que 



36 

 

  

Artur Bernardes estava à frente da Presidência da República Federativa do Brasil. O 

irromper da Revolução de 30 destituiu o político pernambucano, que apoiava o 

presidente deposto Washington Luís, levando-o ao exílio na Europa em companhia de 

Freyre. Em sua “aventura no exílio”, que duraria até 1932, Gilberto Freyre (2006) 

realiza estudos que posteriormente seriam reunidos em sua obra de estreia nas ciências 

sociais, Casa-Grande & Senzala.  

Em meio ao Sudeste industrial e já marcadamente urbano, Freyre argumenta, por 

meio do movimento regionalista, sobre a importância da tradição para a interpretação do 

Brasil, condenando as “tendências imperialistas exteriores” fundadas no capitalismo dos 

Estados Unidos. Nesse momento o que está em jogo é a compreensão sobre a dicotomia 

tradição e modernidade e o papel que a política varguista coloca ao Estado como o 

responsável pela construção da nação. Mas nos voltemos à região de fato, ou melhor, 

sobre o que estava acontecendo no Nordeste, em especial na cidade de Recife. 

 

1.2.1 O negro na disputa entre políticas  

  

O processo de escravidão em Pernambuco não ficou restrito às áreas dos 

engenhos canavieiros, foi grande o contingente de negros na vila de Recife após o ano 

de 1631, momento da queima de Olinda pelos holandeses. Estes atuavam como os 

transportadores da produção de cana-de-açúcar para o porto. Quando a navegação do rio 

Capibaribe foi definitivamente conquistada, em meados do século XVIII, Recife se viu 

como a vila mais influente do estado. Era intenso o fluxo de pessoas, pelo rio, que se 

destinavam às povoações da Várzea, Caxangá, Poço da Panela e Casa-Forte, além do 

percurso para Olinda. Nesses trajetos, os negros eram aqueles que dominavam os remos. 

Por tal feito, o abastecimento de água nas casas, que constituía um grande problema 

para a população das vilas e, tempos depois, para a de Olinda, era realizado pelos negros 

canoeiros que adentravam os rios e que carregavam toneis de água para as casas 

daqueles que lhes pagassem o serviço. Em um grande número de casos, esses não eram 

negros libertos, mas escravos de ganho que pagavam semanalmente, aos seus senhores, 

pelo “direito” de trabalharem fora das casas ou negros que se destacavam nesse tipo de 

trabalho e, por isso, eram alugados por aqueles que se demonstravam interessados pelo 

rendoso negócio do comércio das águas – que combinava, ainda, a pesca e a pega de 

caranguejo (CARVALHO, 2010). 



37 

 

  

Os negros que atuavam como canoeiros e em outras funções que o espaço 

urbano lhe proporcionava, como padeiro, lavadeira e qualquer outro tipo de trabalho 

braçal, habitavam locais próximos às margens dos rios Capibaribe e Beberibe, ou 

melhor, próximo aos portos ali localizados (CARVALHO, 2010). O crescimento 

desordenado da cidade de Recife foi fruto da forma pela qual as populações foram se 

estabelecendo, aos olhos dos governantes. Os mocambos se alastram pelas áreas das 

ilhas de Recife, Santo Antônio e São José. Era o Pernambuco patrimonial de Casa-

Grande & Senzala cedendo lugar ao Pernambuco urbano de Sobrados & Mucambos.  

Recife, desde meados do século XIX, intensificando-se entre as décadas de 1930 

e de 1950, sofreu uma forte política higienista, de cunho repressivo, no que diz respeito 

ao espaço urbano. O processo de urbanização da cidade ocorreu sem industrialização. 

Os tempos da presença holandesa foram pautados no desenvolvimento da pequena 

burguesia comercial em contraposição ao espaço rural luso-católico (FREYRE, 2002; 

HOLANDA, 2005). A população da cidade era em grande parte composta por negros, 

mestiços e retirantes que se concentravam em locais próximos aos centros políticos do 

poder e nas áreas, hoje, centrais da cidade de Recife (CARVALHO, 2010). Nabuco traz 

um interessante relato, que por vezes podemos pensar como sendo atual, sobre a 

caracterização do espaço urbano de sua época, 

 

 
Nas capitais de ruas elegantes e subúrbios aristocráticos, estende-se como 
nos Afogados de Recife, às portas da cidade, o bairro da pobreza com sua 
linha de cabanas que parecem, no século XIX, residência de animais [...] 

ao lado da velha casa nobre, que fora de algum antigo morgado ou de 
algum traficante enobrecido, vê-se o miserável e esquálido antro do 
africano, como sombra grotesca dessa riqueza efêmera do abismo que a 
atrai (NABUCO, 2002: 106). 
 

                                                                                                     

No que tange ao tipo de residências descritas por Nabuco, Agamenon Magalhães 

realiza uma intensa interferência sobre as camadas populares e suas moradias, 

principalmente sobre os mocambos e as famílias que neles habitavam, entendidas como 

resquício de africanização na sociedade recifense e fonte dos diversos males e 

epidemias. Ao mocambo era relacionada a vadiagem, a miséria, a pobreza, além de 

fomentador de crimes e infelicidades (ALMEIDA, 2001). 



38 

 

  

 A forte intervenção do Estado repressor culmina nas ações político-ideológicas. 

Agamenon Magalhães fora nomeado, em 1937, por Getúlio Vargas como interventor de 

um moderno programa de urbanização e modernização de Pernambuco. Desde a 

Revolução de 1930, Agamenon Magalhães se colocou ao lado das forças varguistas da 

Aliança Liberal, rompendo com os governos estadual e federal que se colocavam a 

favor do presidente eleito para a sucessão de Washington Luís, o paulista Júlio Prestes. 

Era o rompimento da política do café com leite que assegurava o comando do país a 

partir da aliança entre paulistas e mineiros. A nomeação de Agamenon Magalhães para 

a interventoria do estado ocorreu após as tendências de Carlos de Lima Cavalcanti, 

então ocupante do cargo e nomeado por Getúlio Vargas, a apoiar o candidato 

oposicionista ao varguismo, Armando de Sales Oliveira nas eleições para a posse da 

Presidência do Brasil em 1938
17

. Lima Cavalcanti também fora aliado do governador de 

Pernambuco deposto pela Revolução de 1930, Estácio Coimbra, que partiu para o exílio 

em companhia de Gilberto Freyre, seu secretário (ALMEIDA, 2001). 

 As décadas de 1920 e 1930 foram marcadas por uma contínua instabilidade 

política no Brasil, o que não poderia deixar de repercutir em seus estados, como 

Pernambuco. No campo político-cultural, os anos 20 contaram com a criação do Centro 

de Estudos Sociais, o embrião local do Partido Comunista do Brasil, a fundação do 

Centro Regionalista, em 1924, durante um encontro entre amigos na casa do jornalista 

Odilon Nestor, a Coluna do tenente recifense Cleto Campelo que marchava para se 

encontrar à Coluna Prestes no estado, no ano de 1926, e que compôs o grupo que se 

concentrava em uma casa na Rua Velha, bairro de Boa Vista. O episódio ficou 

conhecido na cidade como O caso dos doze da rua da Velha. Nesse período foi 

realizado o I Congresso Regionalista do Nordeste, em 1926, e foi criado o jornal Diário 

da Manhã, em 1927, que inicialmente apoiou o governo de Getúlio Vargas para 

contrapô-lo após a Constituição de 1934 (ZAIDAN, 2005). 

 Em meio ao conturbado momento, as políticas de modernização do Brasil 

abrangiam a ordenação urbana, a higienização das cidades e as reformas educacionais. 

                                                           
17

 Carlos de Lima Cavalcanti era o proprietário do jornal Diário da Manhã fundado em 1927. O jornal 

atuou como um forte instrumento para a derrubada da República Velha no estado e por seu apoio à 

Revolução de 1930. Entretanto, ao permitir a manchete “Prorrogação de Mandato é Usurpação dos 

Direitos do Povo”, Lima Cavalcanti se coloca como um crítico feroz à medida de Getúlio Vargas em 

estender o mandato dos deputados que o apoiavam, após a promulgação da Constituição de 1934, com o 

intuito de promover sua reeleição. Agamenon Magalhães leva a edição do matutino para o Rio de janeiro 

e a mostra a Vargas. Com o advento do Estado Novo o jornal é fechado (DIÁRIO DA MANHÃ, s/d).  



39 

 

  

Em Pernambuco, somente na década de 1930 que a ideologia divulgada iria se efetuar. 

O interventor federal do Estado, Carlos de Lima Cavalcanti, inicia uma atuação em que 

mesclava inovação administrativa e repressão política aos movimentos sociais, o que 

ocasionou a divisão das organizações trabalhistas em favor ou contra sua figura 

(ZAIDAN, 2005). 

  Durante a interventoria, a legenda esquerdista “Trabalhador, Ocupa Teu Posto” 

concorre às eleições de 1934, o I Congresso Afro-Brasileiro é idealizado e concretizado 

por Gilberto Freyre e Carlos de Lima Cavalcanti é eleito Governador de Pernambuco. 

Em 1935 a revolta combinada do 21º Batalhão de Caçadores de Natal e do 29º Batalhão 

de Caçadores do Recife afirmava o apoio à Aliança Nacional Libertadora, oposicionista 

à Aliança Liberal, momento em que se destacou o sargento pernambucano Gregório 

Bezerra. Ainda nesse período, pode-se destacar a leitura do Manifesto Integralista em 

Recife, amplamente apoiado por Dom Helder Câmara (ZAIDAN, 2005).  

 Com o advento do Estado Novo, no ano de 1937, Carlos Lima Cavalcanti é 

deposto e Agamenon Magalhães, que havia sido Ministro do Trabalho no governo de 

Vargas, assume o cargo de interventor federal do Estado atuando até o fim da ditadura 

varguista. Ainda mais centralizador, autoritário e intervencionista se caracterizou esse 

período da vida política brasileira. Sem romper com a importância da Igreja Católica 

como a religião do Estado na Era Vargas, Agamenon, ligado à Congregação Mariana da 

Mocidade Acadêmica, do Colégio Nóbrega, nomeou jovens católicos, ao estilo dos 

intelectuais orgânicos de Gramsci (ALMEIDA, 2001) para as várias Secretarias do 

Governo de Pernambuco (CAVALCANTI, 1986). O interventor concebia que as 

Secretarias de Estado constituíam funções políticas e não técnicas (PANDOLFI, 1984). 

À Frente da Congregação Mariana estava o Padre, jesuíta, Antônio Paulo Cyríaco 

Fernandes, uma espécie de mestre e conselheiro para Agamenon Magalhães e grande 

desafeto de Gilberto Freyre (FONSECA, 2003).  

Padre Fernandes era um extremado conservador e se colocava veemente contra 

as religiões afro-brasileiras e protestantes no solo brasileiro. Nesse cenário, os negros 

adeptos do Xangô pernambucano e dos cultos conhecidos por baixo espiritismo eram 

assunto para a Força de Polícia, sendo expedida pelo governo estadual, em 1938, uma 

portaria que impedia o funcionamento dos terreiros (CAMPOS, 2001)
18

. Como prova do 

                                                           
18

 Durante o trabalho de campo ouvi diversas histórias dos tempos que os terreiros foram proibidos de 

funcionar. Muitos pais e mães-de-santo esconderam os objetos de culto em casas de pessoas conhecidas, 



40 

 

  

Pernambuco católico, no ano seguinte é realizado o III Congresso Eucarístico Nacional 

no Parque 13 de Maio.  

 As reformas urbanas eram as ações primordiais de Agamenon. Com a ajuda do 

prefeito Antônio de Novais Filho, que atuou no cargo durante todo o período do Estado 

Novo, o objetivo do interventor era remodelar a cidade de Recife e retirar-lhe os 

aspectos decaídos do passado tradicional e colonial dos tempos da escravidão, traços 

que impediam o desenvolvimento moderno do espaço urbano. Nesse sentido, práticas 

ligadas à saúde pública foram efetuadas, como as medidas higienizadoras e de 

saneamento, as reformas de engenharia para o alargamento de ruas e abertura de 

avenidas foram postas em prática, assim como a construção de novos patrimônios 

arquitetônicos para Recife que em nada lembravam as edificações coloniais 

(GOMINHO, 1998)
19

.  

À época, 38% da população residia em mocambos (PERNAMBUCO, 1939)
20

, o 

que contribui para Recife ser apelidada por Mucambópolis (CASTRO, 2010; 

GOMINHO, 1998). Assim, a batalha contra os mocambos, e a tudo que ele propiciava e 

significava, culminou, em 1939, no surgimento da Liga Social Contra o Mocambo. Sua 

população era o alvo das políticas públicas, sendo os mocambos tidos como infectos e o 

lugar de onde provinha um grande número de doenças, além dos rejeitados 

comportamentos sociais atribuídos seus habitantes.  

A racionalidade do saber médico-higienista da época, difundida por meio da 

imprensa local, associava as condições físicas e materiais das construções a tudo aquilo 

que condenavam. A pobreza, a infelicidade, os crimes, a desordem social e a falta de 

higiene constituíam uma problemática social que se erradicaria com o fim dos 

mocambos (ALMEIDA, 2001). Para sanar o problema os mocambos deveriam ser 

desmantelados e em seus locais, novas construções erguidas. Entretanto, os moradores 

desse tipo de habitação foram levados para os subúrbios da cidade, já que as áreas 

centrais de Recife eram o espaço para suntuosidades arquitetônicas e para as famílias 

                                                                                                                                                                          
em outros casos enterrara-os, quando não a polícia os apreendeu. Entretanto, o decreto que instituía o 

fechamento das casas foi promulgado no ano de 1938, período posterior às várias investigações 

intelectuais sobre o xangô pernambucano e o catimbó/Jurema, o que atesta que essa última forma 

religiosa já era considerada como uma prática degenerativa e seus praticantes nomeados como charlatães.   
19

 É com o saudosismo dos velhos tempos que o poeta regionalista Manuel Bandeira escreve Evocação do 

Recife, obra reverenciada por Gilberto Freyre (1968).  
20

 Agamenon Magalhães regulamenta, por meio do Decreto nº 182 de 17/09/1938, a Comissão Censitária 

dos Mocambos em Recife. Esse grupo realizava estudos censitários sobre os mocambos com o intuito de 

destruí-los e construir casas populares e vilas operárias, para acomodar seus habitantes, nas áreas dos 

subúrbios da cidade de Recife (GOMINHO, 1998).  



41 

 

  

mais abastadas que não deveriam compartilhar com a degenerativa forma de vida 

“africanista” dos negros e mestiços (GOMINHO, 1998).   

As populações dos mocambos também foram alvo de políticas trabalhistas por 

serem consideradas como desocupadas. Seus habitantes não eram operários que 

contribuíam para o desenvolvimento do Brasil, mas sujeitos que viviam de biscates e da 

pega de caranguejos, sendo necessária a intervenção e controle do Estado para que se 

convertessem ao trabalhador/operário, ao modelo de cidadão idealizado no período 

(CASTRO, 2010).  

Assim, as propostas de reformas sociais e urbanísticas intervinham diretamente 

na herança escravocrata (ALMEIDA, 2001), era a naturalização da diferenciação entre 

as raças que determinariam o negro e o mestiço como aqueles com mais propensão ao 

alcoolismo, à promiscuidade, à prostituição, à criminalidade, à vadiagem e à loucura, 

enfim, a toda espécie de degradação moral (FERNANDES, 2007). Os cultos de origem 

africana também foram motivo para o controle social e a higienização, expressamente 

entendidos como charlatanismo, como foco de loucuras e histerias, expressas por meio 

do fenômeno da possessão e antro de promiscuidade e vadiagem (RODRIGUES, 1935; 

RAMOS, 1937; SCHWARCZ, 2011)
21

. Vistas assim pelos governantes e pela elite 

recifense, as práticas “mágicas” e seus “feiticeiros” não eram integrados à sociedade 

urbana. Como formas de culto sistematizadas ao desenvolvimento urbano, os terreiros 

se diferenciavam mais do catolicismo quando restritas às áreas dos engenhos e fazendas 

(FREYRE, 2002). A religiosidade negra deveria ser combatida por ser associada à 

degeneração que os negros e mestiços provocavam à ordem social. 

Ora, é em meio ao processo de higienização da cidade de Recife que Gilberto 

Freyre escreve suas mais renomadas obras, Casa-Grande & Senzala, em 1933, e 

Sobrados & Mucambos, no ano de 1936. De maneira sintetizada, ambas expressam uma 

                                                           
21

 Maggie (1992) e Giumbelli (2003) abordam como o Código Penal republicano de 1890 criminalizava 

as práticas tomadas como baixo espiritismo e curandeirismo. Enquanto Maggie percebia a continuidade 
entre a legislação e a crença moral na magia pela população, Giumbelli problematiza a questão para os 

termos de uma prática repressiva perante os sujeitos religiosos, “traduzida para os planos da 

jurisprudência e da análise sócio-antropológica e medicalizante” (GIUMBELLI, 2003: 249). Para a 

legislação vigente, os cultos de origem afro-indígena eram crimes contra a saúde pública por entrarem em 

conflito com a condenação ilegal do exercício da medicina. A abordagem de Giumbelli, quanto aos 

mecanismos de regulação dos agentes religiosos, direciona-se para a perspectiva de Hannah Arendt 

(2012), quando a filósofa expõe que o conceito de raça atuou como um instrumento político de domínio 

dos povos. Ouso fazer essa aproximação entre os autores por considerar que, no caso especifico desta 

pesquisa, a Região Nordeste, a atuação dos políticos e intelectuais se direcionou para uma interventoria de 

dominação racial que por muitas vezes apareceu disfarçada no uso, nem tão boasiano, do conceito de 

cultura. Confusão “intelectual” já expressa por Lévi-Strauss (1993).   



42 

 

  

sociologia do cotidiano sentimentalista sobre as relações patriarcais entre senhores e 

escravos culminando em uma miscigenação harmoniosa na e para a sociedade brasileira. 

A primeira, caracterizada por uma forte exaltação da contribuição negra e, por 

conseguinte, escravocrata na formação do país e a segunda, assinala o declínio do 

patriarcado rural e a ascensão do mestiço no processo de desenvolvimento urbano.  

 Um dos argumentos de diferenciação de Freyre no que diz respeito ao sobrado e 

ao mocambo reside, em grande medida, na qualidade do material em que são 

construídos e nas localizações de suas construções nas zonas urbanas (FREYRE, 2002). 

Esse argumento já fora expresso pelo intelectual no Manifesto Regionalista: 

 

 
Com toda a sua primitividade, o mucambo é um valor regional e por 

extensão, um valor brasileiro, e, mais do que isso, um valor dos trópicos 
[...] Valor pelo que representa de harmonização estética: a da construção 
humana com a natureza. Valor pelo que representa de adaptação 
higiênica: a do abrigo humano adaptado à natureza tropical. Valor pelo 
que representa como solução econômica do problema da casa pobre: a 

máxima utilização, pelo homem, na natureza regional, representada pela 
madeira, pela palha, pelo cipó, pelo capim fácil e ao alcance dos pobres. 

O mal dos mucambos no Recife, como noutras cidades brasileiras, não 
está propriamente nos mucambos mas na sua situação em áreas 
desprezíveis e hostis à saúde do homem: alagados, pântanos, mangues, 
lama podre. Bem situado, o mucambo [...] é habitação superior a esses 
tristes sepulcros nem sempre bem caiados que são, entre nós, tantas das 

casas de pedra e cal [...] (FREYE, 1996: 49). 
 

 

O argumento de repúdio ao mocambo, também encontrado na obra publicada 

por Joaquim Nabuco em 1883, O Abolicionismo, reproduz a lógica das reformas 

higienistas da Era Vargas em todas as áreas populares da cidade de Recife. Sobre a 

convivência entre senhores e escravos, Nabuco (2002) expressa que os negros africanos 

africanizaram o Brasil, entretanto, aqui, a escravidão não gerou o ódio entre as raças 

negra e branca. As perspectivas de Nabuco permitem municiar a naturalização da raça 

para a ideologia higienista do Estado Novo, por um lado, e, por outro, permite 

formulações positivamente criativas. Nessa última seara, como um admirador de 

Nabuco, Freyre converte o argumento discriminatório de raça como conceito biológico 

e transpassa-o para a lógica culturalista, demonstrando que o problema se constituía 

geograficamente. O mocambo não era uma habitação desprezível, mas um tipo de 



43 

 

  

moradia ideal para os trópicos, o problema estava nas áreas insalubres que a população 

desfavorecida se encontrava (FREYRE, 1937).  

O argumento freyreano despertou a ira de Agamenon Magalhães em sua 

campanha contra os mocambos, levando-o formular o argumento de que “Gilberto 

Freyre defendia os mucambos com o objetivo de levar os macumbeiros à luta de classes 

pregada pelo Comunismo” (FONSECA, 2003: 31). No jornal Folha da Manhã, de 

propriedade de Agamenon Magalhães e o principal veículo de disseminação da 

ideologia nacional forjada pelo Estado Novo em Pernambuco, Freyre aparecia 

constantemente caricaturado ostentando uma faixa com a foice e o martelo. 

Em seu campo propriamente dito, a Região Nordeste, o autor empreende grandes 

esforços para a defesa da contribuição negra na construção da identidade brasileira, 

desmerecendo, assim, as abordagens que percebiam o negro como representante da 

inferioridade racial e o motivo para o atraso brasileiro frente às nações europeias e, 

também, à norte-americana. No contexto para além de Pernambuco, estado localizado 

na região com o maior contingente populacional de negros e, por isso, um dos entraves 

tradicionais para o Brasil moderno, Freyre questionava os ideais evolutivos sobre a 

categoria de raça, o mito da superioridade racial branca/europeia em solo brasileiro por 

meio das afinidades de Getúlio Vargas aos governos nazifascistas de Adolf Hitler e, em 

maior medida, de Benito Mussolini.  

Entretanto, não era apenas Gilberto Freyre que se colocava contra ao 

biologicismo racista sobre o negro e a proeminência da Região Sudeste sobre as demais 

regiões do país, os determinismos racial e geográfico (CÂNDIDO, 2006), havia, ainda, 

todos os intelectuais ligados ao Movimento Regionalista. A questão do negro africano e 

sua influência nas regiões açucareiras à época da colonização foi um importante 

referencial para esse movimento. Os estudos e defesas dos negros entre os intelectuais 

atingiram a medicina psiquiátrica na figura de Ulysses Pernambucano, interlocutor e 

primo de Gilberto Freyre, sendo o responsável pela tentativa de descriminalização, pela 

área médica, das religiões afro-brasileiras, primordialmente concentradas nas áreas dos 

subúrbios da cidade. Encaradas como fragmentos de um período colonial que deveria 

ser dizimado, os religiosos eram tratados como caso de polícia e, desde os anos de 1920, 

figuravam nos noticiários jornalísticos de Recife (ALMEIDA, 2001).  

 

 



44 

 

  

1.2.2 Tempos do Serviço de Higiene Mental e a realização do I Congresso Afro-

Brasileiro 

 

Ulysses Pernambucano é um dos expoentes da corrente de higiene mental, 

fundada nos anos de 1923, na cidade de Rio de Janeiro, pela Liga de Higiene Mental. 

Por intermédio da Escola Psiquiátrica do Recife, nascida da influencia de Ulysses, é 

criada em 1931 a Divisão de Assistência a Psicopatas de Pernambuco e, posteriormente, 

o Serviço de Higiene Mental do Hospital de Alienados de Recife (SHM). Em 1933, por 

meio da Divisão de Assistência a Psicopatas, surge a Liga de Higiene Mental, Seção de 

Pernambuco, tendo como presidente Ulysses. Na reunião de inauguração da Liga, além 

de vários especialistas do campo médico, havia a presença de alguns intelectuais 

pertencentes às ciências sociais (CAMPOS, 2001). 

O Serviço de Higiene Mental atuava “esclarecendo, educando o público sobre a 

natureza, a causa, a curabilidade das doenças mentais, os meios de evitá-las, fazendo 

higiene pré-natal, médico-escolar, profilaxia da sífilis, higiene industrial e 

profissional”
22

. Era por meio de suas publicações no Boletim de Higiene Mental que 

médicos, pesquisadores e intelectuais se direcionavam a sociedade pernambucana mais 

ampla (CAMPOS, 2001). No SHM, Ulysses desenvolve variadas pesquisas de cunho 

estatístico e etnográfico, entre elas, realiza a investigação sobre os cultos afro-

brasileiros, entendidos até então como fenômenos psicopatológicos (RODRIGUES, 

1935; 1939). A abordagem dos cultos pelo psiquiatra visava uma medicina social, de 

caráter preventivo, sobre a compreensão da religiosidade negro-africana e não mais a 

sua patologização (FERNANDES, 1973). 

Sob clara influência do culturalismo e do regionalismo freyreano 

(PERNAMBUCANO, 2005) e das políticas públicas higienistas da época, Ulysses 

Pernambucano atualizava o entendimento médico de Nina Rodrigues sobre a religião 

dos africanos no Brasil. As teorias do médico maranhense são reformuladas e seu 

conceito de raça biológica, em termos evolutivos e degenerativos, passa a compreender 

raça a partir de leis de hereditariedade. Com esse olhar, em seu Boletim de Higiene 

Mental, o SHM publica:  

                                                           
22

 O que é a Assistência a Psicopatas de Pernambuco. Boletim de Higiene Mental, Recife, ano 2, n.4, abr. 

 



45 

 

  

Homens normais, homens capazes, homens construtores do progresso 
material e moral da sua espécie - eis o que pede a eugenia (DOMINGOS, 
1938). 

 

 

Daí a possibilidade de uma psiquiatria preventiva que investe em projetos de cunho 

culturalista (PERNAMBUCANO, 2005), ainda que fortemente marcados por ações de 

controle social. Em termos políticos, o culturalismo na área da medicina psiquiátrica de 

Ulysses Pernambucano dava contornos mais fortes ao projeto regionalista de exaltação 

dos negros, e por consequência do Nordeste. Entretanto, em termos epistemológicos, o 

culturalismo pregado se via não tão distante das concepções sobre as diferenças raciais, 

a cultura seria, assim, uma substancialização psicologizante herdada pelo sangue. Os 

conceitos, deterministas, de primitivo e arcaico não seriam mais relacionados à raça, 

mas aos caracteres puramente psicológicos mensurados numa escala evolutiva cultural. 

Tais características, vistas como representações coletivas, deveriam ser corrigidas por 

um processo de revolução educacional para que se elevassem às etapas mais adiantadas 

da cultura (RAMOS, 1988).  

O Serviço de Higiene Mental atuava não somente sobre os indivíduos, mas sobre 

toda a população – ou pelo menos a população das áreas carentes e periféricas de 

Recife, aglomerados caracteristicamente compostos por negros e mestiços. Embora 

Ulysses Pernambucano tenha se afastado, a priori, da antropologia psiquiátrica de Nina 

Rodrigues quanto ao conceito de raça, o papel da religião africana continua como tônica 

de suas pesquisas sobre as reminiscências negras na sociedade brasileira. Desse modo, o 

SHM, por meio de Ulysses Pernambucano, que conseguiu junto ao Secretário da 

Segurança Pública a transferência da supervisão sobre as religiões africanas no país 

(RIBERIO, 1988), toma para si a tarefa de investigar as práticas religiosas como causas 

de distúrbios mentais, criando, assim, uma política de controle no que diz respeito à 

medicina social (DANTAS, 1988) e a segurança pública
23

. Tendo como espelho a 

experiência de Canudos, já observada por Nina Rodrigues (1939), o SHM se pôs como 

missão o combate a formas religiosas que implicavam em degeneração social e 

desordem social
24

.  

                                                           
23

 Note-se que, seja no campo da higiene mental ou na questão de segurança pública e ordem nacional, o 

negro e o mestiço são alvos de políticas moralizantes por não seguirem a conduta sócio-religiosa esperada 

para o cidadão brasileiro. 
24

 Religiões do Recife. BOLETIM DE HIGIENE MENTAL. Ano I nº 1, Recife, Dezembro de 1933. 



46 

 

  

Sobre essa última valoração, também, estava em jogo à legitimidade da medicina 

enquanto um saber científico (CAMPOS, 2001). Desde os tempos de Nina Rodrigues 

debatia-se a autoridade dos médicos sobre os corpos dos sujeitos
25

. As práticas 

instrumentais racionalizadas galgavam a condição de um conhecimento secularizado 

por meio do Código Penal de 1890, em seus artigos 156, 157 e 158, que criminalizava a 

prática ilegal da medicina e, por isso, a prática do espiritismo e o curandeirismo 

associado às religiões negras (GIUMBELLI, 2003). Arthur Ramos chega a confessar 

que 

 

Aquelles que praticam a especialidade de doenças mentaes, no Brasil, 
bem sabem que é ingrato o seu mistér, pois encontram da parte dos 
curandeiros, neste ramo da medicina, a sua mais renhida concurrencia. 

(...) Si o doente fica bom, o merito cabe a estes, e si peiora ou seu caso é 
desanimador, a culpa reverte ao medico (RAMOS, 1937b: 75). 
 

 

As práticas de curandeirismo, para Arthur Ramos (1988) – discípulo de Nina 

Rodrigues, mas que converte a lógica racialista de seu mentor para uma abordagem da 

cultura em termos evolucionistas e, também, seguidor das ideias de Ulysses 

Pernambucano – seriam comparadas ao charlatanismo, consequência direta de uma 

mentalidade pré-lógica que se originou por meio da miscigenação com as formas 

culturais e psicológicas mais atrasadas, os negros e índios em solo brasileiro. Dessa 

forma, o projeto intervencionista do SHM direcionava-se para um argumento que 

discriminava o tratamento pelo curandeiro, alertando a sociedade para a sua nocividade: 

 

 
Uma estatística que o Serviço de Higiene Mental fez, mostrou que os 
doentes mentais internados na Tamarineira, curavam em maior número, 

nos primeiros meses de tratamento. Doentes com muitos meses de 
internamento, ou sejam, pessoas que estão loucas há muito tempo, curam-
se mais dificilmente, que aquelas que se acham doentes há um ou dois 
meses somente. Isto equivale a dizer que as doenças mentais devem ser 
tratadas aos primeiros sintomas, logo no início da enfermidade, pois 
dessa maneira há maior probabilidade de cura. Donde a conclusão natural 
de que a nocividade do tratamento pelo curandeiro, reside não só nas 

                                                           
25

 Nina Rodrigues, por meio de sua atuação no campo da medicina legal, dialogava diretamente com as 

teorias criminalistas de sua época. Para o pesquisador, o erro do código penal em atribuir uma igualdade 

de penalização para todos os homens residia na variação dos graus evolutivos das raças humanas, daí a 

medicina, conjugada às análises antropológicas, ser a forma de conhecimento que poderia atestar a 

penalidade a partir da combinação do tipo de crime ao desenvolvimento evolutivo do criminoso 

(RODRIGUES, 1934).    



47 

 

  

“mesinhas”, “passes”, etc, a que se submetem os doentes, mas, e 
principalmente, na demora que acarreta para o verdadeiro tratamento, por 
médicos especialistas26. 
 

 

Para os técnicos da psiquiatria pernambucana, somente com “um trabalho 

contínuo e persistente de educação poderá fazer desaparecer essa entidade – o homem-

medicina, que a violencia policial jamais conseguiu reprimir”. Entretanto, o SHM 

“investigando as religiões chamadas inferiores, no Recife, acompanhando de perto as 

suas praticas e atividade, tem em mãos o seu controle para qualquer intervenção 

profilatica necessária” (FERNANDES, 1937: 118-19). 

Nesse cenário de controle social e de adoção da psiquiatria preventiva da 

época, Gilberto Freyre idealiza, com a ajuda de Ulysses Pernambucano, o I Congresso 

Afro-Brasileiro, no ano de 1934, entre os dias 11 e 16 de novembro, após a publicação 

de Casa-Grande & Senzala27
. O Congresso ocorreu no Teatro Santa Isabel em Recife, 

local mítico para aqueles que defendiam as causas dos homens negros, nas palavras de 

Joaquim Nabuco, “aqui vencemos a batalha da abolição” (FREYRE, 1988: 348).  Foi 

nas dependências do Serviço de Higiene Mental que o congresso fora organizado em 

várias reuniões. Técnicos do SHM, estudiosos sobre os negros e suas formas religiosas, 

além de babalorixás e ialorixás, participaram do encontro e ajudaram em sua 

formulação (MELLO, 1998). O evento consistiu em um marco no projeto freyreano de 

legitimação da influência negra na formação da sociedade brasileira, corroborando com 

a assertiva de controle e monitoramento da população negra e mestiça pelos intelectuais 

e homens de ciência nordestinos. 

A sociedade recifense não compreendia bem o porquê da realização de um 

encontro em que o negro seria o protagonista. Tampouco os membros da Igreja Católica 

e do Governo do Estado, este último questionando até mesmo a prática dos psiquiatras 

do SHM de não concentrarem seus trabalhos diários nos consultórios, realizando 

trabalhos de cunho etnográfico para o melhor entendimento da população local 

                                                           
26

 O Curandeirismo e as Doenças Mentais. Boletim de Higiene Mental. Ano V, Nº VI, Recife, Outubro de 

1937. 
27

 No governo varguista, os negros eram considerados como foco propulsor do comunismo. Vários 

intelectuais que pesquisavam o candomblé no Nordeste foram presos, entre eles Gilberto Freyre. Após a 

realização do I Congresso Afro-Brasileiro, o intelectual é acusado de fomentar o comunismo por estudar 

os negros no Brasil e a sua contribuição, tendo seu nome associado à Esquerda Democrática, formada por 

opositores de Getúlio Vargas (DANTAS, 1988; MOTA, 2008).  



48 

 

  

(PERNAMBUCANO, 2005)
28

. Assim, o SHM lança uma justificativa pública para a 

realização do “I Congresso de seitas africanas”:  

 

 
Vem causando os mais curiosos comentários esse 1º Congresso de 

seitas africanas que se vai reunir em Agosto próximo, comentários que 

pecam de início por uma incompreensão total de que vai ser esse 
interessante certame. Provocando idéias absurdas sobre finalidades 
absurdas. Esta nota esclarece a coisa. Um grupo de estudiosos de assuntos 
afro-brasileiros, à frente o sociólogo Gilberto Freyre, colaborando com o 
Serviço de Higiene Mental, conseguiu que as diversas seitas africanas por 
aqui espalhadas se reunissem em um congresso, onde firmariam teses de 
interesse comum, seriam esclarecidos rituais, uma melhor informação de 

tradições que ouviram desde o berço seria trazida ao conhecimento dos 
outros, cânticos e costumes. Tudo isso que está por dentro duma religião 
que é antiquíssima, e vedado aos estudiosos que se vêem de fora, não 
satisfeitos só com o que é de leitura, assim mesmo em livros raros e 
poucos. O Serviço de Higiene Mental representa essa vigilância. Esse 
congresso que se vai realizar trará aos nossos técnicos momentos de 
observação mais acurada, matéria que só numa reunião dessas, ventiladas 
questões íntimas às seitas, poderá vir à tona. Não tem outro fim29. 

 

 

Do interesse sobre os “problemas negros” desencadeados por Gilberto Freyre, 

pode-se perceber a grande influência que este exerceu sobre o Serviço de Higiene 

Mental recifense
30

. Em sua obra Problemas Brasileiros de Antropologia, Freyre (1973) 

relata que, sob o apoio de seu primo e, também, regionalista Ulysses Pernambucano, 

chegou a sugerir para os responsáveis pela revista Neurobiologia a junção desta com 

publicações de cunho antropológico e sociológico. Porém tal sugestão foi rejeitada pela 

direção da publicação, continuando a revista ortodoxamente médica. 

                                                           
28

 Fernandes (1937) atribui o mérito de maior conhecimento acerca dos cultos e suas diferenciações para 

os membros do SHM que ao descreverem as práticas rituais em seus trabalhos contribuíam para os 

campos de pesquisa médico e sócio-antropológico.  
29

 Religiões do Recife. BOLETIM DE HIGIENE MENTAL. Ano I nº 1, Recife, Dezembro de 1933. 
30

 Em conferência, na abertura do 3º Congresso da Sociedade de Neurologia, Psiquiatria e Higiene Mental 

do Nordeste, ocorrido em Sergipe, Ulysses Pernambucano relata: “Sem preocupações de bairrismos ou 
preferências inescusáveis e sem intuitos outros senão conservar o que o Brasil tem de próprio nas 

peculiaridades da cultura, da paisagem, da língua, do folclore, da ciência, dos modos de vida, da cozinha, 

nesta região fundou-se há anos, no Recife, o Centro Regionalista do Nordeste. Gilberto Freyre já disse, 

em mais de uma ocasião, o que foi essa reunião de homens das mais diversas profissões e de todas as 

filosofias. O que ele não disse foi que era ele próprio o centro da atração daquele grupo. O Centro viveu 

pouco – o suficiente, porém, para que o grande sociólogo brasileiro fosse compreendido e que suas 

preocupações pelos problemas brasileiros, e especialmente nordestinos, ainda hoje se reflitam em outros 

estudiosos ou artistas, médicos, jornalistas, romancistas, historiadores, poetas, filólogos e pintores. Ainda 

essa influência deve ter atuado no nosso subconsciente quando nos congregamos, psicólogos, 

neurologistas, psiquiatras e neuro-higienistas nesta Sociedade de Neurologia, Psiquiatria e Higiene 

Mental do Nordeste Brasileiro. (...)” (PERNAMBUCANO, 2005, s/p). 



49 

 

  

Segundo Gilberto Freyre, em conferência sobre Ulysses Pernambucano em 

Maceió, em março de 1944, pouco depois da morte do psiquiatra em dezembro de 1943: 

 

 
[...] a idéia do Congresso não me teria talvez ocorrido se não fosse o 
trabalho interessantíssimo que Ulysses Pernambucano vinha realizando 

de controle científico das chamadas seitas africanas do Recife. A 
principio pensei em realizar não um congresso principalmente de 
documentação viva e de estudo panorâmico de assuntos afro-brasileiros, 
como o que se realizou, afinal, mas um congresso de “seitas” ou 
“religiões” de origem africana, que reunisse babalorixás ou delegados das 
principais seitas chamadas africanas existentes no Brasil. Mas tão forte 
era o sentimento de ortodoxia da parte de alguns chefes de seitas que 

verifiquei ser impossível o conclave imaginado. Sobre esse fracasso é que 
se desenvolveu a idéia do Congresso Afro-Brasileiro do Recife, tornado 
possível pelo trabalho de higiene mental e, ao mesmo tempo, de 
investigação científica, realizado em Pernambuco por Ulysses 
Pernambucano e por seus colaboradores em torno das sobrevivências 
religiosas de cultura africana (GONSALVES DE MELLO, 1988). 
 

 

Com a parceria entre a prática médica de Ulysses Pernambucano e as 

considerações teóricas de Gilberto Freyre, em 1932, o Serviço de Higiene Mental já 

havia conseguido retirar da alçada policial recifense o poder de força contra os cultos 

religiosos praticados pelos negros e mestiços. Após analises sobre os rituais e seus 

frequentadores, o SHM indicava quais eram de fato as práticas religiosas e culturais 

legítimas da cultura dos negros africanos. Os membros do órgão médico visitavam os 

terreiros, arguiam pais e mães-de-santo e realizavam exames psicológicos quando os 

técnicos os achavam necessários. O que era considerado como “baixo espiritismo” 

deveria ser levado ao aparato da força policial ou seus adeptos tratados, quando 

diagnosticados com alguma doença mental. Nesse cenário o Xangô pernambucano 

ganha força como manifestação expoente do negro na sociedade recifense, como uma 

autentica e pura prática religiosa (RAMOS, 1988). O que antes era magia e feitiçaria 

começa a ser distinguido na busca de uma pureza africana em terras brasileiras 

(DANTAS, 1988). Os Boletins do Serviço de Higiene Mental são elucidativos, trago 

como exemplo um em que a categoria catimbó aparece discriminada
31

: 

 

 

                                                           
31

 O termo catimbó era empregado como sinônimo de rituais de Jurema, o que ainda é comum em 

Pernambuco. 



50 

 

  

Desde sua inauguração e usando todos os meios a seu alcance o Serviço 
de Higiene Mental tem procurado colocar no foco o perigo que a prática 
de certas religiões inferiores representa para a saúde mental de um grande 
numero de pessoas. O baixo espiritismo, as sessões de catimbó 
contribuem a levar aos hospitais de psicopatas muitos daqueles 
indivíduos insuficientemente resistentes32.  
 

 

Muitas questões estavam em jogo à época, principalmente, no caso dos 

psiquiatras liderados por Ulysses Pernambucano no SHM, as práticas com e sem 

fundamentação médica. O que era entendido como “baixo espiritismo” era justamente 

as formas religiosas que exerciam trabalhos de cura (GIUMEBELLI, 2003) fortemente 

influenciados pelas tradições indígenas. Tais práticas configuravam uma concorrência 

desleal para a medicina que não alcançava as camadas mais populares da cidade de 

Recife nos anos de 1930. 

O catimbó era fonte de exploração pela ignorância da credulidade alheia, era, 

muitas vezes, a fonte das 

 

 
[...] doenças nervosas e mentais, pela sua própria natureza, são aquelas 
que mais estão sujeitas a ação do curandeirismo. Chega, mesmo, a ser a 
principal especialidade dele. Sintomas evidentes de alienação são 

interpretados muitas vezes pelas famílias ignorantes, como estando o 
doente com “espíritos encostados” ou sob a influência de algum 
“despacho”, opinião esta, logo sempre reforçada pelo curandeiro33. 

 

 

Era a magia que se alastrava por meio do curandeirismo que deteriorava a saúde 

da população negra e mestiça, consistindo em uma problemática de doença social para a 

sociedade mais ampla. Por mais que o Candomblé baiano e o Xangô pernambucano 

ganhassem prestigio, em nada os catimbozeiros recuavam em seu domínio, consistindo 

o toré uma categoria oposta a nagô (DANTAS, 1988). O catimbó era uma bruxaria, 

reunindo o que era condenável pelas religiões católica, negra e indígena. Um culto 

irregular, sem hierarquias e gradações, sem uma ética, um culto que se perpetuava entre 

os mocambos pernambucanos e nas baixas habitações baianas e cariocas, capaz de 

trazer a morte para quem se aproximava (CASCUDO, 1978). 

                                                           
32

 Lição a Meditar. Boletim do Serviço de Higiene Mental. Ano I, Nº III, Recife, Março de 1934. 
33

 Espiritismo e Higiene Mental. Boletim de Higiene Mental. Ano V, N º V, Recife, Agosto de 1937. 



51 

 

  

A vertente indígena predominava no catimbó devido aos trabalhos de cura por 

meio da terapêutica vegetal. Era a tradição médica dos pajés nas áreas urbanas do 

Nordeste. O tabaco, aspirado num cachimbo invertido, provocando o transe. O sopro, a 

sucção e a defumação combinados a crucifixos, a santos, as orações e ao ressoar dos 

ritmos negros. A magia do branco europeu, também, se mesclando a essa confusão de 

símbolos e significados. Puro sincretismo que degenerava as purezas religiosas 

(CASCUDO, 1978). Mistura que corrompia não as raças, mas as formas culturais 

brancas, negras e indígenas. Um culto que difundia as psicologias discrepantes dos tipos 

culturais.   

O discurso dos membros do Serviço de Higiene Mental envolvia a sociedade 

recifense e, também, os religiosos. Ser acusado de catimbozeiro era uma falta, se não 

um crime, grave. Nessa tomada interpretativa do discurso higienista de controle social, a 

rede de conflitos existentes entre os religiosos se ampliou e o catimbó se configurou em 

uma categoria de acusação, ao passo que a categoria nagô foi apropriada como sinônimo 

de pureza, no próprio contexto dos sujeitos adeptos das religiões de matrizes africanas e 

indígenas:  

 

Illmo. Snr. Dr. 
Em 29 de Março de 1935. 
Eu me sentei para escrever e não foi para pedir nem para adular adular só 

santo grande que tenha para dar. Apois assim eu soube que o senhor ia 
proceder a não dar esta licencia se o senhor quizer dar der e si não quizer 
não der. E eu antes de conhecer chongou ja comia e ja bebia e ja vestia 
para isto eu tenho a minhas outras leis meu caximbo grande para me 
defender eu e Maroca Gorda somos chefe do Catimbó e minhas filhas 
quase todas e se eu trabalhar por uma parte trabalho por outra e não tenho 
medo de soldado de policia nenhum somente o medo que tenho é dos 
castigos de Deus... para isto eu tenho Eichú Gelû e Eichú Tamentar para 

me defender e si assim for eu quero que me mande os meu retratos quer 
que é uma colleção que tem lá e não conheço bamba para acabar com o 
meu terreiro José Claudino de Almeida e se duvidar pode vir a onde eu 
moro e pode mandar pulicia grande que sae tudo é flechado nas nagrimas 
Eu moro na manguabeira na casa de Maroca Gorda que tem o maracatu. 
Dr. Olicio nada mais tenho a lhe dizer mais de uma vez boto meu nome 
(a) José Claudino de Almeida (FERNANDES, 1937: 38-39). 

 

 

A carta enviada ao SHM não era de José Claudino de Almeida. Suspeitando 

dessas linhas, Ulysses Pernambucano chama o religioso que lhe atesta ser uma “arte” de 



52 

 

  

sua antiga companheira, que após a separação havia integrado outro terreiro, para lhe 

prejudicar.  

Mal entendidos de outros tipos também ocorriam. Os famosos babalorixás 

Adão
34

, Anselmo e Apolinário, eram tidos como os baluartes do Xangô pernambucano, 

sendo o primeiro amigo de Gilberto Freyre, e o segundo tendo atuado com destaque no I 

Congresso Afro-Brasileiro. Eram esses pais-de-santo que determinavam quais as 

práticas “puras do Xangô” e quais eram os religiosos “sem competência”
35

, 

disponibilizando listas com os nomes dos terreiros que atentariam contra a pureza da 

tradição nagô
36

. Entretanto, desentendimentos ocorriam em suas concepções. Esse foi o 

caso de uma reclamação de Adão sobre as datas dos festejos públicos que Anselmo 

repassou para o SHM e que foi determinado pelo órgão como os únicos dias que os 

terreiros poderiam realizar seus “toques”. Sobre esse episódio, vários outros babalorixás 

se pronunciaram, havendo uma repercussão no jornal Diário de Pernambuco 

(FERNANDES, 1937).  Desse episódio podemos perceber as disputas internas travadas 

pelos religiosos em busca da legitimidade de suas posições no campo religioso 

recifense, nos remetendo à indagação sobre qual era a verdadeira tradição nagô, o 

terreiro de Pai Anselmo ou o de Pai Adão? Mas voltemos às ocorrências da época.  

A medida para restringir as datas dos cultos públicos do Xangô foi efetuada pela 

Secretaria de Estado de Segurança Pública, por meio da Comissão de Censura das Casas 

de Diversões Públicas. A pasta estadual, em 1935, repassava para o SHM, na figura de 

Ulysses Pernambucano, o aval para conceder as licenças que permitiam a feitura dos 

                                                           
34

 O babalorixá Adão era o representante maior da pureza africana nagô em Recife, apesar de possuir uma 
capela com santos católicos no terreno de sua casa (FERNANDES, 1937).  A fama do terreiro de Pai 

Adão, fundado por volta de 1875 por uma africana, repercute até os dias atuais, constituindo em uma 

linhagem que os religiosos se sentem orgulhos por pertencer. Em campo, pude comprovar que várias  

pessoas me diziam ligadas à casa de Pai Adão, que assume a liderança do terreiro em 1920, seja devido ao 

parentesco religioso de seus pais e mães-de-santo à figura do babalorixá, seja pela ligação com seus filhos 

carnais José Romão e Malaquias, ambos, lideranças no terreiro após a morte de Pai Adão. José Romão 

atuou como o babalorixá entre os anos de 1936 a 1971 e Malaquias assumiu a responsabilidade até o ano 

de 1983. Após a morte de Malaquias, Manoel Papai, filho do João Romão, é o babalorixá do Sítio do Pai 

Adão, como é conhecido popularmente o terreiro, até os dias atuais (COSTA, 2003).  Há ainda outro neto 

do conhecido babalorixá, Paulo Braz, filho de Malaquias. Paulo Braz está à frente de outro renomado 

terreiro em Recife, próximo ao Sítio de Pai Adão. As pessoas ligadas à sua casa se consideram 

pertencentes à linhagem nagô do babalorixá Adão.  
35 O diálogo entre intelectuais, técnicos do SHM e agentes religiosos é retomado por Adão em seu 

discurso sobre a feitiçaria, quando da visita de Fernandes a sua casa: “falam que nas seitas africanas se faz 

bruxaria adorando o diabo. Isto não é verdade. Bruxaria assim quem faz não é o negro, é o portuguez e o 

índio” (FERNANDES, 1937: 62-63).  
36

 Pedro Cavalcanti (1988), técnico do Serviço de Higiene Mental, apresenta um relato sobre a atuação do 

SHM no I Congresso Afro-Brasileiro. 



53 

 

  

festejos religiosos
37

. Devido a esse procedimento, aliado à exigência de entrega de um 

estatuto por cada terreiro para a concessão do funcionamento dos mesmos, os técnicos 

do SHM fiscalizavam as casas de Xangô e acompanhavam seus rituais. Com a medida 

de controle sobre os toques, todos os responsáveis pelos terreiros deveriam informar ao 

órgão sobre a realização dos mesmos (FERNANDES, 1937). Como os religiosos não 

queriam se indispor com o SHM, além de comunicar as festividades, muitos enviavam 

um convite para a participação dos membros da instituição: 

 

 
Illmo. Senr. Dor. Ulyse. Saude. Felicidade, é que lhe desejo. Faço estas 
duas linhas participando a V. sara. que amanhã vou fazer a festa de 
changou e como disse a V. sra. em casa do senr. Oscar, e fiz o convite o 
sr. Me disse que um dia ou dois antes mandasse lembrar, por isso escrevo 
a V. as., doutor Pedro Cavalcante doutor Gilberto e as Exmas. Familias. 
Fico esperando a chegada da V. S. Nada mais, do criado Obr. Endereço 

Rua da Mangaba n.º 265, Campo Alegre (a.) Sivirino Beserra. 
(FERNANDES, 1937: 21). 
 

    

Mas não eram apenas os técnicos do Serviço de Higiene Mental os convidados, 

Gilberto Freyre também o era. Embora o autor não possa ser considerado um estudioso 

sistemático das religiões negras – ainda que o tema da religião esteja fortemente 

presente de maneira diluída em todos os capítulos de Casa-Grande & Senzala e de 

Sobrados & Mucambos38 -, suas atividades práticas e suas preocupações intelectuais, o 

que defino como seu projeto político e intelectual, envolviam tais experiências e sua 

legitimidade por meio da ideia de tradição e regionalismo.  

                                                           
37

 Até então, as licenças para o funcionamento das casas de culto eras concedidas pela Comissão de 

Censura das Casas de Diversões Públicas. É interessante notar em que comissão estavam alocados os 

problemas concernentes às religiões de matriz afro-brasileira e afro-indígena. No Arquivo Público 

Estadual Jordão Emereciano pude encontrar, com a ajuda do historiador Hildo Leal, responsável pelos 

manuscritos, várias licenças concedidas aos terreiros. Em muitos casos as licenças eram concedidas para 

o funcionamento de centros espíritas, agremiações carnavalescas e para a realização de maracatus, 
recursos que os babalorixás utilizavam para burlar a repressão policial. 
38

 No tocante ao pensamento de Gilberto Freyre é possível afirmar que sua teoria sobre a constituição do 

Brasil dá lugar de destaque à religião de maneira geral e não só as formas religiosas dos negros. Basta 

observarmos como a religião foi importante para a formação da sociedade brasileira na perspectiva do 

autor que chegou a formular uma teoria sobre o catolicismo luso-brasileiro, indicando que a Igreja 

Católica fora uma instituição que complementava e disputava o lugar na estrutura social ocupada pela 

casa-grande, demonstrando, assim, como a religião influenciava a vida social na colônia (FREYRE, 2005) 

e o processo de urbanização do país (FREYRE, 2002). Na sua análise, mais social que econômica ou 

política sobre a formação do Brasil, o catolicismo português, menos ortodoxo que o do restante da 

Europa, permitiu que os antagonismos entre diferentes raças e culturas em contato encontrassem um 

equilíbrio na superestrutura social.  



54 

 

  

Em defesa de suas ideias, de seu campo de pesquisa e de seu projeto político e 

intelectual para o Nordeste, Gilberto Freyre empreende esforços por meio da 

antropologia aplicada de Ulysses Pernambucano (FREYRE, 1966), do Serviço de 

Higiene Mental
39

 e do I Congresso Afro-Brasileiro. Embora não concentre suas 

pesquisas no campo religioso do negro, Freyre tem estreitas relações com religiosos e os 

leva a participar do evento realizado, legitimando suas posições enquanto os verdadeiros 

detentores da religião afro-brasileira. Sob a legitimação desses religiosos, legitimação 

dada e corroborada pelos intelectuais e cientistas (CAMPOS, 2001), o Serviço de 

Higiene Mental atesta quais são as casas em que a verdadeira religião africana pode ser 

encontrada, realizando, ainda, observações e exames mentais em adeptos das tradições 

religiosas afro-brasileiras e afro-indígenas.  

O Serviço de Higiene Mental atuava com os aportes teóricos de Gilberto 

Freyre e partia de uma dicotomia entre religião e magia para dar seu aval sobre as casas 

de culto. Em um trecho de Casa-Grande & Senzala, que considero passar quase 

despercebido aos olhos do leitor interessado no lugar das práticas religiosas no 

pensamento freyreano, o autor explora o contato cultural entre índios, negros e brancos 

no processo de formação do país para afirmar que o indígena 

 

 
 [...] aqui surpreendido em plena nudez e nomadismo, vivia no meio de 
sombras de preconceito e de medo; muitos dos quais nossa cultura 
mestiça absorveu, depurando-os de sua parte mais grosseira ou indigesta. 
E assim que a noção de caiporismo, tão ligado à vida psíquica do 
brasileiro de hoje, deriva-se da crença ameríndia no gênio agourento do 
caipora; este era um caboclinho nu, andando de uma banda só, e que 

quando aparecia aos grandes era sinal certo de desgraça. Sumiu-se o 
caipora, deixando em seu lugar o caiporismo, do mesmo modo que 
desapareceram os pajés, deixando atrás de si primeiro as "santidades" do 
século XVI, depois várias formas de terapêutica e de animismo, muitas 
delas hoje incorporadas, junto com sobrevivências de magia ou de 
religião africana, ao baixo espiritismo, que tanta concorrência faz à 
medicina à européia e ao exorcismo dos padres, nas principais cidades e 
por todo o interior do Brasil (FREYRE, 2005: 172). 

 

 

                                                           
39

 Após a nomeação de Agamenon Magalhães, no ano de 1937, para a interventoria do estado de 

Pernambuco, Ulysses Pernambucano é destituído de seu cargo no Serviço de Assistência a Psicopatas sob 

acusação de irregularidades administrativas, em 1938. Sendo que um ano antes, o psiquiatra havia sido 

preso sob a acusação de envolvimento com práticas comunistas (DANTAS, 1988). Com a demissão de 

Ulysses e a portaria, de 1938, expedida pelo Governo do Estado que determinava o fechamento de todos 

os terreiros, as religiões negras voltam a ser casos para a alçada da polícia (CAMPOS, 2001). 



55 

 

  

Nesse pequeno trecho, o interessante é perceber que as práticas de baixo 

espiritismo eram aquelas referentes às práticas em contato com a religiosidade indígena. 

Tal fato foi percebido e corroborado pela Missão de Pesquisas Folclóricas, em 1938, 

coordenada por Mário de Andrade (CARLINI, 1993)
40

. Se por um lado essa dicotomia 

parece contraditória para um regionalismo de discurso culturalista de harmonia quanto à 

miscigenação racial, por outro ela corresponde ao projeto freyreano de caracterização 

particularista do negro na composição do Nordeste.  

 

 

1.2.3 O projeto político e intelectual de Gilberto Freyre e seu controverso 

culturalismo 

 

Todos os esforços, intelectuais e de homem público, empreendidos por 

Gilberto Freyre estavam envoltos por seu projeto político e intelectual de regionalismo. 

Um regionalismo generalizado na figura do negro e da harmoniosa miscigenação e, 

motivo de crítica por seus pares no seio das ciências sociais (CARDOSO, 2005; 2013; 

SKIDMORE, 2012). Uma disputa de campos entre o Nordeste “tradicional” e o Sudeste 

“modernizado” (FREYRE, 1968). O Mestre de Apipucos desconfiava da modernidade 

industrial como ficou latente em seu discurso sobre a importância de se considerar a 

especificidades regionais frente à concepção nacionalista brasileira. Invertendo a 

abordagem especifica do Nordeste, o intelectual almejava alcançar a justificativa para a 

ação inter-regional da política, entretanto seus objetivos foram frustrados por uma 

acepção de Estado nacional-desenvolvimentista (FREYRE 1947; 1968; 1996). 

Ao mesmo tempo em que o movimento regionalista exaltava a contribuição 

cultural do negro, as suas manifestações culturais eram fortemente reprimidas e 

reformuladas pelos estudiosos. A tradição africana de origem iorubá (nagô) era tida 

como a mais pura frente a outras tradições, em especial, a de origem banto, desde Nina 

                                                           
40

 Em 13 de fevereiro de 1938 a Missão de Pesquisas Folclóricas aportou em Recife, em meio à delicada 

situação política vivida no período do Estado Novo. Agamenon Magalhães, interventor federal no estado, 

restringiu a atuação da pesquisa aos seus círculos de influência, proibindo qualquer contato entre os 

membros da Missão e Gilberto Freyre, sob a ameaça de negar apoio material à expedição. Carlini (1993: 

29) ainda relata a forte influência da Igreja Católica que “decretou a perseguição policial aos cultos afro-

brasileiros e de feitiçaria, como o Xangô e o Catimbó, efetuando o fechamento de vários centros e 

terreiros, e dificultando sobremaneira os trabalhos de coleta da MPF”. Devido a toda essa conjuntura, a 

expedição estudou muito pouco o catimbó em Pernambuco, mas é interessante notar que na Paraíba, 

estado em que a Missão conseguiu acompanhar um grande número de catimbós, alguns dos catimbozeiros 

eram provenientes de Pernambuco ou por lá haviam passado.   



56 

 

  

Rodrigues (RAMOS, 1988). Esta, por força das lavouras de cana-de-açúcar, 

predominava em Pernambuco (RODRIGUES, 2008b; FREYRE, 2005), o que se traduz, 

a meus olhos, em desgosto velado para o grupo regionalista. Isso porque, embora a 

questão da mestiçagem seja a defesa central de Gilberto Freyre quanto a sua teoria sobre 

harmonia racial, a tradição dos negros bantos constitui um problema quando observada 

sua “predisposição” a mistura com outras tradições (RODRIGUES, 2008b), perdendo 

assim a particularidade promulgada pelas ações práticas dos regionalistas. 

Se posicionando contra a formulação analítica sobre as raças efetuada por Nina 

Rodrigues, Gilberto Freyre (2005: 390) afirma que “os escravos vindos das áreas de 

cultura negra mais adiantada foram um elemento ativo, criador, e quase que se pode 

acrescentar nobre na colonização do Brasil”. Ora, nosso médico maranhense já havia 

afirmado que chegaríamos a alcançar as civilizações europeias porque para cá vieram os 

negros mais adiantados dos povos africanos. O argumento racial, próprio a Nina 

Rodrigues (2008b), é positivado em sua compreensão sobre variados tipos culturais 

negros. Nesse ponto, nossos autores não se distanciam, pelo contrário. Freyre retoma a 

assertiva, racialista rodrigueana sobre a capacidade cultural dos negros. Nesse sentido, 

concordo com Carneiro (1964: 107), e estendo seu pensamento para Freyre, quando diz 

que sobre os estudos referentes ao negro houve uma mudança de interesse – da raça 

para a cultura – mas não de orientação. 

O negro sempre esteve no foco dos estudos de Freyre. Sua dissertação de 

mestrado defendida na Universidade de Columbia, no início da década de 1920, 

intitulada Social Life in the Middle of the Nineteenth Century, tinha como fio condutor a 

comparação entre a vida do escravo brasileiro e a do operariado europeu
41

. A conclusão 

de nosso autor consistia na comprovação de que a condição de vida do escravo era a 

melhor. De seu professor, no curso secundário de Recife, Oliveira Lima, Freyre recebe 

o ensinamento sobre o papel da história para seu conhecimento social e do antropólogo 

Franz Boas, assimila seu olhar culturalista. Hebert Spencer também fora uma de suas 

influências (FREYRE, 2006) e, por consequência, seu positivismo calcado nas teorias 

evolucionistas de Charles Darwin, mais tarde denominado de evolucionismo social. 

Entre todas as influências que recebeu certamente a de Boas é a mais 

conhecida, até mesmo porque Freyre o colocava como o seu grande mentor intelectual. 

                                                           
41

 Publicada no Brasil em 1977 com o título de Vida Social do Brasil em Meados do Século XIX. 



57 

 

  

No Prefácio à 1ª Edição de Casa-Grande & Senzala, nosso autor inicia suas memórias 

para a composição de sua primeira obra vultosa, entre seus agradecimentos aparece o 

nome do antropólogo formulador da escola culturalista. Freyre relata que  

 

 
 O Professor Franz Boas é a figura de mestre de que me ficou até hoje 
maior impressão. Conheci-o nos meus primeiros dias em Colúmbia. 
Creio que nenhum estudante russo, dos românticos, do século XIX, 
preocupou-se mais intensamente pelos destinos da Rússia do que eu pelos 
do Brasil na fase que conheci Boas. Era como se tudo dependesse de mim 
e dos meus de minha geração; da nossa maneira de resolver questões 

seculares. E dos problemas brasileiros, nenhum que me inquietasse tanto 
como o da miscigenação (FREYRE, 2005: 31).  
 

 

  Continuando sua dívida intelectual, o pernambucano prossegue:  

 

 
Foi o estudo de antropologia sob a orientação do professor Boas que 
primeiro me revelou o negro e o mulato no seu justo valor – separados 
dos traços de raça e os efeitos do ambiente ou da experiência cultural. 
Aprendi a considerar fundamental a diferença entre raça e cultura; a 
discriminar entre os efeitos de relações puramente genéticas e os de 
influências sociais, de herança cultural e de meio. Neste critério 
diferenciação fundamental entre raça e cultura assenta todo o plano deste 

ensaio. [...] (FREYRE, 2005: 32). 
 

 

Com as confissões de Freyre, a teoria culturalista de Boas ganha destaque. Em 

solo brasileiro, seria Gilberto Freyre o herdeiro da antropologia norte-americana após 

passar por um período de aprendizagem e de orientação com Franz Boas. Ao voltar para 

o Brasil, o incipiente antropólogo inicia sua tentativa de firmar-se como um intelectual, 

escrevendo para jornais e atuando na vida política do estado de Pernambuco, como 

secretário do governador Epitácio Coimbra. Há ainda o relato de seu amigo, e intérprete, 

o bibliotecário Edson Nery da Fonseca, de que Freyre galgava o posto de Governador 

do Estado de Pernambuco, acreditando que seria nomeado para o cargo de forma 

indireta pelo Marechal Humberto de Alencar Castello Branco, primeiro Presidente do 

Brasil instituído após o Golpe Militar de 1964, com quem Freyre mantinha uma 

amizade (CAMPOS, 2001). 

Mas nos voltemos à Casa-Grande & Senzala. Na obra, o autor explicita que 

sua análise parte de uma diferenciação entre raça e cultura para uma melhor 



58 

 

  

compreensão da formação de nossa população. Sua ambição consistia em elaborar o 

primeiro trabalho de cunho sociológico que romperia com as abordagens raciais que 

caracterizavam as interpretações sobre o Brasil. Para isso as contribuições dos negros e 

dos índios seriam incorporadas às dos brancos europeus para uma verdadeira identidade 

coletiva no processo de constituição do país (ARAÚJO, 2005). 

Entretanto, uma das mais evidentes críticas a Freyre está em sua utilização da 

ideia de raça confundida com o emprego do conceito de cultura em toda a obra. O 

biologismo encontrado em variadas passagens de Casa-Grande & Senzala é sobreposto 

à interpretação culturalista que Freyre fazia da teoria boasiana. Na formação da 

sociedade brasileira, o intelectual acrescenta que   

 

 
[...] a atividade patriarcal dos padres, embora exercida, muitas vezes, em 
condições morais desfavoráveis, trouxe à formação do Brasil a 

contribuição de um elemento social e eugenicamente superior. Homens 
das melhores famílias e da mais alta capacidade intelectual. Indivíduos 
educados e alimentados como nenhuma outra classe, em geral 
transmitiam aos descendentes brancos, e mesmo mestiços, essa sua 
superioridade ancestral e de vantagens sociais. Inclusive a da cultura 
intelectual e a de riqueza. [...] (FREYRE, 2005: 535).  
 

 

O equivoco de Freyre está na forma como toma o conceito de cultura de Franz 

Boas. Parece-me que seus antagonismos equilibrados só podem aparecer como 

contradição sem dialética (CARDOSO, 2013: 111) pelo uso equivocado do instrumento 

de análise.  

 Considerando Franz Boas como uma espécie de percursor do estruturalismo, 

Lévi-Strauss (2003a) retoma a negativa do antropólogo sobre as teorias evolucionistas 

de que haveria traços fundamentais nos grupos humanos que explicariam os estágios 

culturais em que se encontravam. Isso significa que os costumes e as práticas podem 

ser, a priori, os mesmos nos diversos agrupamentos, mas as causas que lhes propiciam 

são de ordem psicológica diversa. Contra leis universais de um processo evolutivo do 

homem, o relativismo cultural transporia os limites de uma história única para as 

diferenças de ordem cultural. Seria a transposição do olhar antropológico para as 

culturas e não mais as raças. Dessa forma, cada cultura deve ser compreendida em seu 

contexto e não num comparativo especulativo formulado por uma ideia de leis gerais 



59 

 

  

biologicistas. As searas psicológicas humanas definem-se, assim, por seus 

determinismos culturais que nada tem a ver com os determinismos biológicos.  

 Porém, para Freyre,  

 
 
[...] nada mais anticientífico que falar-se da inferioridade do negro africano 

em relação ao ameríndio sem discriminar-se antes que ameríndio; sem se 
distinguir-se que negro. Se o tapuio; se o banto; se o hotentote. Nada mais 
absurdo do que negar-se ao negro sudanês, por exemplo, importado em 
número considerável para o Brasil, cultura superior à do indígena mais 
adiantado. [...] Por todos esses traços de cultura material e moral revelaram-
se os escravos negros, dos estoques mais adiantados, em condições de 
concorrer melhor que os índios à formação econômica e social do Brasil. Às 

vezes melhor que os portugueses.  
 Pode-se juntar, a essa superioridade técnica e de cultura dos negros, sua 
predisposição como que biológica e psíquica para a vida nos trópicos. [...] 
(FREYRE, 2005: 370). 
 

 

 A análise empreendida por Freyre consistia em um comparativo entre escalas 

culturais evolutivas a partir das contribuições raciais dos brancos europeus, dos negros e 

dos índios
42

. No que se trata da mistura de raças, o Brasil é um laboratório de sucesso, 

mas na mistura cultural, a herança indígena é fortemente suprimida pelo autor que 

manifestava a colonização africana dos costumes como aquela que, por ser a mais 

sofisticada, mais teria contribuído para a formação do país (FREYRE, 2005: 164, 322, 

368).  

 Do exposto, chego à terceira leitura do Manifesto Regionalista. Minha 

compreensão formulou-se após todo o percurso que me detive a pensar sobre a 

invisibilidade da Jurema no contexto urbano de Pernambuco, em especial na cidade de 

Recife. Nas páginas deste capítulo tentei apresentar como me foram surgindo às 

ocorrências que me levaram ao nome de Gilberto Freyre. Parto do Manifesto para a vida 

pública e a obra maior do autor porque foi na leitura do documento que minhas 

suposições começaram a se enunciar. 

O projeto político e intelectual de Freyre se realiza em tons tradicionais, 

regionais e modernistas. Seu “luxo de antagonismos” entre o português e o negro, e em 

menor medida o índio, torna-se a alavanca para a ideia da harmoniosa miscigenação 

                                                           
42

 Nesse sentido, pode-se comprovar que Gilberto Freyre não correspondia a uma outra corrente relativa a 

Ulysses pernambucano e ao Serviço de Higiene Mental, como Campos (2001) parece afirmar sua análise. 



60 

 

  

racial
43

 (ARAÚJO, 2005). Com a exaltação da figura do negro africano, que não mais 

degenera o que com ele entra em contato, é tramada a preponderância do Nordeste para 

a formação do Brasil. Como uma região atrasada por seu tradicionalismo e por sua 

falência econômica após o fim do regime escravocrata e dos grandes engenhos de 

açúcar, é a ela que o Brasil, moderno e mestiço, deve sua população. É da herança negra 

que o país deve se orgulhar, orgulhando-se, por conseguinte, do Nordeste. É a raça 

negra que trouxe as maiores contribuições no campo da cultura para a psicologia do 

brasileiro. O Nordeste, por meio de seu regionalismo, não rompe com o nacionalismo, 

mas a região é estendida como a síntese formadora do Brasil moderno. 

 Do regionalismo freyreano, estamos frente à legitimidade do autor no campo das 

ciências sociais. Freyre, ao tomar o negro como a sua principal inspiração de pesquisa e 

de sua sociologia do cotidiano, assume um lugar de destaque entre os interpretes do 

Brasil, conduzindo de maneira magistral todo o seu projeto político e intelectual de 

exaltação do Nordeste e da contribuição africana para a formação do país. A 

repercussão disso é seu lugar de destaque entre nossa intelectualidade, o que ouso 

afirmar que já estaria essa posição entre os almejos de nosso Mestre de Apipucos. Basta 

olharmos para as infindáveis memórias que Freyre escreve em terceira pessoa nos 

prefácios de suas obras
44

 ou livro de rememorações, Tempo Morto e Outros Tempos. 

Em todos esses casos, a vida do autor parece convergir para um só fim, seus estudos 

sócio-antropológicos sobre e para a interpretação da formação do Brasil. 

 Retomando a epistemologia política de Viveiros de Castro (1999), o contexto de 

efetuação que escapa a harmoniosa miscigenação brasileira é o lugar do índio no 

Nordeste ou especialmente, nesta pesquisa, o que foi feito da contribuição indígena na 

religiosidade popular da região. É a invisibilidade da Jurema a que me refiro aqui e ao 

catimbó como categoria de acusação que Gilberto Freyre repassa sob um viés 

ideológico da superioridade da raça culturalizada e da cultura racializada negra.   

 

 

 

                                                           
43

 Mesmo em direções políticas opostas, Getúlio Vargas acaba por se apropriar da interpretação freyreana 
para formular uma identidade nacional embasada na miscigenação harmoniosa das raças. Tal feito, apesar 

de controverso em muitas questões, inclusive de caráter prático sobre as políticas e determinismos do 

período, referia-se a uma cultura homogênea a partir das diferenças. 
44

 Ao utilizar esse argumento não desejo trazer para o debate os questionamentos entre a corrente 

antropológica interpretativa de Clifford Geertz e os pós-modernos, em especial James Clifford. 



61 

 

  

1.3 A Jurema como contrainverso da miscigenação racial  

 

 Como uma alegoria sempre predisposta a novas significações, a obra freyreana 

ainda permeia minhas considerações. A concepção de miscigenação não dissolve as 

singularidades daqueles que constituíram o Brasil para a formação de um homem 

singular, “síntese das diversas características que teriam se fundido na sua composição” 

(ARAÚJO, 2005: 41). Mas a teoria da miscigenação forja uma apropriação muito 

particular da presença africana no país. Enquanto mistura racial, a junção entre negros, 

brancos e índios é harmônica, mas em se tratando de mistura cultural, a pureza das 

manifestações africanas é aquela requerida.  

 São os conteúdos culturais e suas especificidades, quando não a procura de suas 

origens, que orientam os estudos das religiões afro-brasileiras desde Nina Rodrigues. É 

da busca da África, e de tudo o que lhe lembre, que surge a valorização da pureza dos 

Candomblés e Xangôs. Como os negros iorubás eram aqueles que menos permitiam a 

mistura de suas tradições (RODRIGUES, 2008b), os nagôs eram os baluartes da religião 

negra. Era a tradição nagô a representante da africanidade no Brasil “e apresentada 

como o modelo de culto de resistência no qual a manutenção da tradição da África e dos 

valores africanos permitiria uma forma alternativa de ser, se não a nível das relações 

econômicas e políticas, ao menos no nível ideológico (DANTAS, 1988: 20). 

 Sobre a Bahia, Dantas (1988), inspirada pelas análises de Ruth Landes, acredita 

que o problema encontra-se na passagem do africano, um estrangeiro exótico, a um 

brasileiro de pele preta, o negro. Dessa problemática e de seus pressupostos ideológicos 

subjacentes, Nina Rodrigues e Arthur Ramos utilizaram um duplo esquema, em 

princípio contraditório, a perspectiva evolucionista de diluição do negro ao branco e a 

exaltação da pureza africana. O reconhecimento da África pela religião seria um recurso 

de dominação sobre o negro, camuflando o preconceito por esse sofrido a partir da 

valorização do africano. Em termos culturalistas, o elogio à África seria a contrapartida 

do mito da democracia racial e, também, exerceria sua mesma função controladora 

sobre o lugar do negro da sociedade brasileira.  

 Ao levarmos a interpretação que Dantas faz sobre o caso baiano para 

Pernambuco, suas considerações devem ser um pouco mais ampliadas. Não podemos 

pensar apenas a partir da ocultação da dominação que a ideia de democracia racial 



62 

 

  

provoca quando conjugada a busca pela pureza africana. Em Pernambuco há uma clara 

manipulação do que houve na Bahia.  

 Forte admirador do abolicionista Joaquim Nabuco, Freyre contestava as ideias 

de Nina Rodrigues sobre o negro, mas enquanto um recurso retórico. Ao se colocar 

contra o evolucionismo racial rodrigueano, Freyre (2005: 384) exalta que “mesmo sem 

o valioso recurso das estatísticas aduaneiras de entrada de escravos pôde Nina 

Rodrigues destruiu o mito do exclusivismo banto na colonização africano no Brasil”. 

Porém Freyre assume que  

 

 
[...] a colonização africana do extremo Nordeste não foi tão fina – nem do 
ponto de vista europeu de estética, nem do de cultura moral e material – 

como a sudanesa que abrilhantou e enriqueceu de modo especial a Bahia. 
Sobretudo a Bahia urbana. Mas foi dominado por um tipo de negro forte 
e plástico, embora inferior àquele em altura, delicadeza de traços e 
elementos de cultura. Geneticamente bom e tecnicamente já na fase 
agrícola: apto ao serviço da lavoura de cana que era o meio de seleção de 
negros para o Nordeste agrário (FREYRE, 1989: 142). 
 

  

 Ora, os bantos eram os de cultura mais atrasada entre os povos africanos e os 

que predominavam em Pernambuco. O que faz Freyre justificar a necessidade de sua 

presença pelo trabalho nos engenhos do estado. Mesmo que a pureza africana do nagô 

não seja a grande orientação dos estudos freyreanos, ela serve para legitimar sua teoria 

da harmoniosa e feliz miscigenação brasileira. Ao exaltar o Xangô pernambucano de 

tradição nagô, Freyre desmerece a afirmativa sobre a maioria de negros bantos no 

estado. Essa conclusão compõe a mítica em torno de “Pai Adão, do Recife, que se fez 

pai-de-santo em Lagos, região de tradição nagô da África; que falava africano com a 

mesma facilidade com que falava português” (FREYRE, 2002: 1284). Porém entre os 

terreiros nagôs da Bahia e os terreiros nagôs
45

 em Pernambuco havia grandes diferenças 

de ritualística e de datas a serem celebradas (BASTIDE, 2009; DANTAS, 1988). 

 A manipulação dos dados pode ser mais bem compreendida quando conjugada 

às práticas do Serviço de Higiene Mental e aos trabalhos apresentados no I Congresso 

Afro-Brasileiro. Dentre as exposições
46

, a teoria de Gilberto Freyre era sempre 

                                                           
45

 Ou seriam terreiros bantos pela maioria dos negros dessa nação na região?  
46

 Os trabalhos podem ser apreciados nos dois volumes dos anais publicados, Estudos Afro-Brasileiros. 
Trabalhos apresentados ao 1º Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. Recife: Fundação 

Joaquim Nabuco/Massangana, 1988; Novos Estudos Afro-Brasileiros. Trabalhos apresentados ao 1º 



63 

 

  

valorizada pelos técnicos do SHM e pelos antropólogos que contribuíram com suas 

observações (CAMPOS, 2001). Fato que não foi diverso da exposição de um 

trabalhador negro, Jovino da Raiz, que ao protestar contra as condições de trabalho nas 

usinas de açúcar corrobora com a tese freyreana da melhor alimentação do escravo dos 

engenhos (FREYRE, 2005). Há ainda o discurso do representante da Frente Negra 

Pelotense, Miguel Barros, ao pedir a equiparação intelectual dos negros frente aos 

brancos.  

 Enquanto as exposições afamavam a contribuição do africano ao Brasil, o negro 

e o mestiço como os símbolos de força para o nosso desenvolvimento, os índios eram 

relegados como aqueles que em nada fizeram para o país. Uma raça de homens frouxos, 

incapazes de um esforço continuado (MELLO NETO, 1988), que não conheciam 

nenhuma disciplina de exploração para o trabalho sob o regime da escravidão que 

contribuísse para o crescimento da colônia (CAMARGO JÚNIOR, 1988) e que fora 

preciso os negros se aliarem aos brancos para dominá-los (BRANDÃO, 1988). O índio 

era assunto para um romantismo alambicado (MENDONÇA, 1988), raça inclinada a 

perder suas tradições (ANDRADE, 1988). 

As análises explicitadas no Congresso não só reafirmavam as teses freyreanas de 

que a colaboração do índio no trabalho propriamente agrário foi praticamente 

insignificante, mas seguiam seus indicativos sobre as tendências indianistas de nosso 

romantismo e, em certa medida, do Movimento que se constituiu em torno da Semana 

de Arte Moderna de 1922. Em suas palavras: 

 

 

Deixemo-nos de lirismo com relação ao índio. De opô-lo ao 

português como igual contra igual. Sua substituição pelo negro – 

mais uma vez acentuemos – não se deu pelos motivos de ordem 

moral que os indianófilos tanto se deliciam em alegar: sua altivez 

diante do colonizador luso em contraste com a passividade do 

negro. O índio, precisamente pela sua inferioridade de condições de 

cultura – a nômade, apenas tocada pelas primeiras e vagas 

tendências para a estabilização agrícola – é que falhou no trabalho 

sedentário. O africano executou-o com a decidida vantagem sobre o 

índio principalmente por vir de condições de cultura superiores. 

                                                                                                                                                                          
Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. Recife: Fundação Joaquim 

Nabuco/Massangana, 1988. As exposições também podem ser encontradas de forma sintetizada em 

Campos (2001). 



64 

 

  

Cultura já francamente agrícola. Não foi questão de altivez nem de 

passividade moral (FREYRE, 2005: 322-323)
47

. 

 

 

Sem entramos nas questões referentes à raça e a cultura, o argumento de 

valorização do africano e, por consequência do negro e do mestiço, e a depreciação da 

figura indígena é claro. É nessa direção que o catimbó, como uma reminiscência da 

cultura do índio, aparece entre os congressistas. Entre os pais-de-santo de Recife, há 

aqueles “à direita” e os que praticam despachos e catimbós, tendo o nome de seus 

terreiros divulgados por Pedro Cavalcanti (1988) em sua apresentação. O índio bisonho 

não influi na formação intelectual do brasileiro. Por meio da bebida Jurema e do 

cachimbo recheado da mesma planta a boçalidade do caboclo transmite superstições, 

feitiçaria e mandinga, corrompendo os negros e mulatos brasileiros (CARVALHO, 

1988). É o catimbó um dos grandes fornecedores dos hospícios. O elemento negro, 

rareado pela mestiçagem, esquece suas práticas e procura os curandeiros que a tudo 

mistura e receita. Os ritos africanos foram invadidos pela feitiçaria do baixo-espiritismo. 

Mas antes de mandar prender os catimbozeiros, deveriam os pesquisadores investigar os 

mecanismos de funcionamento que contaminam de forma maléfica a população 

(CASCUDO, 1988). 

Os pesquisadores da época apreenderam bem a descrição dos principais traços 

da cultura das tribos do Nordeste que Freyre (2005: 165) empreende, a partir dos 

escritos do viajante Whiffen. Ao se reunirem em uma espécie de conferência ou 

conclave em torno de uma bebida negra, os feiticeiros sugam as doenças, o que nosso 

autor considera uma fraude grosseira de feitiçaria.  

Na história social de Casa-Grande & Senzala, o cristianismo é influenciado 

pelas crendices da senzala (FREYRE, 2005: 44), entretanto a mistura de crenças 

religiosas não é denominada por Freyre como sincretismo religioso no momento de 

publicação de sua grande obra inaugural, em 1933. Esse conceito seria utilizado pelo 

culturalista Arthur Ramos, herdeiro de Nina Rodrigues, e por um dos integrantes da 

Escola de Recife dos Estudos Afro-Brasileiros, Gonçalves Fernandes (FERRETI, 1995).  

Como um conceito analítico para o campo religioso, o sincretismo se constituiu 

em uma estratégia interpretativa para relacionar o que apareceria como contraditório aos 

                                                           
47

 Essa passagem dos escritos de Freyre me leva a pensar no mito do primeiro brasileiro, Moacir, fruto da 

união da índia Iracema e do português Martin, encontrado no romance Iracema do “indianófilo” José de 

Alencar.  



65 

 

  

olhos de nossos intelectuais
48

. Entre o catolicismo português e as religiões de matriz 

africana, o sincretismo direcionaria as análises para dois tipos de processos, a 

aculturação pelo outro e a resistência ao outro, para se chegar a um terceiro, a 

intermistura cultural
49

. Processos que de antemão afirmavam uma concepção liberal de 

identidade substancial fundada na defrontação com a diversidade que tenderia, por isso, 

a colocar em risco a identidade de consciência responsável pela significação dos atos do 

passado e de sua ligação com as ações presentes na formulação da noção de pessoa 

moderna (LOCKE, 1999). 

Sobre a mistura cultural/religiosa com o índio, Freyre, em sua epistemologia 

política, acompanhado por Ulysses Pernambucano é enfático, o contato deu origem ao 

baixo espiritismo encontrado nas grandes cidades e no interior do Brasil, perspectiva, 

essa, corroborada pelos intelectuais africanistas. Sob a herança das interpretações 

freyreanas estava, também, Roger Bastide
50

, autor sempre presente nos trabalhos que se 

debruçam sobre as religiões afro-brasileiras. Nosso francês abrasileirado, como Gilberto 

Freyre (1976) designava o sócio-antropólogo, foi aquele quem traduzira Casa-Grande 

& Senzala para a língua francesa. Durante sua primeira viagem ao Nordeste no início da 

década de 1940, o pesquisador francês prossegue com a distinção entre pureza e 

mistura. Já impregnado pelas abordagens de nossos antropólogos africanistas, Bastide 

(1945: 192) reproduz o discurso da legitimidade nagô sobre os povos bantos, advertindo 

em relação ao Candomblé de caboclo baiano que “já estamos bem perto do ‘catimbó, 

sendo o Candomblé de caboclo um caminho escorregadio que conduz à magia secreta 

dos terríveis catimbozeiros”. Em seu clássico livro O Candomblé da Bahia, Bastide 

(2009) volta novamente à distinção e afirma que a desconfiança dos brancos sobre 

                                                           
48

 Velho (1997) expõe que o conceito de sincretismo sempre esteve presente em discursos como os 

encontrados no campo do pensamento social brasileiro. 
49

 O conceito de sincretismo desenvolvido por meio desses três processos fora observado por Bastide 

(2011c: 153) ao chamar a atenção “para o fato de que as três leis de [Gabriel] Tarde, a da imitação, a da 

oposição e a da adaptação ou invenção, estão na origem de três conceitos diretores da antropologia: 

difusão cultural, resistência ou contra-aculturação, adaptação”.  
50

 Peixoto (2000: 49), amparada pela Introdução de Claude Ravelet para o quinto volume da revista 

Bastidiana, revela que Gilberto Freyre está na ordem do terceiro autor mais estudado e comentado por 

Roger Bastide, sendo Lévi-Strauss e Gide seus antecessores na classificação. O lugar de Freyre na obra 

do francês corrobora meu argumento sobre a importância do autor pernambucano entre aqueles 

intelectuais africanistas que se detiveram no estudo das religiões de matriz africana no Brasil.  



66 

 

  

aqueles que aproveitam da superstição popular para enriquecer acontece em terreiros em 

franca desagregação, o que é repudiado com violência pelos verdadeiros africanos
51

.  

Ainda em suas memórias da primeira viagem pela Região Nordeste, Bastide 

(1945) afirma que o movimento indigenista fora um dos responsáveis pela introdução 

da figura do índio no Candomblé, dando origem ao Candomblé de caboclo baiano e, no 

estado de Pernambuco, ao catimbó. Isso porque o negro teria incorporado às práticas 

daqueles que eram exaltados como o povo guerreiro e bravo que não se deixou 

escravizar como o africano. Nesses termos, “o índio é, então, o antinegro” (BASTIDE, 

2006: 228). Ideologia própria ao indigenismo nascido com a Independência do Brasil 

para Gilberto Freyre (2005) e corroborada por Bastide (2006)
52

.   

Dando continuidade ao tom depreciativo quanto à presença indígena nas 

religiões de matriz africana, Bastide (2006: 229), ainda, retoma o argumento de Freyre. 

Ao citar o Mestre de Apipucos, o francês afirma que o nacionalismo brasileiro – sendo 

“a obra de Gilberto Freyre, Casa-grande & senzala, [é] típica dessa ideologia 

nacionalista recente” – era formulado por meio da integração entre as três raças, o que 

culminou em uma miscigenação cultural também no campo religioso. Isso porque o 

casamento dos deuses africanos com os espíritos indígenas foi o resultado da “vontade 

dos negros de demonstrar seu patriotismo brasileiro”. 

 O problema que persiste em Bastide, perpassando todas as obras dos 

antropólogos africanistas, é o modelo nagô transformado em categoria analítica que 

passa a direcionar os pesquisadores que procuram os terreiros “mais tradicionais” para 

realizarem as suas pesquisas
53

. Em comparação à pureza nagô, todas as outras formas 

religiosas derivadas do negro e de seu contato com outros sistemas culturais são 

reconhecidas pelos estudiosos como degeneradas. Entretanto, nada parece confirmar 

que os traços tidos como africanos indicam a resistência cultural do negro ou, ainda, o 

                                                           
51

 É interessante notar um mapa desenhado por Roger Bastide (2009: 71) em seu caderno de campo. O 
mapa apresenta a distribuição das etnias indígenas pelo Brasil, entretanto há apenas a descrição dos Kariri  

no extremo norte da Região Nordeste.  
52

 Ao problematizar as relações entre a literatura comparada e a interpenetração das civilizações e, ainda, 

as relações entre a antropologia cultural frente à literatura e à sociologia, Bastide (2011d) contrapõe o 

indianismo de Gonçalves Dias, que aristocratizava o mestiço pela cor morena do índio, à negritude 

exaltada por Castro Alves.  
53

 Dantas (1988) indica que essas representações sobre os candomblés puros não se constituíram a 

margem das estruturas de poder da sociedade, pelo contrário. Nesse sentido, muitos antropólogos se 

tornaram orgãs nos terreiros que pesquisaram ou que mantinham relações mais estreitas, contribuindo 

para atestar a pureza nagô dessas casas, assim como a manutenção desse rótulo. Sob o manto dessa 

aliança, os pesquisadores tornaram-se os intermediários entre os terreiros e o mundo dos brancos. 



67 

 

  

pressuposto de que o significado cultural permanece o mesmo em terras brasileiras 

(DANTAS, 1988). 

A busca da África no Candomblé, termo que nomeia o livro de Capone (2009), 

privilegia a manifestação cultural como uma entidade objetiva, ignorando a sociedade 

mais ampla e os processos de contatos interétnicos e culturais. Isso envolve também, o 

que considero como uma inocência de nossos antropólogos da época, a relação 

conflituosa que já existia entre os terreiros, como assinalado por Gonçalves Fernandes 

(1937). A acusação de feitiçaria compunha um discurso político “tipicamente africano” 

que servia para afirmar a identidade religiosa no meio dos cultos afro-brasileiros. O que 

era parte de uma retórica de acusação particularmente nativa fora tomado como uma 

prova de existência autônoma de diferenciação (CAPONE, 2009)
54

. Nesses termos, a 

identidade é bem mais compreendida como relacional do que estritamente fixa, sendo 

um recurso em que diferentes traços são ressaltados como distintivos quando em 

contato com diversos grupos (DANTAS, 1988). 

Após toda essa exposição concluo que sobre a Jurema operou um processo 

contrainverso da teoria da miscigenação. Vítima de um projeto político e intelectual, 

essa religiosidade – além de sofrer uma invisibilidade por causas internas, como a 

disputa entre religiosos que envolvia um processo de utilização das categorias de magia 

e charlatanismo – foi obscurecida pela influência externa exercida por meio dos escritos 

de Gilberto Freyre em searas nordestinas, principalmente entre os pesquisadores ligados 

ao Serviço de Higiene Mental, e no campo das ciências sociais
55

. No regionalismo 

freyreano não havia lugar para o índio, era o africano a primeira força de trabalho que 

construiu a nação brasileira e é de sua herança negra que nossos mestiços mais 

preciosos se originaram. Mestiços, que em sua época, estavam à frente do 

desenvolvimento do Brasil moderno, compondo sua massa de trabalhadores. Da 

tradição africana que nosso país deveria se orgulhar, do negro que a nação brasileira 

nasceu. 

 Porém, acredito que absorver o outro não é misturar-se ao outro, mas se 

adicionar ao outro e por ele ser composto. Essa ontologia simétrica entre o índio e o 

negro passou despercebida por nossos interpretes africanistas, que ao observarem o 

                                                           
54

 Basta relembrarmos o conflito em torno da fixação das datas para a realização dos rituais de xangô 
empreendida pelo Serviço de Higiene Mental.  
55

 De um lado, Freyre e seu tema da mestiçagem sob o enfoque da negritude e de outro podemos 

considerar Darcy Ribeiro e seu tema do indianismo para a formação do Brasil. 



68 

 

  

encontro entre as tradições europeia, negra e indígena, elegeram a mistura como o 

resultado de uma composição sintetizadora. Mistura essa muito bem aceita, quando 

analisada do ponto de vista racial e cultural, como em Gilberto Freyre, mas do ponto de 

vista da religião (sob uma totalidade culturalista) era o sincretismo que maculava a 

pureza africana, que nomeava o encontro entre as tradições. Entretanto, era o eterno 

movimento da mudança que aquele encontro objetivava, mudança que encontrou espaço 

na religião.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 

 

  

2. A JUREMA PARA ALÉM DA RELIGIÃO: A ONTOLOGIA JUREMEIRA 

 

Em uma manhã de março de 2011, recebo um convite de Alexandre L’Omi 

L’Odò, um dos juremeiros e candomblecistas que acompanhei em campo. O convite se 

referia à comemoração da “Primeira Assembleia Indígena de Nossa História”, ocorrida 

em Goiana – PE, em 30 de março de 1645. O convite fora feito pela Associação 

Carnavalesca dos Caboclinhos e Índios de Pernambuco. Ao ler a solicitação fico 

empolgada com a possibilidade de assistir a uma Assembleia indígena, caso Alexandre 

e Sandro de Jucá, também juremeiro e babalorixá da nação nagô, resolvessem ir, o que 

aconteceu
56

. No dia 30 chegamos a Goiana, logo na porta da escola percebemos a 

movimentação de pessoas, o evento já havia começado. Fomos para o ginásio esportivo 

onde as pessoas estavam reunidas. Ao entrarmos no local admito minha decepção. A 

Assembleia não era nada daquilo que eu imaginara. Vários alunos da escola sentados 

nas arquibancadas e uma apresentação do folguedo conhecido por “caboclinho” 

acontecia. Talvez minha decepção fosse motivo de meu desconhecimento. O convite 

aludia a uma apresentação de caboclinhos e maracatus. Como eu nunca havia visto um 

caboclinho, apenas sabia que era um folguedo pernambucano, não tinha uma ideia clara 

do que eu iria presenciar.  

 

2.1 Da religião para o folguedo passando pela política 

  

Na apresentação dos caboclinhos havia mulheres, homens e crianças vestidos de 

índios, com arcos e flechas na mão. Todos dançavam em três fileiras. Os que tinham os 

arcos e flechas faziam um som com o instrumento. Ao puxarem o fio do arco, um 

barulho oco ocupava o ar. Após a apresentação fomos convidados a ir para o auditório. 

A Assembleia de fato começaria. No auditório o público era outro, a maioria dos 

presentes não era mais os jovens estudantes uniformizados da escola, mas pessoas mais 

velhas, os membros do folguedo e seus responsáveis.  Em todo o auditório havia 

estandartes de caboclinho, alguns datando o ano de fundação recente e outros dos anos 

30 e 50. Na mesa de discussão estavam presentes representantes do governo de 

                                                           
56

 Sandro de Jucá tem sua linhagem de santo junto ao Sítio de Pai Adão e Alexandre L’Omi L’Odò, seu 

afilhado na Jurema, atualmente pertence ao terreiro Ilé Iyemojá Ógúnté, liderado por Paulo Braz, neto 

carnal de Pai Adão. 



70 

 

  

Pernambuco e da cidade de Goiana, além do presidente da Associação Carnavalesca dos 

Caboclinhos e Índios de Pernambuco. O microfone estava aberto para a participação da 

plateia. 

 Muitas reclamações foram feitas sobre a atual situação dos caboclinhos. As 

queixas versavam sobre o descaso do poder público na manutenção do folguedo típico 

do estado nordestino, os baixos pagamentos feitos pelas prefeituras do estado, a demora 

desses pagamentos e o pouco espaço para apresentações, em muitos casos se 

restringindo à época do carnaval. Essas reclamações foram feitas, em sua maioria, pelas 

pessoas que utilizaram o espaço do microfone. Após os protestos, os representantes dos 

governos estadual e municipal se ausentaram da mesa alegando compromissos. Não 

responderam diretamente os anseios dos membros dos caboclinhos, somente disseram 

que levariam as reclamações para os governantes. Muitos dos que estavam na plateia se 

colocaram contra a saída dos representantes da mesa, pedindo uma resposta imediata às 

suas reclamações. O presidente da Associação tentava contornar o problema dizendo 

que eles estavam ali para ouvir e levar as reivindicações aos responsáveis.  

 Várias pessoas continuavam a falar ao microfone. Uns diziam que recebiam cem 

reais por apresentação, outros trezentos e outros quinhentos, mas todos reclamavam da 

demora dos pagamentos. Diziam que o valor que as prefeituras lhes pagavam não dava 

nem para custear as fantasias utilizadas. Reclamavam da falta de transporte para a 

locomoção das agremiações e da falta de alimentação para seus membros. 

 Após de algum tempo Sandro pede a palavra e fala sobre o descaso do poder  

público, sobre a importância do caboclinho e suas raízes na cultura de Pernambuco. Seu 

pronunciamento também teve um caráter religioso. Apresentou-se como pai de santo, 

juremeiro e coordenador sacerdote do Quilombo Cultural Malunguinho
57

. Perguntou o 

que estavam fazendo para seus caboclos, disse que eles precisavam ser cuidados, que ali 

não era só um folguedo, era também entidades espirituais e que a Jurema deveria estar 

presente. Sandro disse que, ao olhar para os estandartes, via que havia muita coisa para 

ser feita para os caboclos, que havia muita cobrança religiosa. Neste instante percebi 

vários murmúrios na plateia e alguns corroboravam o que fora expresso por Sandro.  

                                                           
57

 Um grupo que pretende alcançar a legitimidade de uma entidade civil para representar a religião da 

Jurema no estado de Pernambuco. O QCM tem à frente da coordenação Alexandre L’Omi L’Odò, João 

Monteiro e Sandro de Jucá. João, assim como Alexandre, também é juremeiro e pertence ao terreiro do 

neto carnal de Pai Adão, Paulo Braz. No capítulo três exponho em detalhes a criação do Quilombo 

Cultural Malunguinho e seus objetivos.  



71 

 

  

 Depois de sua fala vários membros dos caboclinhos, ao pegarem o microfone, se 

diziam pertencentes à Jurema e diziam que ela iria ajudá-los.  Uma mulher que estava 

sentada na fileira atrás de onde estávamos bateu no ombro do Sandro e eles começaram 

a conversar. A mulher pedia ajuda espiritual ao juremeiro.  

 Alguns ainda foram à frente do auditório para falar sobre os problemas passados. 

O presidente da Associação disse que continuaria a lutar pelos caboclinhos e que eles 

teriam que se unir ainda mais. A Assembleia acabou e muitas fotos foram tiradas. 

Sandro pediu para que o fotografasse com vários estandartes e com um cocar levado por 

um dos membros dos vários caboclinhos. Também é importante destacar o pedido que 

Sandro havia me feito antes de sua fala ao microfone, eu deveria gravar a sua exposição 

para que ele a disponibilizasse na internet, por meio de um site de carregamento e 

compartilhamento de vídeos. Sandro e Alexandre L’Omi L’Odò ainda disponibilizaram 

algumas fotos em sites particulares, juntamente com textos sobre a Assembleia, 

evidenciando a presença do Quilombo Cultural Malunguinho por meio de seus 

membros coordenadores
58

. 

 

 Após o encerramento desse evento me coloquei a pensar sobre o que ele 

significara. Em um primeiro momento meu equivoco sobre o que acreditei encontrar na 

Assembleia se tornou latente. Nada de índios “estereotipados” e nenhum ritual que 

poderia ter sido presenciado por algum observador no longínquo ano de 1645. O mal 

entendido que se estabeleceu, entre minhas aspirações e os anseios daqueles sujeitos, me 

mostrou de um só golpe, o que eu talvez não entendera tão bem, sobre a antropologia 

ser uma ciência social do observado (LÉVI-STRAUSS, 2003b).  

 O estranhamento nascido do episódio que narrei me possibilitou não a sua 

exotização ou um achismo que inibia o reconhecimento sobre a esfera da moralidade 

daquelas pessoas envolvidas com o folguedo, e posteriormente com a Jurema, após a 

exposição de Sandro de Jucá, mas a compreensão sobre meu próprio estranhamento. 

Eram as minhas categorias analíticas que estavam postas em prova, eram as dicotomias 

estabelecidas acriticamente por nosso pensamento intelectual que gerara meu desarranjo 

inicial. Nesse sentido, as diferenças e as dessemelhanças surgidas me provocaram a 

                                                           
58

 A exposição de Sandro de Jucá pode ser encontrada no site do Quilombo Cultural Malunguinho, dentre 

outras ações e posicionamentos do grupo. Disponível em 

<http://qcmalunguinho.blogspot.com.br/2011_04_01_archive.html>. No capítulo terceiro me debruço 

sobre as estratégias de visibilidade da Jurema que perpassam, também, a utilização de sites. 

http://qcmalunguinho.blogspot.com.br/2011_04_01_archive.html


72 

 

  

crítica ao conceito de religião para depois estendê-la ao que me parecia necessário para 

compreender o modus operandi da Jurema. Mas para que eu conseguisse realizar todo 

esse movimento de inversão foi preciso que novos desdobramentos empíricos daquela 

Assembleia ocorressem, o que passo a relatar. 

 

2.2 Da Assembleia para o terreiro 

  

Meses depois Sandro volta a falar comigo sobre a Assembleia. Pergunta-me se 

me lembro de uma mulher que bateu em seu ombro, o que confirmo. Ele me disse que 

ela o procurou. Chamava-se Mauricéia e era diretora de um caboclinho na cidade de 

Recife. Iria ser feito um ritual, no terreiro da casa de Sandro, para o Caboclo Canindé, o 

caboclo que dava nome ao folguedo dirigido por Mauricéia. Tal ritual é conhecido como 

“entroncamento”. 

 Na data marcada para o rito chego à casa de Sandro. É um domingo ensolarado 

em Recife. As juremeiras e filhas de santo do babalorixá preparavam as oferendas para 

Canindé, enquanto Sandro as colocava ao pé do altar de Jurema preparado para a 

ocasião. Eram ofertados vários tipos de frutas (como banana, abacaxi, goiaba, laranja, 

limão, coco, mamão, manga), legumes (beterraba, batata inglesa, batata doce, inhame 

cará), peixe, carne vermelha, tapioca, farofa e um angu de fubá, mel, vinho e cachaça. 

No altar, ainda, havia várias bonecas ofertadas para os caboclos crianças. As oferendas 

estavam enfeitadas com muitas flores e pequenos arcos e flechas. Na parede estava a 

bandeira do QCM, logo acima das oferendas, e dois estandartes de Canindé, logo ao 

lado do quarto do Exu. Havia também uma imagem do caboclo Canindé, envolto em 

guias de Jurema, bem ao centro e ao seu lado uma gamela de barro com um fumo 

enrolado, uma pequena cuia e um copo com água, ou príncipe, significando a cidade do 

caboclo Canindé. Nessa gamela estava uma guia de Jurema feita com a semente 

conhecida por Ave Maria, que seria dada a Mauricéia. Em um canto do altar estava o 

vinho da Jurema para ser consumido pelos participantes e mais a frente das oferendas, 

uma gamela com uma infusão de vinho da Jurema e algumas ervas, onde estavam 

submersas algumas guias de Jurema
59

. Ainda havia um pedaço de tronco da árvore da 

                                                           
59

 O vinho da Jurema é feito da raiz e/ou da casca macerada da Jurema Preta misturadas à cachaça e 

especiarias, como canela, cravo, etc. Para maiores detalhes sobre a fabricação do enteógeno, consultar 

Mota e Barros (2006). 



73 

 

  

Jurema, onde seria “entroncado” o caboclo Canindé, sendo aquele tronco o seu lugar de 

morada, o seu corpo materializado após o ritual
60

.  

 Enquanto esperávamos todas as oferendas serem preparadas, pelas filhas de 

santo e afilhadas de Jurema, conversávamos no espaço onde seria realizado o ritual para 

Canindé. Erámos um pequeno grupo, Sandro, Alexandre L’Omi L’Odò, Mauricéia, seu 

filho, Dona Dora
61

, Eurides
62

 e mais algumas poucas pessoas. Sandro nos dizia que 

Mauricéia havia falado com ele na Assembleia de caboclinhos na cidade de Goiana e 

depois ela lhe ligou pedido ajuda para seu grupo de folguedo. Ele nos contou que foi em 

sua casa e conheceu a sua situação, desde suas dificuldades pessoais aos entraves que o 

caboclinho passava desde há alguns anos. Após algum tempo o ritual se iniciou. Cantos 

de limpeza foram cantados por todos enquanto Sandro passava um galo, que seria 

imolado, pelo corpo de cada presente. Depois o galo foi passado no estandarte e nos 

cantos do espaço em que acontecia o ritual. Sandro se dirigiu para o quarto de Exu e 

imolou o galo aos pés da imagem do Mestre Viramundo, a entidade juremeira de 

proteção de sua casa. Durante essa oferenda, todos cantaram para “Seu Vira”, como é 

chamado com intimidade pelos juremeiros. 

 

 Nesse momento desejo chamar a atenção para um aspecto que considero crucial 

do ritual descrito até aqui e que irá direcionar a compreensão sobre a ontologia que 

pretendo esmiuçar. Embora o ritual seja de Jurema, temos o espaço do quarto de Exu, 

um espaço ligado à religião do Candomblé, e não podemos esquecer que o ritual de 

limpeza, em que um galo fora utilizado para purificar o corpo dos presentes, também é 

uma marca das religiões de matriz africana no Brasil. Mas voltemos ao ritual
63

. 

 

                                                           
60

 O ritual do entroncamento consiste - de forma bastante simplista e para não fugir de minha proposta de 

não me deter na descrição dos significados ritualísticos da Jurema, entendendo que esse seria um motivo 

para a formulação de outro objetivo de pesquisa- em transformar um pedaço de tronco da árvore da 
Jurema na morada da entidade espiritual juremeira responsável pela atuação junto ao juremeiro. No caso 

desse ritual que descrevo, a entidade do caboclo Canindé era a entidade a ser entroncada por ser ele o 

dono do folguedo Caboclinho Canindé. 
61

 Embora o ritual tenha ocorrido no terreiro de Sandro, Dona Dora estava presente, assim como as filhas 

e filhos de santo e afilhadas e afilhados de Jurema de seu terreiro, que também é liderado por Sandro de 

Jucá.  
62

 Conhecida como Iyalorixá Eurides de Ogodo, e também se apresentando como juremeira, Eurides é 

amiga de Sandro e de Dona Dora, tendo conhecido Sandro ainda nos tempos em que o babalorixá era 

menino. 
63

 Durante a exposição do ritual destaco alguns comentários com o intuito de acentuar alguns pontos que 

considero pertinentes e que à frente iriei desenvolvê-los para a apresentação de meu argumento final.  



74 

 

  

 Após as toadas para o Mestre Viramundo todos cantaram para Malunguinho
64

. 

Foi pedido que Malunguinho abrisse os caminhos de todos que estavam ali presentes, 

que os protegesse, trouxesse paz e saúde. Para o caboclinho Canindé, os presentes 

pediram que Malunguinho fizesse justiça para o folguedo, que abrisse seus caminhos e 

que com sua fumaça “embarace os olhos dos inimigos”. As músicas eram cantadas ao 

som de duas maracás. Durante os cantos, de limpeza e os cantos para as entidades, os 

cachimbos foram acesos e Sandro acendeu uma mistura de carvão e ervas num pequeno 

recipiente de barro. Começou-se uma defumação no espaço do ritual enquanto os cantos 

continuavam em meio a fumaça exalada pelos cachimbos. 

 

 Novamente faço uma pausa na história ocorrida para evidenciar a importância do 

fumo e da fumaça dentro da Jurema. Reesink (2006: 65), ao se debruçar sobre as raízes 

históricas da Jurema no sertão nordestino, afirma que “o tabaco e a fumaça figuram com 

destaque em todas as cerimônias descritas das culturas “originais” na área do Nordeste”. 

Tal assertiva é expressa pelos juremeiros que indicam a herança indígena para o uso da 

fumaça na Jurema.  

 

2.2.1 Do sonho ao recado 

 

Após os cantos e a defumação Sandro de Jucá começou a nos contar um sonho 

que tivera. Para o juremeiro o sonho fora o início de toda a história que narrei nessas 

páginas. Considerando a proposta analítica de Tambiah (1985), o enunciado torna-se o 

principal recurso para a análise ritual visto que o aspecto discursivo possui uma 

característica de ser uma realidade histórica que ultrapassa a experiência de toda e 

qualquer pessoa em particular e de ser, ao mesmo tempo, algo constituinte tanto da 

nossa subjetividade quanto das relações que estabelecemos com o mundo. Assim, as 

palavras ditas têm algo a nos dizer porque dizer é fazer. Diante das formulações de 

Tambiah apresento a exposição de Sandro para que acompanhemos a sua interpretação 

sobre a estruturação das ocorrências. 

                                                           
64

 Malunguinho era o título dado à liderança do Quilombo do Catucá, existente entre os anos de 1817 a 

1830, nas áreas do antigo Engenho do Pitanga II, na Zona da Mata de Pernambuco. As terras ocupadas 

pelo Quilombo, hoje, abrangem as saídas das cidades de Recife e Olinda, até a cidade de Goiana, próxima 

à divisa entre os estados de Pernambuco e Paraíba (CARVALHO, 2010; 2011).  Retomarei a figura de 

Malunguinho com maiores detalhes no capítulo terceiro. 



75 

 

  

Nada acontece por acaso, nada acontece por acaso. Eu tinha tido um 
sonho com um índio mostrando os penachos pra mim. [...] Logo depois 
de uns dias Alexandre me liga, me convidando pra que a gente fosse pra 
Goiana, pra um evento que ia ter dos caboclinhos. [...] Chegando lá, 
vendo aquela apresentação dos caboclinhos tudinho, foi me dado à vez de 
falar.  

 

  

Nesse momento Sandro chama a atenção dos presentes para as demandas 

políticas que envolviam os caboclinhos e as prefeituras, dizendo, em seguida, que era 

preciso um cuidado religioso para com os caboclinhos. O juremeiro toma como 

exemplo o caboclo Canindé, indicando que para além de um caboclo que dava nome a 

um dos grupos de folguedo, Canindé era uma figura histórica e que fazia parte de um 

panteão religioso, a Jurema. Sob o argumento religioso, Sandro alerta que ali havia 

caboclinhos que estava cobrando obrigações religiosas: 

 

 
Eu falei, fiz o meu questionamento [...] a situação que o estado estava 

tratando os caboclinhos, que os caboclinhos estavam sendo desprezados, 
que estavam pagando cem reais, duzentos reais para eles se apresentarem. 
[...] muitas vezes por cem reais o Estado contratava o caboclinho e, às 
vezes, passava dois, três meses sem receber, né. Então, eu falei sobre esse 
assunto e fiz referência a um estandarte de Canindé que estava lá. Que a 
história de Canindé é uma história muito bonita, Canindé não é uma 
figura abstrata não, Canindé é uma figura concreta em história, em tudo. 

Aí quando eu fui encerrar minhas palavras, eu senti naquele momento 
ali... porque a espiritualidade, o dom mediúnico é também intuição. [...] 
Olha minha gente, depois de escutar os reclames de todos ali, eu disse, eu 
estou falando como sacerdote, como expectador e como sacerdote 
também, então vocês cuidem desses caboclinhos de vocês... que muitas 
vezes acontece um atrapalho por conta da falta de trato com aquele 
caboclo, daquela agremiação... que a pessoa não está tratando ele 
devidamente. [...] E eu disse, minha gente, aqui tem caboclinho que está 

cobrando alguma coisa, então você cumpra. 

 

 Depois de narrar o ocorrido que nos levara até aquele momento, Sandro 

prossegue contando como conheceu Mauricéia e enfatiza que algumas práticas tidas, 

somente, como cultura popular possuem um vínculo religioso: 

 

Essa senhora, eu vim conhecer ela naquele dia. Ela estava sentada atrás 
de mim. Quando a gente estava se preparando pra sair ela tocou em mim 
e disse, eu quero falar com o senhor. Eu disse, diga. Olhe, eu sou do 
caboclinho Canindé de São Lourenço e eu queria muito lhe falar, eu 

queria que o senhor fosse à minha casa. [...] Ela que chegou a mim que 
falou que queria conversar comigo posteriormente sobre a situação do 
caboclinho, do Canindé e tal, que achou em mim uma pessoa que poderia 



76 

 

  

orientá-la de alguma forma. Fiquei lisonjeado, porque uma pessoa do 
caboclinho vir à gente e falar uma coisa assim é pra pessoa ficar 
lisonjeado, né. Não lisonjeado numa forma de orgulho, não, lisonjeado 
porque achou que aquelas palavras que a gente colocou, além de ser umas 
palavras que tinha alguma coisa a ver, verdadeira... porque eu estava 
sentindo ali pessoas que eram presidentes do caboclinho, mas estava 
demonstrando uma descredibilidade, uma falta de fé, uma falta de 

impulso. A gente sentia isso nas pessoas. [...] Essa falta de vontade de 
vínculo... porque não pode, você ter um maracatu, um afoxé, um 
caboclinho, ele tem um vínculo religioso sim.  

 

  

Após o relato do encontro entre Mauricéia e Sandro, o juremeiro avança em sua 

fala sobre a necessidade do cuidado religioso que o caboclinho exigia, indicando como 

deveria ocorrer esse cuidado após constatar o uso equivocado de elementos da 

ancestralidade africana no que seria uma ancestralidade indígena. Sandro, ainda, expõe 

o perigo que o desleixo pelo caboclinho pode acarretar e se compromete a ajudar 

Mauricéia: 

 

 
E um dia, pela manhã, eu me acordei lembrando dos caboclos, fui fazer 

umas coisas aqui cantando pros caboclo e o telefone toca, era ela. Tá 
esquecido de mim é? Eu disse, quem é que tá falando? É Mauricéia. Do 
caboclinho e coisa e tal, eu queria que o senhor viesse na minha casa. Eu 
disse, eu vou. [...] Fomo lá tudinho. Não arriei obrigação, não botei búzio, 
não baixei Zé, nem Francisco, nem ninguém. Eu vi e senti no mostrar, 
quando ela mostrou as roupas, os estandartes, tudo, eu senti a 
necessidade. Eu disse, quem cuida desse caboclo? Ela contou a história, 

inclusive estava tratando do caboclo com sabão da costa, que eu e Eurides 
questionamos, né, que advêm da ancestralidade africana e não tem nada a 
ver com a Jurema propriamente dita... [...] A história... ela me deu o 
documento, me mostrou o documento, o caboclinho é de 37. As pessoas 
que construíram esse caboclinho, por desleixo, abandonaram, deixaram 
pra lá e pagaram caro, porque pagaram com a vida. Morreram na porta 
do... num foi? Então eu disse pra ela, vou ver o que eu posso fazer. 

Informei os meninos e coisa e tal, ela veio aqui, botei o jogo pra ela e 
algumas coisas que tinha pra fazer pra pessoa dela, e não pro caboclinho. 
Porque o caminho do caboclinho já estava previamente definido o que era 
pra fazer e foi feito ontem e hoje65. E ela trouxe o caboclinho. 

 

 

 Todos no terreiro ouviam com atenção o que Sandro falava. O juremeiro e, 

também, babalorixá, estava sentado ao lado do altar preparado para o ritual de 

                                                           
65

 No dia anterior ocorreu a preparação para o ritual. Não desconsidero a importância dessa preparação, 

tal como já expresso por vários pesquisadores, como Tambiah (1985), mas considero ser suficiente a 

narrativa sobre o evento para a formulação de meu argumento. 



77 

 

  

entroncamento. Os demais se espalhavam pelo local. Após contar como Mauricéia o 

havia encontrado e o motivo do ritual para seu caboclinho, Sandro começa a falar sobre 

o ritual, mas para isso relata um acontecimento que iria desencadear toda uma mudança 

no que já estava previsto para o rito:  

 

 
Esse caboclo não recebe sacrifício, esse caboclo não recebe sacrifício, os 
bichos de caça dele têm que ser soltos na mata. Quando eu fui, mandei o 

rapaz comprar, separar um pombo... aí que tá, você não tem que ser 
obcecado, mas entender os recados... liguei pro menino, pro menino 
separa um pombo, o menino separou o pombo. Olhe, o camarada é 
acostumado a vender galinha e a vender pombo. Quando eu fui pra pegar 
o pinto de Malunguinho, o pinto do Seu Vira, o pinto de Malunguinho vai 
ser dado na mata, o menino vira pra mim, Sandro, eu estou aqui aperrado. 
Eu digo, por quê? Ele disse, o pombo fugiu.  

 

 

 Antes de continuar com a apresentação do ocorrido, desejo chamar a atenção 

para os limites de minha pesquisa. Quando estive em trabalho de campo acompanhei 

vários rituais de Jurema realizados no terreiro de Dona Dora, na casa de Sandro de Jucá 

e alguns outros poucos terreiros, o que me fez compreender que há diferenças nas 

feituras e nas formas dos rituais. Essas diversidades ritualísticas são muito particulares à 

Jurema, pois essa religiosidade se caracteriza pela ligação direta entre os juremeiros e as 

entidades espirituais, não havendo uma figura de mediação, o pai e/ou a mãe-de-santo, 

como no Candomblé. Assim, devido a maior autonomia da compreensão da Jurema 

pelos próprios juremeiros, grandes desentendimentos públicos e privados ocorrem, para 

além dos conflitos já existentes, no que diz respeito às esferas de poder e prestigio 

dentro do campo religioso, e que não passam à margem das compreensões individuais 

sobre a Jurema.  

 Quando Sandro disse “Esse caboclo não recebe sacrifício, esse caboclo não 

recebe sacrifício, os bichos de caça dele têm que ser soltos na mata”, o juremeiro 

expressou que a entidade Canindé desejava o não sacrifício de sangue. Entretanto, 

Sandro havia encomendado o pombo acreditando que essa seria a melhor forma de 

agradar o caboclo. O equívoco de Sandro seria resolvido com a intervenção direta de 

Canindé que lhe fala por meio de uma conversa alheia a qual o juremeiro escuta. Tal 

fato demonstra a intima relação, na qual não existe mediação, entre os juremeiros e as 

entidades. Mas nos voltemos para a conversa que Sandro escutara:  



78 

 

  

  

Quando ele disse isso veio chegando uma moça bem mais jovem com um 
homem de mais idade, e ela disse pra ele, bem alto e bom som nas minhas 
costas, “olhe, você quer comprar o negócio pra fazer galinha cabidela, eu 

não quero sangue não, viu. Eu não gosto de sangue não. Se você 
continuar com essas coisas de sangue, já basta o que aconteceu... você 
não fica comigo”.  

 

 

 O que Sandro ouvira fora o “recado” enviado pelo caboclo Canindé por meio da 

conversa estabelecida entre o casal. Depois de refletir sobre o que escutara, aliado a 

fuga do pombo, o juremeiro compreende o que a entidade deseja em seu ritual. 

 

 
Eu corri o mundo assim, parei. Ele falou assim, “eu vou mandar buscar, 
fulano tem pombo”. Eu disse, não, esse caboclo não quer sangue.  

 

 

 O “recado” de Canindé para Sandro nos foi revelado apenas no sentido de que a 

entidade não queria sacrifício em seu ritual, porém o juremeiro não nos disse qual era o 

motivo da negativa de Canindé sobre o sangue. A não revelação sobre o significado dos 

“recados” das entidades é um fato comum, os “recados” sempre são dados, e muitas 

vezes em locais que não se espera, mas somente aqueles com a força e a sabedoria na 

Jurema são capazes de percebê-los, entendê-los e tomá-los como um ensinamento da 

Jurema. Essa autonomia dos juremeiros é o ponto limite da pesquisa que empreendi, 

aqui estava constituída a barreira que eu não poderia ultrapassar.  

 Embora Sandro não tenha dito com mais detalhes o significado do “recado” de 

Canindé, ele apresenta o que o caboclo queria para o seu ritual de entroncamento: 

 

 

O que é que tem aqui? Aqui tem manuê, aqui tem as frutas naturais 

de caboclo, porque caboclo dessa região não conhece maça, nem 

uva, nem pera, a gente bota porque a gente quer dar o melhor, mas 

não tem. Fundamento de caboclo que eu fui preparado é raiz, é raiz. 

É massa, é raiz. Tem aí o beiju, os peixes, frito e cru, carne crua 

com mel, que eles chamam de acaúba, o fumo, trunquei ele ontem, 

a trunqueira dele tá aí preparada
66

. A machada, a flecha dele, o 

penacho, tá tudo aí. [...] Fiz tudo como ele pediu.  

 

                                                           
66

 Trunqueira é o pedaço de tronco da árvore da Jurema no qual o caboclo será entroncado. 



79 

 

  

 

 Após relatar o que estava sendo ofertado a Canindé, Sandro conta o que 

aconteceu na noite anterior a esse ritual para o entroncamento do caboclo. O folguedo 

não possuía apresentações marcadas e as dificuldades econômicas assolavam o 

caboclinho e sua líder, Mauricéia, entretanto, para Sandro, a espiritualidade começava a 

ficar satisfeita com todo o tratamento que passara a receber com a ajuda do juremeiro.  

 

 

E ontem à noite, quando ela veio trazer ele... e ontem à noite, 

quando ela saiu daqui no final da tarde, eu recebo um telefonema 

de João Monteiro e eu disse pra João, “João, a moça do caboclinho 

saiu agora”. Ele disse, “Sandro, eu tenho uma pra te contar. O rapaz 

que tá fazendo os negócios lá da festa de Garanhuns falou comigo 

se eu conhecia um, um... essa tribo de Canindé é legitimada 

documentalmente? Tem CNPJ?” Eu disse, “tem”. “Mande ela 

trazer agora que eu já vou empurrar eles pro evento de Garanhuns”. 

Veja que as coisa não acontecem por acaso. Liguei pra ela, ela 

mandou o filho ontem a noite trazer, esse rapaz aqui é filho dela, o 

rapaz veio trazer. Ontem à noite eu passe o e-mail pra João. 

Quando eu estou passando o e-mail pra João, veja como as coisas 

se concentram... aí eu vou pro Orkut, quando eu chego no Orkut, 

Graça Viana, Prof.ª Graça, que foi quem coordenou lá o evento dos 

caboclinhos, entra no Orkut pra falar comigo
67

... “Boa noite Sandro 

de Jucá, tudo bem? Preciso muito conversar com o senhor”. “Eu 

não acredito que é a senhora que tá falando comigo”. Eu nunca 

tinha falado com ela no Orkut. Aí, ela papapá papapá, começou a 

falar as coisa dela, e falou que o Lula, presidente dos caboclinhos, 

quer vir aqui se reunir com a gente. Veja só a espiritualidade como 

é. Quer dizer que eles abalaram tudo que estava dentro do recado 

dele... [...] A ordem é de Canindé e vamos simbora. Salve a Jurema 

Santa e Sagrada. Salve o Angico e o Ajucá (Fala de Sandro de Jucá 

durante a realização de um ritual de Jurema em 05 de junho de 

2011). 

 

Sandro estava certo de que o caboclinho Canindé estava “abalando tudo” para 

que a Associação Carnavalesca dos Caboclinhos e Índios de Pernambuco conseguisse 

reerguer os vários grupos que representava, era a força da Jurema trabalhando para que 

sua tradição não se perdesse. 

Findada a exposição de Sandro mais pontos foram entoados. Começou-se pelos 

cantos de abertura do ritual, chamados por canto de abertura de mesa na Jurema. Sandro 

incorpora seu caboclo e, sob a determinação da entidade, os cantos passam a exaltar a 

                                                           
67

 Orkut é um site de relacionamento social.  



80 

 

  

figura dos caboclos. Um cocar é colocado sobre sua cabeça, um arco e flecha são dados 

a ele que começa a dançar e a bater contra a armação de arame do arco, fazendo um som 

oco no ar. Uma de suas filhas de santo e, também, juremeira incorpora.  Os dois dançam 

com seus caboclos entre os presentes, enquanto os cantos continuam a ser entoados sob 

a neblina das fumaças saídas dos cachimbos. À entidade de Sandro é dado um charuto e 

o machado de Canindé, que ele segura com uma das mãos, enquanto na outra está o 

arco.  

Passado um tempo, Sandro, ainda incorporado, é levado para a cozinha. Dona 

Dora e Mauricéia o auxiliam na vestimenta do caboclo Canindé. A presidente do 

caboclinho levou a roupa de apresentação do Caboclo Canindé para que Sandro a 

vestisse no ritual. A roupa é vermelha e branca, feita de muitas penas, lantejoulas e 

paetês. Sandro, vestido de branco, coloca o cocar, um saiote feito de penas, 

tornozeleiras e braceletes. No cocar há figuras de machados, o objeto de Canindé. 

Sandro é novamente levado ao salão. Ele dança com as vestimentas do rei do 

caboclinho. Depois o cocar e o saiote são passados para Mauricéia, ela os veste e segura 

o arco e flecha, antes nas mãos de Sandro. A guia de Jurema destinada a Mauricéia lhe é 

dada. Os dois dançam juntos em frente às oferendas para Canindé.  

Sandro senta-se em uma cadeira ao lado do altar preparado. Tomado por sua 

entidade, o juremeiro distribui a todos os presentes o angu, agora encharcado com mel. 

Um dos alimentos principais do caboclo e fonte de suas forças. À Mauricéia é dada 

também uma cuia com o vinho da Jurema. Após a distribuição do angu, ao som dos 

pontos cantados por todos e da maracá, Sandro se dirige para as oferendas. Com o 

charuto joga a fumaça no ar e defuma os fundamentos do caboclo. Na gamela de barro 

onde está a infusão do vinho da Jurema e as guias submersas, o caboclo de Sandro joga 

a fumaça. 

Dona Dora incorpora sua cabocla, a Cabocla Jurema. Ela vai para o centro do 

salão e dança com o caboclo de Sandro. Um cachimbo é oferecido a Sandro, ele o 

inverte, colocando sua boca na parte destinada ao fumo, quando sopra a fumaça sai pelo 

lado oposto ao fornilho. O juremeiro se senta no chão, segura o cachimbo com as duas 

mãos, joga a fumaça defumando as oferendas. Vários outros juremeiros também 

incorporam seus caboclos. 

O caboclo de Sandro vai embora após esse se sentar novamente na cadeira ao 

lado do altar da Jurema. Os cantos para caboclo continuam sempre marcados pela 



81 

 

  

maracá e na companhia da fumaça dos cachimbos que corta o ar. As pessoas cantam e 

batem palmas. É a vez dos cantos para as entidades conhecidas como mestres. As toadas 

destinam-se a chamá-los para que se façam presentes nos corpos dos juremeiros. O 

Mestre Viramundo, Seu Vira, incorpora em Sandro. Após pedir para que duas velas 

brancas fossem acesas aos pés dos estandartes, colocadas juntamente com duas taças 

cheias de água, seu cachimbo joga fumaça nos dois estandartes do caboclinho Canindé, 

borrifando com a boca o vinho da Jurema nos estandartes. Seu Vira, com o cachimbo 

invertido, defuma cada um dos presentes.  

Já eram quase onze horas da noite quando Sandro começa a cantar uma música 

de fechamento da gira acompanhado pelos demais que faziam o coro. Ele pede 

proteção, saúda a Jurema e agradece a participação de todos. 

 

*** 

  

Ao descrever esse ritual, surgido do desenrolar da Assembleia em comemoração 

à “Primeira Assembleia Indígena de Nossa História”, procurei direcionar os 

entendimentos sobre a exposição de Sandro, evidenciando, em especial, dois momentos, 

o encontro entre a Jurema e o Candomblé e o papel do fumo e da fumaça na Jurema. 

Também confessei que um obstáculo fora estabelecido para a pesquisa que eu estava 

desenvolvendo, o que me fez recuar na tentativa de estabelecer significados para a 

Jurema e sua ritualística. Como os próprios juremeiros, que mantive algum tipo de 

contato ao longo de meu trabalho de campo, não apresentavam um consenso sobre 

como os rituais deveriam ocorrer, o que era potencializado pelos conflitos de poder e 

prestígio no campo, optei por um tipo de descrição que me possibilitaria ir além da 

investigação das práticas dos rituais para desenvolver meu argumento sobre como a 

Jurema pode ser compreendida, destacando a íntima relação entre religiosos e entidades. 

Dessa forma, busco perceber o modo existencial da Jurema em suas particularidades, 

respeitando os limites que me foram impostos, limites, esses, que demarcavam nossa 

diferenciação e não nossa semelhança. O que me levou a dar ênfase em uma abordagem 

que desenvolve o conhecimento sobre a diferença juremeira. 

 Porém, antes de iniciar minhas considerações, vamos à parte final da história que 

narrei, com a ajuda de Sandro, à entrega das oferendas para Canindé na mata. 



82 

 

  

 

 2.3 Do terreiro para a mata ancestral  

 

Dois dias após o ritual na casa de Sandro acompanho o juremeiro a uma mata 

próxima dos arredores da cidade de Recife. Mauricéia, Dona Dora e Eurides também 

estavam presentes. Fomos à mata para a entrega de todas as oferendas para o caboclo 

Canindé e para Malunguinho, o líder quilombola. Os juremeiros cantaram muitas 

músicas para os caboclos enquanto os alimentos eram depositados.  

Ao fim da entrega Mauricéia me diz que viu um índio nos olhando e se 

escondendo atrás de uma árvore, para ela era sinal de que as oferendas haviam sido 

aceitas. Quando saímos da mata todos nós reparamos em uma guia do orixá Xangô 

presa em uma árvore no caminho de volta à estrada. Todos se impressionam por não se 

lembrarem de terem a avistado quando entramos na mata e mais ainda pelo fato de que 

Xangô é o protetor do caboclinho Canindé. O encontro daquela guia despertou uma 

conversa entre Mauricéia, Sandro, Dona Dora e Eurides. Todos ficaram entusiasmados 

com aquele ocorrido, principalmente depois que Mauricéia lhes contou sobre sua visão 

do índio escondido atrás de uma árvore. Para todos aqueles juremeiros, a materialização 

de Xangô por meio da guia e o índio visto pela líder do caboclinho eram o indício de 

que Canindé havia aceitado as oferendas e que tudo, daquele momento em diante, daria 

certo para o folguedo e para a vida pessoal de Mauricéia e sua família.  

 

*** 

  

Após o fim de meu relato voltamos à primeira observação em que pretendi 

chamar a atenção do leitor, aquela em que evidencio o encontro entre Jurema e 

Candomblé. O quarto de Exu, a limpeza com o galo, a figura de um líder quilombola 

sendo reverenciado em uma religião indígena e a presença do orixá Xangô 

materializado na guia encontrada ao fim de todo o ritual, afirmam o contato entre as 

religiosidades negras e indígenas. Na exposição de Sandro ainda é possível percebermos 

o encontro quando o juremeiro e babalorixá nos conta que Mauricéia estava cuidando 

do caboclo com sabão da costa, o que ele reprimiu por advir da “ancestralidade 

africana” e não indígena.  



83 

 

  

 

 Como nos indicou Tambiah (1985), as palavras ditas nos rituais são fontes de 

sentido para a compreensão do mundo, assim, ao expressar a palavra “ancestralidade” 

em seu discurso, Sandro evidencia a pedra de toque para os juremeiros e 

candomblecistas, tanto a Jurema como o Candomblé constituem suas ancestralidades, 

mas ancestralidades distintas na maneira como são concebidas
68

. Para melhor expor 

meu argumento me volto para as matas do Catucá. 

O Quilombo do Catucá, lugar de resistência em tempos passados e, hoje, lugar 

que ainda existe na memória de muitos pernambucanos. Uma memória que não é só 

lembrada, mas sentida, experimentada e vivenciada no cotidiano de suas vidas. Fora 

naqueles tempos de escravidão que negros e índios se deram as mãos para recriar seus 

mundos postos abaixo pela ânsia do colonizador. “Os quilombolas viviam em paz, 

numa espécie de fraternidade racial. Havia, nos quilombos, uma população heterogênea, 

de que participavam em maioria os negros, mas que contava também mulatos e índios” 

(CARNEIRO, 1964: 31). No quilombo diferentes subjetividades se encontram e deram 

origem a seus descendentes, meio africano, meio índio, meio mulato, mas brasileiros. 

 Naquele momento não era apenas a miscigenação das raças que se formava, o 

contato cultural daqueles povos originários da terra nativa com os variados homens 

africanos iniciava o multiculturalismo brasileiro. Essa é a história que podemos escutar 

entre os juremeiros em Pernambuco. Ao falarem de seu passado, índios e negros 

compõem, juntamente com os brancos, os antepassados que lhes deram origem. Para 

muitos sujeitos, Jurema, Candomblé e catolicismo compõem suas religiosidades, 

enquanto que para outros a Jurema e o Candomblé constituem suas pertenças religiosas. 

Em alguns casos a Umbanda ainda é citada como a religião predominante de alguns 

terreiros. Como uma questão de sangue (REESINK, 2011), a religião é herdada dos 

antepassados dos tempos da formação colonial do Brasil.  

                                                           
68

 Em certa ocasião Alexandre disse que eu deveria me iniciar. Como eu realizava uma pesquisa sobre a 

Jurema, logo acreditei que ele se referia a uma possível iniciação nessa religiosidade, o que Alexandre de 

prontidão rechaçou ao dizer que eu deveria me iniciar no candomblé e não na Jurema, isso porque eu não 

teria uma ascendência indígena. Trago esse relato para evidenciar os limites impostos pela minha não 

pertença indígena aos olhos dos juremeiros e, também, para demonstrar as diferenças nas concepções 

religiosas entre candomblé e Jurema. Entretanto, uma dúvida resta: talvez se eu tivesse me iniciado no 

candomblé, como queria Alexandre, alguns dos segredos da Jurema me teriam sido revelados. Por outro 

lado, se a iniciação ao candomblé me levasse a uma maior proximidade com o universo da Jurema, eu 

poderia estar comprometida a não revelar seus segredos. Mas como escolhas devem ser feitas durante o 

trabalho de campo, essas são indagações que sempre me farei. 



84 

 

  

 Durante uma conversa com o babalorixá, da tradição jeje, Tata Raminho de 

Oxóssi – o qual também é renomado juremeiro, conhecido entre o povo de santo como 

aquele que se criou em um dos primeiros terreiros surgidos, se não o primeiro para 

muitos religiosos, em Recife, a Casa das Tias do Pátio do Terço
69

 – esse me expressou 

que   

 

 Jurema é... Candomblé é do cérebro, é o orixá, e a Jurema é do sangue. É 
uma coisa que a gente tem no sangue. Descendente de descendente. 
Minha avó era... uma avó minha era africana e a minha outra avó era uma 
índia que foi pegada na mata... dali eu trouxe a Jurema.  

[...] Porque o caboclo vem da nossa terra, a gente não é descendente de 
caboclos? Foi daí que a gente trouxe. Minha avó foi pegada na mata e 
meu pai é descente de africano. Aí foi a mistura. Eu mesmo sou uma 

mistura de africano com caboclo.  
[...] Índio é caboclo (Fala de Raminho de Oxóssi em entrevista realizada 

em 03 de janeiro de 2012). 
 
 
 

 Como uma questão de sangue a Jurema é inata naqueles que possuem 

ascendência indígena, isso faz com que suas identidades não possam ser compreendidas 

apenas dentro de esquemas socioconstrutivos e relacionais, é preciso considerar a base 

substancialista do sangue, que permite o parentesco por sua transmissão, na construção 

de suas noções de pessoa (REESINK, 2011). Nesse sentido, a questão do sangue na 

Jurema nos leva a Viveiros de Castro (2002a: 405). O autor elabora a problemática de 

que o caráter do parentesco é insistentemente colocado pela antropologia como 

socialmente construído, o que não deve ser excluído das análises, mas “nenhuma 

dimensão da experiência humana é (dada como) inteiramente construída; algo sempre 

deve ser (construído como) dado”. Esse algo que sempre deve ser dado, em meu campo 

de pesquisa, é exatamente a questão de sangue que diferencia a pertença religiosa da 

Jurema e do Candomblé.  

                                                           
69

 A Casa das Tias do Pátio do Terço localiza-se no bairro São José, área de concentração negra no 

período inicial de urbanização da cidade de Recife e, hoje, na segunda-feira de carnaval, defronte ao 

terreiro não mais existente, realiza-se a famosa cerimônia Noite dos Tambores Silenciosos, liderada pelo 

babalorixá Tata Raminho de Oxóssi. A cerimônia é dedicada aos eguns do candomblé. A primeira Tia 

fora a africana Eugênia Duarte Rodrigues, quem inaugurou o terreiro de tradição nagô; posteriormente, 

suas filhas Vivina Rodrigues Braga, conhecida como Tia Sinhá, e Emília Duarte Rodrigues, chamada por 

Tia Yayá, assumem sua direção (BRANDÃO e MOTTA, 2002). No relato de Raminho, ele e Badia foram 

criados e iniciados pelas Tias no candomblé.   

 



85 

 

  

Embora grande parte dos juremeiros sejam, também, candomblecistas e/ou 

umbandistas, essas religiosidades não se misturam nos espaços físicos dos terreiros, mas 

se tocam na politicidade dos corpos. Vamos a mais uma elucidação de Tata Raminho de 

Oxóssi quando lhe perguntei sobre o significado da Jurema em sua vida: 

 

 
É o sangue. O meu saber é dentro da Jurema. O orixá eu aprendi e a 

Jurema eu nasci nela (Fala de Raminho de Oxóssi em entrevista realizada 
em 03 de janeiro de 2012).  

 

 

 Com essa pequena resposta o babalorixá e juremeiro desfaz toda uma provável 

confusão sobre o encontro das religiosidades em seu corpo. Quando asseguro um 

desalinho entre o que os religiosos expressam e as abordagens acadêmicas, me remeto a 

minha própria dificuldade inicial de compreensão sobre o que escutava e observava em 

campo e, também, me lembro de imediato de Roger Bastide. O autor percebe a 

autonomia existente entre as duas religiões num primeiro momento da história 

brasileira, entretanto, ao caracterizar o encontro entre o Candomblé e o catimbó, Bastide 

afirma que  

 

 
[...] no Candomblé iorubá todo filho ou filha-de-santo tem agora na 
cabeça duas divindades, ao invés de uma só, uma divindade africana e um 

espírito indígena, o que conseqüentemente acarreta uma alteração na 
iniciação, pois será necessário, em dado momento do percurso, plantar o 
Espírito indígena na cabeça do candidato ou da candidata, junto com o 
seu próprio Deus africano. [...] Essa coexistência não deixa de causar 
certa confusão: não haveria oposição entre o caráter do orixá e o do 
caboclo que disputam a mesma pessoa (BASTIDE, 2006: 221-222)? 
 

 

 O sujeito nasce na Jurema porque o sangue de seus antepassados indígenas lhe 

transmitem propriedades e sentidos muito próprios que vão além de simplesmente um 

tipo religioso, enquanto que as coisas dos orixás aprendem-se, como nos ensinou 

Raminho, é preciso ser chamado e escolhido pelo orixá. Enquanto, nós, pesquisadores, 

entendíamos a Jurema e o Candomblé como religiões distintas e (por que não?) 

dicotômicas, como Bastide (2006) parecia acreditar, os religiosos insistiam em dizer o 

contrário. Digo que insistiam, pois mesmo com toda a perseguição sofrida pelos 

juremeiros, tidos como charlatães, feiticeiros e cultuadores do baixo espiritismo, a 



86 

 

  

Jurema resistiu em Pernambuco, não apenas onde se confiava ser o seu lugar, nas áreas 

do sertão e dentro dos nichos culturalistas das etnias indígenas, mas nas áreas urbanas, 

na grande metrópole que é a cidade de Recife.  

 Entretanto, não devemos nos enganar novamente. Ao persistirem em suas 

pertenças juremeiras, eles não querem nos dizer que a Jurema é, meramente, uma 

religião complementar ao Candomblé e vice e versa. É preciso que avancemos um 

pouco mais para que consigamos dissolver nossos conceitos que emperram um possível 

entendimento sobre a Jurema, fazendo com que nossas ciências sociais sejam de fato a 

do observado em contraste com a do observador, como nos ensinou Lévi-Strauss 

(2003b).   

. Acredito que uma frase, das muitas que ouvi em campo, pode me ajudar a 

elucidar a questão que a Jurema me propôs
70

. Durante uma conversa informal em uma 

roda de amigos, num local de tradicionais festas noturnas no centro histórico de Recife, 

escuto uma juremeira dizer “Jurema não é seita, é cultura. E o cachimbo é a arma de 

defesa do juremeiro”
71

. Fiquemos por agora somente na primeira frase, “Jurema não é 

seita, é cultura”. Ora, para mim a Jurema era uma religião, isso era o que eu havia me 

proposto a mostrar com a pesquisa que eu estava desenvolvendo. Entretanto, para meu 

deslumbramento, uma nova compreensão surgia. A Jurema não é apenas uma religião e 

tampouco uma cultura, pelo menos na forma como o academicismo tende a classificar, 

ela faz parte da constituição dos sujeitos, é o regime juremeiro instaurado pelo sangue. 

A Jurema é o dado e não o construído, por isso nossa noção de cultura não é a mesma. 

Para “nós” a cultura é aquilo que nomeamos como o socialmente construído 

(VIVEIROS DE CASTRO, 2002a), o que nos levaria a acreditar na Jurema como algo 

oriundo apenas das relações sociais, enquanto que a Jurema é uma cultura inata, 

portanto expressa pela ordem da natureza, o que não a impede de existir culturalmente. 

Essa afirmação que estabeleço pode ser expressa por Mãe Lúcia de Oyá, ialorixá, 

juremeira e uma das mulheres que participou da formação do Movimento Negro em 

Recife:  

 

Não é a visão de Mãe Lúcia, mas a visão do caboclo que trabalha no 
corpo de Mãe Lúcia. Não é a visão de Mãe Lúcia, mas a visão do Mestre 

                                                           
70

 Questão relacionada à sua diferenciação que foi me colocada como o limite de minha pesquisa. 
71

 É comum ouvir juremeiros e candomblecistas dizerem seita ao invés do termo religião, principalmente 

entre as pessoas de maior idade, o que não significa que elas deem um tom pejorativo às suas pertenças.  



87 

 

  

que trabalha com Mãe Lúcia. Não é a visão de Mãe Lúcia, mas sim a 
visão da pombo-gira [...] (Fala de Mãe Lúcia de Oyá em entrevista 
realizada em 22 de junho de 2011).   

 

 

Pelos dizeres de Mãe Lúcia, percebemos que há uma noção de corpo que escapa 

às análises acadêmicas; para “nós”, tudo é apreendido, mas para os juremeiros a Jurema 

é inata, é uma questão de ordem natural/biológica (o sangue) e cultural, mas uma outra 

ordem natural e cultural. Aqui o cultural sofre a influência direta do natural, é por meio 

do sangue indígena que o mundo é compreendido e vivido. Isso quer dizer que ela é 

muito mais um regime ontológico que nos leva a não estabelecer de antemão a 

dualidade natureza e cultura e todas as demais que surgem a partir dai. Lembremo-nos 

do “recado” de Canindé para Sandro no mercado. A contrainvenção juremeira é da 

ordem da natureza e não da ordem cultural como nossa interpretação tende a ser 

desenvolvida (WAGNER, 2010)
72

. 

Racionalizar o paradoxo e a dialética numa tentativa de reprimi-los ao lado da 

natureza para que somente a cultura possa ser inventada no âmbito das realidades 

existenciais não é a melhor solução para a compreensão da Jurema. Em outros termos, a 

cultura, como uma ideia hegemônica de tipo gramsciano, não nos leva além de um 

círculo vicioso em que seu a priori conceitual abstrato é permanentemente reposto pelo 

pesquisador, ao enquadrar “o outro”. Quando escutei a “Jurema não é seita, é cultura”, 

essa “cultura” não é um conceito abstrato como concebemos em nossas pesquisas 

acadêmicas; ela é real, é o dado, é o imanente no mundo. Tampouco a natureza pode 

continuar a possuir um caráter determinante na forma como o pensamento acadêmico 

concebe o homem. Aqui, numa tentativa de tradução, ou analogia, em termos 

wagnerianos, para nossa epistemologia, a Jurema é a natureza e, ao relembrarmos o que 

disse Tata Raminho, o Candomblé é a religião que se aprende.  

O academicismo que concebia Jurema e Candomblé como duas religiões 

distintas e conflitantes, como em Bastide (2006), agora é forçado a se deparar com um 

pensamento que desafia a sua dicotomia conceitual. Não se trata mais de tratar a Jurema 

e o Candomblé por meio de uma dicotomia entre religião e magia, nem sequer de tratá-

                                                           
72

 Wagner (2010: 131) nos alerta que “o oposto criativo da Cultura não é a imagem da “natureza” e do 

Meio Ambiente que nos assombra como um fantasma de florestas virgens e córregos imaculados. A 

natureza, infelizmente, é “sistema” a despeito de si mesma, e tão ambígua quanto a Cultura. Remetendo-

nos a uma natureza relativizada, nós obviamos a Cultura e vice-versa”.  



88 

 

  

las apenas como religiões, é preciso atualizar nossa ordem binária de natureza e cultura 

para subvertermos nosso plano conceitual de compreensão. Quando afirmei que a 

Jurema é natureza e o Candomblé é religião quero dizer, ao contrário de Geertz (1989), 

que não podemos enquadrar a religião como um sistema cultural que, ao produzir 

padrões culturais, acaba por ser englobada na noção boasiana de cultura como 

totalidade
73

. Como a crítica de Asad (2010), acredito que o conceito de religião deva ser 

aberto a outros elementos heterogêneos encontrados nos campos de observação para que 

consigamos escapar de “nossa ideia corrente de cultura [que] projeta uma paisagem 

antropológica povoada de estátuas de mármore, não de murta: museu clássico antes que 

jardim barroco” (VIVEIROS DE CASTRO, 2002b: 195).   

Sob suas subjetividades, o que os juremeiros de meu campo de pesquisa fazem é 

uma diferenciação da conceitualização binária cartesiana de natureza e cultura ou de 

natureza e religião (= cultura). Natureza, cultura e religião são elementos de uma 

dialética triária
74

 – na qual a noção de magia para os juremeiros está ausente – que não 

admite síntese, mas complementariedade
75

.   

Comecemos por compreender a dialética triária apenas pelo par binário natureza 

e cultura e, para isso, nos voltemos à concepção de corpo lembrando a observação de 

Deleuze (2005: 100), “Espinoza dizia: não se sabe do que um corpo humano é capaz, 

quando se liberta das disciplinas do homem. E Foucault: não se sabe do que o homem é 

capaz “enquanto ser vivo”, como conjunto de “forças que resistem””.  

Nos dizeres de Latour (2002), enquanto modernos e detentores de um 

pensamento ocidental/racional, classificamos como crença a experiência alheia da 

                                                           
73

 Sobre essa crítica a Geertz me lembro de um trecho do poema Psiquetipia, de Álvaro de Campos, um 

dos heterônimos de Fernando Pessoa, “Símbolos./ Tudo são símbolos.../ Se calhar, tudo é símbolos.../ 

Serás tu um símbolo também?”. 
74

 Henri Lefebvre, em Le Retour de la Dialectique (1986), formula a ideia de uma dialética triádica, 

baseada nas teorias de Hegel, Marx e Nietzsche, entretanto  não a utilizo para expor meu argumento por 

considerá-la distante de meus objetivos para a compreensão da Jurema.  
75

 A dialética a que me refiro é expressa por Wagner (2010: 96) nos seguintes termos: “Invenção e 

convenção mantêm entre si uma relação dialética, uma relação ao mesmo tempo de interdependência e 
contradição. Essa dialética é o cerne de todas as culturas humanas (e muito provavelmente as animais). 

Pode ser que o conceito de “dialética” seja familiar aos leitores em sua formulação hegeliana e marxista, 

como um processo ou desdobramento histórico envolvendo uma sucessão de tese, antítese e síntese. 

Minha formulação, muito menos explicitamente topológica, é mais simples e, creio eu, mais próxima à 

ideia grega original – a de uma tensão ou alternância, ao modo de um diálogo, entre duas concepções ou 

pontos de vista simultaneamente contraditórios e solidários entre si. Como um modo de pensar, uma 

dialética opera explorando contradições (ou, como Lévi-Strauss as chamaria, “oposições”) contra uma 

base comum de similaridade – em vez de recorrer à consistência contra uma base comum de diferenças, à 

maneira da lógica racionalista ou “linear”. Segue-se que culturas que convencionalmente diferenciam 

abordam as coisas com uma “lógica” dialética, enquanto aquelas que convencionalmente coletivizam 

(como a nossa própria tradição racionalista) invocam uma causalidade linear. [....]”.  



89 

 

  

realidade, essa afirmação quando conjugada ao perspectivismo ameríndio, demostrado 

por Viveiros de Castro (1996), nos leva à avaliação de nosso determinismo 

mononaturalista, por um lado, e, por outro, de nosso indubitável multiculturalismo. 

Nesse sentido, “falar da natureza no contexto da cultura, então, é uma maneira de 

controlar a cultura” (WAGNER, 2010: 217). A conjunção das duas acepções envolve a 

crítica ao construtivismo presente apenas no olhar sobre o outro e não em um 

construtivismo presente também em nossa maneira de classificação. Poderíamos 

associar Latour e Viveiros de Castro à Csordas (1994; 2002) e seu conceito de 

embodiment se esse não houvesse adquirido um estatuto de paradigma. 

A corporificação (embodiment), nos termos de Csordas (1994; 2002), é a 

experiência corpórea de estar no mundo formando as compreensões desse mesmo 

mundo, é a base existencial da cultura. As experiências passadas são corporificadas 

pelos sujeitos numa ligação com as novas experiências experimentadas e entre essa 

ligação há um rearranjo do próprio sujeito enquanto um sujeito social. Natureza e 

cultura são construções embasadas pelas experiências relacionais e ambas se refazem na 

própria vida cotidiana. Concordo com Csordas, sobre a construção relacional dos 

conceitos, entretanto somente destacar a questão em termos construtivistas da 

corporeidade não nos faz avançar muito porque para os juremeiros há a imanência do 

dado (VIVEIROS DE CASTRO, 2002a).  Em outros termos, o corpo juremeiro é a base 

existencial da natureza e da cultura a partir de um não construtivismo acrítico. Aqui não 

pode haver uma tradução de suas noções sobre a natureza e a cultura inerentes aos seus 

corpos para as nossas noções abstratas de cultura
76

.  

Esse, acredito, foi o equivoco dos pesquisadores que ao conceberem a Jurema 

como, apenas, uma religião não perceberam o que seus próprios sujeitos evidenciavam. 

Em uma pesquisa sobre a Jurema na cidade de Recife, Pinto (2006: 137), por meio de 

um comparativo entre um grupo indígena, terreiros de Xangô e centros de Umbanda, 

esclarece que  

No Xangô, a Jurema não é vista como “religião”, sendo-lhe atribuída 
qualidades como ciência, conhecimento e dom. O panteão juremeiro é 

                                                           
76

 Para que a cultura possa ser mais bem compreendida na sua relação complementar com a natureza cito 

uma passagem de Viveiros de Casto (2002b: 209) na qual o autor indica que “uma cultura não é um 

sistema de crenças, mas antes – já que deve ser algo – um conjunto de estruturações potenciais da 

experiência, capaz de suportar conteúdos tradicionais variados e absorver novos: ela é um dispositivo 

culturante ou constituinte de processamentos de crenças”. Dessa forma, a ligação entre natureza e cultura 

é estabelecida por meio de “um conjunto de estruturações potenciais da experiência”. 



90 

 

  

totalmente diferente do Xangosista, mantendo-se os espaços rituais 
rigorosamente separados.  
 

  

Continua a autora em suas conclusões: 

 

 
Entre o grupo do Xangô a Jurema não é considerada como religião, e sim 
como ciência, filosofia e conhecimento, podendo desta forma coexistir no 
mesmo espaço sagrado do terreiro, sem que agrida aquela que é 

considerada como a religião “legítima”. [...]. 
 Em relação à sua popularidade, acredito ser possível afirmar que três 

principais fatores são responsáveis por este atributo. O primeiro está 
relacionado à prática ritual do culto, que torna acessível o contato direto 
com a entidade. Como segundo, aponto as características das 
personalidades das entidades, que estão mais próximas ao comportamento 
cotidiano dos fiéis. E por fim, como terceiro fator, acrescenta-se o fato de 
que, o culto da Jurema, por ser um recurso de baixo custo ao atendimento 
das aflições, possibilita o acesso de uma população extremamente 

carente, embora se encontre outras categorias de frequentadores nessas 
práticas rituais (2006: 140). 
 

 

 A preocupação de Pinto consistiu em analisar como a Jurema continuou a ser um 

culto popular em Recife, mesmo estando associada a outras formas de religiosidade. 

Porém a autora não apresentou a motivação em compreender a Jurema como os próprios 

religiosos a apresentaram – uma ciência, um conhecimento, uma filosofia – o que a 

levou a uma abordagem dicotômica acrítica, em termos de religião, sobre a Jurema. Em 

uma conversa sobre Candomblé e Jurema Mãe Dora de Oyá me relatou que 

 

 
[...] essa visão do bem e do mal era assim, até pela palavra santo na 

época, que não é santo, é Orixá... filho de Orixá e não filho de santo, filho 

de Orixá, mas por um costume da linguagem, né, tornou-se filho de santo. 
Então, na época era por conta disso. “Ah, ali é o terreiro de santo, é uma 
casa de santo”. Então, só essa palavra por dizer uma casa de santo 
determinadas pessoas respeitava. Mas e ali? Ali é um catimbó, é uma 
macumba. “Ah, vamo lá quebrar. Aquilo dali não presta pra nada”. Mas 
não sabe eles que a casa de catimbó era quem dava toda a proporção pra 
que a casa de Candomblé funcionasse. [...]. 

Às vezes tava dando uma reunião, um toque pra Jurema e chegava uns 

afoitos desses, da polícia, né, e terminava que o Mestre mostrava que era 
Mestre mesmo e daqui a pouco tava a polícia dançando no meio do salão 
também (Fala de Mãe Dora de Oyá em entrevista realizada em 23 de 
junho de 2011). 

 
 



91 

 

  

 

Diante da fala de Mãe Dora, os três principais fatores evidenciados por Pinto 

(2006) não podem ser tidos como as razões basilares para que a Jurema continue a ser 

uma religião popular em Recife, visto que o contato direto com a entidade é entendido, 

pela autora, em conjunto com as características das personalidades das entidades, mais 

próximas ao comportamento cotidiano dos fiéis em relação às divindades do 

Candomblé, havendo, ainda, um motivo de ordem econômica, o baixo custo das práticas 

juremeiras
77

. Assim, o que questiono das conclusões de Pinto, além da ausência de 

compreensão sobre o que foi dito sobre a Jurema em sua pesquisa, é a desconsideração 

pelo que Dona Dora nos evidenciou, as décadas em que o catimbó fora perseguido, os 

anos de atuação do Serviço de Higiene Mental e para o período em que Agamenon 

Magalhães esteve à frente da interventoria do estado.  

Naquela época os rituais de Jurema aconteciam às escondidas, a participação nos 

rituais era muito restrita e não havia a presença de um público mais amplo, como é 

possível ouvir dos juremeiros que presenciaram aquele momento e, também, dos que 

sabem das histórias passadas por meio dos mais velhos. Desconsiderar esse período tão 

fortemente marcado na memória dos agentes é não perceber o que a resistência 

juremeira possibilitou, tal como a permanência e a popularidade da Jurema em nossos 

dias, para além de questões econômicas ou da personalidade das entidades. Diante 

dessas observações, busco compreender o que a relação entre homens e entidades pode 

nos dizer sobre a ontologia da Jurema. Passo a desenvolver melhor meu argumento. 

 

2.4 Da Ontologia para a Religião 

 

Ao pensarmos na Jurema e nos significados dados às ações pelos juremeiros 

devemos abranger a corporeidade vivida pela agência juremeira. A Jurema não é mais 

encontrada somente entre as etnias indígenas e no sertão nordestino, mas está nos 

centros urbanos, ela foi e é constantemente ressignificada por aqueles que a vivem. Não 

                                                           
77

 Embora as práticas de Jurema tenham um custo financeiro menor quando comparado às práticas do 

candomblé, não acredito que essa diferença seja o motivo real da popularidade da Jurema, até mesmo 

porque os gastos com a Jurema não são tão baixos, basta observarmos os detalhes no ritual para o 

entroncamento do caboclo Canindé, isso sem entramos na questão sobre as dificuldades financeiras da 

manutenção dos caboclinhos que não exigem apenas o cuidado do folguedo, mas o cuidado religioso. Os 

juremeiros, de meu campo de pesquisa, sempre me afirmaram que a Jurema faz ao passo que o orixá 

protege, a relação é de complementariedade potencial entre Jurema e candomblé e não uma relação 

econômica.  



92 

 

  

se trata, mais, de um ponto de vista sobre o mundo, mas uma visão do mundo “sob a 

forma de uma ontologia política do sensível” (VIVEIROS DE CASTRO, 2011: 157) 

subscrita na corporalidade juremeira que a tudo transforma em relações sociais. 

Na Jurema há a bebida feita a partir da raiz ou da casca da árvore da Jurema 

Preta. Na maioria das vezes, no contexto urbano, o vinho é misturado com outras 

bebidas, como a cachaça, com vários tipos de ervas, raízes e especiarias, como o 

gengibre e o cravo-da-índia. Já no contexto das comunidades indígenas e nas práticas 

mais reservadas da Jurema a bebida é de um teor mais concentrado. Essa diferenciação 

na fabricação do vinho da Jurema se dá, entre outros motivos, devido ao próprio 

contexto em que será servida. Seu consumo liga-se ao acesso às entidades e aos seus 

lugares de morada, chamados por cidades da Jurema. 

Nos rituais e festividades abertos ao público não juremeiro há a presença de 

muitas pessoas que não possuem a ascendência indígena e, por essa razão, não 

aguentariam beber o vinho da Jurema puro. Mota e Barros (2006; 39) afirmam que “os 

índios acreditam que uma pessoa não pertencente ao grupo tribal vai “endoidar” se 

tomar a bebida preparada para os índios”. Tal assertiva também é expressa por 

Alexandre L’Omi L’Odò: 

 

 
Dizem os mais antigos que só quem bebe a Jurema e não morre é quem 
tem sangue indígena. E isso é massa porque faz parte da Ciência da 
Jurema. A Jurema é uma tradição sanguínea, é uma tradição que vem de 
gerações em gerações sanguineamente. É uma célula daquela consciência 
espiritual que tá ali materializada em você [...]. 

O que significa não morrer? Não morrer é na verdade não morrer 
fisicamente mesmo, porque a Jurema é uma erva venenosa. E dentro da 
proporção que ela é preparada dentro das civilizações indígenas, poucas 
hoje preservam essa fórmula, o organismo só aguenta se você tiver certas 
proteínas nele, certos elementos que ajudam a você a aguentar. Aguentar 
aquela pressão que aquele produto químico vai causar no seu organismo. 
Tanto é que tem gente que, por exemplo, chega a beber a Jurema, não é 

essa Jurema que a gente bebe por aqui não, nos terreiros hoje, essa é uma 
readequação da Jurema aqui (Fala de Alexandre L’Omi L’Odò em 
entrevista realizada em 15 de novembro de 2010).  

 

 

Diferenças biológicas de nossas existências e não apenas diferenças culturais 

perpassam a Jurema enquanto pertença. A divergência dos corpos que Alexandre 

evidencia nos remete a uma passagem de Lévi-Strauss (2012: 51), “é nos conceitos 



93 

 

  

biológicos que residem os últimos vestígios de transcendência de que dispõe o 

pensamento moderno”. Os argumentos utilizados pelo juremeiro referem-se a proteínas 

específicas do corpo indígena e do corpo de seus descendentes, é a linguagem da ciência 

técnica que é apropriada e mobilizada para demarcar as disparidades entre o corpo 

juremeiro e o corpo não juremeiro. Portanto, não estamos mais diante de um relativismo 

cultural e sim um relativismo natural e biológico, entretanto um relativismo que não 

concebe o entendimento sobre o mundo como uma representação cultural, mas como 

uma vivência ontológica.  

 O sangue indígena compõe a Ciência da Jurema como um modo de existência, 

portanto, uma ontologia que não deve ser classificada dentro da matriz cultural 

cartesiana que entende “a metáfora como essência da representação” (VIVEIROS DE 

CASTRO, 2007: 95). A ontologia é uma produção do Ser, um fazimento de si, que nos 

indica a possibilidade de múltiplas formas de vida, diferenciais e heterogêneas entre si. 

Tal produção constitui uma invenção de significação de mundos, que por serem 

existenciais, são reais. Entretanto, é somente no devir, na relação de troca entre pontos 

de vista, que as ontologias se apresentam diferenciais (idem; WAGNER, 2010). 

Nesse sentido, voltando a Lévi-Strauss para dele me afastar, eu diria que é nos 

conceitos biológicos que reside, também, à imanência da ontologia juremeira, o que nos 

faz compreender, portanto, a impossibilidade de síntese entre a binaridade natureza e 

cultura, porque para a Jurema não há essa dicotomia, mas a complementaridade entre 

essas esferas. A dicotomia aparece nas formas existenciais de ascendência indígena e de 

não ascendência indígena, ou seja, “nós”, juremeiros – e nossa natureza que naturaliza – 

e “eles”, não juremeiros, – e sua cultura que culturaliza. Em outras palavras, aventuro-

me a pensar que a binaridade entre natureza e cultura é contrainventada em seu oposto 

pela ontologia juremeira compondo, assim, uma continuidade entre o natural e o social, 

ou cultural
78

. Portanto, a cultura não como construção, mas como convenção 

naturalizada, o inato que, juntamente com a natureza, formula e diferencia a identidade 

do corpo juremeiro, locus de seu conhecimento e de sua politicidade para a 

compreensão e a atuação no mundo. 

Os juremeiros têm em seus corpos as sementes da árvore Jurema; elas são 

“plantadas” no corpo em um ritual, conhecido como Juremação, que caracteriza um dos 

                                                           
78

 Assumo uma perspectiva em que a sociedade se aproxima da cultura por considerar que ambas são 

oriundas de relações sociais. 



94 

 

  

fundamentos da Ciência da Jurema. Tal ritual consiste em fortalecer o juremeiro em seu 

conhecimento sobre a Jurema, por meio de uma viagem para as cidades da Jurema em 

companhia de sua entidade protetora, sendo uma das práticas que possibilita uma 

ontologia se reinventar enquanto religiosidade. Estamos frente à dialética entre natureza 

e religião e da potência humana, barroca, spinoziana, que revolve o conhecimento 

cartesiano sobre corpo e alma como diferenças de substância.  

Em sua Ética, Spinoza (2009) formula um juízo em que o corpo e a alma não 

estão separados, mas a alma é a responsável pela ideia de corpo por ser ela um modo de 

pensamento, ao mesmo tempo em que o corpo é o possibilitador da alma por ser ele o 

movimento. Há uma correlação entre corpo e alma que o leva a rechaçar a comparação 

entre os homens para a formulação de uma natureza humana. Se há uma essência 

humana para Spinoza, ela estaria na existência imanente dos corpos-almas individuais, o 

conatus, e não na alma transcendente, cartesiana, como a realização do divino e, 

portanto, exterior aos homens. A alma, em correspondência ao corpo spinoziano, 

converte Deus na imanência natural do mundo existencial. Essa concepção sobre o 

homem e Deus potencializa o entendimento humano como uma parte do entendimento 

divino, natural, sendo que o primeiro não esgota todo o conhecimento por ser ele 

advindo de apenas uma entre tantas existências humanas concebidas em suas 

correlações entre corpo e alma. Ficando, assim, somente Deus, ou a Natureza imanente, 

como aquele que a tudo conhece.  

A criatividade da antropologia de Spinoza (Ansaldi, 2001: 182) está na 

possibilidade de uma ontologia oriunda de uma identidade entre o que é conhecido pelo 

homem e o mundo em si. Esse labirinto de variedades infinitas permite que a própria 

ontologia seja recriada em religiosidade, pois se Deus é a Natureza, é o imanente em 

movimento no mundo, sua presença é constante nesse mesmo mundo, portanto 

constituinte dos corpos e almas individuais. Assim, ao trabalhar com as ideias de 

Natureza e Deus, a partir da correspondência entre corpo e alma, e não da sua dualidade, 

Spinoza autoriza os homens a compreenderem o Deus monista – transcendental – em 

sua multiplicidade imanente, ou seja, em seus corpos que “sont des expressions 

imanentes à la puissance modale qu’est l’appétit” (ANSALDI: 2001: 185).  

Ao evidenciar a experiência da potencia das liberdades humanas posso formular 

um entendimento sobre a relação juremeira entre natureza e religião para a constituição 

de seus modos de existência. Enquanto uma ontologia dada pela natureza – e de sua 



95 

 

  

ligação com a cultura – dos corpos, a Jurema é elaborada como uma forma religiosa 

pelos desejos (apetites) dos agentes, porém a partir de uma complexidade expressa pela 

própria potencialidade juremeira que subordina a religião aos fins políticos e não 

ortodoxos de sua ontologia da complementariedade.  

A religião da Jurema subordinada à política significa que essa religiosidade é 

oriunda, antes, de um modo de existência, de uma ontologia que se inventa, também, 

enquanto religião, do que de um sistema de crenças. Portanto, o que afirmo é a 

potencialidade ontológica juremeira na constituição da agência de seus sujeitos no 

mundo da vida, uma agencia possibilitada por uma dicotomia triária, entre natureza, 

cultura e religião, que imprime compreensões, posturas e associações relacionais ao 

real
79

. 

A Jurema, como uma religião, possui a experiência subjetiva da possessão. O 

panteão das entidades é ordenado pelos caboclos, divididos em índios, personagens do 

sertão nordestino ou sertanejos, como o boiadeiro, e ainda aqueles que simplesmente 

viveram nas matas, pelos encantados, pelos mestres e mestras e pelos exus. Os últimos 

demonstram a influência do universo afro-religioso dentro da Jurema. Quanto aos 

mestres, esses foram pessoas que viveram e que depois de sua morte se apresentam 

como entidades que auxiliam os juremeiros. Em muitos casos esses mestres foram 

figuras históricas dentro da Historia do Brasil, como o Mestre Corisco que em vida 

compôs o grupo de Lampião e Malunguinho, líder do Quilombo do Catucá. Como no 

quilombo houve algumas lideranças (CARVALHO, 2011) a entidade Malunguinho é a 

junção de todos os líderes de acordo com o que pude compreender durante meu trabalho 

de campo. 

Cada juremeiro tem suas entidades especificas e essas entidades estão num 

diálogo contínuo com cada um deles. O saber sobre a Jurema é passado de modo não 

ortodoxo por cada entidade aos juremeiros, não havendo um intermediário entre os 

adeptos e o mundo espiritual, como no caso do Candomblé que submete o fiel ao poder 

hierarquizado do pai e da mãe-de-santo. Dessa forma, a Jurema é corporalizada não só 

como uma ancestralidade, mas uma ancestralidade que permite a experiência religiosa 

                                                           
79

 No quinto capítulo apresento o desdobramento dessa ideia para repensarmos os conceitos próprios ao 

universo acadêmico e ao Estado brasileiro. Meu argumento se refere à diferenciação de entendimentos 

sobre alguns conceitos - como Estado Democrático de Direito, Estado secular e laicidade – entre, de um 

lado, intelectuais e Estado, e, de outro, os sujeitos pertencentes às religiões de matriz africana e indígena 

em Recife.    



96 

 

  

feita corpo. Arrisco-me, assim, a dizer que o corpo é a maior materialização da Jurema, 

é o seu altar.  

A complementariedade da ontologia juremeira está naquilo que Clastres (2003b: 

189) formula sobre a antinomia guarani, “Um: é o nome do imperfeito” porque não 

possui possibilidade de ir além de si mesmo. O dois, ao contrário, é a expressão do ser 

completo. A profundidade desse pensamento solicita a presença da alteridade para se 

libertar do mal, do “Um”, da morte que atesta a finitude e a ausência dos deuses nos 

homens, para nos aproximarmos de Spinoza (2009). A metafísica guarani, desenvolvida 

por Clastres, por ser radicalmente avessa à metafísica cartesiana, nos permite 

compreender a politicidade de uma ontologia. As ideias de religião, cultura e natureza, 

para ficarmos com a dialética triária que propus, não surgem por elas mesmas, mas são 

frutos de uma política dos modos do ser, uma política da multiplicidade de socialidades, 

porque toda ontologia tem um efeito político de produção de “zona(s) de circulação de 

alteridades” e não de “lugar de produção de identidades” (VIVEIROS DE CASTRO, 

2011: 349).  

A concepção de corpo juremeiro é, assim, compreendida como uma outra 

possibilidade de experiência, como uma ontologia ativada pelo corpo em sua 

ancestralidade e em sua religiosidade. O corpo na Jurema é um corpo que faz, que 

emana poder, um corpo emocional e espiritual, perpassado por conhecimentos de ervas, 

individualizado na figura de cada entidade e detentor de conhecimento sobre a Ciência 

da Jurema. Um corpo onde a semente da Jurema é plantada e que dá acesso ao mundo 

de suas divindades. O corpo do juremeiro é movimento e ação. 

 Por ser a corporalidade juremeira um desejo sobre o mundo, sua politicidade 

ontológica possibilitou sua própria manutenção em uma área urbana e em meio a outros 

tipos religiosos. Isso, devido à ideia de religião não estar separada da natureza natural e 

da natureza do mundo, como também da cultura naturalizada. De um lado a outro a 

Jurema se mostra presente, seja na questão de sangue ancestral dita por Tata Raminho, 

seja na diferenciação das propriedades biológicas dos corpos para Alexandre, seja na 

forma sensível de compreensão sobre o mundo da vida, em que o olhar, o escutar, o 

sentir e o ver são complementados pelo conhecimento das entidades, como expressou 

Mãe Lúcia de Oyá. Quando nos lembramos do que contou Sandro de Jucá, ao iniciar o 

ritual em sua casa para o Caboclinho Canindé, foi de uma conversa alheia entre um 



97 

 

  

casal, quando Sandro fora buscar o pombo no mercado, que Canindé lhe deu o “recado” 

sobre como deveria ser procedido o rito.  

O que esses fatos mostram é a continuidade entre as esferas sagradas e profanas, 

não a cisão durkheimiana, entretanto a socialidade juremeira ostenta, ainda, mais um de 

seus potenciais para além da constituição restrita à corporalidade. Aqueles que já se 

foram, as entidades, encarnam nos corpos vivos da Jurema no presente, não no sentido 

reducionista de se “materializar”, mas ocupando uma posição de primeira pessoa 

também no discurso cosmológico.  

 Voltemo-nos para os rituais das festas públicas para que a questão possa ser mais 

bem compreendida. Bastide (2006) considera que é na festa que o imaginário é 

fortalecido para (e no) o público presente, se tratando muito mais de um espetáculo que 

persuade o outro do que um evento direcionado a alimentar a fé dos participantes. E 

como os caboclos da Jurema são as entidades espirituais que possuem a liberdade de 

improvisação, por a Jurema não apresentar a hierarquia ortodoxa do Candomblé (ver 

também CARVALHO, 2003), seu aparecimento nas festividades são artifícios que 

possibilitam o inesperado para o público.  

Se apropriando da estética barroca, Bastide (2011b) considera que a emoção do 

sagrado é, ao mesmo tempo, uma emoção estética. Para o autor, “o barroco é o reino da 

festa perpétua” e o “reino da representação” (2011a: 136). Como uma arte do 

movimento temporal, o barroco no Brasil “foi transformado, nacionalizado, sobretudo 

pelas mãos de mestiços e mulatos, colocando negrinhos na corte dos anjos, fazendo 

eclodir cocares de plumas indígenas sobre as virgens dos capitéis, misturando os frutos 

da terra com o trigo e as uvas da eucaristia” (BASTIDE, 2011d: 90). Entretanto, 

somente o catolicismo em terras brasileiras e o Candomblé são vislumbrados sob a ótica 

barroca bastidiana.   

 No que tange à noção de fé é preciso observar que a  

 

 
[...] “fé” é um produto histórico, não uma realidade ontológica. Os 
conceitos de Fé ou de Crença nascem da escolha cristã, que tem na 
“profissão de fé” sua marca inseparável [...]. [...] é a religião (a cristã, no 

caso) que construiu historicamente a fé; não é a fé que identifica a 
religião. Contudo, o fideísmo cristão foi informando toda a cultura 
ocidental, chegando até as ciências contemporâneas da diversidade, a 
antropologia e a história das religiões, onde não é difícil encontrar o uso 
acrítico destes termos (“Os Tupi acreditavam em...”). O que foi 



98 

 

  

problematizado por estas disciplinas foram os objetos da fé, não a fé em 
si como produto histórico e cultural (POMPA, 2003: 349). 
 

Na Jurema, a fé bastidiana, incongruente à fé como um produto histórico 

demostrado por Pompa (2003), não encontra lugar. Se for para falarmos de fé, no 

sentido cristão, que sua tradução inventiva para a Jurema ocorra nos termos de um 

modo de existência, como uma ontologia e não enquanto crença. Já sobre a estética 

barroca ser ao mesmo tempo uma emoção estética, defendo a assertiva de Argan (2004) 

sobre o barroco ser um modelo de comportamento que, por ser fundado em um processo 

de imaginação, estabelece as bases de entendimento para o mundo
80

. Melhor dizendo, o 

barroco não é apenas uma emoção estética, mas uma persuasão, um convite a integrar-

se na esfera social. Isso porque, 

 

 
[...] A arte [...] quer ser apenas a arte. No entanto, no conjunto das 
atividades humanas, a arte tem a função de pôr tudo em imagem e de 
precisar o valor concreto dessa imagem, que constitui a consciência. A 

religião, a ciência, a política, a vida cotidiana fornecem os objetos sobre 
os quais a arte opera; mas como modo de comportamento e de operação, 
a arte é autônoma [...] (ARGAN, 2010: 47). 

 

 

Nesse sentido, o barroco como imaginação de um mundo somente é possível a 

partir de uma fundamentação da memória, de uma experiência histórica dos sujeitos 

morais no mundo, o que torna a imaginação como possibilidade do real por conceder a 

coerência ao mundo caótico de acontecimentos. Fundado na alegoria retórica que 

persuade, o modo de existência barroco, sua ontologia, funde no presente o ponto de 

encontro entre a experiência do passado e a perspectiva de futuro, de continuidade. 

Aqui, espaço e tempo são recriados por sentimentalidades e sentidos em ação imanente 

para a produção de afinidades que nada mais são do que relações sociais. 

                                                           
80

 Para Argan (2010: 37), “[...] Não se contesta que na arte barroca prevalecem os motivos religiosos e 

morais; nem que ela foi amplamente utilizada – exatamente por sua força de persuasão – pela Igreja 

católica para seus fins de propaganda. Mas seria simplesmente absurdo reduzir toda a temática barroca às 

teses religiosas da Contra-Reforma, cabendo perguntar se, em muitas obras de assunto religioso, este não 

é por sua vez um meio ou um processo a que o artista recorre para exercitar, sic et simpliciter [pura e 

simplesmente], as faculdades da persuasão; ou seja, um instrumento para estabelecer determinada base de 

entendimento – ou explorar uma já existente – e tornar assim possível o estreitamento de uma relação. 

Além disso, seria muito fácil demonstrar que, na maior parte das figurações religiosas barrocas, não 

encontramos a expressão da religiosidade do artista, mas sim o reflexo da religiosidade dos devotos. [...]”.  



99 

 

  

 Em todos os rituais de Jurema, entre os públicos e não públicos, as entidades 

incorporadas falam, exigindo uma interação discursiva do outro. Caboclos, mestres e 

boiadeiros contam suas histórias dos tempos em que eram pessoas vivas por meio das 

toadas que cantam. Músicas que contam histórias durante o espetáculo religioso dos 

sentidos que seduzem. O maravilhoso, que toca nas paixões humanas, faz com que a 

potência do homem seja acreditada por meio das interferências discursivas das 

entidades espirituais que dão conselhos, conversam com o público presente em um tom 

de íntima amizade, chamando pelo nome as pessoas que já lhe são conhecidas, 

perguntando como estão e se os problemas que lhes afligem foram resolvidos. Quando a 

entidade espiritual dá pela falta de alguém no salão essa pessoa é chamada ou se ela 

realmente não compareceu ao ritual ou a festa, a entidade lhe manda um recado por 

algum presente. Assim, esperanças e temores encontram na Jurema um encantamento 

alegórico que persuade pela emoção. Jurema é narrativa retórica e imagética. É 

improvisação. Nas festas pode-se dizer que “numa desordem alegre, os indígenas têm a 

sensação de brincar com os mortos e conquistar-lhes o direito de continuarem vivos” 

(LÉVI-STRAUSS, 2010b: 227).  

 Para além do público nas festividades, a Jurema constitui uma relação – não da 

fé que crê, mas da fé ontológica – para aqueles que incorporam as entidades. O 

juremeiro trabalha sozinho, tem sua ciência e a ciência de sua entidade que lhe ensina 

seus poderes e segredos por meio de sonhos, de “recados” e de rituais privados. A priori 

há uma diferenciação entre o juremeiro e a entidade como duas formas distintas, dois 

sujeitos discrepantes que disputam um corpo vivo no direito que ambos possuem de 

continuarem vivos. Mas como a ontologia juremeira não aceita o “Um”, a agência do 

juremeiro faz com que haja a infinita busca pela complementariedade, um eterno devir 

juremeiro entre vivos e mortos que não se realiza por uma disputa, mas por uma relação 

potencial de agregação de afecções contrárias, para novamente relembrarmos Spinoza 

(2009), ou barrocas quando transpassamos a estética (BASTIDE, 2011b) para um modo 

de existência (ARGAN, 2004). Uma exposição de Alexandre é elucidativa 

 

 
A função do juremeiro na verdade é conhecer a Ciência da Jurema pra um 
dia fazer parte da Jurema. Ser da Jurema (Fala de Alexandre L’Omi 
L’Odò em entrevista realizada no dia 15 de novembro de 2011). 

 
 



100 

 

  

 

O “fazer parte da Jurema” para “ser da Jurema” se refere, na fala de Alexandre, a 

virar uma entidade depois da morte. Lévi-Strauss (2010b: 228) indica que a morte 

“retira alguma coisa em troca da qual não dá o equivalente”, afirmando, a partir dos 

Bororo, que “a representação que uma sociedade cria para a relação entre vivos e 

mortos reduz-se a um esforço para esconder, embelezar ou justificar, no plano do 

pensamento religioso, as relações reais que prevalecem entre os vivos” (2010b: 230). A 

morte não dá o equivalente ao que ela retira, não permite a antítese, mas a vida, assim 

como a Jurema, sim (ARGAN, 2004). Os homens inventam um equivalente e o 

atribuem à morte, como a incorporação espiritual no caso da Jurema. É por meio da 

incorporação que o morto novamente volta ao sistema das relações reais que prevalecem 

entre os vivos, conquistando o direito de estarem vivos e participando do sistema de 

reciprocidades ontológico. As relações reais que permanecem entre os vivos, além da 

complementariedade, é uma relação em que a morte não é vista como um sentimento 

trágico da vida por retirar o sentido da vida (UNAMUNO, 2007).  

O ânimo barroco ibérico é produzido por uma subjetividade trágica em profunda 

solidão que, ao deparar-se com o esfacelamento de suas verdades ordenadoras do 

mundo, vê-se destituído do significado de sua própria existência.  

 
 
Na Ibéria, o Barroco é o giro gnóstico de uma sociedade sobre si mesma. 
É a rotação de uma sociedade sobre seu próprio eixo. Na América, ele é 
dolorosa paidéia, nunca encerrada, de três povos, raças e culturas 
distintas, complicada pela esquiva figura do cristão-novo. O Barroco 
torna-se musgo da América por se deixar apreender como expressão e 
ambiente de três raças ou povos prisioneiros de uma visão trágica da vida 

e, ao mesmo tempo, siderados pelas promessas unificadoras de um novo 
mundo (BARBOZA FILHO, 2000: 405).  
 

 

No caso de nossos índios, e de seu encontro com negros, a subjetividade trágica 

não corresponde à dor da morte carnal e espiritual, mas à dor de um luto que configura a 

busca pela vida, ou melhor, à dor reconhecida no movimento das subjetividades 

desamparadas que se encontram, como sugere Barboza Filho (2000). Diferente do 

barroco europeu que se caracteriza pelo distanciamento do transcendente, ainda que 

condenado pela imanência, e pela ânsia de um novo ordenamento que tal fato ocasiona, 

a alteridade labiríntica das subjetividades índias e negras encontrou na religião, 



101 

 

  

imanente, nem por isso não transcendente, a forma de arte possibilitadora de uma 

integração sem síntese num eterno fazimento de si.  

Índios e negros em um devir deglutina-dor, numa espécie de antropofagia, de 

suas diferenças para se fazerem múltiplos
81

. O devir como o regime político indígena 

instaura o modo de vida barroco como um programa político da infinita busca pela 

complementariedade. Do lado da ontologia africana, a noção de pessoa somente se torna 

tangível com a adição da cosmologia religiosa que cotidianamente incrementa com 

novos tons a pessoa passada na feitura da pessoa presente e futura (GOLDMAN, 1984).  

Como um problema epistêmico para nosso pensamento cartesiano, a Jurema é 

uma relação ontológica do imanente com a alteridade, seja ela qual for, de humanos a 

não humanos, nesse sentido a morte não é o nada que retira o sentido da vida, mas a 

continuidade de uma existência futura. Nesse momento chego à segunda evidencia que 

coloquei para o leitor, ainda quando eu relatava o desenrolar da história sobre o ritual 

feito para o Caboclinho Canindé, o papel do fumo e da fumaça para a Jurema. 

 Em todos os rituais e festividades, a fumaça exalada nos cachimbos torna o ar 

turvo. A fumaça se espalha na defumação das oferendas ritualistas e quando os 

juremeiros a soltam para cima. Não há festa de Jurema em que os religiosos não levem 

os seus cachimbos, item indispensável que, de acordo com Cascudo (1978), dá origem a 

palavra catimbó. Invertendo o cachimbo, os juremeiros sopram o fornilho fazendo com 

que a fumaça saia pelo tubo. Entre o cheiro das ervas misturado ao fumo, a fumaça se 

espalha e com ela a turvidez da Jurema começa seu trabalho. Em meio à fumaça os 

                                                           
81

 Nesta pesquisa ouso apenas a compreensão da Jurema como uma ontologia (barroca e antropofágica) 

que a diferencia do candomblé, por exemplo. Mas, para não deixar de mencionar o período colonial da 

América Latina, considerando as diferenças entre a exploração espanhola e portuguesa, acredito ser 

pertinente a exposição de um trecho de Zamora (2011: 144): “Carpentier, Lezama Lima y Sarduy 

[expoentes da literatura latino-americana] no eran insensibles a la ironia que implicaba revivir las formas 

coloniales para la construcción de una identidad poscolonial, pero llegaron a entender cada vez más el 

Barroco novomundista como una estrategia poscolonial, como un instrumento de contraconquista, para 

usar el término de Lezama Lima, por medio del cual los artistas latinoamericanos podrían definirse en 

contra de las estructuras colonizadoras. Con todas sus diferencias, estos escritores se asemejan en su 

transformación del Barroco en un proceso de recuperación y revitalización cultural. Si Sarduy enfatizaba 
el artificio de los recursos narrativos del Barroco y su capacidad para trastocar las perspectivas 

hegemónicas, Carpentier y Lazama Lima emplearían sus tensiones formales y estrategias descriptivas 

como un medio para abarcar la diversidad de los “contextos americanos”. Cada uno a su manera se dio a 

la tarea de conquistar a los conquistadores al apropiarse las estrategias barrocas para expresar su visión de 

indo-afro-íbero-américa; su propósito común era “recomponer, reincorporar, lo roto”, como señala Carlos 

Fuentes en su ensayo sobre Lezama Lima”. Portanto, “por que es América Latina la tierra de elección del 

Barroco? Porque toda simbiosis, todo mestizaje, engendra un barroquismo. El barroquismo americano se 

acrece con la criolledad, con le sentido del criollo, con la conciencia que cobra el hombre americano, sea 

hijo de blanco venido de Europa, sea hijo de negro africano, sea hijo de indio nacido en le continente [...] 

la conciencia de ser otra cosa, de ser uma cosa nueva, de ser una simbiosis, de  ser un criollo; y el espíritu 

criollo de por sí, es um espíritu barroco (CARPENTIER, 2010). 



102 

 

  

juremeiros mandam seus recados, recebem das entidades as respostas e também os 

desejos espirituais, pedem proteção e guerreiam contra aquilo ou quem lhes assola. A 

Jurema fala através da fumaça e os juremeiros leem seus recados. A fumaça faz a 

intermediação entre os mundos, ela corre as cidades da Jurema, local de morada das 

entidades. E a grande neblina em que se transforma o ar é o esconderijo e a emanação 

de suas forças, a Ciência da Jurema e o seu segredo, uma forma especial de 

conhecimento sobre o e para o mundo, o próprio catimbó para Cascudo (1978) e 

também para o juremeiro Alexandre:  

   
Quando você quer uma coisa você dá uma fumaçada no ar e você pede 
aquilo e aquela fumaça vai no que você quer. Então quer dizer que ela foi 
uma mensagem que você mandou através de uma força materializada na 
fumaça, e ela vai lá e vai fazer aquilo que você quer. Ela é o elemento 

mesmo de poder do juremeiro, é a fumaça. A fumaça é muito perigosa. 
Perigosíssima a fumaça. Ela tanto levanta quanto derruba em menos de 
sete horas, sete minutos, sete dias, sete segundos. A Jurema é a fumaça. 
(Fala de Alexandre L’Omi L’Odò em entrevista realizada em 15 de 
novembro de 2011). 
 

Retomando a frase do pintor surrealista René Magritte em seu quadro La 

trahison des images, parafraseada por Foucault (2008), “Isto não é um cachimbo” – ou 

não apenas um cachimbo como qualquer outro cachimbo – ouso afirmar que o 

cachimbo é a continuação do corpo do sujeito juremeiro. O catimbó, como segredo, nos 

leva ao cachimbo como a grande expressão do poder juremeiro, o cachimbo é o 

mediador que exala a fumaça, materialização da força do agente. “O cachimbo é a arma 

de defesa do juremeiro”, frase que ouvi durante o trabalho de campo, ou como disse 

Alexandre, pela fumaça se manda uma mensagem, “ela tanto levanta quanto derruba”, 

instaurando, assim, uma contínua relação entre juremeiros e entidades, entre os próprios 

juremeiros e entre os juremeiros e o mundo da vida, numa relação infinita de afinidades 

potenciais.  

A Jurema, compreendida como uma relação ontológica do imanente com a 

alteridade, faz com que o outro não seja um espelho, mas um destino (VIVEIROS DE 

CASTRO, 2002b: 220) para a completude irrealizável. A dialética triária entre natureza, 

cultura e religião não permite a síntese porque há sempre algo por vir, há sempre a 

esperança de uma socialidade que impossibilita a existência do “Um”. Ontologia 

antropofágica que dissolve o que seria conflitivo para absorver a diferença, 

desestruturando as dicotomias e não permitindo síntese na dialética. Um artifício que 



103 

 

  

instaura a dualidade. Assim, foi por meio de sua politicidade barroca – portanto, de seu 

devir juremeiro –, que converte política em religião, que a Jurema garantiu sua 

manutenção no cenário religioso urbano de Recife, manutenção, essa, que não se 

mistura com outras religiões, mas se complementa. 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 

 

  

3. A VISIBILIDAE DA JUREMA: PELA POLÍTICA PARA A POLÍTICA  

  

Ao demonstrar minha hipótese sobre o processo de invisibilidade sofrido pela 

Jurema afirmei que o projeto político e intelectual de Gilberto Freyre – combinado a 

todo um contexto de atuação do Serviço de Higiene Mental da Divisão de Assistência a 

Psicopatas de Pernambuco, das políticas higienistas e reformadoras dos governos 

federal e estadual e dos intelectuais que se interessavam pelas religiões de matriz 

africana – contribuiu sobremaneira para esse ocultamento. Não renegando os sentidos 

depreciativos expressos pelos conceitos de magia e feitiçaria, acredito que o Mestre de 

Apipucos revelou a face negra da Região Nordeste em detrimento do índio associado ao 

nosso romantismo indigenista. Por meio da política a Jurema foi invisibilizada e, 

curiosamente, é pela política que essa religiosidade indígena é manifesta no cenário 

religioso de Pernambuco.  

Dessa forma, recorrendo a uma abordagem teleológica para compreender o atual 

processo de ascensão da Jurema no campo religioso, essa religiosidade nos leva – por 

meio de dois eventos de ocorrência anual, o Kipupa Malunguinho e a Caminhada dos 

Terreiros de Pernambuco – a uma mediação entre religião e política. Mediação que se 

configura em um espaço inventivo para novas formulações do lugar das religiões afro-

indígenas no espaço público e na esfera pública. Apesar de não me debruçar nesse 

momento sobre a discussão do conceito de secularização, e suas consequências, desejo 

não só repensar os lugares da Jurema no cenário religioso urbano de Pernambuco, mas 

indicar as religiões afro-indígenas como potencializadoras para o debate político
82

.  

Por ora, destaco os argumentos desenvolvidos por Montero (1994) sobre a 

formação do indivíduo moral nas religiões de matrizes indígena e africana. Em um 

ensaio explanatório a autora elenca como pano de fundo o debate entre 

modernidade/pós-modernidade para avaliar se tais noções são uteis para a análise de 

realidades hibridas e contraditórias, como o é a sociedade brasileira. Utilizando o caso 

exemplar das religiões populares, sua proposta é relacioná-las aos dilemas encontrados 

na modernidade para que uma resposta ao seu incômodo seja esboçada. 

                                                           
82

 No capítulo 4 me detenho na análise do conceito de secularização e busco demonstrar o jogo de 

linguagem weberiano que proporcionou à religião o lugar no âmbito privado da vida dos sujeitos. A 

retomada do conceito me permite questionar a relação entre religião e esfera pública, a partir das 

observações de meu campo de pesquisa, para a constituição de uma sociedade civil brasileira. 



105 

 

  

Para a compreensão da modernidade, Montero (1994) indica que a questão da 

racionalidade é a grande chave interpretativa, incluindo, aqui, o problema da 

racionalidade das crenças mágicas. De um lado tais crenças são encaradas como um 

entrave para o desenvolvimento da modernidade e uma barreira para a constituição de 

“uma cidadania política verdadeiramente burocrática” e, por outro lado, as crenças 

mágicas exercem uma espécie de fascínio antropológico que leva a críticas ao 

racionalismo e “à exaltação do afetivo, do arcaico e tradicional” (MONTERO, 1994: 

74).  Entretanto, mesmo se apresentando como contraditórias à racionalidade weberiana, 

as crenças religiosas não desapareceram na modernidade, o inverso ocorreu, elas 

alcançaram um vigor ainda maior. Ao se voltar para o Brasil, a autora identifica o 

mesmo processo, porém na sociedade brasileira predomina as religiões possuidoras de 

um caráter eminentemente mágico.  

Montero (1994: 76-77) parte da premissa interpretativa de que a construção da 

identidade nessas religiões é unicamente formada por meio dos mitos e especificações 

rituais, considerando que os sujeitos adeptos das religiões mágicas atuam no mundo 

com um tipo de ética em que prevalecem os temas persecutórios. Tal consideração 

permite que se fale em uma ausência de responsabilidade moral nas, e entre as, religiões 

afro-indígenas, fazendo com que haja uma descontinuidade entre o homem e o mundo 

natural racionalizado, argumento que Montero (1996; 2011; 2012) retoma em outros 

trabalhos. O que deixa nossa autora perplexa é o uso da magia como instrumento para 

solucionar problemas no mundo racional e legal.  

Como um mundo pré-ético e pré-político, as religiões afro-indígenas não 

favorecem a constituição de um espaço civil democrático no Brasil, impedindo, assim, a 

construção de uma cidadania moderna. Nesses termos, o duplo diagnóstico de Montero 

(1994: 79) é sombrio, “ou bem inclinamo-nos diante da constatação de que a 

democracia moderna é inviável nos trópicos; ou bem nos vemos forçados a admitir a 

necessidade de extirpar a magia da sociedade brasileira como condição do acesso à 

modernidade”. 

Ora, o que considero como um equívoco analítico de Montero reside no próprio 

panorama que a autora realiza sobre as abordagens de pesquisa no campo brasileiro de 

estudos sobre a religião. Quando Montero (1999), ao analisar as diferenças entre as 

concepções sociológicas e antropológicas – efetuadas no periódico Religião e Sociedade 

e no Grupo de Trabalho sobre Religiões da Anpocs – afirma que a perspectiva 



106 

 

  

antropológica sobre as religiões de matriz africana no país se atém em grande medida à 

suas cosmologias, desconsiderando, por isso, os sujeitos de pesquisa como atores no 

espaço societário, a autora não percebe o que a disciplina acabou por ocultar e o que ela 

mesma, enquanto revisora das temáticas e entendimentos disciplinares, diagnosticou ao 

classificar os estudos empreendidos pelos pesquisadores.  

Assim, ao contrário de Montero (1994: 76), afirmo que a noção de indivíduo 

moderno é conjugada à noção de persona, oriunda de um conjunto de valores das 

religiões mágicas, na produção da identidade social dos religiosos. Os agentes adeptos 

das religiosidades afro-indígenas compõe o mundo da vida e instrumentalizam esse 

mundo a partir das próprias necessidades práticas que a eles são colocadas. Pensar que 

tais agentes operam somente por meio da magia é desconsiderar suas atuações na 

sociedade mais ampla, congelando-os nos locus “culturalistas” dos terreiros. Mais 

ainda, ao considerarmos a inexistência de responsabilidade moral e a ausência da noção 

de igualdade de direitos entre aqueles que pertencem às crenças mágicas (MONTERO, 

1994: 83; 2011: 5; 2012: 175), corremos o risco de não percebermos como essas formas 

religiosas potencializam o debate para o Estado Democrático de direito e para a 

formação de cidadãos modernos no Brasil. 

 Podemos pensar que Geertz (2001: 154) tenha razão ao nos chamar a atenção de 

que os fenômenos religiosos devem ser explicados a partir deles mesmos, o que para o 

autor nem Weber o conseguiu fazer por considerar a religião uma variável dependente 

em suas análises. Entretanto, estudar a religião por ela mesma não é colocá-la como 

uma realidade autônoma, mas como uma realidade que nos autoriza perceber, mediante 

ela mesma, as outras esferas da vida social que a perpassam e que por ela, são 

atravessadas. Nesse sentido, a compreensão teleológica sobre a Jurema nos permite 

começar nosso entendimento sobre a própria Jurema, para chegarmos, enfim, a uma 

explicação sobre o seu lugar no atual campo religioso de Pernambuco e seu papel de 

fomentadora de cidadania na modernidade.  

 

 

 

 

 

 



107 

 

  

3.1 O Kipupa Malunguinho – o encontro entre a tradição e o secular 

 

O Kipupa Malunguinho
83

 é um evento anual ocorrido no mês de setembro e é 

realizado pelo Quilombo Cultural Malunguinho (QCM), marcando o encerramento da 

Semana Estadual de Vivência e Prática da Cultura Afro Pernambucana, instituída pela 

Lei Malunguinho 13.298/07, um projeto de lei formulado e aprovado pelo então 

deputado estadual Isaltino Nascimento.  O evento ocorre em terras do antigo Quilombo 

do Catucá, na área do antigo Engenho Pitanga II, zona da mata de Pernambuco, 

especificamente onde hoje é a cidade de Abreu e Lima. 

O Quilombo Cultural Malunguinho – Histórico e Divino
84

 é uma entidade 

surgida a partir de um grupo de estudos realizado no espaço do Arquivo Público 

Estadual João Emereciano, na cidade de Recife – PE. O grupo se iniciou em novembro 

de 2004 e se estendeu até o ano de 2007. Somente neste último ano, algumas pessoas 

que participam das conversas se reuniriam e criaram o Quilombo Cultural 

Malunguinho. Entretanto as ações externas desenvolvidas pelos integrantes do QCM, 

para além das discussões efetuadas no âmbito do Arquivo, tiveram início no ano de 

2006, por meio de seminários em escolas públicas no período de uma semana, que 

envolviam como temática as questões sobre as religiões de matriz africana e indígena, a 

cultura negra e a intolerância religiosa. Como encerramento desse ciclo de seminários, 

ocorreu o primeiro Kipupa Malunguinho. 

Os três principais líderes do QCM são Alexandre L’Omi L’Odò
85

 (filho-de-

santo, juremeiro e coordenador do QCM), quem cunhou o nome da entidade e o 

formulador inicial do Kipupa, João Monteiro (filho-de-santo, juremeiro e coordenador 

do QCM), que, à época do grupo de estudos, trabalhava no Arquivo Público Estadual 

João Emereciano e do qual se afastou no ano de 2007, e Sandro de Jucá (pai-de-santo, 

juremeiro e coordenador religioso do QCM). O QCM ainda conta com a participação 

efetiva de vários outros religiosos que garantem a colaboração nas diversas atividades 

                                                           
83

 O termo quimbundo Kipupa significa agregação de pessoas. Logo, o Kipupa Malunguinho significa 

agregação de pessoas em volta da figura de Malunguinho. 
84

 Para maiores esclarecimentos http://www.qcmalunguinho.blogspot.com.br/. 
85

 Alexandre abriu um processo judicial para a modificação de seu nome de batismo, seu desejo era 

incluir o nome como é designado dentro do candomblé ao seu nome próprio. Em uma sentença inédita, o 

juiz aceita o pedido de modificação do nome por questões religiosas. Entretanto, o juiz deferiu que o 

nome deveria ser Alexandre Alberto L’Omi L’Odò Santos de Oliveira, mas o religioso entrou novamente 

em juízo para que a sentença reveja o nome para Alexandre L’Omi L’Odò Alberto Santos de Oliveira. A 

notícia desse caso foi divulgada pelo jornal Diário de Pernambuco nos dias 18 e 19 de outubro de 2011 e 

no dia 02 de outubro de 2012. 

http://www.qcmalunguinho.blogspot.com.br/


108 

 

  

desenvolvidas, principalmente naquelas que envolvem diretamente a confecção do 

Kipupa Malunguinho no mês de setembro. As ações formuladas durante o ano ocorrem 

por intermédio da ajuda mutua dos participantes no preparo dos rituais realizados nas 

casas religiosas que dão apoio ao QCM, em viagens realizadas visando à divulgação da 

cultura negra e as discussões sobre a intolerância religiosa no que diz respeito às 

religiões de matriz afro-indígena. 

Ainda à época do grupo de estudos, é criada a Semana Estadual de Vivência e 

Prática da Cultura Afro Pernambucana, instituída pela Lei Malunguinho 13.298/07, 

embora a primeira edição do Kipupa Malunguinho tenha se realizado um ano antes. A 

Semana, legalmente instaurada, ocorre mediante uma aliança entre seus formuladores e 

o representante do poder público estadual. Como contam Alexandre e João, o deputado 

Isaltino estava em um processo de aproximação de seu trabalho com o povo de santo e 

em um dos encontros de discussão no Arquivo Público Estadual João Emereciano o 

deputado comparece. João Monteiro e Isaltino já se conheciam e por isso esse último foi 

procurar o historiador e religioso, João Monteiro, com a ideia de criar uma lei 

envolvendo a questão de Zumbi dos Palmares. Logo após esse encontro, João conversa 

com Alexandre e ambos decidem ajudar na formulação de tal lei, entretanto a lei seria 

destinada a figura de Malunguinho e a data de sua morte, ocorrida em 18 de setembro 

de 1835, seria o período referendado pela lei, relembrando, assim, anualmente a morte 

do líder do Quilombo do Catucá
86

. Ao levarem o assunto para o grupo de estudos, 

debates acalorados ocorreram entre os religiosos que defendiam a legitimidade da 

Jurema e os que defendiam a do Candomblé, embora, na maioria dos casos, esses 

mesmos religiosos pertencessem às duas formas religiosas e, em menor medida, 

estivessem à frente dos terreiros que cultuavam a Jurema e o Candomblé
87

.  

                                                           
86

 O nome Malunguinho, como empregado na forma diminutiva, é uma derivação do termo malungo de 

origem banto e que significa companheiro. Esse nome era dado por todos aqueles que escreveram 

documentos sobre o Quilombo do Catucá, porém apenas o mais famoso dos líderes fosse conhecido como 
negro Malunguinho (CARVALHO, 2010). Como uma liderança negra, Malunguinho passa a uma das 

entidades cultuadas pela religiosidade da Jurema, sendo considerada a principal por alguns dos religiosos. 
87

 Há uma disputa pela legitimidade da Jurema frente ao candomblé em Recife, o que leva os religiosos 

do QCM a indicarem o nome de Malunguinho para a Lei. Mesmo pertencendo aos dois tipos de 

religiosidade, os sujeitos desejam dar uma maior visibilidade para a Jurema por considerarem que sobre 

ela há um preconceito que envolve seus próprios adeptos. Como a Jurema foi amplamente perseguida nos 

anos de 1920, 1930 e 1940, em Pernambuco, seu culto foi escondido e sobre ele se abateu uma crença 

pejorativa de feitiçaria para a sociedade mais ampla. Contudo, a busca dessa legitimidade esbarra com a 

legitimidade do candomblé, ocasionando uma disputa política entre os religiosos que se apresentam como 

as lideranças do povo de terreiro. Infelizmente me esquivo de detalhar melhor essa concorrência entre as 

lideranças por ter-me sido impossível adentar de igual maneira os grupos. 



109 

 

  

Nas discussões havia aqueles que concordavam que a lei deveria homenagear a 

memória de Malunguinho e, portanto, reverenciar a Jurema, e aqueles que consideravam 

a figura de Zumbi como o representante legítimo da ancestralidade negra em 

Pernambuco e, por consequência, o Candomblé como religião dos negros 

pernambucanos
88

.  Sobre esse momento, podemos atribui-lo como um marco para o 

processo de visibilidade da Jurema no campo religioso de Pernambuco. Foi devido à 

origem dessa discussão que a legitimidade da Jurema foi colocada em público pelos 

religiosos que a cultuavam, em sua maioria, mas apenas indicavam como pertença 

religiosa o Candomblé. 

As ações elencadas pelos sujeitos que se colocavam a favor de Malunguinho 

passavam pela reformulação no imaginário dessa entidade. Associado como um agente 

maligno dentro da Jurema, sua figura era atribuída a uma espécie de espírito só evocado 

quando nenhuma outra entidade conseguia resolver algum problema. Malunguinho era 

tomado como um 

 

 
[...] Negro africano, feiticeiro malévolo. Só pratica o mal. Trabalha 
com a cabeça no chão. Trabalha à meia-noite, com panos pretos. É 

capaz de tomar mais de uma garrafa de cauim de uma vez. Trabalho 
dele outro espírito não desmancha. É um espírito atrasado, convive em 
mundos inferiores. Manda enterrar sapos cururus na porta de quem a 
gente quer infelicitar. Não possui linha conhecida (RIBEIRO, 1992: 
28). 
 

 

Alexandre, como estudante do curso de graduação em história, apresenta um 

artigo, no 26º Congresso da Sociedade de Teologia e Ciências da Religião, em que 

relata que Malunguinho  

 

 

                                                           
88

 A incorporação de uma liderança negra na religiosidade indígena da Jurema ocorreu durante a época 

dos quilombos. Em especial, o Quilombo do Catucá contou com uma forte presença de índios, o que 

propiciou o contato entre a Jurema e a religiosidade de matriz africana. Fato observado por Carvalho 

(2010) e Carneiro (1964). Porém é importante dizer que a figura de Zumbi foi apropriada pelo candomblé 

por meio da interferência do Movimento Negro dentro dos terreiros durante os anos de 1980. A militância 

dos partidários do Movimento atribuiu às religiões de matriz africana, principalmente ao candomblé, a 

fonte da tradição ancestral. Essa inserção ocasionou inclusive o processo de reafricanização e 

dessincretização dos cultos, aliado à condenação da mestiçagem como uma armadilha ideológica para o 

embranquecimento da população (DOMINGUES, 2007).  



110 

 

  

[...] na Jurema preservou suas características de guerreiro líder do 
Quilombo do Catucá, transpondo de forma mítica sua história real para 
sua cosmologia própria preservada em cânticos, rituais, dança e 
personalidade. Um homem bravo, forte, intolerante, tosco, bruto e 
perigoso. [...] Malunguinho tem sua personalidade própria, não muda 
para agradar ninguém e com ele não há acordos de evolução (darwinismo 
religioso), pois ele assume um papel de guardião da Jurema [...] Todos 

estes indicativos mostram o quanto foi transposto para seu culto na 

Jurema sua história e papel no Catucá. [...] pois Malunguinho na 

contemporaneidade também é uma divindade que cura, que abre 

caminhos, que protege e afaga e é muito querido por quem o cultua, 

mesmo ainda sendo um esquerdeiro cruel nas horas de necessidade. 

[...] (OLIVEIRA, 2013: 8-9). 
 

 

A principal estratégia para a inversão dessa perspectiva sobre Malunguinho foi 

apresentá-lo como uma figura histórica e contar essa história para os religiosos que 

apenas o conheciam como uma entidade dentro da Jurema. Era o papel de atribuir 

sentido a essa entidade que Alexandre e João Monteiro tomaram naquele momento
89

. 

Para João, “nossa legitimidade, nosso trabalho em torno da Jurema [...] é trazer a luz à 

história, é conscientizar. É dar essa cidadania. Abrir esses espaços” [Fala de João 

Monteiro em entrevista realizada em 14 de maio de 2011].   

Mas há dificuldades em obter informações escritas sobre a atuação de 

Malunguinho no Quilombo do Catucá. Embora a memória dos religiosos mantenha viva 

a sua figura dentro dos terreiros, o apelo de Alexandre é claro nesse sentido. O 

juremeiro afirma a necessidade 

 

 
[...] da academia de visualizar este Malunguinho de forma mais 
aprofundada, garantindo uma proximidade acadêmica no contexto das 
ciências das religiões e antropologia, permitindo um avançar no pensar 
crítico sobre o tema, que pretende contribuir para a produção de mais 
massa crítica sobre (OLIVEIRA, 2013: 3). 
 

 

                                                           
89

 É interessante observar que enquanto o candomblé se apropria da figura histórica de Zumbi dos 

Palmares por conta da influência do Movimento Negro na busca das autênticas manifestações culturais 

africanas, os juremeiros se apropriam de Malunguinho apresentando-o, também, como um personagem de 

resistência na História do Brasil. Dessa forma, tanto Zumbi como Malunguinho passam a constituir uma 

mediação entre religiosos e o espaço público. Esse fato é mais bem compreendido com a continuidade da 

exposição dos eventos ocorridos durante meu trabalho de campo. 



111 

 

  

 Apesar das dificuldades dos relatos históricos sobre Malunguinho que 

ultrapassem a simples descrição de um infrator da ordem, em meio a uma das reuniões 

em que o seu lugar histórico era discutido pelos religiosos, o historiador Marcus 

Carvalho fora convidado para expor sua pesquisa que culminou no livro Liberdade: 

rotinas e rupturas do escravismo no Recife, 1822-1850. O historiador, enquanto falava 

sobre o Quilombo do Catucá e sobre um de seus líderes malungos, desperta a comoção 

de um dos presentes. Este era Sandro de Jucá, atual coordenador religioso do Quilombo 

Cultural Malunguinho, que pela primeira vez participava do grupo de estudos e 

conhecia naquele momento Alexandre e João Monteiro.  

Quando Marcus Carvalho relatou que João Batista era o nome do último líder do 

Quilombo do Catucá, morto em 1835, João Monteiro rememora: 

 

 
O depoimento de Sandro... num primeiro momento ele foi lá no 

Arquivo mexeu comigo até hoje. Porque ele foi na primeira vez assistir 
a palestra de Marcus Carvalho. E Marcus Carvalho começou, falou da 
pesquisa dele e se deteve na questão de João Batista, falou de João 
Batista e Malunguinho e tal... então Sandro, no final da palestra a gente 
sempre abria o debate, e Sandro foi... “eu vim aqui dar um depoimento 

porque eu estou emocionado, que eu não entendia porque a minha avó, 
assentamento dela de Malunguinho, tinha uma imagem de São João 
Batista”. Era um assentamento bem antigo da avó dele. [...] Por que essa 
construção simbólica? Ele não entendia. E a partir da fala de Marcos 
Carvalho ele linkou uma coisa com a outra. Pode ser, provavelmente, 
pelo nome dele, né, o último, ter sido João Batista, a avó linkou com 
São João Batista e montou lá a história [ Fala de João Monteiro em 

entrevista realizada em 14 de maio de 2011].  
 
 

 

Essa história me foi comprovada por Sandro que a partir deste reordenamento de 

sentido para as suas experiências religiosas, em muito herdadas de sua avó, yalorixá e 

juremeira, com quem mantinha um forte vínculo e quem o levava para os terreiros, e de 

seu avô, um militar que tinha ancestralidade juremeira por conta de sua mãe, bisavó de 

Sandro, acabou por agregar o grupo que posteriormente recebeu o nome de Quilombo 

Cultural Malunguinho.  

De acordo com seus líderes, o Quilombo Cultural Malunguinho é uma 

instituição voltada à informação, pesquisa e formação na cultura e prática afro-indígena 

brasileira. A entidade ainda não é considerada pessoa jurídica. Embora haja uma 

proposta escrita de estatuto, o documento ainda não foi legitimado. Isso porque há uma 



112 

 

  

discussão entre os seus representantes, em especial entre Alexandre L’Omi L’Odò e 

João Monteiro, sobre a forma que o QCM deve ser registrado enquanto pessoa jurídica. 

Alexandre deseja que o Quilombo seja uma Organização Não Governamental (ONG), 

enquanto João acredita que a forma de Organização da Sociedade Civil de Interesse 

Público (OSCIP) seja o melhor meio de fundação para o QCM. Essa divergência é 

oriunda das competências cotidianas específicas que cada uma das formas exige de seus 

representantes. 

A discussão sobre a figura de Malunguinho e sobre a Jurema, enquanto uma 

religião de matriz indígena e um saber popular, no período do grupo de estudos no 

Arquivo Público Estadual João Emereciano, foi legitimada pela a pesquisa histórica 

sobre o Quilombo do Catucá (CARVALHO, 2010). Tal legitimação deu força à 

construção da Lei Malunguinho 13.298/07, que instituiu a Semana Estadual de Vivência 

e Prática da Cultura Afro Pernambucana. Ainda como homenagem à Malunguinho, a 

semana acontece anualmente, sempre no período do dia 18 de setembro, data da morte 

do líder quilombola, e culmina com o Kipupa Malunguinho nas terras onde existiu o 

Quilombo do Catucá. 

Na realização do I Kipupa Malunguinho, ocorrido em 24 de setembro de 2006, o 

argumento de legitimidade da Jurema já havia sido buscado, ao se recorrer às fontes 

históricas, e estava em um processo de construção, incorporação e repasse, por meio da 

mediação deliberativa efetuada pelos religiosos que se colocavam a favor dessa 

religiosidade no espaço do Arquivo Público. Esse fato é explicitado na fala de João 

Monteiro, que versa sobre o Malunguinho histórico e o Malunguinho divino, durante a 

realização da primeira edição do evento, já nas matas do Catucá, local histórico e mítico 

para o QCM: 

 

 
Malunguinho ainda continua sendo um ilustre desconhecido da nossa 
história oficial. E a nossa intenção era o que? Fazer de Malunguinho o 
que a gente já fez com Zumbi. Resgatamos Zumbi de uma história de 

marginalidade e hoje Zumbi é considerado um dos heróis nacionais. E 
Malunguinho teve a mesma trajetória de Zumbi. Depois de Zumbi, ele 
foi o negro que mais incomodou o Império naquela época e ele 
comandava, ou eles comandavam, os Quilombos do Catucá que iam das 
matas de Beberibe até Goiana. [...] 
E por que o divino? Porque enquanto a história esqueceu... a história 
oficial esqueceu de Malunguinho nas páginas dos livros, a população 

em geral, os afrodescendentes que deram continuidade à religiosidade 
afro, Malunguinho passou a ser divinizado, invocado, celebrado dentro 



113 

 

  

dos terreiros. Então unindo o exu de Malunguinho, o caboclo de 
Malunguinho e o Mestre ao Malunguinho personagem histórico. Então 
esse é o grande mote de nosso trabalho, é unir essas duas figuras porque 
na verdade é uma mesma figura. Enquanto a história oficial esqueceu, 
os afrodescendentes não esqueceram dele, não (Fala de João Monteiro 
durante a realização do I Kipupa Malunguinho em 24 de setembro de 
2006). 

 

 Religião como memória na figura de Malunguinho. Alexandre, amparando-se 

nos relatos históricos sobre o líder quilombola, coloca com detalhes a escolha da 

denominação “divino” em detrimento de “entidade”:  

 
[...] Malunguinho é uma divindade na Jurema. Portanto, se faz necessário 

entender o porquê de eu não classificá-lo como entidade. Uma divindade 
é um ser mitológico não comum, sobrenatural, com forças inexplicáveis e 
especiais, superior, criado “espontaneamente” ou por outra divindade, e 
muitas vezes sua imagem é tida como semelhante à dos seres humanos. 
Cultuado/invocado, é tido como um “santo”, divino ou sagrado, e /ou 
respeitado por uma comunidade religiosa que o adora e teme, ou respeita, 
adora sem temer. Normalmente as divindades além de mostrarem-se 
diferentes e superiores aos seres humanos por suas atribuições, controlam 

ou regem universos míticos ou são superiores à própria natureza, se 
posicionando no imaginário geral como responsável por algo 
imprescindível no mundo mitológico. E entidades são espíritos que 
atingiram uma evolução de luz (dentro da perspectiva teológica 
kardecista) e tem permissão de se comunicar com os seres humanos, 
através de médiuns como conselheiros, orientadores, mentores etc. Na 
perspectiva da Jurema Sagrada, geralmente entidades são espíritos 

desencarnados em épocas históricas, portanto, não mitológicas ou 
distantes, são espíritos como os de índios e índias, caboclos e caboclas, 
mestres e mestras, trunqueiros, boiadeiros, marujos, ciganos e ciganas 
etc. que tem uma história de vida próxima a da vida de pessoas comuns e 
que “voltam à terra” através dos juremeiros e juremeiras para 
“trabalharem” ajudando a comunidade a continuar sua vida de luta contra 
as opressões sociais aos quais sofreram em vida.  As entidades podem ter 

índoles boas e más, pois foram pessoas comuns como quaisquer outras. 
Estas entidades apadrinham seus discípulos e os ensinam a ciência da 
Jurema ao longo de sua vida os preparando para serem futuros mestres e 
mestras na religião em um processo de muitas provações e de necessidade 
de entrega total ao trabalho espiritual por parte dos escolhidos para dar 
continuidade ao culto à Jurema, curando pessoas e fazendo “trabalhos” 
diversos para quem procurá-los. Portanto, Malunguinho está na linha 
tênue que separa estes dois conceitos. [...] (OLIVEIRA, 2013: 7-8). 

 

 

Pará além do espaço íntimo e privado, as religiões afro-indígenas se mostram 

públicas, históricas e com potencialidades para a formação de agentes políticos. Não são 

somente as falas do Kipupa que se configuram como uma estratégia de legitimação da 

Jurema, Alexandre usa sua posição como estudante da graduação em história para 



114 

 

  

adentar os espaços acadêmicos e formular dizeres sobre o que é a Jurema, visando sua 

visibilidade nessas instâncias. Mas nos voltemos ao ritual/festividade. 

Ainda durante o I Kipupa, Alexandre L’Omi L’Odò faz uma comparação entre  

Zumbi dos Palmares e Malunguinho, legitimando a característica não só histórica, mas 

divina deste último. É interessante notar que ao explicitar Zumbi como um herói 

nacional, o religioso pretende o mesmo lugar para Malunguinho. Sendo esse 

reconhecimento requerido atualmente pelo QCM. Sua fala, abaixo, direciona-se aos 

debates travados durante a confecção da lei proposta pelo deputado estadual: 

 

 
Zumbi dos Palmares não baixa em terreiro nenhum. É um líder 

quilombola que morreu e deixou toda uma margem de maravilhosa 
referência de luta e de guerra que é um exemplo pra todos nós nos 
espelharmos. Mas Malunguinho é um líder quilombola que baixa no 
terreiro, é o líder que até hoje defende os negros, é o líder que até hoje 
luta pela identidade, sabe, ele não é contra os negros e nem contra os 
afrodescendentes, ele é a nosso favor. E tenho certeza que aqui no nosso 
grupo, que conhece a parte religiosa, já viu em Malunguinho muito axé. 

Ai dentro dessa mata é que ele vai ter muito axé mesmo porque esse é o I 
Kipupa Malunguinho, a fundação da tradição (Fala de Alexandre L’Omi 
L’Odò  durante a realização do I Kipupa Malunguinho em 24 setembro 
de 2006). 

 
 

A primeira edição do evento, ou a fundação de uma tradição motivada por 

questões de etnicidade, como indicou Alexandre, ocorreu de maneira tímida, contando 

com a participação de um pequeno grupo que variava entre quarenta e cinquenta 

pessoas. A ideia para o evento surgiu no momento em que as discussões sobre a 

relevância histórica de Malunguinho se efetuavam. A realização de um ritual no próprio 

espaço onde se constituiu o Quilombo do Catucá foi um artifício construído por 

Alexandre como forma de instrumentalizar a legitimidade requerida pelo QCM para a 

figura do líder quilombola e para a Jurema, uma religião de matriz indígena e que está 

presente na maioria dos terreiros de Candomblé em Pernambuco. Isso porque, se 

observarmos, a nomenclatura da Semana Estadual de Vivência e Prática da Cultura Afro 

Pernambucana, esta não é associada às práticas indígenas. Tal fato também é devido às 

discussões efetuadas à época do grupo de estudos e a forte presença de participantes do 

Movimento Negro, aliado ao fato dos próprios responsáveis pelo QCM ainda estarem 

envoltos à ideia do nagocentrismo, como me foi indicado por Alexandre e João.  



115 

 

  

O Kipupa Malunguinho vem se solidificando a cada ano desde então, e cada vez 

mais congrega participantes. Como um ritual e uma festa, o Kipupa chegou a sua oitava 

edição no ano de 2013, reunindo religiosos e pessoas dispostas a conhecer a Jurema pela 

sua festividade, além de contar com professores, que levam seus alunos ao evento, 

profissionais da mídia e representantes do poder público. 

Em todos os anos o ritual, propriamente dito, ocorre em uma mata na área rural 

do município de Abreu e Lima – PE, onde se encontrava o Quilombo do Catucá entre os 

anos de 1817 e o final da década de 1830, enquanto que a festa congrega os juremeiros 

no pátio da casa de Juarez, um colaborador do QCM, distante, em torno, de 100 metros 

da mata. Na tenda armada no pátio, os realizadores pedem a atenção dos presentes, a 

apresentação do evento é feita e algumas pessoas são chamadas ao microfone, alguns 

para tomarem lugar frente ao público presente e outros para darem as suas falas. Em 

todas as suas edições há pronunciamentos sobre o significado do Kipupa, sobre o 

Quilombo do Catucá, sobre a Jurema e a discriminação religiosa sofrida até mesmo 

entre os juremeiros que não a assumem perante a sociedade mais abrangente.  

No ano de 2011, precisamente no dia 25 de setembro, um domingo, acontecia o 

VI Kipupa Malunguinho
90

. Homens com seus chapéus, pessoas vestidas de branco, 

mulheres com saias rodadas de chita, outras com estampas variadas. Eram muitos 

participantes. As mesas dispostas pelo pátio já estavam repletas. Muitos juremeiros 

traziam em seus braços garrafas de bebida, cestos de frutas para serem ofertados e nas 

mãos estavam seus cachimbos. Um grande grupo muito animado chega, pareciam ser 

todos de uma mesma família de terreiro, vestiam branco e se colocaram de frente ao 

altar preparado para Malunguinho. Dois homens carregavam um grande cesto com 

frutas que foi colocado sobre as folhas de bananeira distribuídas ao chão. Logo atrás, 

mais um homem com um balaio nos ombros. Em seus pescoços grandes guias feitas 

com a semente Ave Maria. Dois ogãs traziam nos ombros dois ilús. Colocaram-se ao 

lado do altar e começaram a tocá-los. As oferendas já colocadas sobre o altar, os 

juremeiros pegam seus cachimbos ao som alto dos batuques. Cantos e palmas acabam 

                                                           
90

 Os relatos aqui apresentados do VI Kipupa Malunguinho constituem uma versão revista e ampliada do 

artigo Caminhos da Visibilidade: a ascensão do culto a Jurema no campo religioso de Recife, publicado 

pela revista Afro-Ásia, 47 (2013), 269-291. No artigo, como o próprio título indica, é abordado o 

processo de visibilidade pelo qual a Jurema experimenta na contemporaneidade, elencando-a com 

diversos processos políticos, enquanto que neste trabalho abordamos não só a sua visibilidade, mas a 

Jurema e, em menor medida, o candomblé, devido às ligações no mundo da vida dos sujeitos religiosos, 

como religiosidades potencializadoras para o debate político na esfera pública. 



116 

 

  

por constituir a orquestra para Malunguinho. Cuias com farofa e mingau são 

depositadas no altar. A fumaça começa a se espalhar na defumação das oferendas. Um 

cheiro das ervas do fumo se espalha e com ele a turvidez da Jurema começa seu 

trabalho. Em meio à fumaça os juremeiros mandam seus recados, recebem das entidades 

suas respostas, pedem proteção, guerreiam, falam a Malunguinho que estão em suas 

terras, o Quilombo do Catucá. A Jurema fala por meio da fumaça, os juremeiros a 

sabem ler. A fumaça faz a intermediação entre os mundos, ela corre as cidades da 

Jurema, lugar de moradas das entidades. E a grande neblina em que se transforma o ar é 

o esconderijo e a emanação de suas forças, a Ciência da Jurema.  

 Os cantos continuam e o altar já está repleto de oferendas. Muitas frutas 

dispersas sobre o chão, em balaios e gamelas, garrafas de cachaça, vinho e velas. A 

orquestra para Malunguinho segue a tocar suas toadas. Pelo pátio mais e mais pessoas. 

Uma confraternização para saudar Malunguinho da Jurema sagrada. Os juremeiros ao 

encontrarem-se, abraçavam-se, uma alegria embalava seus rostos, contagiava seus 

corpos ao som do coco. Como em extensão ao terreiro, a comida se torna um momento 

de união. Muitos trazem em suas bolsas o almoço de domingo. Ao redor das mesas 

famílias almoçam juntas. Muitos, ainda, compram os alimentos preparados pela família 

de Juarez. É uma tarde de muito calor, o sol pernambucano estampava o suor no rosto 

de todos.  

 Na tenda armada no pátio, a poucos passos do altar destinado as oferendas para 

Malunguinho, Alexandre L’Omi L’Odò, ao microfone, pede a atenção dos presentes e 

chama as pessoas ligadas ao QCM. Ele diz algumas palavras sobre o significado do 

Kipupa, sobre o Quilombo do Catucá, sobre a Jurema e a intolerância religiosa, dá 

informações sobre o que acontecerá e em seguida passa o microfone para João 

Monteiro. João se direciona como historiador a legitimar Malunguinho como uma 

figura histórica e a incitar estudos dentro dos terreiros para uma melhor formação dos 

fiéis, principalmente para dialogar com o Estado:  

 

[...] Porque senão gente, a gente vai passar, a gente vai continuar 
passando despercebido do Estado, né, quando não, a forma que o 
Estado tenta nos reconhecer é uma forma que não tá legal. Não tá legal 
a forma que o Estado tá se propondo a reparar os danos causados nos 
últimos 400 anos não está legal. Não existe política pública para o povo 
de terreiro. Não existe política pública, né. E, nós estamos muitas vezes 
sendo tratados como massa de manobra e o Quilombo Cultural 
Malunguinho está de olho pra denunciar todos os momentos que fomos 



117 

 

  

feitos de massa de manobra, doa a quem doer. Certo? Nós estamos aqui 
pra isso, pra denunciar. O Estado se quiser reparar, então, vai reparar 
com dignidade, reparar com folclore não dá, né. A nossa fase de ser 
visto como folclore, né, passou. Hoje, somos povo de terreiro. Certo? E 
temos o nosso espaço [...] (Fala de João Monteiro durante a realização 
do VI Kipupa Malunguinho em 25 de setembro de 2011). 
 

 

 Alexandre retoma o microfone e cita diversos nomes de religiosos ali presentes, 

fala sobre juremeiros que vieram de outros estados e outras regiões do país. Cita 

também nomes de professoras da rede estadual de ensino que estavam participando do 

Kipupa e chama uma professora, em especial, que levou alguns de seus alunos para 

participarem do Kipupa. Durante a Semana Estadual de Vivência e Prática da Cultura 

Afro Pernambucana que precedeu o evento, a escola recebeu a visita dos integrantes do 

QCM. Para a professora Carmem Dolores:  

  
[...] Nenhuma mudança em nada vai acontecer no mundo, na educação 
no Brasil, se não for na educação, a educação é o grande transformador 
da sociedade. Tem que quebrar barreiras, porque às vezes a criança em 
casa é educada, ela vive no meio do Candomblé, ela vive no meio da 
religião e na escola ela se sente humilhada, ela se sente ofendida. 
Porque na escola, infelizmente, a gente vê que o racismo institucional 

na própria escola provoca. Por que o que que a gente vê que a criança 
estuda na escola? A criança estuda a Bela Adormecida que é loira dos 
olhos azuis, a criança estuda Chapeuzinho Vermelho, a criança só 
estuda o padrão europeu. É isso que as crianças estudam. E nós 
precisamos lutar pra que isso, realmente, seja... a tolerância na escola 
aconteça. Isso só vai acontecer, com certeza, se todos nós que estamos 
aqui podemos lutar e reivindicar do Estado, da escola, que é importante 
o respeito e a diversidade no na sociedade brasileira (Fala de Carmem 

Dolores durante a realização do VI Kipupa Malunguinho em 25 de 
setembro de 2011). 
 
 
 

 Após a fala de várias outras pessoas e a entoação de alguns cantos seguimos em 

um cortejo em direção à mata para o ritual propriamente religioso. Os juremeiros 

levaram as oferendas dispostas no altar para depositá-las na mata de Malunguinho. Ao 

fim do ritual, a festa no pátio da casa de Juarez é retomada no constante ritmo do coco, 

em que vários grupos regionais dividem o palco. 

 O Kipupa é a ação de visibilidade da Jurema mais expoente do QCM. Com uma 

ocorrência anual, por isso ser considerado desse modo, todo o grupo se organiza em 

torno do evento. Convites são enviados, contatos são feitos, alianças e parcerias com 



118 

 

  

outras entidades são buscadas. Fotógrafos profissionais, documentaristas e pessoas 

ligadas à TV, também participam e dão como contribuição o material produzido durante 

o evento. Em um dos meios de divulgação do Kipupa e do QCM, Alexandre L’Omi 

L’Odò expressa:  

 

 
[...] o objetivo do evento é manter viva a memória e história, além do 
imaginário que cerva toda essa cultura, construindo o sentimento de 

pertencimento e reconhecimento nacional a estes líderes negros e 
indígenas, através das discussões de temáticas socioeducacionais, 
culturais e religiosas, com a participação de toda comunidade, em 
especial os mestres e mestras da cultura tradicional e popular, 
pesquisadores (da academia ou não) e interessados, materializando em 
matas fechadas do antigo quilombo de Malunguinho uma possibilidade 
de imersão na experiência do corpo e espírito, através de debate, ritual 

(liturgia da Jurema) e o grande coco sagrado da mata [...]
91

. 

 

  

Em consonância com momento de surgimento do Quilombo Cultural 

Malunguinho, podemos afirmar que os caminhos que levam à visibilidade da Jurema 

vão além do ritual religioso, abarcando o contexto histórico para legitimar a figura de 

Malunguinho e em consequência a Jurema. Entretanto, há outras alianças como à 

afirmada com a instituição escola, à presença de juremeiros de outras cidades de 

Pernambuco e outros estados do Brasil, tendo inclusive a presença de representantes da 

Escola de Umbanda Caboclo Sete Flechas de São Paulo participando e filmando todo o 

evento. Essa filmagem se tornou um DVD sobre a Jurema, vendido pelos representantes 

da Escola de Umbanda. Outro trabalho do tipo foi desenvolvido mediante a parceira 

entre o QCM e o fotógrafo e documentarista Felipe Peres.  

Ainda durante a realização do grupo de estudos, Felipe conheceu aqueles que 

hoje são os representantes do QCM. Naquele momento, o fotógrafo, juntamente com 

um amigo, havia sido convidado por João Monteiro para realizar uma exposição de 

fotos sobre quilombos no Arquivo Público. Felipe aceitou e promoveu também uma 

arrecadação de roupas e brinquedos para serem distribuídos no natal de 2004.   Durante 

o ano de 2005, a parceria entre o profissional e os membros do QCM foi estabelecida 

visando um registro audiovisual em que contasse a vida de Malunguinho histórico, a 

                                                           
91

 Disponível em http://alexandrelomilodo.blogspot.com.br/2011/09/o-que-significa-kipupa-

malunguinho.html. É interessante notar que os caminhos da visibilidade da Jurema perpassam os blogs de 

divulgação do QCM e de seus responsáveis, como no caso de Sandro de Jucá, 

http://sandrodejucadogum.blogspot.com.br/. 

http://alexandrelomilodo.blogspot.com.br/2011/09/o-que-significa-kipupa-malunguinho.html
http://alexandrelomilodo.blogspot.com.br/2011/09/o-que-significa-kipupa-malunguinho.html
http://sandrodejucadogum.blogspot.com.br/


119 

 

  

figura de João Batista, o Malunguinho divino, presente na Jurema, e o Malunguinho 

popular, que consiste na ressignificação atribuída a essa entidade, como a sua 

associação a uma espécie de bicho papão no imaginário infantil e com as fuligens 

oriundas das queimadas nas matas.  

O projeto do trabalho audiovisual foi elaborado; entretanto, só veio a ser 

aprovado em edital no ano de 2010, pelo Funcultura, na categoria chamada Produto 

Para TV. As três dimensões atribuídas a Malunguinho foram reduzidas aos aspectos 

histórico e divino. O documentário homônimo foi exibido na TV Universitária da UFPE 

e lançado nos cinemas em 2012. No ano de 2013, o documentário ganha a estética de 

um curta-metragem e circula pelos festivais de cinema.   

No ano de 2012, o VII Kipupa Malunguinho contou com a participação de cerca 

de 3.000 pessoas entre religiosos ou não. Nesse momento, o evento foi palco de 

discursos mais enfaticamente políticos não só por meio de seus representantes, mas 

devido a presenças de autoridades políticas. Por meio da divulgação oficial dos dados 

coletados pela Pesquisa Socioeconômica e Cultural de Povos e Comunidades 

Tradicionais de Terreiros, realizada no ano de 2010 pelo Ministério de 

Desenvolvimento Social e Combate à Fome (MDS) em parceria com a Organização das 

Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO) e com a Secretaria de 

Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR), foi comprovada a forte presença 

da Jurema em Recife.  

Essa pesquisa, conhecida por Mapeamento dos Terreiros, ocorreu nas regiões 

metropolitanas de Belém, Belo Horizonte, Porto Alegre e Recife. Ao todo 85 

municípios participaram da pesquisa e foram registradas 4.045 casas de culto ativas. 

Seu o objetivo foi “retratar a situação das casas de religião de matriz africana e afro-

indígena e suas contribuições às políticas públicas de segurança alimentar e nutricional” 

(BRASIL, 2011: 15). Para além de casas do culto religioso, as diretrizes da pesquisa 

percebiam tais casas como lugares de preservação das tradições ancestrais africanas, de 

luta contra o preconceito e de combate à desigualdade social. Sobre este último ponto, 

os terreiros são, assim, considerados por estarem em sua grande maioria em áreas de 

vulnerabilidade social e por serem locais disseminadores de ações sociais para toda a 

comunidade. Em especial, ações direcionadas à distribuição de alimentos.  

Com esse argumento, as lideranças das comunidades tradicionais de terreiros 

demandaram do MDS a formulação de políticas públicas direcionadas à questão 



120 

 

  

alimentar. Desse modo, os terreiros passaram a ser vistos, pelo Estado brasileiro, como 

espaços de atendimento e de prestação de serviços à comunidade e que, por isso, 

necessitam de políticas sociais especificas.  

Para a realização da pesquisa, os religiosos de todas as regiões investigadas 

colocaram como condição a participação povo de santo como parte do quadro de 

pesquisadores. Houve também a criação de comissões de acompanhamento, em cada 

área da pesquisa, formadas por lideranças afro-religiosas, representantes de órgãos 

governamentais locais, representantes dos movimentos negros organizados e algumas 

outras instituições. Nas coordenações regionais da pesquisa havia a presença de um 

supervisor de campo ligado às religiões de terreiro e ainda foram disponibilizadas várias 

listagens com a localização de casas e nomes de vários religiosos. Essas listas foram 

fornecidas pelas próprias lideranças afro-religiosas, entidades representativas e 

pesquisadores acadêmicos (BRASIL, 2011). 

A investigação revelou a existência de 1261 casas de culto das religiões de 

matriz africana, afro-brasileira e afro-indígena em Recife e sua região metropolitana. 

Dessas casas, as lideranças de 896 terreiros se autodenominaram como pertencentes à 

Jurema, 703 ao Candomblé, 365 à Umbanda, 181 ao nagô, 10 ao Xangô (BRASIL, 

2011).  

Nas escolhas de suas denominações religiosas, aos responsáveis pelos terreiros 

era concedida a liberdade para a escolha. Não havia respostas já formuladas pela 

pesquisa. O que possibilitou considerar a opção que cada pai ou mãe-de-santo atribuía 

sobre sua própria casa de culto. Também foi possível a filiação em mais de uma forma 

religiosa, assim, muitas das casas de Jurema também são casas de Candomblé, de 

Umbanda, de nagô ou de Xangô. Uma outra característica marcante na investigação é o 

grande número de terreiros que possuíam seus nomes escritos em língua africana, 

embora seus responsáveis atribuíssem a proteção dos templos à alguma entidade da 

Jurema e não aos orixás que nomeavam as casas. Essa “inversão” também ocorria no 

sentido contrário.  

De posse dos resultados aferidos pela pesquisa, e devido à própria percepção de 

Alexandre que havia sido um dos pesquisadores de campo, as lideranças do Quilombo 

Cultural Malunguinho expuseram suas falas no VII Kipupa de forma mais enérgica 



121 

 

  

quanto à legitimidade da Jurema e a necessidade do povo de terreiro repensar a sua 

prática enquanto cidadãos e eleitores no campo político
92

. 

 
 
[...] Muitos ainda não entendem o objetivo do Quilombo Cultural 
Malunguinho. O nosso objetivo maior é de congregação do nosso povo. 
Ainda mais agora com o resultado do Mapeamento que vem a comprovar 
cientificamente, academicamente, o que nós já sentíamos e tínhamos a 
intuição de que a Jurema é a grande matriz religiosa dos cultos afro, 

africanos e indígena aqui de Pernambuco ou pelo menos de Recife e 
região metropolitana.  

 

 

Após o relato dos dados do Mapeamento, que comprovam e corroboram as 

colocações dos integrantes do Quilombo Cultural Malunguinho sobre a importância da 

Jurema no campo religioso pernambucano, João Monteiro continua: 

 

 
Então, nesse intuito gente, vamos dar continuidade a essa luta, 
principalmente agora com essa onda de intolerância... que com essa 
onda de intolerância nós temos a obrigação de estarmos bem 
informados para irmos enfrentar. Porque sem informação a gente não 
vai conseguir enfrentar, não. A gente tem que tá com o nosso povo bem 
informado pra a fala [...]. E pra termos uma boa fala nós precisamos ter 

informação. A informação é nossa grande arma. Nós somos 1.400 
terreiros em Recife e região metropolitana, nós temos que nos 
organizarmos. E a primeira perspectiva de organização é, realmente, 
agora, no dia 07 de outubro nós colocarmos no poder pessoas que estão 
comprometidas com a nossa causa. [...] A gente quer pessoas que 
estejam comprometidas e esse compromisso é, quando chegar na 
Câmara, propor projetos que vá nos fortalecer. [...] Então, a gente tem 

que ter essa perspectiva, votar nos candidatos, que realmente estejam 
assumindo que estão com a gente.  [...] Aqui está presente inúmeros 
candidatos que estão conosco, inclusive alguns que nos apoiaram nessa 
empreitada, porque mais um ano nós mostramos que somos capazes de 
organizar um evento [...]. Então é importante que a gente tenha essa 
perspectiva de dia 07 de outubro a gente votar em quem está 
comprometido conosco, minha gente. Porque os nossos inimigos estão 

                                                           
92

 Alexandre não foi o único a perceber a forte presença da Jurema em Recife e sua região metropolitana, 

tal apreensão foi corroborada por toda a equipe de pesquisa. Como integrante da investigação, essa 

compreensão sobre o campo religioso da cidade me fez reestrurar meu projeto de doutoramento, em que 

modifiquei o objeto de pesquisa, para adequá-lo à visibilidade que a Jurema começava a apresentar 

naquele momento. Entretanto, a observação antropológica me levou para além da visibilidade, 

descortinando todo um processo de empoderamento político em que a presença do Estado era, e ainda o é, 

requerida pelos religiosos. Trago essa última observação para indicar mais uma vez a necessidade de 

inversão do conceito usual de esfera pública, por exemplo, quando a entendemos como desvencilhada das 

relações com o Estado, o que constituiria uma sociedade civil para Habermas (2003) e, no caso brasileiro, 

para Montero (2009a). Tratarei essa consideração com mais afinco nos capítulos quarto e quinto. 



122 

 

  

preparando um projeto de daqui a 10 anos ocuparem mais de 50% das 
câmaras de vereadores, câmaras de deputados estaduais e câmera de 
deputados federal para o poder ser estabelecido. Porque toda lei que eles 
colocarem lá, eles vão aprovar com facilidade. Então, a gente tem que 
começar a acordar que o momento eleitoral é importante e essa 
importância se dá na eleição de candidatos comprometidos conosco. [...] 
(Fala de João Monteiro durante a realização do VII Kipupa 

Malunguinho em 22 de setembro de 2012). 
 
 

 A segunda parte da fala de João direciona-se à necessidade da população de 

terreiro se instrumentalizar para o debate de seu lugar na sociedade mais ampla e para o 

processo político eleitoral. Podemos sugerir que o religioso indica o perigo que estão 

correndo diante do crescimento dos políticos neopentecostais no cenário legislativo 

brasileiro, fenômeno que podemos chamar de pentecostalização da esfera pública e que 

vem sendo tema de várias agendas de pesquisa, como em Machado (2008) e Silva 

(2007). O grande motivo de tais anseios é a intolerância religiosa, o mesmo tema que 

direciona as discussões em torno do papel do Estado em relação à religião, discussões 

essas efetuadas no âmbito do Estado secular e seus agentes e também no âmbito dos 

estudos acadêmicos. Entretanto, esse tema é correntemente encoberto em nossas 

pesquisas que consideram a questão da intolerância religiosa apenas como o inverso do 

respeito religioso. Acredito que há problemáticas a serem compreendidas para além 

dessa simplista dicotomia, mas, por ora, desejo apenas chamar atenção sobre essa 

colocação que retomarei no próximo capítulo.  

 O VII Kipupa Malunguinho, além de contar com a presença de vários candidatos 

à Câmara Municipal das cidades de Abreu e Lima, Olinda, Recife, São Lourenço da 

Mata, contou com a presença de alguns representantes do Governo Municipal, Estadual 

e do Governo Federal. Do âmbito municipal, estava Rosilene Rodrigues, titular da 

Diretoria de Promoção da Igualdade Racial da Prefeitura do Recife. Bernadete Lopes, 

responsável pela Coordenação de Povos Indígenas e Comunidades Tradicionais da 

Secretaria do Meio Ambiente representava o Governo do Estado de Pernambuco. No 

âmbito federal, pela Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial da 

Presidência da República, estava a Coordenadora Geral da Diversidade Religiosa, 

Marga Janete Ströher. A representante estava em Recife acompanhando o Seminário 

Sobre Intolerância Religiosa em Pernambuco. Em sua fala, Marga coloca em relevo a 

liberdade religiosa: 



123 

 

  

[...] Isso é um direito que está na Constituição Federal. E foi 
conquistado, também, com muito esforço do movimento popular. A 
nossa Constituição, apesar das falhas, foi um processo bem pós-
ditadura, foi conquistada com muita luta nesse país. Então nós temos 
que preservar a luta dos que nos antecederam e brigar pela Constituição, 
que trata dos nossos direitos fundamentais. Um de nossos direitos 
fundamentais é a liberdade religiosa. Está no artigo quinto da 

Constituição. 
[...] E eu acredito que as religiões têm um potencial de poder 
transformar esse país. Eu digo, assim, que a gente pode reunir como 
religiões, nós temos um Comitê Nacional de Diversidade Religiosa, a 
gente tem motivado os estados para que eles criem os seus comitês 
estaduais e municipais. Que as religiões possam se unir para que 
busquemos um bem comum. [...] (Fala de Marga Janete Ströher durante 

a realização do VII Kipupa Malunguinho em 22 de setembro de 2012). 
 

 

 Na exposição da representante do Governo Federal é ressaltado o direito, 

assegurado pela Constituição Federal, à liberdade religiosa. Sobre sua fala, podemos 

inferir que a discussão sobre a liberdade religiosa se detêm nos termos da laicidade do 

Estado secular que tem o dever de assegurar o direito negativo de livre escolha do 

cidadão quanto a sua pertença religiosa. Ainda que haja o discurso da separação entre 

política e religião na esfera pública, é papel do Estado não só garantir a liberdade 

religiosa, mas buscar o bem comum mediante a escuta dos anseios dos agentes 

religiosos.  

 Em conversa com Rosilene Rodrigues, profissional ligada à gestão municipal, a 

mesma tem suas colocações em encontro com as expressas pela representante do 

governo federal.  

 

 

[...] a gente tá hoje no município de Paulista, dizendo pra população, 
pros religiosos de terreiros que precisamos nos organizar para manter a 
nossa religião de maneira ancestral ou de maneira ritualística, mas de 
tomar posições, de poder interagir com a sociedade de uma maneira 
geral e aí fortalecendo os direitos. O direito a dar visibilidade a essa 
religião, o direito que essa religião tem de utilizar o território da cidade, 
porque sempre utilizou de maneira organizada. [...] o Kipupa, ele vem 

na verdade, pensar todo esse processo. [...] E eu acho que isso tem feito 
com que a população religiosa de matriz africana não tenha podido dar 
enfrentamento de maneira mais correta. Mas eu acho que momentos 
como esse é que faz com que a gente, e principalmente governo, possa 
ter a dimensão da religião e de como ela é importante para a vida das 
pessoas, não é só dos religiosos, mas da própria vida em sociedade. E 
eu acho que o governo quando tá aqui, seja municipal, o governo 

estadual e o governo federal, é exatamente pra fortalecer as religiões, 



124 

 

  

sejam elas quais forem. Principalmente as religiões que têm, dentro 
desse processo histórico, vivido as consequências do racismo e a 
consequência da intolerância. E eu acho que é esse nosso papel 
enquanto governo, é poder assegurar que homens e mulheres de religião 
possam se restabelecer nela e nos ajudar a estabelecer uma sociedade 
mais igual, mais justa (Fala de Rosilene Rodrigues durante a realização 
do VII Kipupa Malunguinho em 22 de setembro de 2012). 

 

  

Rosilene, titular da Diretoria de Promoção da Igualdade Racial da Prefeitura do 

Recife e ao mesmo tempo pertencente à comunidade de terreiro da mesma cidade. Sua 

figura congrega o público e o privado, a política secular e a religião, o imanente e o 

transcendente. Em Rosilene, as dicotomias acríticas que renegam o papel da tradição na 

constituição dos sujeitos morais são dissolvidas na experiência religiosa que se mostra 

pública. Diante dela, somos obrigados a negociar o lugar das nossas categorias na 

realidade social.  

A objetividade política é fundada pela subjetividade religiosa, no caso de 

Rosilene. Porém, podemos dizer o mesmo quanto observamos os vários sujeitos 

presentes nas edições do Kipupa e, principalmente, nas falas efetuadas pelos 

responsáveis pelo Quilombo Cultural Malunguinho. Após a divulgação dos resultados 

da Pesquisa Socioeconômica e Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais de 

Terreiros, Alexandre escreve um artigo para exposição no 25º Congresso Internacional 

da Sociedade de Teologia e Ciências da Religião. No trabalho, o religioso busca uma 

reflexão sobre a grande presença da Jurema em Recife e sua região metropolitana 

afirmando que nessa região “A Jurema Manda!”. 

 

 
Estando constatado, segundo os dados oficiais do MDS, que mais de 70% 
dos terreiros de Recife e RM se identificaram como templos de Jurema, 
podemos afirmar que historicamente este povo foi negado nas páginas 
dos livros e pesquisas de diversas academias. E que também a imagem de 
Recife como “terra do Xangô”, ou do Nagô também deve ser repensada. 
A própria denominação “Xangô” enquanto nome da religião nagô ou de 

terreiro de Pernambuco se demonstrou nos dados da pesquisa irrisória em 
expressão de casas que se identificam/afirmaram com este termo (apenas 
10 de 1261, menos de 1% dos terreiros mapeados), revelando que a 
academia durante os anos utilizou-se, – e ainda o faz – de um termo que 
nem as próprias lideranças dos terreiros da capital e sua RM se 
identificam ou se reconhecem como tal, por diversos motivos. Como 
mais de 70% dos terreiros da região mapeada foram invisibilizados e 

omitidos historicamente todo este tempo? Até antes do mapeamento, não 
se podia encontrar em nenhum livro ou pesquisa informações que pelo 



125 

 

  

menos apontasse que em Recife existisse tamanho contingente de 
terreiros de Jurema... E como todo este povo pode ter tamanha baixa 
estima em se identificar com suas próprias raízes e fé? Já que, grande 
parte deles assumem nomes africanos para seus terreiros? Estas são 
mazelas de ordem “identitária” que os povos das religiões de matrizes 
africanas e indígenas vêm tentando resolver através de suas lutas por 
melhores condições de liberdade de culto e de respeito na sociedade. A 

possibilidade da implementação da Lei Federal 11.645/07 abre um 
precedente importante para que todo este povo e cultura possam ser 
estudados pelos jovens e adultos que terão a possibilidade de conhecer a 
cultura e a diversidade religiosa de seu país. Sendo também estas mazelas 
causadas pela falta de formação básica oferecida pelo Estado brasileiro a 
todos e todas, através de seus currículos oficiais (OLIVEIRA, 2012: 17). 
 

 

Do discurso acadêmico de Alexandre somos levados a várias questões que 

cruzam o processo de visibilidade da Jurema requerida pelo juremeiro. Ao utilizar os 

dados resultantes da pesquisa federal, há a apropriação da ciência para legitimar a 

presença da religiosidade ocultada em face ao Xangô pernambucano. Afirmando que 

essa última nomenclatura se configura como uma construção dos intelectuais, o 

religioso desafia as interpretações feitas até então pelos estudiosos das religiões de 

matriz africana. Porém, nessa questão precisamos ter cautela. Não desejo tomar a 

posição de defesa da academia, mas não posso deixar de considerar que o Mapeamento 

dos Terreiros fora realizado no ano de 2010. Portanto há um longo período entre a 

constituição das primeiras casas religiosas, ainda em fins do século XIX, e a 

investigação institucional para considerarmos que o campo religioso não tenha sofrido 

qualquer tipo de modificação, inclusive na denominação utilizada pelos próprios 

religiosos. 

Outros problemas surgem na análise de Alexandre. A questão dos nomes dos 

terreiros escritos em língua africana enquanto que os religiosos pertenciam à Jurema, 

não se constitui em uma simples baixa estima para se identificar com suas raízes e suas 

crenças. Assim como nosso juremeiro é também um candomblecista, muitos outros 

religiosos também o são. Se olharmos bem o somatório de todas as autodenominações 

de pertença religiosa que pais e mães-de-santo atribuíram às suas casas, temos o número 

de 2155 terreiros, o que ultrapassa em muito o total de terreiros mapeados, 1261. 

Desconsiderar essa diferença é continuar a dissimular as opções de fé daquelas pessoas. 

O problema não é apenas a invisibilidade sofrida pela Jurema, mas a intolerância à 

religiosidade alheia e a forma como os sujeitos se apresentam. Se o Candomblé, ou 



126 

 

  

Xangô pernambucano, consistiu na agenda de pesquisas dos intelectuais foi ao custo de 

omitir a presença indígena nos terreiros, mas se priorizarmos a Jurema poderá ser que o 

Candomblé venha a ser encoberto.  

Não podemos agir ingenuamente ao considerar que a visibilidade que a Jurema 

vem ganhando nos últimos anos não faça parte de um projeto político dos 

juremeiros/candomblecistas que se colocam na busca de demonstrar o papel legítimo 

daquela religiosidade. Por outro lado não podemos negar que houve um movimento de 

descriminação da Jurema, principalmente quando relembramos que a ela era dado o 

título de charlatanismo em face dos negros de tradição nagô. Mas o que não considero 

pertinente é retomar a chave de determinação sobre as escolhas religiosas. A Jurema 

pode “mandar” (OLIVEIRA, 2012) no campo religioso recifense no sentido em que é a 

pertença com mais adeptos, porém isso não determina por si só a face identitária dos 

religiosos. 

Nos vários pronunciamentos efetuados nas edições anuais do Kipupa foi 

destacada a legitimidade da Jurema, por meio de argumentos embasados na história e na 

ciência. Fato que se repetiu na divulgação do VIII Kipupa Malunguinho, em 2013, que 

contou com uma reportagem no Jornal do Commércio de Pernambuco. As posições de 

João Monteiro, como historiador, e de Alexandre, como um aluno de graduação, são 

utilizadas como estratégias que aliam a visão do religioso com o acadêmico, não só 

durante o evento, mas em falas informativas no documentário Malunguinho, de Felipe 

Peres e na exigência do cumprimento da Lei Federal 11.645/07, que versa sobre o ensino da 

história e da cultura afro-brasileira e indígena nas escolas de ensino fundamental e médio do 

país. O recurso de inserção da Jurema como objeto de estudos no meio intelectual é 

outra constante entre os juremeiros que, além de fomentar o ingresso de outros 

religiosos nos meios universitários, participam de congressos e publicam textos sobre a 

temática, Alexandre, inclusive, tem o desejo de deixar como legado acadêmico uma 

obra em que a teologia da Jurema será esmiuçada.  

Atualmente, o líder religioso do Quilombo Cultural Malunguinho, Sandro de 

Jucá, participa semanalmente de um programa de rádio em que responde a perguntas de 

ouvintes a partir do jogo de búzios. Já Alexandre, representando a Jurema, ocupa o 

posto de primeiro suplente para o Comitê Nacional da Diversidade Religiosa, no âmbito 

da Secretaria de Direitos Humanos da Presidência da República. O Comitê, criado em 

2013, tem como objetivos principais a formulação de políticas de afirmação no que diz 



127 

 

  

respeito à liberdade e à diversidade religiosa, assim como a promoção da boa 

convivência entre os religiosos.  

Dentre a atuação dos integrantes do Quilombo Cultural Malunguinho, a religião 

motiva as ações e os discursos políticos, inclusive justificando a necessidade dos 

religiosos se instrumentalizarem para o diálogo, com o poder público, sobre a 

construção de políticas públicas e sobre a intolerância religiosa. E, mais ainda, para 

começarem a ocupar esse mesmo poder público mediante o voto nos sujeitos que se 

colocam em apoio às religiões de matriz afro-brasileira e afro-indígena ou aos sujeitos 

que pertencem a essas religiosidades. Essa argumentação efetuada entre religião e 

política também pode ser encontrada na Caminha de Terreiros de Pernambuco. 

  

3.2 Caminhada dos Terreiros de Pernambuco – o espaço público ressignificado  

 

A Caminhada dos Terreiros de Pernambuco tem um número de participantes 

maior por congregar os religiosos da Jurema, do Candomblé e da Umbanda. A 

Caminhada se inicia na área conhecida por Recife Antigo e se direciona ao centro da 

cidade, sob a vista dos mais diversos segmentos sociais e com a “cobertura” da mídia 

recifense.  

O evento surgiu a partir da discussão do projeto Memorial Águas de Iemanjá, no 

ano de 1997. Esse projeto diz respeito a um memorial, hoje já construído na Praia do 

Pina, em Recife, de referência religiosa para o Candomblé pernambucano. Porém, 

apesar do projeto ter surgido no ano de 1997, somente em 2007 o memorial é construído 

e a Caminhada toma corpo abrindo o Mês da Consciência Negra. Como havia, também, 

a necessidade de ações direcionadas à intolerância religiosa, ao racismo e aos 

preconceitos direcionados à população de terreiro, a Caminhada foi o instrumento 

político encontrado pelos religiosos para darem visibilidade a seus problemas. Em 

conversas, efetuadas em campo, sobre a Caminhada de Terreiros, o nome de Marcos do 

Grac foi citado como o primeiro idealizador do evento, para ele:  

 
 
[...] essa Caminhada surgiu e teve como propósito, na verdade, 
reivindicar e mostrar o papel do Candomblé em Pernambuco, que não é 
pouco, Pernambuco tem uma referência, inclusive muito grande, porque 
aqui se chegou, em 1532, a primeira nação que foi o povo banto. E esse 
trabalho desse povo veio até hoje, que é o trabalho de procurar respeito, 
visibilidade na luta, na época inclusive nessa questão do racismo, e a 



128 

 

  

luta que inclusive Zumbi encampou, era a luta pela liberdade. Então, a 
partir daí essa Caminhada se tornou a grande referência não só para a 
cidade e para o estado, mas para o Brasil e fora do Brasil, né. Nós 
estivemos inclusive representando no encontro de preparação do Fórum 
Social Mundial essa discussão. Então, tanto a Caminhada como o 
Memorial de Iemanjá são pontos fundamentais das religiões de matriz 
africana e para os terreiros de Candomblé como um todo, né. Porque 

dentro disso tem a questão, em Pernambuco a Umbanda tá fazendo 101 
anos. E a questão da Jurema é fundamental porque foi a consolidação 
do Candomblé, de matriz africana, com a questão dos índios, porque os 
índios tiveram papel importantíssimo nessa questão da coligação, 
porque foram eles que adaptaram os negros as suas florestas e aqui 
desenvolveram as suas raízes junto [...].  
 

 

 

Ainda de acordo com Marcos: 

 

 

[...] Essa nossa ida, agora, pra uma reunião com a Ministra da Igualdade 
Racial é um reflexo disso que tá acontecendo no Brasil e Pernambuco é 
a grande influência. Segundo o Ministério tem se dito o seguinte, que 
Pernambuco tem um diferencial do Rio de Janeiro que é um conjunto de 
religiões que vão às ruas e tal, de Salvador que agrega samba, reggae, 
todos os grupos de tambores, né, diferentemente de São Luís do 

Maranhão que leva Bumba-meu-boi pra rua. Pernambuco é um cortejo 
religioso que canta o xirê de Exu a Oxalá e faz um complemento com a 
Jurema e com a Umbanda. Então isso, coloca pra esse estado e pra 
gente um orgulho muito profundo e uma responsabilidade muito grande 
de que a gente, a partir dessa visão, a gente não podemos errar. Ou a 
gente continua dentro da mesma linha, buscando a educação, né, dando 
visibilidade, capacitando, criando espaço pra que o povo de terreiro 

ocupe, né, conheça profundamente, inclusive, a religião. Enfim, é um 
trabalho e uma posição política forte porque a gente começa a 
reivindicar os espaços, ou seja, políticas públicas para o povo negro, né. 
(Fala de Marcos do Grac em entrevista realizada em 13 de dezembro de 
2011). 

 

 

Em sua primeira edição, a Caminhada foi um pouco tímida, o cortejo não era 

pelas ruas centrais de Recife, mas nos arredores do Memorial Águas de Iemanjá. E o 

nome da Caminhada era outro, Primeira Caminhada Contra Descriminação Religiosa e 

Racial. Nos anos posteriores a Caminhada é levada para o centro de Recife, num cortejo 

em que “o povo de santo toma as ruas de Recife!”, nos dizeres de Claudilene membro 

da Secretaria de Educação da Prefeitura de Recife no primeiro ano do evento.  

No ano de 2011 realizou-se a 5ª Caminhada dos Terreiros de Pernambuco com a 

participação de cerca de 20.000 pessoas, segundo as estimativas da Polícia Militar. Era 



129 

 

  

sexta-feira, 04 de novembro, quando o povo de santo se concentrava na área conhecida 

como Marco Zero. Uma multidão se espremia tomando também as ruas adjacentes. A 

maioria das pessoas se vestia de branco. No centro do Marco Zero havia um pequeno 

palco. Um pouco a frente, na rua, um grande trio elétrico. No palco várias lideranças 

religiosas deram suas falas, mas a presença não se estendeu aos religiosos, o próprio 

prefeito de Recife, João da Costa, se pronuncia em favor da liberdade religiosa e 

enaltece as raízes ancestrais africanas na formação da referida cidade e também do 

estado de Pernambuco, embora não tenha acompanhado o cortejo. 

A concentração para a Caminhada fora marcada para as 15 horas. Um pouco 

antes, juremeiros começaram a se reunir na conhecida Rua da Guia, nos arredores do 

Marco Zero. Essa rua tem uma forte conotação para os juremeiros. As entidades 

conhecidas por mestres e mestras da Jurema, quando em vida carnal, frequentavam os 

estabelecimentos de meretrício, ali localizados, no passado. O motivo para se reunirem 

derivou de um desentendimento entre a coordenação da Caminhada e os coordenadores 

do QCM
93

. Entretanto, todo conflito gera uma outra possibilidade, um novo rearranjo na 

vida social (SIMMEL, 1983). Desse conflito é lançado, a partir de Alexandre L’Omi 

L’Odò, a Rede Nacional do Povo da Jurema, um espaço de discussão dos temas que 

perpassam os anseios dos juremeiros, contanto, hoje, com duzentos religiosos ligados a 

ela
94

. 

Mas voltemos a Caminhada. Durante o percurso, que vai do Marco Zero ao Pátio 

da Igreja do Carmo – local onde foi exposta a cabeça de Zumbi dos Palmares, portanto 

um lugar muito significativo para toda a comunidade de terreiro – são entoados somente 

cantos do Candomblé. Todos os orixás são louvados como se estivéssemos em um 

grande xirê
95

. Os religiosos que cantam as toadas se posicionam no trio elétrico. Ali 

também outros personagens ligados ao poder público fazem suas manifestações. É o 

                                                           
93

 A observação sobre a Caminha dos Terreiros de Pernambuco e, principalmente, sobre as reuniões que a 

antecedem, nos permite compreende as relações de poder estabelecidas atualmente no campo religioso de 
Recife, entretanto não me detenho sobre esse ponto neste trabalho por compreender que, além tal 

problemática constituir um outro tema de pesquisa, o lugar no qual eu estava inserida no campo me 

impossibilitava o acompanhamento de todas as relações de poder que se confrontavam. 

No momento em que os responsáveis pelo QCM realizavam o ato de protesto, em uma rua nas 

intermediações do Marco Zero, João da Costa iniciou seu pronunciamento. Como eu estava 

acompanhando os juremeiros durante o ato, apenas consegui escutar a última parte da exposição feita pelo 

prefeito de Recife. 
94

 A Rede Nacional do Povo da Jurema ainda se encontra em fase de estruturação. Seu funcionamento 

ocorre mais em âmbito das redes sociais virtuais e sob tons informativos no que diz respeito às ações 

realizadas pelo Quilombo Cultural Malunguinho. 
95

 Nome dado ao ritual festivo do candomblé. Geralmente esse ritual é aberto ao público. 



130 

 

  

caso de Rosilene Rodrigues, titular da Diretoria da Igualdade Racial da Secretaria 

Municipal de direitos Humanos e Segurança Cidadã da Prefeitura de Recife, a mesma 

representante do governo municipal que estava presente no VII Kipupa Malunguinho. 

Rosilene, embora faça parte da comunidade de terreiro, estava na Caminhada 

representando o governo municipal. Vejamos a sua apresentação: 

 

 
Aqui nasceu e foi pro mundo o Quilombo dos Palmares. Essa cidade 

é uma cidade de resistência, foi aqui que Zumbi provou a primeira 
sociedade baseada no respeito aos diferentes. Então, Recife não poderia 
deixar jamais de provar e mostrar a cada tijolo, a cada prego, a cada 
ponte, que nós estamos vivos. Não é por nada que somos mais de 70% 
da população. Homens e mulheres negras que resistem em todos os 

cantos dessa cidade. E é com esse compromisso que a Prefeitura da 
Cidade do Recife vem implementando políticas que deem conta dessa 
realidade [...]. Na verdade a população negra precisa provar, cada dia 
mais, que essa cidade, tão negra, vibra em cada homem e em cada 
mulher. [...] Não é só a cidade e a Prefeitura de Recife, não é só apoiar a 
Caminhada, a cidade compreende e precisa de políticas que falem sobre 
nossas vidas, que diga sobre nossa história. E é por essa história que nós 

estamos caminhando, é sobre essa história que nós vamos navegar nesse 
rio (Fala de Rosilene Rodrigues durante a 5ª Caminhada dos Terreiros 
de Pernambuco em 04 de novembro de 2011).  

 

 

Ao fim do cortejo, estamos no Pátio da Igreja do Carmo. Há um pequeno carro 

de som estacionado no pátio para a saudação à Jurema sagrada
96

. Sandro de Jucá inicia a 

saudação à Malunguinho e depois é seguido por vários outros juremeiros encarregados 

de louvar os trunqueiros, boiadeiros, caboclos, mestres e mestras da Jurema. O pátio da 

igreja vai aos poucos ficando vazio e se encerra mais uma edição da Caminhada dos 

Terreiros de Pernambuco.  

Em um folheto distribuído em um dos seminários de preparação e discussão da 

5ª Caminhada podemos ver o seguinte trecho:  

Em 2010, fomos às urnas decidir que País queríamos para os 
próximos anos, e, já eleitos, os governantes “políticos” que ajudamos a 
eleger, precisam se comprometer fazendo com que as Leis Existentes no 
País sejam “de fato” cumpridas. Pois, nosso povo carece de reparações 
URGENTES, no que tange a Religião, Educação, Saúde, Segurança, 

                                                           
96

 Eis um dos pontos do conflito entre as lideranças da Caminhada e os coordenadores do QCM. Para os 

últimos a Jurema deveria ter o seu lugar durante o cortejo propriamente dito, enquanto que para os 

primeiros, as diferenças de ritualística, principalmente atribuídas aos cachimbos e a exalação das 

fumaças, comprometeriam a louvação aos orixás. Poderíamos destacar mais uma vez a dicotomia 

magia/religião para a explicação desse conflito, o que faremos em outra ocasião.  



131 

 

  

Trabalho e Renda. Portanto, entendemos que, enquanto cidadãos, temos 
nossos direitos assegurados pela Constituição; Tudo que conquistamos 
foi com Luta, Suor, Lágrimas e Resistência. É importante ressaltar que 
Pernambuco é o segundo estado brasileiro com o maior contingente de 
Negros(as), como também, o de maior população de Candomblé, 
Umbanda e Jurema, sendo estas duas últimas, religiões de maior culto 
em todo País. Não entendemos o porquê do Governo do Estado não ter 

um tratamento Político/Social respeitoso a esta comunidade tão 
expressiva de Pernambuco. Hoje, neste seguimento de luta, trazemos 
nossos Cânticos as mudanças que queremos para nossa população, 
visando o Respeito às nossas necessidades que, para nós são 
extremamente SAGRADAS.97 

 

 

Na transcrição de parte do folheto informativo sobre o evento está explícita a 

relação entre religião e política colocada pelos responsáveis pela Caminhada, entretanto, 

como ocorreu com o VII Kipupa Malunguinho, no ano de 2012, a Caminhada 

apresentou uma linguagem ainda mais política na sua apresentação.  

 

 
Recuperar a autoestima é garantir nossa identidade cultural e 

religiosa. Não estamos lutando simplesmente por tolerância e sim por 
respeito. Queremos ser livres respeitados e reconhecidos em nossos 
espaços sagrados, e fora deles, pelo que realmente somos em nossa 
essência e natureza. Nossa Cultura Ancestral Africana e Indígena é à 

base de nossa Religião e existia muito antes do domínio, submissão pela 
força e exploração por parte dos invasores, exploradores e 
colonizadores, que nos impuseram suas religiões e culturas. A 
resistência e a solidez e os conhecimentos de nossas culturas milenares 
foram preservados e nos foram repassados, de forma oral, aos dias de 
hoje, possibilitando assim, a recriação e a reinvenção, diante das 
tentativas de desconstrução por parte dos colonizadores, que nas formas 

de suas leis arbitrárias e cruéis, nos tiraram até o direito de falar as 
línguas de origem. Por diversas ocasiões, através do tempo, fomos 
perseguidos e proibidos de professar nossa fé, mesmo tendo esse direito 
garantido em diversas constituições e Leis. Hoje vivemos o Estado 
Democrático de Direito assegurado pela Constituinte de 1988. No 
entanto, grupos e representantes proselitistas, oportunistas e radicais 
apresentam e aprovam leis a nível estadual e municipal que mais uma 
vez vem nos ameaçar em nossa liberdade de crença e credo, garantidos 

pela Constituição Federal e por diversas resoluções da ONU e de 
Organismos internacionais98.  

                                                           
97

 Associação Caminhada dos Terreiros de Pernambuco (ACTP), 5ª Caminhada dos Terreiros de 

Pernambuco. Folheto impresso, 2011. É importante frisar que as lideranças da ACTP mantem estreitas 

relações com o cenário político local e também com alguns setores do Governo Federal, assim como 

alguns de seus membros compõe o Movimento Negro de Pernambuco, o que explica a grande intimidade 

com os conceitos propriamente políticos e sua utilização nos informativos. 
98

 Associação Caminhada dos Terreiros de Pernambuco (ACTP), 6ª Caminhada dos Terreiros de 

Pernambuco. Folheto impresso, 2012. 



132 

 

  

Por meio da exposição dos folhetos de apresentação da Caminhada juntamente 

com o motivo que lhe deu início, a luta contra a intolerância religiosa, o racismo e os 

preconceitos sofridos pela comunidade de terreiro em Recife, podemos observar a 

continuação do discurso envolvendo a Constituição Federal e o Estado Democrático de 

Direito. Embora percebamos que a linguagem utilizada pela Caminhada seja permeada 

por prerrogativas e conceitos políticos são as questões subjetivas que a motivam. 

As transcrições acima podem se estender as críticas e reivindicações também 

feitas pelo QCM. O evento/festa Kipupa Malunguinho desdobra-se em um ritual 

religioso que finda a Semana de Vivência e Prática da Cultura Afro Pernambucana, 

instituída pelo poder público. A Caminhada, um evento religioso e de cunho político, 

leva a comunidade de terreiro para as ruas reivindicando a tolerância religiosa. Através 

de ambos, o espaço público tido como secular é transformado e reconstruído pela esfera 

religiosa e a tradição se torna um ponto de encontro entre o discurso e ação. É na 

experiência social que as categorias são transformadas quando colocadas diante do 

campo de ação, diante da própria esfera da relação social dos sujeitos morais. Nos dois 

casos elencados, é a religião e a tradição que definem o discurso e o jogo político.  

 

3.3 Visibilidade religiosa e tramas subjetivas objetivadas 

 

A história concreta narrada pelos juremeiros do Quilombo Cultural Malunguinho 

e as ações desenvolvidas por meio do Kipupa e da Caminhada de Terreiros de 

Pernambuco fazem parte das circunstâncias históricas das relações que estabelecem o 

processo de visibilidade da Jurema. Foi por meio de um projeto político e intelectual de 

Gilberto Freyre – conjugado a todo um conjunto de práticas repressivas do Serviço de 

Higiene Mental, da polícia, do Governo do Estado de Pernambuco e do governo federal 

e, ainda dos intelectuais sob a influência freyreana – que a Jurema sofreu uma ocultação 

de seu reino existencial nas áreas urbanas da Região Nordeste e é por uma iniciativa 

política que a Jurema adentra o cenário religioso de Pernambuco. Ironicamente, a 

política estabeleceu a chave compreensiva para o movimento de invisibilidade a 

visibilidade da Jurema ou, antes, de visibilidade a invisibilidade ao expressar o percurso 

que o campo de pesquisa me fez assumir.  

Na realização dos dois eventos havia exposições públicas que envolviam não só 

religiosos, mas representantes de instituições do governo. O prefeito de Recife 



133 

 

  

contribuiu com sua fala no início da Caminhada. A diretora da Secretaria de Igualdade 

Racial legitimou na política um discurso de origem religiosa que aborda questões 

relacionadas à religião, à política, à etnicidade, à identidade, à raça, todas essas 

amparadas na ideia de tradição das matrizes afro-indígenas. O discurso sobre a 

diversidade cultural e religiosa é levantado pela representante da Presidência da 

República. A instituição escola está presente com as professoras no Kipupa 

Malunguinho. Documentários foram realizados a partir das edições do Kipupa e 

atualmente um curta-metragem sobre Malunguinho percorre as salas de cinema do país. 

As alianças estabelecidas para o processo de visibilidade da Jurema passam por 

instituições (arquivo público, escola, universidades prefeituras, secretarias, governos no 

âmbito estadual e federal), mídias, blogs, redes sociais virtuais, agentes religiosos e 

intelectuais. Como exemplo, no mês de abril de 2012 Alexandre L’Omi L’Odò foi 

convidado, pelo antropólogo José Jorge de Carvalho, a realizar um ritual religioso de 

Jurema na inauguração da Sede do Instituto Nacional de Ciência e Tecnologia de 

Inclusão no Ensino Superior e na Pesquisa (INCTI), instituição ligada à Universidade de 

Brasília. Para legitimar a Jurema o QCM está num processo de se constituir em entidade 

jurídica, o que já aconteceu com a Caminhada dos Terreiros que institucionalmente é 

reconhecida como Associação Caminhada dos Terreiros de Pernambuco, desde o ano de 

2011. De acordo com Mãe Lúcia de Oyá, membro do conselho religiosos da 

Associação, o status de entidade jurídica possibilita um maior poder de reivindicação 

para o desenvolvimento de políticas públicas para a comunidade de terreiro.  

O QCM também vem discutindo a necessidade do povo de terreiro adentrar, 

como alunos, as universidades e eles próprios escreverem suas histórias. Essas ações 

levam, ainda, a entraves no próprio campo como conflitos entre os coordenadores da 

Caminhada e os coordenadores do QCM, o que culmina no nascimento da Rede 

Nacional do Povo da Jurema que, apesar de recente, é um novo instrumento de 

visibilidade e expressão da religiosidade que tende a ganhar cada vez mais força na 

disputa de poderes. Como marco da legitimidade da Jurema no campo religioso 

brasileiro, os membros do QCM solicitam o reconhecimento da “Jurema Sagrada 

[como] a religião primaz do Brasil”. Essa frase emblemática estampa uma faixa que 

sempre é exposta nas ações realizadas pelo QCM e nas atividades das quais atuam como 

participantes. 



134 

 

  

Da requisição da Jurema como a religião primaz do Brasil podemos inferir duas 

colocações. A primeira refere-se à consideração sobe a Jurema ser a primeira religião do 

país e a segunda à presença marcante da religiosidade na Região Nordeste, o que a 

dispõe em uma posição superior entre as outras formas religiosas, isso quando 

observarmos o significado do termo “primazia”. Entretanto, a primeira observação é a 

que se mostra instigante nesse momento em que a Jurema já possui um reconhecimento 

de seu lugar na seara religiosa nordestina. Ao trazer para o debate público o lugar da 

Jurema, os coordenadores do QCM vão de encontro à estabelecida religião brasileira, 

mais precisamente, à Umbanda. É o reconhecimento que essa religião possui que os 

juremeiros questionam como também a forte associação entre as características rituais 

das duas expressões religiosas. A Umbanda pode ser uma religião brasileira, mas não é 

a primeira. E por apresentar uma combinação entre vários elementos religiosos, 

inclusive indígenas, que a Umbanda, aos olhos do QCM, não pode ser considerada a 

primária religião do Brasil, mas à Jurema. A Umbanda apenas agregou parte da 

cosmologia juremeira, como me ressaltou o coordenador do QCM Alexandre.  

Sobre esse último ponto, evidencio a fala de Tata Raminho de Oxóssi, juremeiro 

e babalorixá do terreiro de tradição jeje mais reconhecido pelo povo de santo nas 

cidades de Recife Olinda.  Raminho diz que 

 

 
A Jurema agora... o pessoal agora criou essa história de Umbanda... 

porque Umbanda é uma criação de Candomblé com Jurema... porque 
Jurema era só Jurema e Candomblé era Candomblé... misturaram agora 

[...] (Fala de Raminho de Oxóssi em entrevista realizada em 03 de janeiro 
de 2012). 

 

 

Para os integrantes do QCM, opinião também expressa por muitos 

candomblecistas e juremeiros, a exemplo de Raminho, a Jurema é uma religião 

autônoma frente ao Candomblé e à Umbanda, assim é a Jurema que constitui a religião 

dos primeiros brasileiros, os índios, antes mesmo da chegada dos portugueses nesses 

nossos trópicos.  

Assim, a religião é a grande fomentadora de agentes políticos que levam seus 

anseios para o espaço público e para a esfera pública. A Jurema, e também o 

Candomblé, já que não posso desmerecê-lo por compor a pertença religiosa de vários 

outros juremeiros para além do QCM, são religiões mágicas se seguirmos as 



135 

 

  

perspectivas durkheimiana e weberiana expressa por Montero (1994; 2011; 2012). 

Entretanto, a responsabilidade moral e a busca pela igualdade de direitos em uma 

democracia também constitui o espaço da razão dos sujeitos religiosos em meu campo 

de pesquisa. A inventiva antropológica de minha investigação indica que o legado da 

sociologia weberiana precisa ser questionado na análise da realidade brasileira. O 

equívoco da interpretação de Montero (1994: 75) parte da premissa, oriunda de Weber, 

entre a espera de “um certo tipo de congruência entre a economia moderna e as crenças 

religiosas que a ela se associam”, o que a leva a considerar que o pensamento religioso 

brasileiro acaba por retroceder frente ao caráter racional da modernidade.  

Problematizando a certeza teórica, assumida por Montero (1994:75), “da 

incompatibilidade entre pensamento mágico e pensamento racional”, apresento um 

contra argumento de que isso só é possível se desconsiderarmos os sujeitos religiosos 

como sujeitos morais. A ausência de responsabilidade moral nos leva compreensão de 

sujeitos míticos dentro de uma análise que considera apenas a identidade formada pela 

mitologia religiosa e por especificações rituais. Mas fora a Jurema como uma religião 

mágica que fomentou o processo de visibilidade no campo religioso dela mesma e, mais 

ainda, foram as religiões afro-indígenas que iniciaram ou potencializaram a vontade 

para a participação política dos religiosos no espaço público, exigindo a deliberação 

democrática na esfera pública. Para além de religiões étnicas, essas religiosidades 

mágicas são éticas. 

Weber formulou muito bem o jogo de linguagem que apresentou em suas 

análises, porém é hora de descontruímos sua ciência canônica e revermos como os 

conceitos de modernidade, secularização, racionalização e religião, foram forjados pelo 

autor. Meu intento é demonstrar que a religião na modernidade pode afirmar um poder 

emancipador, ainda que incipiente, que o processo de racionalização e secularização, tal 

qual instrumentalizado pelas ciências sociais, não percebe ou ignora.  

 

 

 

 

 

 



136 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE II 

A RELIGIÃO COMO POTENCIALIDADE POLÍTICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



137 

 

  

4. A TRANSFORMAÇÃO DO CONCEITO WEBERIANO DE 

SECULARIZAÇÃO EM PARADIGMA NAS CIÊNCIAS SOCIAIS 

 

O princípio de racionalização secular do mundo da vida é a grande chave do 

pensamento weberiano. Como um processo iluminista e autônomo/liberal combinado a 

uma sociologia compreensiva dos sentidos das ações e das relações, os sujeitos são 

entendidos agora sob uma visão pragmática de suas condutas, envolvendo seus 

interesses e as ideias “gerais” no que Weber (2004) denomina de afinidades eletivas. O 

homem é um sujeito de interesses e escolhas, conferindo a partir de seus valores 

pessoais o significado de suas ações e, também, o significado para o mundo. Disso, 

Weber nos faz inferir que o constante processo de racionalização implica em uma 

consciência sobre a diversidade de escolhas e suas esferas de valor. Entretanto, como 

colocado por Motta (2000a), a racionalização weberiana pode implicar em uma certa 

maneira de usar a razão. 

De acordo com Weber (2003), não existe possibilidade de se esgotar a realidade 

por intermédio de leis absolutas, oriundas da reflexão e da vontade de saber do espírito 

humano. Isto se deve ao fato de que a realidade constitui-se em uma possibilidade 

infinita e o espírito humano em possibilidades finitas, uma vez que este se desenvolve 

em um meio cultural e possui como base de suas reflexões, as ideias de valor, oriundas 

e compatíveis com o seu meio natal. O que nos remete à ideia de realidade como 

construção social. Uma vez apresentada esta discrepância entre as possibilidades do real 

e do humano, tende, o homem, a criar mecanismos cognitivos para poder captar a 

realidade que o cerca.  

E, em consequência do conhecimento nunca chegar a ser um fim em si mesmo, 

quando deparado com as realidades arquitetadas como edificações socioculturais, 

desenvolve-se a ideia de pluralismo cognoscitivo. De tal modo, o pluralismo 

cognoscitivo é a representação e a homologação do fato de que todos os homens e/ou 

sociedades somente podem almejar um horizonte relativamente real. De que somente 

podem conhecer versões parciais desta realidade, não podendo de forma alguma 

atribuir-se o status de detentores de uma verdade única. Desta forma, o pluralismo 

cognoscitivo constitui um leque infinito de formas e possibilidades de pensamentos e 

reflexões ligados à cultura. E, paradoxalmente, quanto mais reconhecemos a 



138 

 

  

impossibilidade de apreensão do real em sua totalidade, mais nos aproximamos a ele, 

uma vez que maior será a dimensão que dele temos.  

Assim, para Weber (2003) um fenômeno ou evento somente pode ser passível de 

análise empírica na medida em que seja “significativo”, na medida em que ideias de 

valor lhe sejam atribuídas. Em suma, na medida em que se insira em uma cultura 

compreendida, pelo autor, como um conceito de valor (WEBER, 2003). Percebemos 

então, a presença de um elemento central na teoria weberiana: as ideias de valor. E é 

pela consideração deste elemento que Weber (2004: 41) consegue traçar uma linha entre 

“individualidade histórica” – isto é, “um complexo de conexões que se dão na realidade 

histórica e que nós encadeamos conceitualmente em um todo, do ponto de vista de sua 

significação cultural” – e o processo de racionalização da modernidade. 

O politeísmo de valores encontrados na modernidade inspira-o a formular sua 

sociologia da religião em termos de uma compreensão dos processos históricos de 

racionalização da cultura ocidental. Para o autor, a religião não é mais uma esfera 

globalizante da vida, e, em certo sentido, agregadora como a definira Durkheim (1989), 

mas apenas uma das várias esferas de que os sujeitos dispõem para o ordenamento do 

mundo. Como uma das esferas, a religião está em constante interação com outros 

campos do mundo da vida, possibilitando processos de mudança que perpassam todas 

essas esferas e suas relações. Entretanto, as diferenciações entre as esferas política, 

econômica e científica no mundo moderno, retira a esfera religiosa da ordem social 

pública deslocando-a para o âmbito privado da vida dos sujeitos.  

A secularização, como fenômeno moderno das sociedades capitalistas, dispõe a 

religião em uma esfera diferenciada da vida social, ela se torna privada para o autor da 

Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo. O mundo secular relega o domínio 

religioso para o próprio ser, fazendo com que o Estado, o direito, a economia e o 

conhecimento científico sejam entidades independentes de crenças, dogmas e fé.  A 

concepção abstrata da salvação para as religiões éticas, analisadas por Weber, seria a 

origem da racionalização moderna do mundo em que a figura de Deus estaria alheia ao 

espaço público e a experiência mística e magica da religião seria reduzida ou, em outros 

casos, levada para o além (WEBER, 2010c).  

A relação entre ética religiosa e conduta para a vida é uma relação existente no 

âmbito interno dos sujeitos, “dos indivíduos históricos”, entretanto, como bem salienta 

Weber (2003), as ordens externas influem nos sistemas valorativos e, por conseguinte, 



139 

 

  

em suas ações sociais, em suas condutas práticas. Sobre esses dizeres, os homens agem 

segundo valores, mas, também, segundo propósitos. Sendo os homens seres morais, são, 

portanto, capazes de “completarem a virada axiológica” para um processo de adequação 

entre ideias religiosas e interesses (SCHULUCHTER, 2010). Schluchter (2010: 330) 

enfatiza que a sociologia interpretativa weberiana exige uma análise que inclua a cultura 

no sentido em que “jamais poderemos entender a orientação ou a coordenação sem a 

reconstrução interpretativa de padrões de significado e sistemas de regras. (...) A 

sociologia interpretativa exige uma análise da interação entre a ação, a ordem e a 

cultura. Requer uma análise em três níveis”. 

O percurso metodológico adotado por Weber congrega o desprezo pelo 

positivismo materialista das forças produtivas, pelo menos quanto à compreensão de 

que a ética dos valores – e da religião – precede o crescimento material do capitalismo e 

vai ao encontro da hermenêutica. Porém, seus escritos dão forma a um emaranhado de 

ideias que permeiam ambas as alternativas, ainda que sua sociologia histórica siga por 

caminhos ligados à compreensão dos fenômenos sob o ponto de vista de sua 

significação cultural, como o próprio Weber (2003) nos indica. Essa combinação entre 

lógicas analíticas distintas desvenda-se em sua perspectiva normativa sobre o paradigma 

da secularização como fenômeno universal (CASANOVA, 1994).  Sua assertiva 

culmina na secularização como condição a priori das sociedades modernas 

(MONTERO, 2003).  

As conclusões expressas nas análises de Weber são formuladas com base em seu 

interesse na relação entre religião e economia na constituição do racionalismo moderno, 

mais precisamente: 

 

 

As características das religiões que têm importância para a 

ética econômica nos interessam principalmente de um ponto de 

vista preciso: a forma pela qual se relacionam com o 

racionalismo econômico do tipo que, desde os séculos XVI e 

XVII, dominou o Ocidente como parte da racionalização 

particular da vida civil, e que se tornou familiar nesta parte do 

mundo (WEBER, 2010b: 205-206). 

 

 

 O autor não deseja compreender as religiões a partir de seus dogmas, mas sua 

relação com as outras esferas da vida social. Podemos problematizar a abordagem 



140 

 

  

histórica weberiana como generalista tal como é entendido o paradigma da 

secularização. Ao falar de um racionalismo e de um racionalismo econômico específico, 

que dominou o Ocidente moderno desde os séculos XVI e XVII, o intelectual parece 

desconsiderar a própria história moderna de rupturas e contradições do Ocidente.  Em 

consonância com uma história de diferentes epistémês (FOUCAULT, 2007a) há uma 

história de diferentes combinações econômicas. Podemos compreender que a história do 

racionalismo econômico é uma história em diálogo com configurações epistêmicas 

distintas. Embora o autor tenha atribuído um grande papel ao estudo da cognição dos 

indivíduos históricos, ele não a leva para a sua sociologia histórica. Os processos 

econômicos do Ocidente são tomados como um fluxo contínuo e generalizado dentro de 

um racionalismo econômico exitoso quando conjugado ao protestantismo. 

 

4.1 De Weber à crítica sobre a modernidade 

 

 Seguindo a linha argumentativa foucaultiana, o período compreendido a partir 

dos séculos XVI, XVII, até a contemporaneidade, se caracteriza por distintas práticas 

discursivas. Renascimento – século XVI, idade clássica/barroco – séculos XVII e XVIII 

e modernismo, em fins do século XVIII. Para o autor, nossa sociedade ainda encontra-se 

sob a epistémê moderna. A passagem entre os períodos não ocorreu como uma sucessão 

harmônica, mas com bruscas rupturas e tensões. Para não nos alongarmos por 

demasiado, cabe, de maneira sucinta, dizer que o Renascimento operou sob uma forma 

em que a linguagem continha um valor em si mesma e ao homem era dada a tarefa de 

desvendar seu significado, ao passo que no período da idade clássica, a linguagem toma 

ares de representação, enquanto que na modernidade, a linguagem passa a ser concebida 

como uma construção do homem, alheia à ideia de uma linguagem criada por Deus 

(FOUCAULT, 2007a).  

Nesses termos, a linguagem operou um movimento antropológico do homem 

para o próprio homem e sua subjetividade. Nisso Weber (2003) estava certo, o 

pluralismo cognoscitivo é a marca da modernidade, porém o autor acabou por 

desconsiderar a diferenciação das esferas de valor como esferas discursivas que 

disputam os sentidos sobre e para as potências ontológicas humanas (ANSALDI, 2001). 

Sua teoria social é determinista quanto à racionalidade do Ocidente moderno, acabando 

por colocar o mundo da vida em uma jaula de ferro secularizadora para além do 



141 

 

  

capitalismo. Em outras palavras, podemos insinuar que Weber não problematizou a 

reviravolta ocorrida entre ciência e razão, a velha conhecida “revolução copernicana”, 

expressa nos termos kantianos de adequação do mundo à nossa razão e não mais a 

adequação do nosso intelecto ao mundo, tornando-se a vida, ela mesma um objeto de 

conhecimento (FOUCAULT, 2007a).  

 Valendo-me da pesquisa arqueológica, sobre as ciências humanas, realizada por 

Foucault, sob forte inspiração levistraussiana, problematizo a ordem das “coisas 

religiosas” colocadas por Weber e sua abordagem sobre os sujeitos
99

. Para falar dos 

homens e suas religiões, é preciso falar de suas linguagens. Entretanto é preciso citar um 

ponto fundamental da crítica do método genealógico à antropologia, o homem como 

objeto de conhecimento é uma construção moderna (FOUCAULT, 2007a). Portanto, a 

sociologia compreensiva weberiana que busca os sujeitos, os indivíduos históricos, é 

uma forma de conhecimento sobre o conhecimento do homem como forma discursiva. 

É um conhecimento discursivo forjado a partir de uma epistémê moderna que cunha o 

conceito antropológico de homem.  

 Para além de um conceito forjado, a imagem do homem sofreu inflexões de 

acordo com as rupturas epistemológicas analíticas. MacIntyre (2001) apresenta uma 

hipótese instigante sobre um possível estado de desordem que cerca a linguagem da 

moralidade. Seu objetivo é reabilitar a ideia aristotélica de virtude, areté, para o 

momento contemporâneo. O autor traz o argumento de que a história significa a história 

acadêmica, tendo, esta, surgido a menos de dois séculos. Conduzindo-nos pelo caminho 

entre filosofia e história, MacIntyre nos leva às questões pertinentes ao campo das 

ciências sociais para nos mostrar que a desordem, da qual se refere, ocorreu bem antes 

da história acadêmica. Tal hipótese reverbera diretamente nas análises científicas 

perpassadas pelos cânones lineares dos pressupostos morais iluministas e 

contemporâneos. Em outras palavras, trabalhamos a partir de moralidades que se 

sucedem harmonicamente no tempo, “o puritanismo no século XVII, o hedonismo no 

século XVIII, a ética funcional vitoriana e assim por diante” (MACINTYRE, 2001: 18).  

                                                           
99

 Desejo salientar que ao problematizar as colocações weberianas me remeto à condição da linguagem 

como o meio instaurador das ciências humanas e, portando, dos sujeitos ontológicos, fonte de suas 

preocupações. Desse modo, as várias áreas de conhecimento das ciências humanas são compreendidas, 

elas mesmas, como linguagens e que, devido a isso, podem se comunicar mesmo sendo seus objetos 

maiores de análise distintos (FOUCAULT, 2007). No caso de Weber, talvez se possa questionar o termo 

ontológico, mas acredito que seu método de análise, principalmente quando tomamos os tipos ideais, 

assume uma premissa realista sobre a realidade social. 



142 

 

  

 A percepção do autor, frente ao que ele designa como desordem, parte da 

característica marcante dos debates não consensuais quando empregada a linguagem da 

moral. Em geral, existem três características que contornam os debates morais na 

contemporaneidade: a incomensurabilidade conceitual dos argumentos adversários, o 

caráter de argumentações racionais impessoais e, por fim, a grande diversidade de 

origens históricas nas premissas conceituais utilizadas nos debates. A explicação para os 

desencontros argumentativos, de acordo com MacIntyre (2001), estaria na teoria 

emotivista, predominante nos discursos modernos, que expressa os juízos valorativos e 

morais como expressões de preferências, de sentimentos e de atitudes, não sendo 

possíveis os critérios de verdadeiro ou falso para os usos dos juízos morais. Disso, 

depreende-se o caráter subjetivista dado à moral, além de entendê-la a partir de um 

abismo entre o agente moral e seu contexto histórico.  

 Embora Weber tenha buscado uma sociologia compreensiva sob as formas 

culturais e históricas, MacIntyre o acusa por trabalhar as dicotomias emotivistas: 

 

 

[...] pois, embora ele afirme que o agente pode ser mais ou menos 
racional ao agir de forma compatível com seus valores, a escolha de 
qualquer postura ou compromisso valorativos pode não ser mais 
racional do que a de qualquer outra. Todas as crenças e todos os juízos 
de valor são igualmente não-racionais; todos são instruções subjetivas 
dadas aos sentimentos e às emoções. Weber é, então, no sentido mais 

amplo em que compreendi o termo, emotivista, e sua descrição da 
autoridade burocrática é um retrato emotivista. A consequência do 
emotivismo weberiano é que, em seu pensamento, a diferença entre 
poder e autoridade, embora bajulada, é de fato eliminada como um 
caso especial do desaparecimento da diferença entre relações sociais 
manipuladoras e não-manipuladoras. Weber, é claro, acreditava estar 
distinguindo poder de autoridade, precisamente porque a autoridade 

serve a fins, a convicções. [...] segundo Weber, nenhum tipo de 
autoridade pode apelar a critérios racionais para validar a si mesma, a 
não ser o tipo de autoridade burocrática que apela precisamente à sua 
própria eficiência. E o que esse apelo revela é que a autoridade 
burocrática nada mais é que o poder bem-sucedido (MACINTYRE, 
2001: 56-57).  
 

 

A dicotomia racional e não racional é a chave crítica sobre o argumento 

weberiano emotivista. Colocando a prova sua sociologia compreensiva dos “indivíduos 

históricos”, Weber é enfático em dizer que os juízos de valor não são racionais, ao passo 



143 

 

  

que a racionalização intelectualista que provoca o desencantamento do mundo o é. 

Nesse sentido, a potencialidade da autonomia das diferentes esferas de valor que se 

encontram nos sujeitos é obscurecida nos escritos weberianos por seu viés 

“progressista” sobre a história do homem. Como observado por Gerth e Mills (2010), 

Weber, apesar de se distanciar dos elementos filosóficos na pesquisa empírica, concebe 

a racionalização como um movimento progressivo na história. Sobre esse ponto, até 

poderíamos concordar com Weber se não problematizarmos o que é o princípio de sua 

racionalização. Para isso, voltemos-nos às palavras do autor: 

 
 
The progress of an expanding capitalism was not my central interest; 
rather, it was the development of humankind as it was produced 
through the confluence of religiously and economically determined 

factors. This was clearly articulated at the end of my essay (WEBER, 
1978: 1111). 
 

 

Em primeiro lugar, a racionalização no esquema de pensamento weberiano 

coloca uma espécie de confluência entre as esferas de valor. Isso quer dizer que sua 

visão pragmática opera de forma unificadora para um mesmo tipo de racionalização 

entre e para as esferas. Seguindo a crítica marxista sobre o capitalismo, Weber 

considera que a modernidade não é reduto das liberdades individuais, embora essas 

liberdades seja o que inspira suas observações. Disso resulta o próprio pessimismo 

weberiano sobre a “rija crosta de aço” que é o capitalismo. Ao colocar como não 

racionais as crenças e os juízos de valor, Weber renega o potencial transformador dos 

agentes históricos, suas expressões sociais e suas expressões tradicionais em prol de 

uma concepção em que os sujeitos se tornam entes abstratos.  

A herança do Iluminismo sobre Weber retirou a racionalidade das justificativas 

religiosas para a ação moral. Nesses termos, a racionalidade é deslocada para os 

processos que envolvem a secularização dos juízos morais entendidos como verdadeiros 

ou falsos, sendo a religião um desses juízos morais. Porém, como afirma MacIntyre 

(2001: 114) os enunciados sobre os juízos morais sofreram transformações ao longo da 

história que não foram consideradas pela filosofia e seus herdeiros, como Weber em 

nosso caso. Tais mudanças incidem diretamente sobre as concepções de homem e de eu 

na modernidade. 



144 

 

  

Ao retirar o lugar das tradições religiosas e do pensamento teleológico, voltado 

para um conteúdo de lei universal ditada por Deus, os pensadores da época acreditaram 

na autonomia do eu, em sua libertação das formas de crença que sufocavam o homem 

em estruturas hierárquicas tradicionais. Mas a consequência dessa assertiva não foi a 

libertação do homem como tal, foi a mudança abstrata nos conceitos morais que estão 

contidos nas ações reais. Para MacIntyre: 

 

 

Os problemas da teoria moral moderna aparecem claramente como 
produto do fracasso do projeto do Iluminismo. Por um lado, o agente 
moral individual, liberto da hierarquia e da teleologia, se vê e é visto 
pelos filósofos morais como soberano em sua autoridade moral. Por 

outro lado, as regras da moralidade que foram herdadas, embora 
parcialmente transformadas, precisam de um novo status, pois estão 
privadas de seu antigo caráter teleológico e de seu ainda mais antigo 
caráter categórico como expressões de uma suprema lei divina. Se não 
é possível encontrar um novo status que torne racional o apelo a elas, 
recorrer a elas parecerá, de fato, mero instrumento do desejo e da 
vontade individuais. Por conseguinte, há uma pressão para justificá-las 

por meio da criação de uma nova teleologia, ou procurando para elas 
um novo status categórico. [...] (MACINTYRE, 2001: 115). 

 

 

A busca de justificativa secular e racional para os vínculos morais dos agentes 

sociais não teve êxito no projeto iluminista. Tanto as justificativas dadas pela corrente 

utilitarista como aquelas que fundavam a autoridade das normas morais fundamentadas 

na razão prática kantiana se mostraram fracassadas para a explicação da experiência 

moral. Ao colocarem a liberdade humana em termos da liberdade sobre a moralidade 

tradicional, o homem foi percebido como um agente moral autônomo e o emotivismo 

das explicações se instaura por meio das concepções que o entendem como simples 

sistemas valorativos fechados na escolha individual. A consequência na experiência 

moral contemporânea, para MacIntyre, é o caráter paradoxal em que nos encontramos. 

Ao mesmo tempo em que nos reconhecemos enquanto sujeitos morais autônomos nós, 

também, nos empenhamos em modos de costumes que detêm um caráter manipulador 

sobre nossas ações e nossas relações. Não podemos simplesmente compactuar com a 

ideia de um agente que, para realizar sua autonomia, não dependa, em algum grau, de 

operar com a autonomia alheia. Nossa confusão argumentativa é resultado “do esquema 

conceitual incoerente que herdamos” (MACINTYRE, 2001: 125). 



145 

 

  

Como uma crítica à filosofia analítica o autor a estende como uma hipótese 

sociológica fazendo com que o conjunto de investigações conceituais da filosofia da 

moral se encontre com o conjunto de hipóteses e descobertas empíricas da sociologia da 

moral. Nada contraditório aos escritos de Weber (2003: 83) quando observarmos que “o 

domínio do trabalho científico não tem por base as conexões “objetivas” entre as 

“coisas”, mas as conexões conceituais entre os problemas” e, mais ainda, quando o 

próprio Weber nos diz que “a realidade empírica é “cultura” para nós porque e na 

medida em que a relacionamos a ideias de valor” (idem: 92). Está posto o emotivismo 

weberiano para os agentes morais autônomos e para a própria ciência como um juízo 

valorativo, portanto, não racional assim como a religião.  

A teoria emotivista expressa por MacIntyre (2001: 189) tem em Weber seu 

expoente máximo na modernidade. A pluralidade irredutível de valores encontrados na 

contemporaneidade é a tônica weberiana que caracteriza o mundo moderno
100

. 

Entretanto, como nos desvencilhar do paradoxo que envolve o agente moral de 

MacIntyre? Como reabilitar as potências ontológicas humanas considerando as esferas 

de valor como esferas discursivas que disputam os sentidos para as realizações dos 

homens (ANSALDI, 2001)? Como compreender o homem sob as diferentes epistémês 

que não se sucederam harmonicamente na história (FOUCAULT, 2007a)? 

Corroborando sobre o caráter de contraciência expresso pela antropologia 

comparativa, do qual fala Foucault (2007a: 524), acredito que essa disciplina pode nos 

indicar o melhor caminho para nossas questões por consistir em um recurso 

metodológico original para as ciências humanas. Por colocar em duvida as próprias 

ideias de seu a priori histórico, a antropologia dissolve a noção de um conceito geral de 

homem dando possibilidades a novos rearranjos e potencialidades para que os homens 

surjam por eles mesmos a partir das relações sociais
101

. E isso evidencia-se na forma em 

que poderemos descolocar nossos problemas sobre os fenômenos, na tentativa de 

explicá-los, também, por eles mesmos, como nos sugeriu Geertz (2001). Em outras 

palavras, tratar os fenômenos como uma variável independente, não excluindo da 

análise a realidade social em que estão inseridos.  

                                                           
100

 MacIntyre (2001), não reduz seu argumento apenas ao pluralismo dos valores na modernidade, mas 

avança em direção ao aparato burocrático e administrativo das organizações.  
101

 Lembro-me, aqui, de uma provocação de Viveiros de Castro (2010: 16) ao dizer que a “antropologia 

começa (...) quando ela começa a recusar a questão ‘o que é próprio do homem?’”.  



146 

 

  

A originalidade de um olhar antropológico sobre o homem concentra-se em 

questionar as premissas que esgotam o debate em termos de verdadeiro ou falso. Não 

podemos encerrar o debate sobre a modernidade concebendo os juízos de valor apenas 

como escolhas valorativas individuais. Eles fazem parte de discursos mais amplos que 

se imbricam a temas que envolvem autoridade, poder e política, por exemplo. Além 

disso, por intermédio de um contradiscurso, podemos reformular o papel do agente 

moral autônomo e recolocá-lo em ligação com algo maior, com a própria sociedade.  

Porém, ao elencarmos a sociedade devemos nos voltar à cultura. Acreditando 

que as noções de cultura e sociedade não constituem polos dicotômicos, mas 

continuidades em uma abordagem que considera a realidade social e as relações sociais, 

seria um erro grosseiro se não nos déssemos conta de que a cultura como um conceito 

de valor tenderia, em termos weberianos, a tornar a sociedade um conceito de valor. 

Cultura e sociedade seriam conceitos valorativos não racionais. Ora, a legitimidade das 

ciências sociais estaria em cheque!  

Nesse sentido, a positividade de um racionalismo tende a observar as relações 

sociais em modelos analíticos que confluem para estratégias retóricas que correspondem 

a conjunções teóricas específicas.  E esse é o ponto central de minha crítica a Weber, as 

relações sociais foram encobertas por seu recurso argumentativo sobre a racionalidade 

do cientificismo. Mas as relações estavam presentes para os sujeitos morais, caso 

contrário, não poderíamos pensar que cultura e sociedade – termos essencialmente caros 

em todas as teorias que se debruçam a pensar a modernidade – poderiam ser ainda 

formas estruturais que propiciam a nossa vida social. Embora ele tenha dado lugar aos 

“indivíduos históricos” a história desses indivíduos se perde no esmagador processo de 

secularização da modernidade, entendido como um movimento que aloca a religião na 

esfera das relações privadas, fechadas nas subjetividades autônomas, ao mesmo tempo 

em que a ciência galga o lugar da racionalidade por excelência, desencantando o mundo 

da vida.  De acordo com Weber: 

 

 
[...] A religião pretende oferecer uma posição última em relação ao 
mundo através de uma percepção direta do “significado” do mundo. 
Não quer oferecer o conhecimento intelectual relativo ao que é ou 
deveria ser. Pretende revelar o sentido do mundo não por meio do 
intelecto, mas em virtude de um carisma da iluminação. Esse carisma, 
ao que se diz, só é transmitido aos que fazem uso da respectiva técnica 
e se libertam das substituições enganosas e errôneas, apresentadas 



147 

 

  

como conhecimento pelas impressões confusas dos sentidos e as 
abstrações vazias do intelecto. A religião acredita que elas são, na 
verdade, irrelevantes para a salvação. Libertando-se delas, o homem 
religioso prepara-se para a recepção da percepção importantíssima do 
significado do mundo e de sua própria existência. [...] (WEBER, 2010 
c: 245). 
 

 

O fato é que essa estratégia retórica de Weber repercutiu para além de sua 

sociologia da religião, ela deu forma às compreensões posteriores sobre o imbricamento 

analítico entre religião e modernidade. O ouvido não musical de Weber para as 

melodias religiosas fez com que seu argumento sobre a racionalização intelectualista 

fosse criação de uma ciência e de uma tecnologia orientada cientificamente que 

extirpariam todas as ilusões antigas para o reino transcendental da vida mística 

(WEBER: 2010a). O autor nos previne: “Cuidado, o diabo é velho; envelheci também 

para compreendê-lo” (WEBER, 2010a: 105). Seu alerta direciona-se para aqueles que 

por ventura assumissem um tom profético em suas considerações científicas. Ora, 

Weber não o entendeu tão bem como expressa, esse demônio do cientificismo controlou 

os cordões da sua vida, fazendo-o profetizar o desencantamento do mundo como um 

processo contínuo de modificação de nosso arcabouço cognitivo em favor de um 

conhecimento racional, metódico, sem lugar para a religião, sem potencialidade para a 

esfera das criatividades humanas (WEBER, 2010c). 

Talvez Simmel não tenha se rendido à sedução do velho diabo, por não 

desmerecer o ensinamento kantiano sobre o conhecimento moderno. A preocupação 

simmeliana sobre a modernidade operou no sentindo de compreender as transformações 

impostas pelo capitalismo e suas implicações originadas pelas grandes mudanças 

estruturais do mundo moderno, a saber: a urbanização, a divisão social do trabalho, a 

economia monetária e a religião.  

Para Simmel (2005) a autonomização das objetivações humanas representa a 

tragédia da cultura na modernidade. Tudo que era construído pelo homem tinha a 

função de servi-lo, mas aqui o objeto torna-se o mandatário das aspirações humanas, sua 

objetificação indica uma lógica independente da intenção original que o formulou. A 

tragédia cultural nesse contexto assume o contorno dialético onde os bens produzidos 

pelas necessidades dos homens se tornam a força que obriga estes mesmos homens a se 

manterem dentro de uma jaula de ferro, nos dizeres de Weber. O que antes era 

necessário em um fim passa a ser considerado objeto de desejo necessário ao sentimento 



148 

 

  

de pertencer a algum tipo de concepção moderna. O que ocorre, então, é o domínio das 

coisas sobre os homens, a racionalidade instrumental, weberiana, invadindo com sua 

lógica impessoal todas as esferas da vida. 

A teoria crítica de Simmel se mostra mais sofisticada em relação aos argumentos 

desenvolvidos por Max Weber. Embora confluam em certos aspectos, Simmel procurou 

deter-se aos aspectos psicológicos e microssociais que permeiam as experiências dos 

sujeitos na modernidade, concebendo sua sociologia a partir de um “meta-conceito de 

dualismo, de dualidade em interação ou de uma dialética sem síntese” 

(VANDENBERGUE, 2012: 195). Disso, sua sociologia formal congrega a cisão e o 

conflito como positividades que permitem uma reciprocidade relacional entre as 

dualidades, uma sociação formulada pela interação entre contrastes, formando, assim, 

novas possibilidades para o real (SIMMEL, 1983).  

O exame que Simmel (2005) empreende sobre o mundo moderno conclui-se em 

um processo de cisão, chamado pelo autor de “tragédia da cultura”, entre a 

personalidade subjetiva e a objetividade coisal na vida cotidiana. E aqui, o dinheiro e a 

divisão do trabalho são os principais responsáveis. A separação da personalidade cria a 

individualidade moderna e a afirmação de um self moderno. Como duas faces de uma 

moeda, a perda de sentido de mundo totalitário e a constituição da liberdade individual. 

A modernidade trouxe o fim das antigas certezas e com ela a religião chegou ao fim em 

sua antiga função de estruturar a sociedade. A religião se transforma em religiosidade, 

ela se retira para o interior da pessoa, tornando-se uma crença pessoal. O que permanece 

da religião, um processo imanente da consciência, é o anseio por totalidade. 

Quando a religião é vista como religiosidade
102

, temos o campo da experiência 

prática que unifica emoções e ações, mesmo que ainda a sensação subjetiva seja 

fundada num ser transcendente. A transformação da religião em religiosidade, para 

Simmel, acompanha o processo de desencantamento do mundo e a consequente 

elevação do sujeito, ou do Eu, permitindo o nascimento de um Deus pessoal. O sujeito 

religioso vive sua experiência religiosa sob uma forma particular, o processo religioso 

torna-se um processo subjetivo da experiência pessoal que perpassa as emoções, os 

desejos, os pensamentos e as percepções individuais. Disso, a religiosidade simmeliana 

                                                           
102

 Deve-se destacar que para Simmel (2010) a religiosidade não se refere somente à religião, entendida 

pelo autor como um elemento estruturador da ordem social. Mas a religiosidade diz respeito a um 

comportamento religioso ou a uma personalidade religiosa, tais características podem ser encontradas em 

um cientista com seu comportamento religioso frente à ciência, por exemplo.   



149 

 

  

apoia a religião no sujeito e em suas atividades e não mais na transcendência de Deus, 

por investir no caráter psicológico de possibilidade da religião (SIMMEL, 2010). 

Entretanto, ao galgar os processos psicológicos o autor se dedica a desvendar quais 

desses fatores geram formas sociológicas na modernidade. 

A sociologia de Simmel revela os recursos cognitivos de uma inversão da 

ontologia para a epistemologia das formas religiosas, por isso a dicotomia posta pela 

filosofia e pelas ciências sociais entre modernidade e religião não reduz esta última ou 

aniquila-a, mas permite uma combinação entre as categorias e a existência de outras 

para além dessas. Para o autor, 

 

 

[...] La vie religieuse recrée le monde de fond en comble. Elle 

interprète existence entière dans une tonalité particulière. Et 

ainsi, accord avec elle-même, elle ne détruit, ni ne contredit les 

visions du monde bâties à partir autres catégories. [...] 

(SIMMEL, 1964: 14). 

 

  

A perspectiva simmeliana de que a religiosidade pessoal dota novamente o 

mundo de sentido, coloca esse próprio mundo como uma expressão da alma individual, 

nos permitindo dizer que Simmel reencanta o mundo desencantado de Weber (2004). 

Mesmo Simmel (2005) afirmando que o mundo atual é um mundo sem sentido, ele 

afirma a religiosidade como expressão da alma que unifica o mundo e que congrega 

uma sociação entre subjetividades que dotam novamente o sentido de suas existências. 

Desse modo, sua abordagem sobre a individualidade social não neutraliza o sujeito em 

termos de um individualismo que desconsidera a subjetividade e a sua historicidade na 

constituição das relações estabelecidas entre os sujeitos morais. 

Entretanto, a memória histórica dos sujeitos, e dos sujeitos religiosos, é como 

que eliminada no discurso weberiano. Isso resulta em retirar dos homens o sentido de 

suas existências, em retirar-lhes seus papéis dentro da sociedade, desvencilhando, por 

fim, suas ações e suas relações sociais de uma moral que constitui suas identidades. A 

princípio essa crítica pode aparecer controversa se pensarmos que para Weber a 

identidade liga-se ao papel desempenhado pelo sujeito na estrutura social, mas se torna 

pertinente quando nos indagamos sobre o lugar relacional dos homens, portanto o lugar 

de suas relações sociais.  A modernidade confluindo para uma só direção não dispõe 



150 

 

  

apenas um mesmo resultado para esse processo, mas elenca os sujeitos numa falsa 

síntese identitária.  Sobre esse ponto, a antropologia como uma contraciência tem muito 

a nos dizer, como expressou Lévi-Strauss: 

 
 

 […] En dépit de leur éloignement dans l’espace et de leurs contenus 
culturels profondément hétérogègens, aucune des societies constituent 
un échantillon fortuity ne semble tenir pour acquise une identité 
substantielle: elles la morcellent en une multitude d’éléments dont, 
pour chaque culture bien qu’en termes différents, la synthèse pose un 
problème (LÉVI-STRAUSS, 2010a: 11). 
 

 

 Sob o olhar antropológico comparativo, as concepções que tomam as identidades 

confluindo para um mesmo significado são tidas como errôneas. Isso porque os juízos 

de valor e as formas morais são unidos às normas e preceitos que envolvem o mundo da 

vida. Somente dentro de uma estrutura normativa os homens são capazes de criar 

finalidades. O cotidiano vivido difere daquele “capturado” pelas analises emotivistas 

que desassociam os indivíduos históricos de seus contextos sociais mais amplos, nesse 

sentido as noções de homem e de eu se tornam uma ilusão da modernidade que 

devaneia sobre a universalidade das liberdades de escolhas abjugadas de toda 

particularidade (MACINTYRE, 2001: 218). Além disso, a forma narrativa emotivista 

desconsidera o passado vivido dos agentes para falar a partir de seu presente. 

 No campo das virtudes, em que um bom cidadão conflui com um homem bom, 

o engano da hermenêutica weberiana se mostra ainda mais evidente. Sua concepção dos 

sujeitos morais autônomos não permite a reconciliação com uma ordem moral originária 

de uma série histórica, de uma tradição. Aqui não se trata da impossibilidade 

metodológica de descrever a realidade social tal como ela é, o problema reside em 

diferenças epistemológicas. Gadamer (2011) resume a necessidade de uma consciência 

histórica: 

 

 
[...] uma consciência formada hermeneuticamente terá de incluir 
também a consciência histórica. Ela tomará consciência dos próprios 
preconceitos que guiam a compreensão para que a tradição se 
destaque e ganhe validade como uma opinião distinta. É claro que 
destacar um preconceito implica suspender sua validez. Pois, na 
medida em que um preconceito nos determina, não o conhecemos nem 

o pensamos como um juízo. Como poderia então ser colocado em 
evidência? Enquanto está em jogo, é impossível fazer com que um 



151 

 

  

preconceito salte aos olhos; para isso é preciso de certo modo 
provocá-lo. Isso que pode provocá-lo é precisamente o encontro com a 
tradição, pois o que incita a compreender deve ter-se feito valer já, de 
algum modo, em sua própria alteridade. [...] a compreensão começa 
onde algo nos interpela. Esta é a condição hermenêutica suprema. 
Sabemos agora o que isso exige: suspender por completo os próprios 
preconceitos. Mas, do ponto de vista lógico, a suspensão de todo 

juízo, e a fortiori de todo preconceito, tem a estrutura da pergunta 
(GADAMER, 2011: 396-397).  

  

 

O jogo de linguagem do cientificismo emotivista encobre o grande mal-

entendido em torno dos discursos sobre religião e ciência, sobre crença e razão. Ao 

deslocar o debate sobre a modernidade para a secularização como sua força motriz, o 

processo de desencantamento do mundo ganha força nos debates acríticos sobre os 

sujeitos históricos. Religião e ciência são linguagens que partem de um arcabouço 

conceitual, experiencial e histórico que não chegam a um consenso prático sobre os seus 

lugares nas consciências humanas e no mundo da vida. Ambas constituem uma 

diferença de premissas que reflete em suas formas narrativas. E a ciência, toma-se como 

uma verdade que se estende sobre os sentimentos e ações dos homens. Mero erro 

weberiano ao considerar que a racionalização intelectualista seria o grande gargalo para 

onde correriam as possibilidades não mais realizáveis das diferentes culturas. 

 De uma epistémê a secularização se tornou um paradigma, um monismo 

epistemológico que encerra a história não como experiência ontológica, mas como uma 

história a ser apenas decifrada pelo investigador. Para Gadamer (2011: 23), a questão 

metodológica que concentra a experiência real opera onde “o ser que se pode 

compreender é a linguagem”. A honestidade de um pensamento considera a história e a 

tradição como fontes de verdades que se traduzem em formas de consciências morais e 

éticas conhecidas mediante uma atenção às relações dialogais com a alteridade. Assim, 

a linguagem é o meio pelo qual as experiências se tornam públicas porque a própria 

linguagem o é, sendo ela, também, transformadora das compreensões. Reformulando a 

problemática alemã da racionalização, embora não desconsiderando as origens distintas 

de pensamento, pode-se sugerir que Gadamer reatualiza Durkheim para elaborar uma 



152 

 

  

hermenêutica em que ação teleológica liga-se à atividade comunicativa, numa espécie 

de solidariedade compreensiva entre os sujeitos morais
103

. 

Retomando o papel do mito e da razão, Gadamer (1997) questiona o 

desencantamento do mundo como um projeto universalista e coloca-o como um 

acontecimento histórico entrelaçado às esferas sociais:  

 

 
El paso del mito al logos, el desencantamiento de la realidad, seria la 
dirección única de la historia sólo si la razón desencantada fuese 
dueña de si misma y se realizara en una absoluta posesión de sí. Pero 
lo que vemos es la dependencia efectiva de la razón del poder 
económico, social, estatal. La idea de una razón absoluta es una 
ilusión. La razón sólo es en cuanto que es real e histórica. A nuestro 

pensamiento le cuesta reconocer esto (GADAMER, 1997: 20). 
 

 

A chave analítica do autor concentra-se na crítica à racionalidade científica 

atribuir ao mito o juízo de uma não verdade por este não ser passível de verificação pela 

ciência. Tal crítica resulta na acepção do mito como uma linguagem geradora de 

credibilidade, diferente de uma linguagem positivista embasada em um discurso de 

veracidade. Disso estende-se a concepção cientificista quanto à religião.  

Do exposto podemos inferir a incomensurabilidade do discurso da ciência sobre 

a religião quando o tomamos sobre a perspectiva dos sujeitos religiosos e de uma 

hermenêutica preocupada com seus lugares históricos. Não se trata, aqui, de um 

relativismo acrítico que toma as diversas formas culturais como barreiras 

compreensivas, pelo contrário. Trata-se de não classificarmos a experiência alheia da 

realidade como crença, trata-se de olhar para a religião não como um objeto, mas a 

partir dela mesma, como uma experiência transformadora que se realiza naquele que a 

experimenta. O que está em jogo são as ideias de crença para a religião e verdade para a 

ciência. Se nossas verdades surgem de nossas experiências podemos também inferir que 

as experiências alheias produzem verdades que nomeamos como crença. Assim, é 

necessário que repensemos o conceito de crença como experiência que produz verdades 

(GOLDMAN, 2003).   

                                                           
103

 Gadamer (2011, p. 280) não se limita a problematizar os efeitos iluministas da teoria social alemã 

sobre a racionalidade, mas estende seu argumento para a inversão do romantismo que desconsidera a 

razão e valoriza a tradição, entretanto sob um sentido historicista. Para o autor, ambas são atitudes 

amparadas pela pretensão do esclarecimento (Aufklärung) kantiano. 



153 

 

  

Ao pensarmos sobre os lugares a priori dados à razão e à religião é possível 

percebermos a necessidade de desviarmos nosso olhar para outras possibilidades que 

não esgotem o debate em uma suposição entre verdade e crença ou simples polos 

dicotômicos de compreensão e investigação. Comecemos pela ideia de Deus enquanto 

um não objeto de cognição, mas uma liberdade spinoziana da realização plena de uma 

potência, um devir infinito (ANSALDI, 2001), uma certeza para o religioso. Isso nos 

encaminha ao campo da fé, uma confiança que se expressa por atos performativos 

exercidos pelos sujeitos morais, uma espécie de alegoria que encontra uma narrativa no 

próprio ser, uma narrativa que se dispõe a dizer para o outro o que é impossível ser dito 

apenas em palavras
104

. Como um texto ou uma obra de arte, o sujeito moral religioso é 

um dispositivo de expressão retórica que fala, a partir de si mesmo, sobre o que 

diretamente é impossível conhecer. Entretanto, o sentimento abstrato do qual a fé é a 

manifestação de uma espécie de lealdade não é percebido pelo racionalismo científico 

que busca evidências em forma de objetos de cognição
105

.   

Como uma certeza, a fé pode ser questionada pela ciência que conclui sobre sua 

falsidade ou, em outros termos, a ciência pode concordar sobre a lógica de 

conhecimento das condições de vida de um religioso, por exemplo, mas, por meio dela, 

                                                           
104

 Ao lançar mão da noção de fé me distancio da crítica de Geertz (2001) que compreende o argumento 

sobre a fé como um caminho não produtivo para o debate entre religião e ciência. Na sua proposta de 

retomar a religião por ela mesma na investigação científica, a concepção de fé esvazia o debate por 

colocar a religião em um sentido abstrato que não pode ser explicado a partir das experiências objetivas 

dos sujeitos, o que não é o caso em minha abordagem.  
105

 Gadamer (2011: 398-399), a partir de uma crítica à Weber efetuada por Wolfgang Schluchter (Max 

Weber’s Vision of History, edited by Guenther Roth and W. Schluchter, 11-64. Berkeley and Los 

Angeles: University of California Press), toca nas ideias de Deus e das relações pessoais vislumbradas 

sob o olhar generalizante da ética protestante: “Weber certamente supõe que a “objetivação” no sentido 

da objetificação estratégica das relações interpessoais seja o único caminho possível para uma dissolução 

racional de relações vitais internalizadas pela tradição e regradas de maneira convencional. Schluchter 

tem essa mesma visão e prossegue da seguinte maneira (...): a ética do protestantismo ascético “não só 

coloca a relação do indivíduo com Deus acima de suas relações com as demais pessoas, como fazem 

todas as correntes religiosas salvíficas cristãs que se mostrem consequentes; ela também atribui a essas 

relações um novo significado, que consiste no abandono da intepretação pautada por conceitos pietistas. 

Com isso, ela motiva a que se objetivem primeiro as relações religiosas e a seguir as relações inter-
humanas extrarreligiosas. Diante disso, é preciso ter presente que noções jurídicas e morais pós-

tradicionais, tão logo se imponham no plano das ordenações legitimas, tornam-se inconciliáveis per se 

com  as bases tradicionais de relações de vida substanciais cuja orientação seja pietista. Em princípio, o 

curso do tradicionalismo também poderia ter sido interrompido sem o desmembramento de um sistema de 

ações eticamente neutralizado. O racionalismo ético, pelo que vimos, acarreta uma concepção formal de 

mundo como conjunto de relações interpessoais regradas de maneira legítima, em que o indivíduo que 

age de maneira autônoma pode firmar-se moralmente. Essa objetivação que rebaixa todas as normas 

herdadas da tradição a meras convenções destrói de saída o fundamento legitimador da piedade [Pietät]. 

Para tanto, não se necessita de uma objetivação especial (e de fato indispensável à dinâmica econômica 

capitalista, do ponto de vista funcional) que possibilite a segmentação de um campo juridicamente 

organizado e destinado ao agir estratégico”.  



154 

 

  

é possível demonstrar que todas as coisas podem ser dominadas pelo cálculo (WEBER, 

2010a: 97). Porém, se voltarmos à Foucault (2007a) as diferentes epistémês que compõe 

o pensamento moderno sofreram grandes rupturas de conhecimento entre elas, muito do 

que se acreditava ser verdadeiro e racional no Renascimento fora questionado em 

períodos posteriores. A racionalidade não é apenas uma questão de conhecimento, ou fé, 

mas uma questão de plausibilidade
106

. 

Merleau-Ponty (2006: 81), revisitando Schelling e Hegel, diz que “sob as 

roupagens da Razão, esconde-se um exercício do arbitrário” e continua “uma 

consciência poética reconhece que não possui totalmente o seu objeto, que só o pode 

compreender mediante uma verdadeira criação, e que ela cria a claridade, por uma 

operação não dedutiva, mas criadora”. Uma inspiração kantiana sobre a famosa frase 

“pensamentos sem conteúdos são vazios; intuições sem conceitos são cegas”. Ora, a 

inspiração poética também circunscreve o sentido da razão, como circunscreve o sentido 

da religião. Experiência e razão andam juntas. 

Sob outra abordagem, para Eagleton (2011: 112) a fé “é um conjunto de 

compromissos”. Ainda de acordo com o autor: 

 

 
[...] O conhecimento é vislumbrado por meio do engajamento ativo, e 
o engajamento ativo implica fé. A crença motiva a ação, sem dúvida, 

mas também existe um sentido em que as crenças são definidas pelo 
que se faz. Ademais, porque primariamente passamos a ver o 
conhecimento no modelo de conhecer coisas e não pessoas, deixamos 
de perceber outra forma em que fé e conhecimento se acham 
entrelaçados. [...] A inteligibilidade aqui se encontra intimamente 
ligada à disponibilidade, que é uma noção moral. Esse é um dos vários 
sentidos em que conhecimento e virtude andam juntos (EAGLETON, 
2011: 113). 

 
 
 

A fé é uma experiência de transformação porque a fé motiva a ação. Ao mesmo 

tempo em que é uma transformação interior e subjetiva (CAMPOS, 1995), é um 

sentimento e uma forma de conhecimento encarnada em ato no mundo da vida. É um 

equívoco buscarmos a fé, e a religião, como um objeto que está à disposição de nosso 

olhar, nossa possibilidade de conhecê-la está no âmbito de uma verdade experiencial 

que transforma aquele que a experimenta.  O sentido incorporado aos atos de fé, à ação 

                                                           
106

 Como exemplo, pode-se citar o estruturalismo francês e seu conceito de inconsciente.   



155 

 

  

social, é objetivado nas manifestações públicas dos sujeitos morais. A produção 

científica que produz a crença na crença é um erro categorial por não considerar o limite 

de uma abordagem que estabelece a fé como um fenômeno de consciência. Ciência e 

religião são modos de vida que justificam e potencializam as ações e as relações entre 

os sujeitos.  

Aproximando o que disse Eagleton (2011) – sobre a inteligibilidade entre modos 

em que estão entrelaçados fé e razão a partir de uma disponibilidade ligada a uma noção 

moral – do que foi expresso pela hermenêutica de Gadamer (2011), podemos combinar 

criativamente a disposição de uma consciência histórica dos sujeitos morais religiosos. 

A linguagem é o que possibilita e limita a nossa compreensão para Gadamer (2011), 

sendo a própria linguagem o que torna possível o mundo tal qual o conhecemos e 

concebemos
107

. Nesses termos, o diálogo que deve prevalecer na investigação entre 

ciência e religião, entre desencantamento do mundo e (re)encantamento do mundo, é um 

diálogo que procura a tradição como uma forma de mediação para a compreensão sobre 

o sujeito moral. A inteligibilidade exige a “estrutura da pergunta”, gadameriana, em que 

ao indagar o outro, devemos estar disponíveis à sua resposta.  

 Assim, chegamos a um ponto em que a crítica aristotélica de MacIntyre (2001) à 

contemporaneidade pode ser repensada na arena específica do debate entre razão e 

religião. Embora Gadamer e MacIntyre pertençam a escolas distintas de pensamento, 

ambos impõem, como condição necessária à racionalidade, a autoridade da tradição. 

Não uma tradição que deva ser perseguida historicamente, tendo em sua origem o 

pensamento mítico, mas uma tradição pertencente à história efeitual que compõe uma 

linguagem de entendimento sobre o mundo e sobre a ação presente (GADAMER, 2011: 

18). Seus argumentos problematizam as concepções de grande parte da filosofia moral, 

da sociologia da moral e o direito moderno que se amparam na noção liberal de razão, 

tendo em Weber um de seus principais expoentes.  

Seguindo as premissas dos autores, as diferenças epistemológicas que emperram 

o consenso nas discussões atuais são recriadas para uma tentativa consensual da noção 

de bem comum mediante o encontro com a tradição. A partir de uma espécie de 

etnografia mútua, o espaço das razões e das justificações pode ser estabelecido como 

                                                           
107

 Para Gadamer (2011: 31) o fenômeno compreensivo da hermenêutica é uma experiência de verdade. 

Isso porque, a hermenêutica supõe a ideia de uma tradição ligada ao mundo da vida, e o aspecto crucial 

do mundo da vida é sua transcendentalidade diante de nós. Nós não o teorizamos, nós existimos dentro de 

uma linguagem na qual pensamos e agimos. 



156 

 

  

uma criatividade que não julga os juízos morais como juízos valorativos. Tal recurso 

reverbera em agentes morais situados em seus contextos e nos permite, enquanto 

pesquisadores, percebermos que a noção de sociedade se constrói sobre zonas de 

ambiguidades contínuas que têm a potencialidade de fundir-se numa “fusão de 

horizontes” em que a compreensão não é completa ou total, devido ao efeito da tradição, 

mas que isso não a torna um entendimento falso sobre a realidade social (GADAMER, 

2011). Como uma unidade, razão e tradição devem ser buscadas num processo 

dialógico.  

Diante do exposto, chegamos ao ponto em que as perguntas elencadas – sobre 

como resolver o paradoxo que envolve o agente moral de MacIntyre, sobre como 

reabilitar as potências ontológicas humanas considerando as esferas de valor como 

esferas discursivas que disputam os sentidos para as realizações dos homens e, por fim, 

como compreender o homem sob as diferentes epistémês que não se sucederam 

harmonicamente na história – podem ser respondidas.  

 A tradição assume a forma de uma estrutura antropológica “contracientífica” 

que permite perceber, a partir da alteridade, a potencialidade das racionalidades que nos 

propiciam novas criatividades sobre os sujeitos morais e o que com eles poderemos 

repensar.  Mas percebamos que a tradição da qual fala Gadamer e MacIntyre é bem 

diversa da tradição esboçada por Weber. Para o último, a tradição se fecha por 

intermédio do conceito metodológico de tipo ideal que não expressa à realidade social, 

mas a confronta empiricamente (WEBER, 2010a) e mais, ainda, a tradição assume uma 

das tipologias da forma social de dominação (WEBER, 2001). Enquanto que para os 

dois primeiros autores, a tradição não pode ser expressa por um recurso metodológico, 

mas como um modo de ser constituinte dos sujeitos, daí a possibilidade para outras 

racionalidades. 

Nesse amplo debate, o paradigma da secularização pode ser repensando como 

uma racionalidade que disputa o sentido do mundo com outras racionalidades por meio 

de um diálogo entre sujeitos morais. Não desmerecendo o lugar da secularização no 

pensamento ocidental ou considerando seu debate ultrapassado, seja pela 

impossibilidade de se conceber o mundo da vida alheio à religião, seja pelas 

considerações intelectuais sobre os limites do paradigma, é profícuo pensarmos a 

secularização a partir de outras possibilidades oriundas do campo empírico.  



157 

 

  

Seguindo o pensamento aristotélico de MacIntyre (2001), a pólis como o lugar 

da realização plena da potência humana em busca do bem comum e, portanto, o espaço 

em que as virtudes são fundamentais para a constituição das formas comunitárias, é 

concebida, em termos contemporâneos, pelo espaço público. Entretanto, a ideia de uma 

comunidade política promovida pela ideia de homem bom é alheia ao mundo 

individualista liberal moderno. A contemporaneidade é marcada por conflitos que a 

teoria de Aristóteles não reconheceu como uma fonte de aprendizado, mas como um 

mal que pode e deve ser extirpado. O conflito deve ser invertido para que possamos 

assumir uma atitude de positividade frente a ele, como foi sugerido por MacIntyre ao 

citar o convite formulado por John Anderson, “não perguntar a respeito de uma 

instituição social: ‘A que fim ou propósito ela serve?, mas, pelo contrário, ‘De que 

conflitos ela é palco?’” (Passmore, 1962, apud MacIntyre, 2001: 278). 

A modernidade mostra-se como uma grande propulsora dos mecanismos de 

secularização, ao proporcionar a disseminação de fenômenos religiosos e crenças, essas 

sendo estritamente religiosas ou não (HERVIEU-LÉGER, 2008). O que pode parecer 

controverso é a própria secularização ser o motor dessa disseminação, entretanto esse 

conceito origina-se a partir de uma linguagem eminentemente cristã. Foi a Igreja 

Católica que primeiro se serviu do termo para delimitar os dois mundos presentes na 

constituição de sua teologia, 

 
 

[…] the religious-spiritual-sacred world of salvation and the secular-
temporal-profane world. […] 

In its original theological meaning, to secularize meant to 
"make worldly", to convert religious persons or things into secular 
ones, as when a religious person abandoned the monastic rule to live 
in the saeculum or when monastic property was secularized following 
the Protestant Reformation. This is the original Christian theological 

meaning of the term "secularization" that may serve, however, as the 
basic metaphor of the historical process of Western  secularization. In 
fact, the historical process of secularization needs to be understood as 
a particular reaction to the structuring dualism of medieval 
Christendom, as an attempt to bridge, eliminate, or transcend the 
dualism between the religious and the secular world. In this respect, 
the very existence of the binary system of classification served to 
determine the dynamics of the process of secularization. […] 

(CASANOVA, 2011: 56).  
 

 



158 

 

  

Casanova (2011: 54), ao observar a modernidade e nosso momento atual, realiza 

distinções analíticas entre os termos secular, secularização e secularismo. Para o autor, 

há uma confusão no emprego das terminologias que, apesar de serem semelhantes, são 

utilizadas de distintas maneiras nas elucidações e contextos acadêmico-disciplinares, 

sociopolítico e cultural. Como uma categoria epistêmica moderna emerge o conceito 

secular, como uma conceituação analítica dos processos históricos ocorridos na 

modernidade o termo secularização é comumente empregado e, por fim, o secularismo 

toma a forma de visão de mundo.  

Com seu significado cristão, a secularização serviu de metáfora para todas as 

narrativas sobre a modernidade secular, narrativas que compreendem nossa realidade 

social desvinculada da religião e suas formas religiosas. Porém as diferenciações, 

expressas acima, indicam que há três fenômenos, a partir dos três termos, que nem 

sempre se confluem. Sob a categoria analítica de secular, Casanova coloca que a 

realidade social cada vez mais é percebida como desprovida da presença religiosa, tal 

atitude epistêmica é caracterizada criticamente, por Charles Taylor, como “teorias de 

subtração”. Ao passo que o conceito de secularização tem sido utilizado como uma 

grande e única chave analítica nas investigações, empírico-históricas, sobre as 

transformações pelas quais passam as sociedades ocidentais. Porém, Casanova, ao 

elencar Talal Asad em sua argumentação, indica a inversão do caráter ideológico que o 

conceito de secularização foi alvo, deixando de ser uma ideia que faz transcender o 

dualismo entre o mundo religioso e o mundo secular, para representar um único e geral 

processo etnocêntrico de desenvolvimento humano. Já o conceito de secularismo 

expressa visões de mundo aliadas às doutrinas políticas (CASANOVA, 2011). 

Do embate entre perspectivas sobre a questão da racionalidade moderna à 

confusa utilização dos conceitos expressos por Casanova, fica demonstrado o quão 

nosso instrumental analítico separou-se das percepções práticas do mundo da vida. As 

análises feitas sobre os sujeitos morais criaram uma ruptura entre a esfera transcendente 

e a esfera imanente que compõe juntas o arsenal cognitivo que possibilita o sentido da 

vida e potencializa o espaço de agência dos sujeitos ao operarem sobre o mundo. O erro 

cientificista foi relegar o transcendente como estritamente transcendente e por isso criar 

de antemão uma dicotomia em relação ao imanente. Entretanto, essa é uma dicotomia 

imposta sob um discurso de objetividade científica que não contempla o transcendente 



159 

 

  

em intimo diálogo com o imanente, não sendo possível a separação porque, nós, sujeitos 

morais, não a fazemos quando significamos e resignificamos o mundo. 

Ao olhar para a contemporaneidade e seus dissensos, do qual tanto o espaço 

público do mundo da vida e a esfera pública da política são palcos, Charles Taylor se 

debruça sobre a racionalidade do secularismo como um fenômeno de consciência 

moderno e, por isso, legítimo de ser debatido enquanto um dilema moral. O autor 

resume bem a amplitude conceitual ao sugerir que a secularização é uma problemática 

que surge pela mediação de espaços compartilhados entre os sujeitos e não como uma 

política de Estado que rompe com a religião, uma forma simplista de conceber a 

laicidade em tempos modernos (TAYLOR, 2011)
108

. Em outra chave crítica, a 

secularização confunde o desencantamento do mundo com o declínio da religião, 

acreditando que os dilemas morais, dos quais os anseios humanos são expressão,  

caracterizam-se por meros desejos de respostas objetivas a problemas objetivos e não 

como vivências conjugadas a projetos morais e éticos que possibilitam a busca pela 

realização do desejo de plenitude dos sujeitos (TAYLOR, 2010b).  

Sua pertença no pensamento comunitarista
109

 eleva o debate sobre a esfera 

pública permeada por diferenciações que devem ser potencializadas para o 

vislumbramento dos sujeitos e não sua neutralização efetuada por meio de uma 

homogeneidade das identidades. Os contextos democráticos são definidos em termos da 

diversidade de perspectivas que organizam os princípios políticos como, direitos 

humanos, igualdade, Estado de Direito e o próprio regime democrático. Para Taylor, o 

modelo correto de secularismo que devemos seguir não se expressa em torno do debate 

entre religião e política ou desencantamento do mundo, mas  

 

                                                           
108

 Retomando os primórdios da Constituição norte americana, em que Estado e Igreja foram separados, 

Taylor mostra que o termo secular não era mencionado naquele momento porque a religião cristã era a 

religião dominante e, assim, poder-se-ia invocar os princípios cristãos nas interpretações das leis. 

Entretanto, o momento contemporâneo exige que o governo promova e incentive a cidadania mediante 
um consenso entre a diversidade de concepções de valor (TAYLOR, 2011). Embora o autor trate 

especificamente dos Estados Unidos, podemos encontrar um ponto de apoio para o caso brasileiro, 

principalmente se verificarmos a formação de nossa nação sob a perspectiva cristã, em especial o 

catolicismo, e as constantes perseguições sofridas pelas religiões que eram tratadas como seitas e/ou 

baixo espiritismo quando não assumiam a postura cristã constituinte do Estado e por este legitimada 

(GIUMBELLI, 2002a; 2003; 2008). 
109

 Embora o autor não se classifique enquanto tal, os estudiosos sobre o debate envolvendo teorias 

procedimentalistas e comunitaristas se referem a Charles Taylor como pertencente a essa última corrente. 

Isso porque seu pensamento envolve questões críticas relacionadas à forma individualista de alocar os 

problemas relevantes ao liberalismo, o que pode ser vislumbrado em uma entrevista concedida pelo autor 

para a revista The Utopian (TAYLOR, 2010a).  



160 

 

  

 
Indeed, the point of state neutrality is precisely to avoid favoring or 

disfavoring not just religious positions but any basic position, 
religious or nonreligious. We can’t favor Christianity over Islam, but 
also religion over against nonbelief in religion or vice versa 
(TAYLOR, 2011: 37). 

 

 

Desse modo, a secularização, sob um viés humanista, é reformulada pelas 

necessidades atuais de combinar a diversidade para além da particularidade de crenças e 

práticas religiosas, alcançando outros valores que compõe as esferas de sentido dos 

cidadãos. Entretanto, quando vislumbramos a religião nos discursos dos religiosos ela 

está para além de uma simples combinação de práticas, ela é um fator que congrega 

todo o sentido da vida para o sujeito, assim como outras esferas da vida podem atribuir 

o valor de plenitude na contemporaneidade.  

Simmel (1983), em sua teoria sociológica sobre o conflito, redimensiona esse 

conceito como uma categoria crítica de análise, nos mostrando a positividade de 

momentos em que o jogo entre dualidades dá lugar ao surgimento de novas 

configurações na realidade social, fazendo emergir outras possibilidades interpretativas 

sobre o social. Sua abordagem, enfatizada nas formas e conteúdos de sociação,  inspira-

nos a inverter nossas premissas intelectuais/científicas sobre o conceito de secularização 

e a nos posicionarmos como sujeitos autocríticos. Nesses termos, a secularização, tal 

qual trabalhada pela academia pode estar em conflito com a secularização requerida 

pelos sujeitos morais no mundo da vida. Seria uma pretensão inocente acharmos que 

nossas abordagens conceituais não estão disponíveis, teórica e cognitivamente, para 

aqueles que a priori estão alheios ao contexto de nossas pesquisas. 

Ao nos perguntarmos sobre que conflitos a religião, hoje, é palco, como nos 

apresentou MacIntyre (2001) retomando John Anderson, estamos possibilitados a 

perceber que o secularismo do qual o Estado moderno deve ser promotor não se reduz a 

questões de uma laicidade para a tolerância e ao respeito religioso, mas para a 

formulação de consenso entre diversidades fomentadoras de sentido para a vida e para a 

realização das potencialidades morais dos sujeitos. Entretanto, se unirmos a sugestão 

expressa por MacIntyre à perspectiva simmeliana de conflito e a inversão a que 

podemos pensar por meio de sua abordagem, estamos aptos a ir além do que foi 

expresso por Charles Taylor (2010b; 2011).  



161 

 

  

A cisão com o mundo da tradição é a marca da modernidade, um discurso que 

legitima a autonomia dos sujeitos morais, ponto concordante entre os vários críticos 

aqui expostos. Campos e Gusmão (2011: 71), ao aproximarem criativamente Charles 

Taylor e Danièle Hervieu-Léger, percebem que, para além da crítica quanto ao 

reducionismo do conceito de secularização, há na conjunção dos autores uma ideia em 

que “o mundo moderno não é caracterizado pela ausência de religião, mas pelas 

dinâmicas de movimento, mobilidade e dispersão que marcam as inúmeras opções que 

surgem nesta paisagem religiosa de início de século”. Isso nos leva a afirmação de 

Hervieu-Léger (2008) sobre a autonomia do sujeito moral estar fundada, na 

contemporaneidade, em sua liberdade de escolha e elaboração dos valores que  lhe 

possibilita dar sentido para a sua vida. Da combinação teórica efetuada por Campos e 

Gusmão (2011) é sugestivo repensarmos as nossas próprias práticas enquanto analistas 

da realidade social, em especial quando observarmos o lugar da religião em nosso 

momento atual.  

 

 

Cabe ao analista [...] estar atento às relações entre as dinâmicas 
internas do crer, que correspondem ao desenvolvimento da 
experiência individual, o papel das interferências externas e os fatores 
ligados ao ambiente móvel no qual o processo de transmissão de uma 

identidade religiosa ocorre. É no exame destas relações, tendo o 
indivíduo como ponto de partida, e reconhecendo a dimensão de 
mobilidade da religiosidade contemporânea, que as análises sobre a 
presença da religião nas sociedades modernas fornecerão subsídios 
importantes para a teoria social deste início de século (CAMPOS e 
GUSMÃO, 2011: 79).  
 

 

Apropriando-me das considerações acima propostas, sobre o indivíduo como 

ponto de partida para a análise da presença da religião nas sociedades modernas, e da 

junção efetuada entre Taylor e Hervieu-Léger, proponho, ainda, o arranjo com 

Casanova e sua argumentação sobre nosso instrumental analítico ter se separado das 

percepções práticas do mundo da vida. O acordo entre todas essas perspectivas aliadas 

ao papel crucial da tradição, elencadas por MacIntyre e Gadamer, nos permite 

reformular o conceito de secularização a partir de uma linguagem marcada pelo 

encontro entre possibilidades mediante as práticas dos sujeitos religiosos.  



162 

 

  

Seguindo a linha do pensamento atual habermasiano, a esfera pública depara-se 

com sociedades pós-seculares
110

 e não mais seculares. Isto implica que a religião retoma 

seu posto, legítimo, nas análises empíricas sobre o espaço público, não só porque os 

argumentos religiosos e a pluralidade religiosa estão presentes na esfera pública, mas 

porque a religião é um componente linguístico que compõe a modernidade 

(HABERMAS, 2006). Entendendo-se esses argumentos a partir de uma linguagem 

política motivada por escolhas e valores religiosos que o Estado Democrático de Direito 

deve considerar. Tal assertiva indica que, para o caso da religião, a laicidade é um dos 

princípios fundamentais dos Estados modernos que em suas Constituições colocam a 

liberdade religiosa como um direito negativo de qualquer cidadão. Habermas, ao 

postular com sucesso o atual estado da modernidade, coloca o “racionalismo ocidental” 

de Weber sob crítica, “como um caminho que foge à normalidade” (HABERMAS, 

2007:131).  

A secularização não é apenas um conceito que deve ser repensado em termos de 

contextos democráticos que são definidos por pluralidades de horizontes que organizam 

os princípios políticos, mas a secularização é um conceito acionado fora do campo dos 

estudos acadêmicos, é um conceito acionado pelas diversas formas de existência. Em 

outras palavras, os sujeitos de nossa realidade empírica estão argumentando sobre seus 

lugares existenciais, sobre suas identidades e seus direitos a partir do conceito de 

secularização, que pode não ter o mesmo aparato cognitivo que os teóricos tendem a 

conceber. Isso porque, a necessidade expressa por Taylor (2010b; 2011) parte de um 

olhar sobre a secularização como um fenômeno de consciência que opera a partir dos 

espaços compartilhados, mas um fenômeno ainda restrito ao intelectualismo e as 

deliberações do Estado secular. 

Desse modo, a própria pluralidade de formas existenciais, marca da 

modernidade, nos leva a pensar em uma reformulação que congregue e aprofunde o 

debate em torno das concepções de laicidade e do Estado secular na tentativa de 

aprimorar o instrumental analítico sobre a realidade social. Mas, em especial, nos leva a 

uma direção ainda mais produtiva em que os sujeitos morais são vistos agora como 

sujeitos situados no mundo da vida e sujeitos capazes de participar da experiência do 

diálogo, experiência em que buscamos ultrapassar os limites de nossas vivências 

                                                           
110

 O conceito de sociedade pós-secular será mais bem problematizado no próximo capítulo a partir das 

várias pesquisas e abordagens que priorizam as diferentes trajetórias históricas dos sujeitos morais em 

cada contexto de análise.   



163 

 

  

individuais para tentar expressá-las como experiências relevantes no que diz respeito à 

compreensão sobre o mundo. Disso, o próprio conceito de secularização tende a ser 

repensado a partir dos indivíduos, suas atuações e articulações, como cidadãos na 

ordenação e constituição de uma esfera pública que não descaracterize a particularidade 

de suas pluralidades. 

 

4.2 De Weber à crítica sobre a Modernidade – uma breve passagem pelas 

abordagens brasileiras 

 

 Os cientistas sociais brasileiros sempre pautaram suas agendas de pesquisa sobre 

a religião em clássicas dicotomias expressas desde o pensamento weberiano. Privado e 

público, religião e secularização, tradição e modernidade, transcendente e imanente, 

subjetividade e objetividade, são os antagonismos mais comumente trabalhados por 

nossos intelectuais. Como conjuntos de opostos, essas dicotomias tenderam a dividir as 

percepções sobre o lugar da religião no Brasil e a elevar o debate entre os próprios 

cientistas sociais da religião
111

. De instrumentos analíticos sobre a realidade empírica, 

as dicotomias foram postas como marco divisor entre abordagens teóricas.  

Os pesquisadores do campo da religião tenderam a incorporar, em suas análises, 

a categoria de modernidade a partir da confluência com o espaço público brasileiro em 

meados da década de 1980.  Motta (2000a), em uma interessante observação sobre o 

conceito de moderno, nos diz que tal conceito e seus derivativos eram considerados 

politicamente incorretos nas universidades brasileiras por representar uma ideia de que 

nosso atraso econômico, social e político, em relação aos países desenvolvidos, era fruto 

da persistência de uma sociedade tradicional. Os intelectuais da época lutavam por 

inverter essa assertiva ao dizerem que o Brasil consistia no resultado da exploração 

colonialista que possibilitou a acumulação de capital por parte das nações imperialistas. 

Daí a rejeição de qualquer conceitualização a partir do termo “moderno” e de qualquer 

teoria que se amparasse em uma interpretação sobre a modernidade, como a teoria 

                                                           
111

 Refiro-me aqui, em especial, ao debate travado entre Pierucci (1997a; 1997b; 1999; 2002a; 2002b; 

2006a; 2006b) e Camurça (2000; 2006).  Embora estejamos tratando do contexto brasileiro, a polarização 

de perspectivas que elevaram o debate acadêmico também pode ser expressa para além de nosso país. 

Como um exemplo recente, temos a diálogo controverso entre Jürgen Habermas e o então cardeal Joseph 

Ratzinger, explicitado em termos de razão versus fé na consolidação do Estado democrático. Por meio 

desse debate e devido aos acontecimentos oriundos após o atentado de 11 de setembro nos Estados 

Unidos, Habermas revê sua abordagem sobre o lugar da religião no espaço público e, por conseguinte, na 

esfera pública (HABERMAS e RATZINGER, 2007).  



164 

 

  

desenvolvida por Weber. 

 

 
[...] Sociologia histórica de Max Weber – compreendida por 
intermédio da interpretação proposta por Talcott Parsons e seus 
discípulos – era vista como particularmente falsa e prejudicial, 
principalmente porque parecia admitir a possibilidade de uma 
mudança que começaria pelas mentalidades, os valores e as atitudes, 
sem reconhecer o caráter econômico e político das contradições 

fundamentais (MOTTA, 2000a: 268). 
 

 

 Entretanto, foi em meados nos anos 1980, em especial com a publicação de O 

Discurso Filosófico da Modernidade de Habermas, que Motta identifica a importância 

atribuída à modernidade a partir da sociologia histórica de Weber e de alguns pontos 

particulares ao marxismo. Esse período fora o mesmo em que os estudos sobre religião 

e espaço público começaram a se desenvolver no Brasil. 

Sob a concepção de modernidade e o crescimento econômico pelo qual o país 

passava, duas correntes opostas de interpretação sobre o lugar da religião deu contorno 

aos debates da época. Ao mesmo tempo em que as condições econômicas brasileiras 

aumentavam havia o paradoxo de manutenção e, em alguns casos, de aumento das 

formas religiosas alheias ao ascetismo protestante weberiano. Os estudos sobre o 

catolicismo, o crescimento dos protestantes históricos e não históricos no campo 

religioso brasileiro e, de forma menos contundente, o crescimento das religiões afro-

brasileiras nas grandes cidades, como São Paulo, Rio de Janeiro e Porto Alegre – 

cidades fora das regiões tidas como tradicionalistas – se pautavam por meio dos 

discursos que viam essas religiões a partir do dilema da construção da nação e da 

modernização do país (MONTERO, 1999). 

A teoria weberiana, não mais desprezada por nossos intelectuais, foi a 

responsável por conduzir as interpretações efetuadas em termos de religiosidades 

mágicas e desenvolvimento econômico pela entrada do Brasil nas ditas sociedades 

industriais
112

. A racionalização da vida marca e resultado do capitalismo, direciona os 

                                                           
112

 Os estudos sobre a religião seguem ainda outras vertentes de acordo com cada especialização religiosa. 

Montero (1999) define, de forma geral, que as relações entre Igreja católica e Estado são estudadas sob 

um viés marxista de análise, já a antropologia dedica-se aos ritos, crenças e práticas das religiosidades 

populares, enquanto que a sociologia weberiana ocupa-se das religiões protestantes. Entretanto, acredito 

que a maioria das pesquisas efetuadas sobre religião e espaço público (a partir de uma preocupação sobre 

a modernidade e entendendo-se também a relação com Estado) opera, em algum grau, com a teoria 

weberiana de secularização.    



165 

 

  

debates sobre as transformações sociais na medida em que o cenário religioso é 

modificado a partir da própria religião. Nesses termos, “os avanços nesse campo não se 

realizam por uma acumulação interna da reflexão teórica, mas se fazem a reboque dos 

acontecimentos” (MONTERO, 1999: 328-329).  

Catolicismo, protestantismo “brasileiro” e religiões afro-brasileiras, são todas 

elas religiosidades mágicas, aos nos reportamos às análises weberianas. Essa assertiva 

direcionou nossos cientistas sociais para duas abordagens opostas. Havia aqueles que 

defendiam a secularização da modernidade e a consequente racionalização do mundo da 

vida e os que defendiam o papel preponderante da religião na estruturação da sociedade 

brasileira. Para os primeiros, a manutenção da religião e seu crescimento no cenário 

contemporâneo do país poderiam ser explicados recorrendo-se ao conceito de mercado 

religioso, enquanto que para os segundos, a manutenção da religião e seu crescimento 

eram provas de uma insistência dos atributos religiosos a se adaptarem ao fenômeno da 

modernidade, garantido, ainda, uma esfera de comunidade aos sujeitos morais. A 

primeira interpretação se apoiava em Weber, e seus herdeiros, como Peter Berger, já a 

segunda vertente, elencava Durkheim como mentor. Porém, para ambas as abordagens a 

religião era vista como uma ideia descontínua e provocadora de cisões, principalmente 

se tomarmos as subáreas da sociologia e da antropologia, no arsenal teórico e empírico 

dispensado pelas ciências sociais.  

Como um dos mais expressivos expoentes brasileiros da corrente que privilegia 

as abordagens weberianas e com essas corrobora, Prandi (1997) nos coloca uma 

intrigante observação sobre a religião e a modernidade. Para o autor a orientação teórica 

que melhor expressa essa relação é a definição mesma da modernidade, um mundo 

desencantado e que, em grande parte, a religião e a magia foram descartadas. Ainda 

seguindo Prandi (1997: 63), “o fato é que a religião pode crescer no mundo 

desencantado, que continua desencantado”. Isso porque “nossa sociedade não precisa de 

Deus ou de deuses no seu governo, nem para seu progresso, nem para a eficácia de suas 

políticas”.   

O que torna a observação de Prandi intrigante é a resposta que ele mesmo dá ao 

seu questionamento sobre o porquê do crescimento contemporâneo da religião. “De um 

lado, porque a sociedade desse mundo desencantado é uma sociedade problemática, 

descontínua, heterogênea e fragmentada e fragmentária” (PRANDI, 1997: 64). Esse 

diagnóstico diz respeito às mudanças sociais não igualitárias no cenário político e 



166 

 

  

econômico, mas também ao processo mercadológico da religião (PIERUCCI e 

PRANDI, 1996). Sobre este último ponto é que me detenho por considerar a primeira 

justificativa um tanto quanto obtusa. 

De acordo com Prandi (1997: 67), a ideia de mercado religioso pode ser descrita 

como pluralismo religioso, “em que a religião não é mais a religião. Não há mais uma 

única grande fonte de transcendência capaz de dar sentido à vida e à sociedade como 

um todo. A religião está tão diversificada quanto tudo o mais”. Essa afirmação parte de 

Berger (2004) ao analisar o desencantamento do mundo a partir da religião israelita. O 

campo transcendental, próprio da religião, foi afastado na modernidade e o pluralismo 

de interpretações religiosas disputa e oferece uma espécie de subjetivação das verdades 

que antes eram unificadas por um único simbolismo religioso. O autor elenca esse 

processo como uma progressiva burocratização das instituições religiosas que interfere 

diretamente na lógica de suas atuações, voltadas agora para os problemas cotidianos e 

dominadas pela normatividade burocrática. Assim, o pluralismo de concepções 

religiosas é o que propicia e fundamenta a secularização
113

.  

Prandi, ao tratar a religião, dentro do quadro interpretativo de mercado religioso, 

a considera como um bem em acirrada concorrência. Disputa por devotos, espaço e 

legitimidade se constitui na necessidade que as religiões têm que enfrentar diante da 

dinâmica moderna das concepções e desejos pluralistas, o que a priori pode não 

caminhar junto aos avanços da sociedade contemporânea. Em outros termos, Prandi 

(1997: 64) considera que “nossa sociedade não precisa de Deus ou de deuses no 

governo, nem para seu progresso, nem para a eficácia de suas políticas”. Ao considerar 

a religião como apenas um mercado de serviços, o autor cai no engano de desvencilhar a 

esfera do sentimento religioso à esfera da razão.  

Como fonte de sentido e instituição totalizadora, a religião não se enfraqueceu 

com o pluralismo religioso. A grande questão do autor, e o que o incomoda, é que hoje 

não podemos falar em religiões universais e únicas como o catolicismo, o 

protestantismo clássico e o islamismo. Ora, fiquemos apenas com a primeira. Não seria 

um equívoco dizermos que nosso catolicismo popular é o mesmo catolicismo francês, 

aquele que proibiu o uso do véu pelas mulheres islâmicas nas escolas francesas? Não 

creio que possamos definir essas religiões como universais e únicas da forma que Prandi 

                                                           
113

 Embora Peter Berger (2000) tenha revisto algumas de suas afirmações em momento posterior, Cecília 

Mariz (2000) mostra a continuidade da problemática argumentativa do autor. 



167 

 

  

as compreende. Isso seria simplificar muito a questão numa inocência que desconfio por 

beirar um certo tom de sociologia teológica que separa as coisas de deus e as coisas dos 

homens por meio da teoria weberiana canônica sobre a secularização. 

Ainda sob o viés generalista do conceito de secularização podemos encontrar 

uma questão no que diz respeito ao rigor científico das análises sobre a religião. 

Pierucci (1997a: 251) reclama “um pouco mais daquele rigor científico radicalmente 

desencantado, que disseca a coisa enquanto critica a própria disciplina que a observa”. 

A grande chave analítica do autor parte de uma premissa “que a religião não é mais a 

religião” porque o desencantamento do mundo é um fenômeno universal oriundo do 

pensamento científico que deixou de ser um pensamento para ser uma forma de atuação 

no mundo. O desencantamento é um resultado e um fator explicativo do 

desenvolvimento do racionalismo ocidental ao mesmo tempo em que é um processo 

histórico de desenvolvimento. Nesses termos, a ciência é uma racionalidade que 

delibera sobre as referências de sentido, ainda que subjetivas, que sejam racionais com 

relação a fins (PIERUCCI, 2005). 

Tomando o apelo de Pierucci sobre o rigor científico e invertendo seu ponto de 

partida, deixamos que a relação entre religião e modernidade apareça por ela mesma. O 

rigor científico depende de posicionamentos, teóricos e empíricos, não generalistas em 

campo, isso porque a ciência é um saber teórico da epistémê enquanto que a religião é 

um saber ético da phronesis aristotélica, um saber visto como um outro tipo de ciência, 

uma “ciência moral” (GADAMER, 2011: 414). Somente dessa maneira as observações 

sobre os lugares da religião no mundo contemporâneo podem galgar um “rigor 

científico radicalmente desencantado” no que se refere ao “realismo” das análises 

científicas sobre a realidade social.  

Sob a perspectiva dessa primeira corrente teórica poderemos nos indagar o 

quanto à religião e, principalmente, os sujeitos religiosos foram neutralizados a partir da 

noção de secularização e a inadequação nas utilizações do termo e de suas variáveis, 

como expresso por Casanova (2011). Ora, como a religião poderá agregar se a mesma 

foi separada da esfera pública? Como ela poderá desempenhar um papel de fonte de 

sentido no mundo da vida, se na modernidade o processo de racionalização leva a 

religião para a esfera privada? Se na modernidade é retirada da religião seu caráter de 

instituição totalizadora? Como podemos perceber o pluralismo religioso como propulsor 

da secularização e não como um fomentador de outras possibilidades religiosas? 



168 

 

  

Na segunda corrente teórica encontramos abordagens mais sofisticadas que 

realizam interpretações compreensivas sobre o imbricamento entre religião e 

modernidade. Nessa vertente podemos elencar a perspectiva antropológica dos estudos, 

ainda que alguns trabalhos sejam expressos por meio de concepções culturalistas e 

pouco conjugados aos diálogos mais amplos sobre as relações entre as comunidades 

religiosas e a sociedade envolvente (MONTERO, 1999). Entretanto, mesmo com essas 

características o campo antropológico vem reformulando a maneira como conduz as 

pesquisas por apresentar as compreensões empíricas sobre e a partir dos sujeitos 

religiosos e suas ordenações no mundo. Auxiliando-nos, assim, a pensar para além do 

que vem sendo expresso por meio do paradigma universalista weberiano de 

secularização.   

Giumbelli (2008) ao se preocupar em entender como, no Brasil, a presença 

legitimada da religião no espaço público ocorre, propõe uma análise a partir do 

catolicismo, passando pelo espiritismo, pelos cultos afro-brasileiros e terminando com 

os evangélicos. Sua argumentação direciona-se ao tipo de definição que a religião 

obteve para que essas formas religiosas pudessem ser agrupadas no espaço público. 

Passando por dispositivos jurídicos que reconhecem a religião, o autor elenca que certas 

formas de religião surgiram no espaço público devido ao caráter de secularização da 

contemporaneidade e, por consequência, do Estado comprometido com a laicidade. 

Inspirado por Talal Asad, Giumbelli (2008) faz, a partir de uma retrospecção 

histórica até a constituição da República no Brasil, um cruzamento entre Estado-nação e 

seu aparato legal como fomentador dos sujeitos-cidadãos. Nesse sentido, os princípios 

de laicidade são tomados como dispositivos que configuraram e reconfiguram a 

mediação entre Estado e religião. Entretanto, a Igreja Católica operou um papel de força 

política crucial nessa relação, por ser a instituição religiosa reconhecida como a 

colaboradora no processo de construção da nação brasileira
114

 (GIUMEBELLI, 2008; 

MONTERO, 2006; 2009b; 2012). Naquele momento, embora Igreja e Estado tenham 

sido separados, o fundamento jurídico sobre a criação de novas associações religiosas 

obedecia à forma como que constituída da Igreja e seu estatuto legítimo de religião, 

ocorrendo, por conta dessa delimitação, a discriminação das religiosidades tidas como 

                                                           
114

 Neste ponto podemos entender melhor a aproximação feita na nota 12 sobre a presença da religião 

cristã na elaboração da Constituição norte-americana (TAYLOR, 2011) e o caso brasileiro (GIUMBELLI, 

2002a; 2003; 2008). 



169 

 

  

cultos, a exemplo do espiritismo e das práticas afro-brasileiras. Ambas, sob ameaça do 

Código Penal de 1890 (art. 157) que criminalizava as práticas terapêuticas e mágicas.  

No caso do espiritismo, seus representantes passaram a aproximar a linguagem 

espírita da linguagem católica, principalmente por intermédio da categoria de caridade, 

e com isso alcançaram a legitimidade enquanto religião. De lado inverso, os cultos de 

possessão afro-brasileiros encontraram dificuldades para serem reconhecidos a partir do 

estatuto de religião, sendo mais bem alocados na sociedade mais ampla como formas de 

cultura popular e tendo, na grande maioria das vezes, sua descrição sob a forma de 

feitiçaria, de cultos maléficos, selvagens e degenerados (GIUMBELLI, 2008).  

Entre os evangélicos, fenômeno de vulto mais recente no Brasil, ainda ocorre 

grandes dissensos acadêmicos nas interpretações de seu lugar no espaço público não 

devido às regulamentações legais para isso, mas devido a sua inserção na esfera política 

do Estado. Tal fato repercute na maneira pessoal em que os pesquisadores se relacionam 

com a sociedade mais ampla em suas pesquisas e com os seus instrumentos de 

análise
115

. Entretanto, não há discórdia nas perspectivas que elencam a presença 

evangélica no espaço público (GIUMBELLI, 2008).  

No caso dessa pesquisa, meu interesse maior está nas formas em que as religiões 

afro-brasileiras, em diálogo com as religiosidades indígenas, encontraram lugar no 

espaço público contemporâneo
116

. Como cultura popular, os cultos de matriz africana 

foram tomados como objeto de investigação das ciências sociais e, seus pesquisadores, 

representantes dos valores da modernidade, lhe outorgaram o título de religião. Nesses 

termos, indica Motta: 

 

                                                           
115

 Como exemplo, elucida Giumbelli (2008: 90): “Na leitura de Montero (2006), trata-se de uma inversão 

do princípio instituído, prevalecente no campo religioso e socialmente legitimado, da caridade: ao invés 

de doar, a religião pede. Além disso, a prosperidade é o fulcro de uma mensagem, mais amplamente 

difundida e atrelada aos signos do mundo dos negócios, como ressalta Birman (2003), que rompe os 

vínculos secularmente estabelecidos entre pobreza, religião e tradicionalidade”. Campos (1995; 2011; 
2013) e Mariz e Campos (2011) apresentam maiores detalhamentos sobre a problemática evangélica e a 

contemporaneidade brasileira.  
116

 Como afirmei na introdução a esse capítulo, interessante é perceber que as pesquisas entre religião e 

espaço público foram realizadas a partir do catolicismo, do espiritismo, das religiões evangélicas e, em 

menos medida, das religiões afro-brasileiras, entretanto as religiosidades de origem indígena e sua 

confluência com as demais formas religiosas ainda não foram objeto de estudos das vertentes das ciências 

sociais preocupadas com o lugar da religião frente à sociedade mais ampla. As religiões indígenas ainda 

são investigadas sob a perspectiva cultural em diálogo com questões territoriais, seja a partir da 

delimitação geográfica das etnias, seja a partir do problema contemporâneo de demarcação de terras. 

Entretanto, sua presença em contextos urbanos ainda não foi foco de estudos relevantes sobre a questão 

de seu lugar no espaço público e, por conseguinte, na constituição de uma arena política.  



170 

 

  

[...] os pesquisadores deram ao Candomblé, o qual decerto sempre foi 
religião em si, com seus ritos e seus mitos, um sistema teológico bem 
estruturado, que lhe permitiu transformar-se em religião para si 
mesma, que cada vez mais se “eclesifica”, com seus dogmas 
definidos, seu ritual padronizado, seu sacerdócio, possuindo clara 
consciência de sua especificidade e de sua independência com relação 
às outras religiões [...]. 

Os sábios, aliás, não deixaram de tomar conhecimento sobre do 
papel que desempenhavam nessa verdadeira criação de uma nova 
religião. Roger Bastide, por exemplo, [...] exprimia-se do seguinte 
modo: 

Lembro-me que Anísio Teixeira, com a inteligência tão lúcida 
que o caracteriza, culpou-nos – Ramos, Herskovits, Pierson, Carneiro 
e a mim mesmo – por termos consolidado o Candomblé, impedindo 

ou retardando a assimilação do negro do Nordeste à cultura ocidental. 
E ele tinha razão. Os pais-de-santo utilizam nossos trabalhos para 
compreender a África (Bastide 1953: 521; apud Azevedo 1955: 32). 
(MOTTA, 2000a: 272-273). 

 

 

As observações de Giumbelli (2008) vão ao encontro do que nos diz Motta 

(2000a) quando os cultos afro-brasileiros passam a ser reconhecidos a título de suas 

culturas específicas, ocorrendo, assim, a subordinação da esfera religiosa à esfera 

cultural. O que configura uma base de sustentação, quanto a sua presença no espaço 

público, distinta das bases em que se sustentam o catolicismo e o espiritismo 

(GIUMBELLI, 2008). Entretanto, vistas como culturas autênticas, tais religiosidades 

foram domesticadas em suas diferenças e particularidades pelos pesquisadores e pela 

própria legislação que previa como deveria ser uma religião
117

. Disso podemos inferir o 

porquê das religiões afro-brasileiras serem agrupadas nas interpretações sobre o Brasil a 

partir de seu viés culturalista e não de seu viés religioso. 

Novamente como alvo de debates, o problema da globalização em face das 

formulações identitárias trouxe o questionamento sobre a persistência e a recriação do 

que se considerava como culturas autênticas. Porém, é interessante notar que esse 

discurso, mesmo não tendo se esgotado dentro das ciências sociais e, particularmente, 

dentro da própria antropologia, migrou em grande medida para os grupos 

pesquisados
118

. Estes, se apropriando do discurso antropológico de aculturação, 

                                                           
117

 Montero (2012) afirma que a legitimidade da Igreja católica ainda se faz presente sobre a passagem 

dos valores às normas na contemporaneidade. 
118

 As terminologias legais, como charlatanismo e feitiçaria, utilizadas para desqualificar as religiões afro-

brasileiras também foram tomadas pelos sujeitos religiosos e recriadas dentro de uma rede de acusações 

mútuas, que se expressam nas relações de concorrência e legitimidade entre as casas/terreiros e seus 

responsáveis (MONTERO, 2006; MAGGIE, 1992; 2001).  



171 

 

  

defendem um reportório cultural específico que se dissocia dos processos “perversos” 

da globalização, reafirmando, assim, uma ideia de identidade ligada às diferenças 

culturais e até mesmo étnicas. Para Montero: 

 

 
[...] Se a noção de identidade pode ser compreendida como uma forma 
de representação coletiva que designa pertencimentos, a identidade 
étnica será uma maneira de nomear e ordenar as diferenças que toma 
como elementos de representação traços particulares de uma cultura 
(MONTERO, 1997: 60). 
 

 

 Tal apropriação do discurso antropológico ressoa em lutas por direitos políticos 

(MONTERO, 1997) e sociais envolvendo diversos recursos motivacionais, entre eles a 

combinação entre etnia e herança religiosa (CAMPOS, 2010). A identidade, assim, é 

colocada, pelos diversos grupos estudados, não como mera representação coletiva, mas 

como apresentação de suas realidades, uma forma relacional de demarcação de 

fronteiras, em que, muitas vezes, as diferenças se politizam no espaço público.  

Ao dialogar com a problemática identitária dos grupos sociais, Sanchis (1997: 

107) afirma que a modernidade de inspiração kantiana/iluminista é “exatamente oposta 

à tradição brasileira das identidades porosas, das verdades simbólicas, das 

ambivalências éticas”. A modernidade no Brasil é palco de rearranjos muito particulares 

que não podem ser estritamente analisados à luz de teorias formuladas a partir de outros 

contextos sociais. No campo das religiões afro-brasileiras acontecem reformulações 

variadas, desde diálogos que envolvem uma tentativa de purificar as religiões em busca 

de uma completa autenticidade africana, o que desmerece o caráter sincrético dos cultos, 

até diálogos envolventes com as religiosidades evangélicas. 

 Esses afastamentos e aproximações constituem um processo contínuo de 

mudança e faz com que as fronteiras religiosas sejam relativizadas, como positividades, 

alcançando, também, as fronteiras não religiosas. Isso configura a própria problemática 

contemporânea para Sanchis (1997), um momento em que ocorre uma nova definição e 

um novo gerenciamento das identidades, porém uma reorganização que não despreza a 

tradição, mas a faz sobre outras possibilidades.    

O reordenamento que presenciamos no momento, do qual nos falou Sanchis, é 

um fenômeno não restrito à contemporaneidade, mas talvez somente agora ele nos 

apareça com toda a sua força por se colocar presente no espaço público. Ao olharmos 



172 

 

  

para o contexto brasileiro vemos suas particularidades frente aos contextos norte-

americano e europeu, nosso espaço público é permeado por sujeitos morais com suas 

próprias formas existenciais não encontradas para além de suas historicidades. Não 

podemos comparar o protestante analisado por Weber com os nossos protestantes, não 

podemos comparar nosso catolicismo popular com o catolicismo francês, da mesma 

forma não podemos comprar nossos religiosos afro-brasileiros com os religiosos 

nascidos no continente africano, sem elevarmos as particularidades de cada contexto a 

ser analisado. 

No caso da política, o Estado secular deve ser debatido não só em termos de uma 

laicidade que o separa da esfera religiosa e que outorga a liberdade religiosa e o respeito 

à diversidade de crenças e credos, mas deve ser debatido em diálogo com a esfera 

pública. Isso demonstra que a deliberação realizada na esfera pública é fomentada a 

partir do espaço público e suas especificidades contextuais, em outros termos, a esfera 

pública não pode seguir um modelo preestabelecido e esvaziado, ela é uma dimensão 

formadora da opinião pública a partir das demandas próprias de seu público.  

 Nesse sentido a heterogeneidade da escala de valores que envolvem os sujeitos 

permite diversas combinações entre tradição e modernidade. De antemão, o que parecia 

dicotomias de difícil afinidade em termos weberianos – privado e público, religião e 

secularização, tradição e modernidade, transcendente e imanente, subjetividade e 

objetividade – nos aparece reformulada no campo prático da experiência social.  

A concepção sobre a religião na esfera do campo privado é uma premissa para o 

mundo moderno, entretanto tal premissa torna se ela mesma uma jaula de ferro 

epistemológica sobre a compreensão motivacional das ações e das relações sociais. E, 

mais ainda, ao refletir em nossas chaves analíticas essa premissa nos impediu, durante 

muito tempo, de pensarmos as religiões como fomentadoras de agentes políticos e da 

própria política, mediante uma linguagem não só religiosa, mas uma linguagem política 

fomentada pela religião. Nesse cenário de encontros e desencontros argumentativos, 

podemos nos questionar sobre os lugares dados à religião, ao seu caráter público e/ou 

privado.  

 

 

 

 



173 

 

  

5. DA SECULARIZAÇÃO PARA A RELIGIÃO COMO POTENCIALIDADE 

POLÍTICA: A CONSTITUIÇÃO DE UMA SOCIEDADE CIVIL BRASILEIRA 

 

O beliscão individual do destino, um conceito subjetivo que exprime 

sentimentos, emoções e crenças vividas no interior das experiências pessoais sobre a 

religião (JAMES, 2006). Mas, como Geertz (2001) observou, o problema do significado 

imposto pelo beliscão do destino é o aspecto duplo sobre as variedades, ou seja, de um 

sentimento subjetivo e profundo sobre a religião a uma espécie de linguagem emotiva 

que reorienta as ações públicas e seus significados. Assim, podemos entender que essa 

linguagem emotiva dentro de uma linguagem política modelada pela potência das 

paixões religiosas é capaz de se tornar um instrumento para a realização de propósitos 

objetivos.  

Em outro momento Geertz (1989: 90) nos diz que “os conceitos religiosos 

espalham-se para além de seus contextos especificamente metafísicos, no sentido de 

fornecer um arcabouço de ideias gerais em termos das quais pode ser dada uma forma 

significativa a uma parte da experiência – intelectual, emocional, moral”. Nesses 

termos, a religião é privada porque é uma experiência sentida e é pública porque é uma 

das esferas que constituem a realidade social dos sujeitos.  

Acredito que a tentativa em ultrapassar as dicotomias não constitui uma negação 

de uma possível dialética, mas permite que essa dialética apareça por si mesma. A 

controvérsia latouriana (2006) é expressa não na forma com que a antropologia  

contemporânea, ou uma antropologia simétrica, tenta compreender o outro, mas a 

controvérsia reside na própria realidade vivida que permite a compreensão e reinvenção 

dos significados, dos conceitos e das coisas. A controvérsia não nega a dicotomia 

enquanto um processo de construção, ela nega um regime de verdade sobre a dicotomia.  

É o sujeito moral enquanto ser-no-mundo que faz nascer à controvérsia a partir das 

várias formas existenciais e de ação na realidade.  

As controvérsias são também colocadas por Giumbelli (2002b: 97), entretanto 

para o autor são “uma espécie de drama social, que revela, mas também reconfigura 

definições de realidade, explicitando o conflito que existe em torno dessas definições”.  

Definições dicotômicas que de antemão nos impõe um congelamento de nossas 

categorias de análise, não nos permitindo perceber as agencias e reformulações no 

mundo da vida que os sujeitos operam em seus cotidianos. 



174 

 

  

O conflito, entre nossas categorias analíticas e as categorias encontradas em 

campo, surge quando nos atemos às controvérsias, quando seguimos os actantes por 

meio de suas associações na realidade social
119

. Tal metodologia evidencia o jogo de 

forças e posições envolvidas nas diversas apropriações e caminhos percorridos na rede, 

além de nos trazer novamente a questão dos vários mundos possíveis. A união da 

controvérsia ao drama social traz luz às transformações e tomadas de poder dos agentes, 

dos sujeitos religiosos. A controvérsia é uma metodologia que permite o olhar sobre a 

tomada de poder e de legitimidade que o outro se dispôs em sua ação para que 

possamos observar as incertezas em nossas próprias análises.  

 

5.1 A inversão religiosa da sociedade brasileira 

 

Podemos aproximar o jogo das controvérsias com desencontros argumentativos 

expressos por MacIntyre (2001), por mim especificados no capítulo anterior, 

combinado, ainda, à autoridade da tradição como condição necessária à racionalidade. 

Esse último ponto é formulado, nesta pesquisa, não só por meio das redes de associação 

de Latour (2005; 2006) e de Giumbelli (2002b), mas mediante o encontro comunicativo 

de Gadamer (2011) e Wagner (2010), visando, assim, a fusão de horizontes ou os tipos 

de diferença. Entretanto, o fenômeno compreensivo, oriundo do encontro comunicativo 

com o pensamento e a ação dos sujeitos morais em interação, nunca pode ser completo. 

Lévi-Strauss (1993) nos coloca dois grupos de força contraditórios e simultâneos para a 

formação da diversidade cultural. Um é a manutenção das particularidades, outro é o 

processo de convergência dos particularismos com vistas a uma homogeneização. O 

autor chama esse processo de optimum de diversidade, o que significa que a diversidade 

não pode ir além nem aquém desse optimum sob o risco de colocar em risco a 

identidade. Mas através do optimum levistraussiano pode-se chegar à autonomia do 

sujeito moral fundada em sua liberdade de escolha para a elaboração dos valores que lhe 

possibilita o sentido para a vida (HERVIEU-LÉGER, 2008). 

Desse modo, ao recolocar a religião no espaço público estamos diante de uma 

abordagem sistêmica em que a religião refaz inversamente os caminhos propostos por 

Weber (2004) sobre o processo de secularização na modernidade. A religião, enquanto 

                                                           
119

 Podemos aproximar a sociologia do conflito de Simmel (1983) às controvérsias latourianas para o 

campo das categorias e conceitos encontrados em campo e, por conseguinte, para o próprio instrumental 

de análise em nossas pesquisas. 



175 

 

  

expressão subjetiva nessa modernidade (SIMMEL, 1964; 2010), retoma a expressão 

objetiva de coesão do social, porém a partir de uma criatividade própria dos sujeitos 

morais. Ao pensarmos que o espaço público, tal como concebido através do processo de 

secularização na modernidade, é o locus onde a religião está ausente, o campo de ação 

empírica nos mostra o contrário. Não é somente a política que possui uma linguagem 

política, mas a religião também é uma outra linguagem política, e não só religiosa, que 

reivindica seu lugar na deliberação da esfera pública (HABERMAS, 2007) e com isso, 

reformula as formas e concepções do Estado secular e as nossas categorias de 

investigação. Para Deleuze (2010: 46), “Um sistema é aberto quando os conceitos são 

relacionados a circunstâncias, e não mais a essências”.  

Por outro lado, não é somente a religião como linguagem política que invade a 

política “de fato”, a recíproca também é verdadeira. Nos exemplos empíricos do Kipupa 

Malunguinho e da Caminhada de Terreiros essa afirmação foi revelada. Renegar ou 

amenizar o papel das tradições religiosas no processo de racionalização moderna é não 

perceber que a própria história da razão é devedora de tais tradições. De acordo com 

Habermas (2007: 28) as esferas pública e privada mantêm uma relação complementar 

em que a “intersubjetividade possui uma força misteriosa capaz de unir elementos 

distintos mantendo, mesmo assim, a sua identidade. A análise de espaços públicos 

permite decifrar estruturas da integração social”. Embora percebamos que a 

intersubjetividade é mais bem compreendida como intersubjetividades, isso não 

desmerece a comunicação travada entre os sujeitos na realidade empírica. Mesmo à 

frente de tradições religiosas distintas, os sujeitos, sobre quem nos detemos nesse 

trabalho, compartilham de uma mesma realidade no mundo da vida.  

Porém, a teoria discursiva de Habermas (2007) apresenta um limite entre sua 

concepção de transcendental e a forma como a fenomenologia hermenêutica é utilizada 

para a integração social, quando a emprego para analisar meu campo de pesquisa. Entre 

o relativismo cultural e o relativismo ético-moral, Habermas elenca o direito para 

controlar o Estado moderno por meio da formulação de liberdades básicas e de direitos 

fundamentais para o maior número possível de cidadãos no Estado Democrático de 

Direito. Sua tese sobre a emancipação dos sujeitos políticos dá lugar preponderante à 

sociedade civil, ficando o Estado refém do procedimentalismo jurídico coativo, o que 

fundamenta a esfera habermasiana do político. Entretanto, o que o autor não expõe 

deliberadamente é que o resultado de seus pressupostos acaba por colocar o Estado 



176 

 

  

como o normatizador e, portanto, o sistematizador do mundo da vida, o que atinge, 

também, a constituição da sociedade civil que deve se formar e operar aos moldes que o 

direito moderno requer.  

Mesmo Habermas (2007) tendo colocado a religião como um dos componentes 

linguísticos formadores da modernidade, sua teoria prega que a produção do direito 

coativo moderno deve estar em acordo com um procedimento ausente de argumentos 

morais religiosos. Considero que essa afirmativa implica em resgatar uma sociedade 

secular na presente sociedade pós-secular que o autor indica estarmos vivendo. Sob um 

pluralismo cultural tão marcadamente contemporâneo, o pensamento de Habermas traz 

o problema das liberdades individuais e da liberdade moral em um Estado de direito que 

garante as liberdades negativas de seus cidadãos. Já um Estado Democrático de Direito 

deve, para além das liberdades negativas, mobilizar a participação dos cidadãos na 

disputa de temas de interesse comum. Aqui temos uma via de mão dupla, a sociedade 

civil direcionando as discussões no âmbito da esfera pública, por um lado, e, por outro, 

Estado fomentando a criação da sociedade civil quando as discussões operam durante o 

processo eleitoral. Sobre essa última, Habermas não parece tão claro na sua 

demonstração. Mas voltemos ao problema da sociedade pós-secular. 

 A sociedade pós-secular habermasiana se configura como uma compreensão 

normativa sobre o mundo da vida, o que corresponde à religião ter-se visto obrigada a 

renunciar o monopólio de explicação sobre a vida e sobre o mundo, implicando na 

tomada de consciência dos sujeitos sobre a diferenciação dos subsistemas sociais. Em 

outros termos, “o papel do membro da comunidade diferencia-se do papel de um 

cidadão da sociedade” (2007: 127), porém acrescento que aos olhos de um teórico 

europeu do Estado democrático liberal.  

Ao rever suas concepções sobre a ausência da religião no espaço publico, o autor 

indica que a religião tem o poder de emancipar os sujeitos em suas liberdades por meio 

dos livros sagrados que trazem as ideias de individualidade e responsabilidade. Esse 

seria assim o processo de desencantamento do mundo, a magia dando lugar à 

autonomização do indivíduo. Porém, Habermas persiste em classificar como os sujeitos 

religiosos operam e devem operar no mundo da vida. Enquanto sua teoria esmiúça o 

papel do direito para a constituição do agente político, a religião é posta como um 

direito negativo da escolha sobre pertença religiosa e, quando a religião adentra a esfera 

pública, é por meio do direito positivo que deve ocorrer o processo de tradução dos 



177 

 

  

motivos religiosos para a deliberação democrática. Assim, os cidadãos devem aprender 

a assumir a perspectiva uns dos outros para a construção de argumentos razoáveis e 

persuasivos dentro de uma epistemologia corroborada do que seja a democracia em um 

Estado separado da esfera religiosa, todavia não mais laicista.   

Para nosso caso brasileiro, a grande questão é que a teoria de Habermas se 

constituir como uma abordagem um tanto abstrata para compreendermos a relação entre 

religião e política
120

. O uso público da razão “democrática” não encontra lugar na 

formulação de uma sociedade civil no Brasil. Aqui, não encontramos a normatividade 

do direito, europeu ou norte-americano, fomentando, por meio do Estado, a constituição 

do sujeito político. Não temos uma sociedade civil democrática em que a noção de 

igualdade seja atribuída no e ao mundo da vida dos cidadãos. Também não temos o 

Estado atuando publicamente para gerar o consenso entre religiosos e não religiosos, 

pelo contrário, as ações do poder público concentram-se nesse sentido nos nichos das 

comunidades religiosas, não expandido o debate para a sociedade mais ampla
121

.   

Não podemos dizer que nossos cidadãos brasileiros constituam uma sociedade 

civil ao largo do Estado e de maneira alguma podemos dizer que nossos movimentos 

sociais estão ausentes e alheios ao poder público. Como intermediária entre o mundo da 

vida e a esfera pública, nossa sociedade civil está bem longe do que preconizou 

Habermas (2003). Mas não podemos nos eximir do fato de que nossos sujeitos estão 

imiscuídos de concepções morais particulares que devem ser consideradas no – e para o 

– debate político.  

A mediação entre as formas culturais, entendidas em consonância com o 

religioso, e políticas é uma estratégia para verificarmos que o espaço público é 

primordialmente um espaço de negociação das categorias na ação, e não um espaço 

ocupado por uma totalidade de sentido das categorias. A visibilidade da Jurema ocorre 

não só como um movimento oriundo do campo religioso e suas disputas de poder, ela é 

                                                           
120

 Acredito que a teoria habermasiana apresenta problemas para a interpretação do que ocorre em outras 

partes do mundo, porém me atenho à realidade brasileira. 
121

 Nesse ponto me remeto a título de exemplificação à criação do Comitê Nacional da Diversidade 

Religiosa, no âmbito da Secretaria de Direitos Humanos da Presidência da República. Acredito que a 

iniciativa governamental em estabelecer o órgão deve ser compreendida com entusiasmo, porém o debate 

sobre a liberdade religiosa e a intolerância deve ser colocado para toda a sociedade civil, somente assim 
as políticas públicas e as políticas de afirmação desenvolvidas por meio da atuação do Comitê ganharam 

legitimidade entre os cidadãos que compõem a sociedade brasileira. Esse tipo de ação garantirá não só as 

liberdades individuais, como a igualdade em termos de cidadania.  

 



178 

 

  

possibilitada através do próprio espaço público que legitima, ainda que de forma 

incipiente e não emancipadora, o questionamento sobre o lugar de juremeiros e 

candomblecistas, agentes que buscam os valores ligados à cidadania a partir de um 

espaço das razões justificado principalmente por meio da religião. Nesse sentido, a 

religião infere um poder emancipador que o processo de secularização, academicista, 

não percebe ou ignora.  

A liberdade religiosa é um direito ligado aos direitos humanos, entretanto, 

quando apenas colocamos a tolerância religiosa em termos de direitos o debate no 

campo político é enfraquecido. Na relação entre antropologia e direitos humanos, como 

exemplo, o debate geralmente não vislumbra um consenso porque o campo 

antropológico não apreende “a sofisticação e a atualidade das questões” (VELHO, 1997: 

140) em disputa no cenário atual, tendendo a congelar as diferentes perspectivas dentro 

de um etnocentrismo superorgânico culturalista que não permite o diálogo entre as 

várias sociedades no mundo globalizado. Aqui, me lembro, particularmente, de 

Foucault (2007b) e sua ideia de panóptico quando o autor nos coloca a antropologia e a 

sociologia, dentre outras áreas das ciências humanas, como disciplinas reguladoras na 

modernidade. É na tentativa de superar esse embate, sem grandes avanços, que trago o 

caso dos religiosos e seu poder de invenção e ação (WAGNER, 2010) para que esses 

possam nos ensinar a repensar o lugar do diálogo, e suas potencialidades de ganho, 

entre antropologia e direitos humanos e entre antropologia e democracia, por exemplo.    

O anseio cotidiano sobre as questões relativas à intolerância religiosa deve ser 

debatido, mas o espaço democrático em que teremos a possibilidade de um efetivo 

diálogo entre anseios, liberdades e direitos não é o espaço público alheio às 

subjetividades existenciais e morais. Como disse Habermas (2000: 345), em sua análise 

sobre a crítica da razão foucaultiana, “a mortificação da relação dialógica transforma os 

sujeitos, que se voltam para si mesmos monologicamente, em objetos uns para os 

outros, e só em objetos”. Argumentar sobre a liberdade religiosa somente em termos de 

direitos é não discutir a intolerância, mas colocar a priori o dever da tolerância para os 

cidadãos (objetos) e não perceber os desencontros argumentativos, o optimum de 

diferença relacional levistraussiano, entre os sujeitos morais e suas posições.  A 

princípio, poderíamos não encontrar nenhuma problemática sobre a relação entre 

liberdade, democracia e direito, mas a problemática é requerida no campo empírico da 

ação.  



179 

 

  

No Brasil temos um grande contingente de religiões que nossos antropólogos 

denominam como mágicas, não éticas, sem as noções de individualidade e 

responsabilidade moral. Essa última acepção levou Montero (1994; 2011; 2012) a 

considerar que as religiões de matrizes africana e indígenas não constituem agentes 

políticos aptos para o debate político.  Ora, não podemos desacreditar em movimentos 

que acontecem com periodicidade anual e que congregam a cada edição um número 

maior de participantes. Reunir 3.000 pessoas que se envolvem em um discurso político 

e religioso na área de uma mata de difícil acesso e 20.000 pessoas em uma caminhada 

religiosa em Recife, área da maior metrópole da Região Nordeste, não é algo que nós 

pesquisadores podemos desmerecer. O Kipupa Malunguinho e a Caminhada dos 

Terreiros de Pernambuco são eventos que querem dizer algo a mais para a sociedade 

abrange, e para que consigamos percebê-los em suas contrainvenções práticas e 

discursivas devemos nos voltar para esses eventos não apenas como meros 

acontecimentos interpretáveis a partir de esquemas culturais (SAHLINS, 1990: 191), 

mas  

 
[...] É preciso entender por acontecimento não uma decisão, um 

tratado, um reino, ou uma batalha, mas uma relação de forças que 
se inverte, um poder confiscado, um vocabulário retomado e 
voltado contra seus utilizadores, uma dominação que se 
enfraquece, se distende, se envenena e outra que faz a sua entrada, 
mascarada (FOUCAULT, 2012: 73).  
 

  

Por meio do Kipupa e da Caminhada, esses sujeitos estão nos mostrando que 

uma nova configuração política está acontecendo e, o mais interessante, não só por ser 

constituída por pessoas em sua grande maioria oriundas das classes populares, mas por 

meio de religiosidades que até então não eram relacionadas à política, mas a 

perspectivas estritamente culturais, não éticas e mágicas. As religiões de matriz afro-

indígena sempre foram resguardadas em abordagens culturalistas, seja pelo Estado, seja 

pelas pesquisas acadêmicas, porém, agora, são os religiosos de matriz afro-indígena que 

começam a fomentar o debate político em uma compreensão formulada por meio da 

apropriação, religiosa, do que deva constituir um Estado Democrático de Direito. Diante 

desse fato empírico, minha atenção se volta para as rupturas discursivas entre os 

entendimentos expressos pelos sujeitos no mundo da vida, pelo meio acadêmico – 



180 

 

  

considerando as próprias descontinuidades encontradas em suas várias correntes, 

abordagens, análises, etc. – e pelo Estado. 

Como a liberdade diz respeito à experiência humana e aos fatos da vida 

cotidiana, ela é uma questão crucial para a política. Isso porque, a liberdade é o motivo 

dos homens conviverem politicamente organizados no âmbito de um espaço público, 

palco para a ação e o discurso no desenvolvimento da esfera pública. Nesse sentido, a 

liberdade não é marginal para a política, como a tradição intelectual moderna de 

inspiração filosófica tende a expressar quando coloca a liberdade em termos de 

pensamento e de vontade, ou, ainda, como o liberalismo, que minimizou a política na 

área de manutenção dos interesses individuais, pelo contrário, a liberdade pertence ao 

campo da ação política. Ação, essa, que transforma o mundo da vida. Tal argumento 

pode ser comprovado ao percebermos que as ações constituem aquilo que deve ser 

coibido e não o pensamento. E como a política – estendendo-se para o Estado e também 

para o direto – depende de homens em ação, a liberdade surge como a outra face da 

mesma matéria (ARENDT, 2013).  

Quando cito os conceitos de liberdade, democracia e direito, a política aparece 

sob a forma de Estado Democrático de Direito, um tipo de governo que converge para 

uma cidadania oriunda das liberdades de ação transformadoras. No campo da religião, a 

liberdade religiosa é uma liberdade de ação que transforma a vida cotidiana, 

modificando também o significado sobre o entendimento de conceitos e categorias. O 

Estado laico que a ação dos sujeitos de minha pesquisa reclama não é apenas um Estado 

que legitima a religião de seus cidadãos por meio de uma liberdade negativa, mas uma 

laicidade que permite o fortalecimento da democracia política e social com vistas ao 

bem comum, como na perspectiva de Tocqueville (1998). Nesse sentido, a liberdade de 

culto religioso liga-se à ação política e não, apenas, à liberdade de pensamento. São as 

relações concretas que estabelecem as diretrizes de como deve atuar o Estado 

Democrático de Direito no aprimoramento da cidadania tal qual requerida por seus 

cidadãos após a formulação de um consenso.  

Os religiosos presentes no Kipupa Malunguinho e na Caminhada dos Terreiros 

de Pernambuco me levam a pensar em controvérsias religiosas, principalmente quando 

se referem ao que consideram a intolerância dos sujeitos pertencentes às igrejas 

neopentecostais, sobre o que seja a liberdade religiosa. E é sobre essas controvérsias que 

os juremeiros e candomblecistas solicitam a presença do Estado para garantir seus 



181 

 

  

direitos negativos dentro de um espaço em que o ideal moral de suas liberdades atinja 

uma ética democrática fundada pelo respeito às escolhas pessoais subordinadas à 

equidade. Em outros termos, o Estado Democrático de Direito, e seu compromisso com 

a laicidade em tempos de secularização, é traduzido como a possibilidade de efetivação 

sobre o aperfeiçoamento da sociedade sob o jugo da democracia política e social em que 

os temas da igualdade e da liberdade são os norteadores maiores. 

No que tange à antropologia, essa disciplina deve assumir sua posição 

responsável de mediadora, propiciando que aqueles com os quais suas pesquisas são 

realizadas surjam no cenário mais amplo como sujeitos que compõem o mundo da vida. 

Minha afirmação vai para além de uma postura protetiva de tais sujeitos, o quero 

demonstrar é a necessidade de que esses sujeitos surjam como agentes de si próprios e 

da sociedade por meio de suas convicções políticas e de suas liberdades de ação. Aqui 

reside uma ética da disciplina que curiosamente vem sendo renegada no campo 

brasileiro, fazendo com que a antropologia se distancie da política, do Estado e de seus 

cidadãos, esses últimos, o foco de nossas pesquisas. 

No caso da religião, a intolerância religiosa não é um assunto somente dos 

sujeitos religiosos, tampouco um direito que se faz presente muito mais como um dever, 

mas uma problemática que requer uma discussão mais ampla porque está contida na 

forma de atuação de uma sociedade em meio à liberdade democrática. O critério de 

reciprocidade, denominado por Rawls (2004: 181) como uma relação de amizade cívica, 

me coloca uma indagação ligada a grande teoria antropológica da reciprocidade 

maussiana quando conjugada à antropologia. Nesse ponto é interessante a observação de 

Viveiros de Castro (1999) sobre a antropologia no Brasil e a antropologia do Brasil e 

entre as divergências que dai surgem, prefiro a criatividade de uma antropologia 

brasileira disposta a discutir os grandes temas e epistemologias a partir das 

controvérsias particulares que encontramos entre os diversos grupos, segmentos, 

classes, etc. Como uma “disciplina indisciplinada” (GEERTZ, 1995: 97), a 

antropologia, mediante suas pesquisas empíricas, pode assumir a tarefa de demonstrar a 

dependência – uma versão de nossa conhecida reciprocidade antropológica – entre as 

instituições livres e fé religiosa de seus cidadãos, estimulando a revisão de 



182 

 

  

entendimentos que a priori engessam a compreensão sobre a esfera social e suas 

diversas formas de socialidade
122

.  

Assim, para além das críticas que teço sobre o papel da antropologia frente a 

uma agenda pública formulada pelos agentes em suas vidas cotidianas, o que vejo 

acontecer em Recife por intermédio dos sujeitos religiosos, por meio da Jurema e de sua 

ligação com o Candomblé, é o início de uma possibilidade real de debate no espaço 

público. Um debate não somente em torno de liberdade religiosa, política e direito, mas 

um debate que pode ser promissor para revermos o conceito de secularização e suas 

variações, tal qual Taylor (2011) impôs como necessidade, entretanto a partir do que os 

religiosos têm a nos mostrar, a partir dos processos de subjetivação que constituem suas 

existências éticas (FOUCAULT, 2011)
123

. Por meio da religião estamos presenciando a 

constituição, ainda incipiente, de uma sociedade civil, de uma comunidade política 

(RAWLS, 2011) ligada à ideia de cooperação entre os cidadãos para a boa vida em 

termos de equidade e liberdade que requer a participação do Estado como o fomentador 

do debate por não ter meios efetivos de se constituir alheio a ele. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
122

 Inspiro-me no social aos moldes de uma sociabilidade tardeana compreendida como o encontro do 

aspecto subjetivo do sujeito/indivíduo com o público ou a opinião pública. A sociabilidade, dessa forma, 

não é entendida como essencialmente política, mas também perpassada pelo sentimento religioso e por 

todas as ações experimentadas no âmbito do vivido (TARDE, 2005). Mas para que consigamos atingir a 

sociabilidade colocada por Tarde devemos objetificar (WAGNER, 2010) a cultura tornando-a visível a 

ponto de nos servir como um constructo explanatório sobre a realidade. 
123

 Embora Taylor (2010b) critique o pensamento foucaultiano, em relação à assertiva sobre a morte do 

sujeito na modernidade, acredito que em seus últimos escritos, Foucault (2011; 2013) nos traz uma 

revisão de sua abordagem e dá um novo folego para a sua investigação sobre a história da racionalidade. 

Essa observação sobre a potencialidade do sujeito no “último” Foucault é bem expressa por Habermas 

(2000).  



183 

 

  

CONCLUSÃO 

 

 Essa pesquisa pretendeu um diálogo promissor entre religião e política. Quando 

me coloquei a pesquisar a Jurema no cenário urbano de Recife, e de sua região 

metropolitana, a visibilidade que tal religião alcançava se dava por meio da política. 

Não questiono a ascensão da Jurema em uma perspectiva de aproximação de novos 

adeptos, acredito que essa característica é pertinente, entretanto não se configura como a 

mais profícua. Ao considerar o que os juremeiros me diziam, não bastaria me voltar 

para uma abordagem em que os aspectos da conversão, como exemplo, tenderiam a 

facilitar minha compreensão de tal visibilidade; pelo contrário, durante o trabalho de 

campo nunca ouvi nenhum religioso dizer nada parecido com conversão à religiosidade 

da Jurema. Por outro lado, os consulentes que procuram os juremeiros para realizarem 

trabalhos de cura, para resolverem questões trabalhistas e amorosas, como aqueles 

descritos por Pinto (2006), não são os agentes responsáveis pela visibilidade da Jurema, 

tampouco os agentes que se distinguem ao mesmo tempo como juremeiros e 

candomblecistas. 

 Ao me voltar para minhas impressões durante a participação na Pesquisa 

Socioeconômica e Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais de Terreiros , e, 

posteriormente, para os resultados dessa investigação, me parecia equivocado 

considerar a forte presença da Jurema no cenário religioso recifense como algo recente. 

A divulgação dos dados foi o primeiro indicativo mais amplo, por ser a pesquisa uma 

ação do Ministério do Desenvolvimento Social e da UNESCO, da visibilidade da 

Jurema, mas não o seu real motivo. Como tentei explicitar em diversas passagens, a 

Jurema é inata por ser uma questão de ancestralidade indígena passada pelo sangue, o 

que justifica a ausência de relatos sobre conversão, e, por isso não a compreendi apenas 

enquanto uma religião, mas como uma ontologia. Sua visibilidade é uma questão 

política que perpassa os anseios daqueles que por décadas se viram invisíveis aos olhos 

dos intelectuais, dos serviços públicos de saúde – como o Serviço de Higiene Mental – 

dos governantes e que, hoje, lutam contra a intolerância religiosa.  

 Ao mesmo tempo em que a ascensão da Jurema ocorre por estratégias políticas 

de seus agentes, sua invisibilidade foi oriunda de outras estratégias políticas. Gilberto 

Freyre aliado a Ulysses Pernambucano, e a todos os médicos e intelectuais que 

compunham a Escola de Psiquiatria de Recife, foram os responsáveis pelo ocultamento 



184 

 

  

da Jurema enquanto religião presente dentro dos terreiros de Candomblé da cidade, 

constituindo, portanto, parte das pertenças religiosas dos sujeitos aos quais suas 

pesquisas se direcionavam. Porém, mesmo considerando a aliança entre ciências sociais 

e medicina, fora Gilberto Freyre aquele quem influenciou diretamente as abordagens 

sócio-antropológicas sobre o nordeste e suas religiosidades por ser o autor o grande 

expoente dos estudos daquela região dentro do campo sociológico. A epistemologia 

política de Freyre não deixava lugar para o índio em sua exaltação da Região Nordeste, 

era as legiões dos homens negros como a noite, para lembrarmos o poeta Castro Alves 

como o fez Bastide (2011d), as responsáveis pelo desenvolvimento da nação brasileira.  

Retomando o papel da visibilidade juremeira, a política foi acionada por meio da 

liberdade de ação de seus agentes. O Kipupa Malunguinho e a Caminhada dos Terreiros 

de Pernambuco foram constituídos não somente como rituais públicos, mas 

principalmente, como estratégias de luta e reivindicação no espaço público. 

Acontecimentos que tornaram visíveis uma relação de forças na sociedade civil, onde os 

religiosos confiscam temas do direito e conceitos próprios ao mundo acadêmico para 

exigirem uma esfera pública direcionada ao debate entre anseios individuais e Estado 

com vistas ao consenso. Dessa observação, tais agentes nos colocam a necessidade de 

repensarmos nosso instrumental analítico, nossos próprios conceitos e categorias, assim 

como exige que o mundo da política, o Estado, se volte para suas aspirações práticas 

enquanto religiosos que vivem uma vida cotidiana e que se sentem constrangidos em 

seus direitos negativos de liberdade religiosa. Liberdade, essa, que não deve ser 

vislumbrada como algo transcendental, como criticou Arendt (2013), mas como uma 

prática real, uma ação formulada por subjetividades morais. 

 Como pesquisadora, durante todo o tempo em que estive em trabalho de campo 

e até mesmo no período de escrita deste trabalho, me foi requisitado uma posição crítica 

sobre aquilo que eu via acontecer. Por diversas ocasiões me foi relatado casos de 

intolerância religiosa e me foi pedido uma opinião sobre os ocorridos e como eu poderia 

me posicionar enquanto pesquisadora. Casos de terreiros depredados e queimados eram 

histórias constantes, assim como desrespeito em espaços públicos somente pelo fato de 

que os religiosos estavam vestidos com toda a roupa na cor branca. De outra maneira, os 

agentes colocavam as ações realizadas em seus terreiros por intermédio do Estado, 

como campanhas de vacinação e conscientização, sobre os mais variados temas, da 

população do entorno. Dentro de suas próprias tradições, há a discussão sobre a lei do 



185 

 

  

silêncio na cidade de Recife, lei que religiosos se colocam a favor e outros contra por 

afetar as casas que optam pelo desenvolvimento dos rituais realizados no período 

noturno. Nesse sentido, reduzir o direito negativo de pertença religiosa apenas como um 

direito de pensamento é renegar o que esses sujeitos vivenciam em suas vidas 

cotidianas. São as ações práticas que os agentes apresentam como argumento para a 

discussão de suas liberdades religiosas, exigindo posicionamentos da academia e do 

Estado.  

 A junção de todos esses processos religiosos, que se transfiguram em processos 

políticos, me fez assumir uma postura em que destaco as formulações em torno do 

poder e do contrapoder para compreender as relações estabelecidas entre a esfera da 

religião e a esfera da política. Entretanto, a política da qual me remeto, quando a elenco 

por meio da antropologia, é expressa pela ideia de uma antropologia política que 

desconstrói estruturas e que desordena entendimentos para reorientá-los em consonância 

à capacidade de agência dos sujeitos no mundo da vida (CLASTRES, 2003a). Acredito 

que essa seria a maior contribuição de nossa disciplina para os anseios daqueles que 

estão ao centro de nossas pesquisas, anseios que por estarem ao centro não deixam de 

dialogar com as margens, margens que podem ser o centro para outras existências e 

perspectivas. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



186 

 

  

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ALCHONE, Murilo de Avelar. Catimbó na Encruzilhada das Raças: religião, 

psiquiatria, sociologia, raça e cultura no Recife dos anos 1930-1940. 2012. Dissertação 

(Mestrado em Sociologia) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2012.  

 

ALMEIDA, Maria das Graças Andrade Ataíde de. A Construção da Verdade 

Autoritária. São Paulo: Humanitas/GFGFLCH/USP. 2001. 

 

ALMEIDA, Ronaldo de. Religião em transição. In: MARTINS, C. B.; DUARTE, L. F. 

D. (Ed). Horizontes das ciências sociais no Brasil: antropologia. São Paulo: 

ANPOCS: Bacarolla. 2010. p. 367-405. 

 

ANDRADE, Nair de. Musicalidade do escravo negro no Brasil. In: Novos Estudos 

Afro-Brasileiros. Trabalhos apresentados ao 1º Congresso Afro-Brasileiro realizado no 

Recife, em 1934. Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 194-200.  

 

ANSALDI, Saverio. Spinoza et le baroque. Infini, désir, multitude. Paris: Éditions 

Kimé. 2001. 

 

ARAUJO, Ricardo Benzaquen. Guerra e Paz. Casa Grande & Senzala e a Obra de 

Gilberto Freyre nos Anos 30. São Paulo, Editora 34, 2005.  

 

ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. São Paulo: Cia das Letras, 2012. 

 

___________ Que é a Liberdade? In: _____. Entre o passado e o futuro. São Paulo: 

Perspectiva, 2013. p. 188-220. 

 

ARGAN, Giulio Carlo. Imagem e persuasão: ensaios sobre o barroco. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2004. 

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. In: Os Pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 

1991. 

 

ASAD, Talal. Genealogies of religion. Discipline and reasons of power in Christianity 

and Islam. Baltimore: John Hopkins University Press, 1993. 

 

___________ A construção da religião como uma categoria antropológica. Cadernos 

de Campo, São Paulo, n. 19, p. 263-284, 2010. 

 

ASSUNÇÃO, Luiz. O reino dos mestres: a tradição da Jurema na Umbanda 

nordestina. Rio de Janeiro: Pallas, 2006. 

 

BANAGGIA, Gabriel. Inovações e controvérsias na antropologia das religiões afro-

brasileiras. 2008. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – Museu Nacional, 

Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2008. 

 

BARBOZA FILHO, Rubem. Tradição e artifício: iberismo e barroco na formação 

americana. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2000. 



187 

 

  

 

BASTIDE, Roger. Imagens do Nordeste Místico em Branco e Preto. Rio de Janeiro: 

O Cruzeiro, 1945. 

 

___________ Carta Aberta a Guerreiro Ramos. Revista Anhembi, São Paulo, ano III, 

v. XII, nº.36, nov. 1953, pp. 521-528. 

 

___________ As religiões africanas no Brasil. Contribuição a uma Sociologia das 

Interpenetrações das Civilizações. São Paulo: Pioneira-USP, 1971. 

 

___________ As Américas Negras: as civilizações africanas no Novo Mundo. São 

Paulo: EDUSP, 1974.  

 

___________ O encontro entre deuses africanos e espíritos indígenas. In: _____. O 

Sagrado Selvagem e outros ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. p. 218-

235. 

 

___________ O Candomblé da Bahia – Rito Nagô. São Paulo: Cia das Letras, 2009. 

 

___________ A volta ao barroco ou a lição do Brasil. In: _____. Impressões do Brasil. 

Org. de F. Frehse e S. Titan Jr. São Paulo, Imprensa Oficial, 2011a. p. 87-91. 

 

___________ Ensaio de uma estética afro-brasileira. In: _____. Impressões do Brasil. 

Org. de F. Frehse e S. Titan Jr. São Paulo, Imprensa Oficial, 2011b. p. 93-120 

 

___________ Sociologia e literatura comparada. In: _____. Impressões do Brasil. Org. 

de F. Frehse e S. Titan Jr. São Paulo, Imprensa Oficial, 2011c. p. 153-160. 

 

___________ Variações sobre a porta barroca. In: _____. Impressões do Brasil. Org. 

de F. Frehse e S. Titan Jr. São Paulo, Imprensa Oficial, 2011d. p. 133-142. 

 

BERGER, Peter Ludwig. A Dessecularização do Mundo: uma visão global. Religião e 

Sociedade, Rio de Janeiro, 21 (1): 9-24, 2000. 

 

___________ O Dossel Sagrado. São Paulo: PAULUS, 2004.  

 

BIRMAN, Patrícia. Imagens religiosas e projetos para o futuro. In: BIRMAN, Patrícia 

(Org.), Religião e Espaço Público. São Paulo: Attar, 2003. p. 235-255. 

 

BRANDÃO, Alfredo. Os negros na história de Alagôas. In: Estudos Afro-Brasileiros. 

Trabalhos apresentados ao 1º Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. 

Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 55-91. 

 

BRANDÃO, Maria do Carmo, MOTTA, Roberto. Adão e Badia: carisma e tradição no 

Xangô de Pernambuco. In: SILVA, Vagner Gonçalves da (Org.), Memória Afro-

brasileira: caminhos da alma. São Paulo: Selo Negro, 2002. p. 49-87. 

 

BRASIL, Ministério do Desenvolvimento Social e Combate à Fome. Alimento: Direito 

Sagrado – Pesquisa Socioeconômica e Cultural de Povos e Comunidades Tradicionais 



188 

 

  

de Terreiros. Brasília, DF: MDS; Secretaria de Avaliação e Gestão da Informação, 

2011.  
 

BURYTI, Joanildo. Entre o reino de Deus e a autoridade civil: anotações sobre 

pentecostais, cultura e política no Brasil contemporâneo. In: XX Reunião da 

Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Ciências Sociais, 1996. 

Caxambu-MG: Anpocs, 1996. 
 
CAMARGO JÚNIOR, Jovelino M. de. Abolição e suas causas. In: Estudos Afro-Brasileiros. 

Trabalhos apresentados ao 1º Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. 

Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 153-170. 

 

CAMPOS, Roberta Bivar C. Emoção, magia, ética e racionalização: as múltiplas 

faces da Igreja Universal do Reino de Deus. 1995. Dissertação (Mestrado em 

Antropologia) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 1995. 

 

___________ O profeta, a palavra e a circulação do carisma pentecostal. Revista de 

Antropologia, São Paulo, USP, 2011, V. 54 Nº 2. 
 

CAMPOS, Roberta Bivar C., GUSMÃO, Eduardo Henrique A. Religião em 

movimento: relações entre religião e modernidade. Campos 11(1): 65-83, 2011. 

 

___________ Reflexões Metodológicas em Torno da Conversão na IURD: colocando 

em perspectiva alguns consensos. Estudos de Sociologia, vol. 18, n. 34, p. 57-74, 2013. 

 

CAMPOS, Roberta Bivar C., MARIZ, Cecília Loreto. Pentecostalism and ‘National 

Culture’: a dialogue between Brazilian Social Sciences and the Anthropology of 

Christianity. Religion and Society: Advances in Research, 2 (2011): 106–121. 

 

CAMPOS, Zuleica Dantas Pereira. O Combate ao Catimbó: práticas repressivas às 

religiões afro-umbandistas nos anos trinta e quarenta. 2001. 311f. Tese (Doutorado em 

História) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2001.  

 

CAMURÇA, Marcelo. Da “Boa” e da “Má Vontade” para com a Religião nos Cientistas 

Sociais da Religião Brasileiros. Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, 21 (1): 67-86, 

2000. 

 

___________ A realidade das religiões no Brasil no Censo do IBGE. In: TEIXEIRA, 

Faustino; MENEZES (Orgs.), As religiões no Brasil: continuidades e rupturas. 

Petrópolis, Vozes, 2006. p. 35-48. 

 

CÂNDIDO, Antônio. A Sociologia no Brasil. Tempo Social, 18 (1), São Paulo, 2006. 

 

CAPONE, Stefania. A busca da África no Candomblé. Rio de Janeiro: Contra Capa 

Livraria/Pallas, 2009. 

 

CARLINI, Álvaro. Cachimbo e Maracá: o catimbó da Missão (1938). São Paulo: 

CCSP, 1993. 

 



189 

 

  

CARDOSO, Fernando Henrique Cardoso. Um livro perene. In: FREYRE, Gilberto. 

Casa-Grande & Senzala. São Paulo: Global, 2005. p. 19-28.  

 

___________ Pensadores que inventaram o Brasil. São Paulo: Cia das Letras, 2013. 

 

CARNEIRO, Edison. Ladinos e Crioulos. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1964. 

 

CARPENTIER, Alejo. Lo barroco y lo real maravilloso. Conferencia dictada en le 

Ateneo de Caracas el 22 de mayo de 1975. Círculo de Poesia, Revista Electrônica de 

Literatura, dec., 2011. Disponível em: < http://circulodepoesia.com/2010/12/lo-barroco-

y-lo-real-maravilloso-conferencia-de-alejo-carpentier/>. Acesso em: 12 nov. 2012. 

 

CARVALHO, José Jorge de. Violência e Caos na Experiência Religiosa: a dimensão 

dionisíaca dos cultos afro-brasileiros. In: MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de 

(Org.), As Senhoras do Pássaro da Noite. São Paulo: EDUSP, 2003. p. 85-120. 

 

CARVALHO, Marcus Joaquim M. de. Liberdade: rotinas e rupturas do escravismo no 

Recife, 1822-1850. Recife: Ed. Universitária UFPE, 2010.     

 

___________ O Quilombo de Malunguinho, o Rei das Matas de Pernambuco. In: REIS, 

João José; GOMES, Flávio dos Santos (Orgs.), Liberdade por um fio: história dos 

quilombos no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. p. 407-432.      

 

CARVALHO, Rodrigues de. Aspectos da influencia africana na formação social do 

Brasil. In: Novos Estudos Afro-Brasileiros. Trabalhos apresentados ao 1º Congresso 

Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. Recife: Fundação Joaquim 

Nabuco/Massangana, 1988. p. 17-74. 

 

CASANOVA, José. Public religions in the modern world. Chicago: University of 

Chicago Press. 1994. 

 

___________ The Secular, Secularizations, Secularisms. In: CALHOUN, Craig; 

JUERGENSMEYER, Mark; VanANTWERPEN, Jonathan (Ed.). Rethinking 

Secularism. New York: Oxford University, 2011. p. 54-74. 

 

CASCUDO, Luiz da Câmara. Meleagro: pesquisa do catimbó e notas da magia branca 

no Brasil. Rio de Janeiro: Agir, 1978. 

 

___________ Notas sobre o Catimbó. In: Novos Estudos Afro-Brasileiros. Trabalhos 

apresentados ao 1º Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. Recife: 

Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 75-129. 

 

CASTRO, Josué de. Homens e Caranguejos. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2010.  

 

CAVALCANTI, Pedro. As seitas africanas do Recife. In: Estudos Afro-Brasileiros. 

Trabalhos apresentados ao 1º Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. 

Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 243-257. 

 

http://circulodepoesia.com/2010/12/lo-barroco-y-lo-real-maravilloso-conferencia-de-alejo-carpentier/
http://circulodepoesia.com/2010/12/lo-barroco-y-lo-real-maravilloso-conferencia-de-alejo-carpentier/


190 

 

  

CAVALCANTI, Zaida Maria Costa. O Estado Novo. Agamenon Magalhães e o ensino 

religioso. DEC: biografia de uma instituição cinqüentenária. Recife: Secretaria de 

Educação do Estado de Pernambuco. Departamento de cultura, 1986, p. 45-59.  

 

CLASTRES, Pierre. Copérnico e os selvagens. In: _____. A Sociedade Contra o 

Estado. São Paulo: Cosac & Naify, 2003a. p. 21-41. 

 

___________ Do Um sem o Múltiplo. In: _____. A Sociedade Contra o Estado. São 

Paulo: Cosac & Naify, 2003b. p. 185-192. 

 

COSTA, Manoel do Nascimento. Frutos da Memória e da Vivência. O Grande 

Sacrifício do Boi na Nação Nagô e Outras Tradições dos Xangôs de Recife. In: 

MOURA, Carlos Eugenio Marcondes de. (Org.), As Senhoras do Pássaro da Noite. 

São Paulo: EDUSP, 2003. p. 167-187. 

 

CSORDAS, Thomas J. Embodiment and experience. The existencial ground of culture 

and self. Cambridge: University Press, 1994.  

___________ Body/Meaning/Healing. New York: Palgrave USA, 2002. 

 

DANTAS, Beatriz Góis. Vovó Nagô e Papai Branco: usos e abusos da África no 

Brasil. Rio de Janeiro: Graal, 1988. 

 

DELEUZE, Gilles. Foucault. São Paulo: Brasiliense, 2005. 

____________ Conversações. São Paulo: Editora 34, 2010. 

 

DIÁRIO DA MANHÃ. Histórico. Recife, s/d. Disponível em: 

<http://www.diariodamanha-pe.com.br/texto/historico.html>. Acesso em: 18 jan. 2014. 

 

DOIMO, Ana Maria. Movimentos Sociais Urbanos, Igreja e Participação Popular. 

Petrópolis: Vozes. 1984. 

 

DOMINGOS, O. Propósitos da Eugenia. Boletim de Higiene Mental, Recife, ano 6, 

n.3, jul. 1938. p. 02. 

 

DOMINGUES, Petrônio. Movimento negro brasileiro: alguns apontamentos históricos. 

Tempo, vol. 12, n. 23, 200, p. 100-122. 

  

DURKHEIM, Émile. As Formas Elementares da Vida Religiosa. São Paulo: Paulus, 

1989. 

 

EAGLETON, TERRY. O debate sobre Deus: razão, fé e revolução. Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 2011.  

 

FERNANDES, Florestan. Tendências teóricas da moderna investigação etnológica no 

Brasil. In: _____. Investigação etnológica no Brasil e outros ensaios. Petrópolis: 

Vozes, 1975. p. 119-190. 

 

____________ O Negro no Mundo dos Brancos. São Paulo: Global, 2007. 

http://www.diariodamanha-pe.com.br/texto/historico.html


191 

 

  

 

FERNANDES, Gonçalves. Investigações sobre os cultos negro-fetichistas do Recife. 

Arquivos da Assistência a Psicopatas, Ano V, 1º. e 2º. Sem, 1935, n. 1 e 2. 

 

____________ Xangôs do Nordeste – investigações sobre os cultos negro-fetichistas 

do Recife. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1937.  

 

____________ Prefácio à segunda edição. In: FREYRE, Gilberto. Problemas 

Brasileiros de Antropologia. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio Editôra; Brasília, 

Instituto Nacional do Livro, 1973.  

 

FERRETTI, Sérgio Figueiredo. Repensando o Sincretismo: Estudo sobre a Casa das 

Minas. São Paulo: Edusp. 1995. 

 

FONSECA, Edson Nery da. Recepção de Casa-Grande & Senzala no Recife dos Anos 

30 e 40. In. KOSMINSKY, Ethel Volfzon; LEPINE, Claude; PEIXOTO, Fernanda 

Areas (Orgs.), Gilberto Freyre em Quatro Tempos. São Paulo: EDUSC/UNESP, 

2003. 

 

FOUCAULT, Michel.  As Palavras e as Coisas. São Paulo: Martins Fontes, 2007a.  

 

____________ Vigiar e Punir. Petrópolis: Vozes, 2007b.  

 

____________ Isto não é um cachimbo. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2008. 

 

____________ A Hermenêutica do sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

  

____________ Nietzsche, a genealogia e a história. In: _____. Microfísica do Poder. 

São Paulo: Graal, 2012. p. 55-86. 

 

____________ O Governo de Si e dos Outros. São Paulo: Martins Fontes, 2013. 

 

FREYRE, Gilberto. Mucambos do nordeste, algumas notas sobre o typo de casa 

popular mais primitivo nordeste do Brasil. Rio de Janeiro: Serviço de Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional, 1937. 

 

____________ Interpretação do Brasil: aspectos da formação social brasileira como 

processo de amalgamento de raças e culturas. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio 

Editora, 1947. 

 

____________ Quase Política. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio Editôra, 1966. 

 

____________ Região e Tradição. Rio de Janeiro: Gráfica Record, 1968. 

 

____________ Problemas Brasileiros de Antropologia. Rio de Janeiro: Livraria José 

Olympio Editora, 1973. 

 

____________ Roger Bastide, Francês Abrasileirado. Afro-Ásia, 1976. 

 

http://www.livrariacultura.com.br/scripts/busca/busca.asp?palavra=KOSMINSKY,+ETHEL+VOLFZON&modo_busca=A
http://www.livrariacultura.com.br/scripts/busca/busca.asp?palavra=LEPINE,+CLAUDE&modo_busca=A
http://www.livrariacultura.com.br/scripts/busca/busca.asp?palavra=PEIXOTO,+FERNANDA+AREAS&modo_busca=A
http://www.livrariacultura.com.br/scripts/busca/busca.asp?palavra=PEIXOTO,+FERNANDA+AREAS&modo_busca=A


192 

 

  

____________ Vida Social do Brasil em Meados do Século XIX. Rio de Janeiro: 

Artenova, 1977.  

 

____________ O Que Foi o Iº Congresso Afro-Brasileiro do Recife. In: Novos Estudos 

Afro-Brasileiros. Trabalhos apresentados ao 1º Congresso Afro-Brasileiro realizado no 

Recife, em 1934. Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 348-352. 

 

____________ Nordeste. Rio de Janeiro: Record, 1989. 

 

 

____________ Manifesto Regionalista. Recife: FUNDAJ/ Massangana, 1996. 

 

____________ Sobrados & Mucambos. In. Intérpretes do Brasil. Vol. 2. Rio de 

Janeiro: Nova Aguiar. 2002. 

 

____________ Casa-Grande & Senzala. São Paulo: Global, 2005. 

 

GADAMER, Hans-Georg. Mito y Razón. Barcelona: Paidós Ibérica, 1997. 

 

____________ Verdade e Método Vol. I – traços fundamentais de uma hermenêutica 

filosófica. Petrópolis: Vozes, 2011. 

 

GEERTZ, Clifford. A Religião como Sistema Cultural. In: _____. A Interpretação das 

Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989. p. 65-91. 

 

____________ After the fact: two countries, four decades, one anthropologist. 

Cambridge, Harvard University Press, 1995.  

 

____________ O beliscão do destino: a religião como experiência, sentido, identidade, 

poder. In: _____. Nova luz sobre a Antropologia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001. 

p. 149-165. 

 

GERTH, H. H.; MILLS, C. Wright. Orientações Intelectuais. In. WEBER, Max, 

Ensaios de Sociologia. Rio de Janeiro: LCT. 2010.  

 

GIUMBELLI, Emerson. O fim da religião: dilemas da liberdade religiosa no Brasil e 

na França. São Paulo: Attar Editorial, 2002a. 

 

____________ Para além do “trabalho de campo”: reflexões supostamente 

malinowskianas. Revista Brasileira de Ciências Sociais. V. 17, n. 48, fev. 2002b, p. 

91-108.  

 

____________ O “Baixo Espiritismo” e a História dos Cultos Mediúnicos. Horizontes 

Antropológicos, Porto Alegre, 9 (19): 247-281, jul. 2003. 

 

____________ A Presença do Religioso no Espaço Público: modalidades no Brasil. 

Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, 28 (2): 80-101, 2008.  

 



193 

 

  

GOLDMAN, Márcio. A Possessão e a Construção Ritual da Pessoa no Candomblé. 

1984. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) - Museu Nacional, Universidade 

Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1984. 

 

____________ Os tambores dos mortos e os tambores dos vivos. Etnografia, 

antropologia e política em Ilhéus, Bahia. Revista de antropologia. 2003. V.46, n. 2, 

p.445-476. 

 

GOMINHO, Zélia de Oliveira. Veneza Americana x Mucambópolis: o Estado Novo 

na cidade de Recife (Décadas de 30 e 40). Recife: Companhia Editora de Pernambuco, 

1998. 

 

GONSALVES DE MELLO, José Antônio. Apresentação. In: Estudos Afro-Brasileiros 

– Vol. VI. Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. 

 

GRAMSCI, Antonio. Os intelectuais e a organização da cultura. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1982. 

 

GRÜNEWALD, Rodrigo de Azevedo. ‘Regime de índio’ e faccionalismo: os Atikum 

da Serra do Umã. 1993. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) - Museu 

Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 1993.  

 

HABERMAS, Jürgen. O Discurso Filosófico da Modernidade. São Paulo: Martins 

Fontes, 2000. 

 

____________ Mudança Estrutural da Esfera Pública. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 2003. 

 

____________ Religion in the Public Sphere, European Journal of Philosophy, v. 14, 

n. 1, 2006, p. 1-25. 

 

____________ Entre Naturalismo e Religião – estudos filosóficos. Rio de Janeiro: 

Tempo Brasileiro, 2007. 

 

HABERMAS, Jürgen; RATZINGER, Joseph. Dialética da secularização. São Paulo: 

Ideias & Letras, 2007. 

 

HERVIEU-LÉGER, Danièle. O Peregrino e o convertido: a religião em movimento. 

Petrópolis: Vozes, 2008. 

 

HOBSBAWN, Erick J. Nações e Nacionalismos desde 1780. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1990. 

 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. São Paulo: Cia das Letras, 2005. 

 

JAMES, William. Las Variedades de la Experiencia Religiosa: estúdio de la 

naturaliza humana. Tomo I e II. México, D.F.: Prana, 2006. 

 

KRISCHKE, Paulo. A Igreja e as Crises Políticas no Brasil. Petrópolis: Vozes. 1979. 



194 

 

  

 

LATOUR, Bruno. Reflexão sobre o culto moderno dos deuses fe(i)tiches. São Paulo: 

EDUSC. 2002. 

____________ Jamais fomos modernos. São Paulo: Editora 34, 2005. 

 

____________ Changer de société. Refaire de la Sociologie. Paris: La Découverte, 

2006. 

 

LEFEBVRE, Henri. Le Retour de la Dialectique. Paris: Messidor/Éditions Sociales, 

1986.  

 

LEITE, Lígia Chiappini De Moraes. Do beco ao belo: dez teses sobre o regionalismo na 

literatura. Estudos Históricos, 1995, vol. 8, n. 15: 153-159. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Raça e História. In: _____. Antropologia Estrutural II. Rio 

de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1993. p. 328-366. 

 

____________ História e Etnologia. In: _____. Antropologia Estrutural. Rio de 

Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003a. p. 13-41. 

 

____________ Lugar da Antropologia nas Ciências Sociais e Problemas Colocados por 

seu Ensino. In: _____. Antropologia Estrutural. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro: 

2003b. p. 385-424. 

 

____________ L’identité. Paris: Presses Universitaires de France, 2010a. 

 

____________ Tristes Trópicos. São Paulo: Companhia das Letras, 2010b. 

 

____________ O problema do incesto. In: _____. As Estruturas Elementares do 

Parentesco. Petrópolis: Vozes, 2012. p. 49-63. 

 

LIMA, Antônio Carlos de Souza. Os relatórios antropológicos de identificação de terras 

indígenas da Fundação Nacional do Índio. Notas sobre o estudo da relação entre 

antropologia e indigenismo no Brasil, 1968-1985. In: OLIVEIRA, João Pacheco de. 

(Org.), Indigenismo e territorialização: poderes, rotinas e saberes coloniais no Brasil 

contemporâneo. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria, 1998. p. 171-268. 

 

LOCKE, John. Ensaio Acerca do Entendimento Humano. São Paulo: Nova Cultural, 

1999. 

 

MACHADO, Maria das Dores. A atuação dos evangélicos na política institucional e a 

ameaça às liberdades laicas no Brasil. In: LOREA, Roberto Arriada (Org.), Em defesa 

das liberdades laicas. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2008. p. 145-157. 

 

MACINTYRE, Alasdair. Depois da Virtude. Bauru, São Paulo: EDUSC, 2001.  

 

MAGGIE, Yvonne. Medo de feitiço: relações entre magia e poder no Brasil. Rio de 

Janeiro: Arquivo Nacional, 1992. 

 



195 

 

  

____________ Guerra de Orixá: um estudo de ritual e conflito. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Editor, 2001. 

 

MARIZ, Cecília Loreto. Secularização e Dessecularização: comentários a um texto de 

Peter Berger. Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, 21(1): 25-39, 2000. 

 

MELLO, José Antônio Gonsalves de. Uma Reedição Necessária. In: Estudos Afro-

Brasileiros. Trabalhos Apresentados ao 1º Congresso Afro-Brasileiro realizado no 

Recife, em 1934. Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988.  

 

MELLO NETO, J. A. Gonçalves de. A situação do negro sob o domínio hollandez. In: 

Novos Estudos Afro-Brasileiros. Trabalhos Apresentados ao 1º Congresso Afro-

Brasileiro realizado no Recife, em 1934. Recife: Fundação Joaquim 

Nabuco/Massangana, 1988. p. 203-221. 

 

MENDONÇA, Renato. O negro no folk-lore e na literatura. In: Estudos Afro-Brasileiros. 

Trabalhos apresentados ao 1º Congresso Afro-Brasileiro realizado no Recife, em 1934. 

Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. p. 01-16. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. A Natureza. São Paulo: Martins Fontes, 2006a. 

 

MONTERO, Paula. Magia, Racionalidade e Sujeitos Políticos. Revista Brasileira de 

Ciências Sociais, nº 26, 1994, p. 72-90.  

 

____________ Globalização, Identidade e Diferença. Novos Estudos CEBRAP, nº 49, 

nov. 1997, pp. 47-64. 

 

____________ Religiões e Dilemas da Sociedade Brasileira. In: MICELI, Sérgio, 

(Org.), O que Ler na Ciência Social Brasileira (1970-1995). São Paulo: 

Sumaré/ANPOCS/CAPES. 1999. p. 327-367. 

 

____________ Max Weber e os dilemas da secularização: o lugar da religião no mundo 

contemporâneo. Novos Estudos CEBRAP, nº 65, 2003, pp. 34-44. 

 

____________ Religião, pluralismo e esfera pública no Brasil. Novos Estudos 

CEBRAP, 74: 47-65, 2006. 

 

____________ Jürgen Habermas: Religião, Diversidade Cultural e Publicidade. Novos 

Estudos CEBRAP, 84: 199-213, 2009a.  

 

____________ Secularização e espaço público: a reinvenção do pluralismo religioso no 

Brasil. Etnográfica, vol. 13, n. 1: 7-16, 2009b. 

 

____________ O campo religioso, secularismo e a esfera pública no Brasil. Boletim 

CEDES, Rio de Janeiro, v. 04, p. 01-09, 2011. 

 

____________ Controvérsias religiosas e esfera pública: repensando as religiões como 

discurso. Religião e Sociedade, Rio de Janeiro, 32(1): 167-183, 2012. 

 



196 

 

  

MORAIS, Regis. Os Bispos e a política no Brasil. São Paulo: Cortez. 1982. 

 

MOTA, Carlos Guilherme. Ideologia da cultura brasileira (1933-1974). São Paulo: 

Editora 34, 2008. 

 

MOTTA, Roberto. As variedades do espiritismo popular na área do Recife: ensaio de 

classificação. In: Boletim da cidade do Recife, nº 2 (nova série), dez. 1977. p. 97-114. 

 

____________ Catimbós, Xangôs e Umbandas na Região do Recife", em Roberto 

Motta (org.), Os Afro-Brasileiros (Anais do III Congresso Afro-Brasileiro), Recife: 

Editora Massangana, 1985, pp. 109-23. 

 

____________ Religiões Afro-Recifenses: ensaio de classificação. In Revista 

Anthropológicas. Recife: Universidade Federal de Pernambuco/ Programa de Pós-

Graduação em Antropologia, série Religiões Populares, ago./dez. 1997, p.11-34.  

 

____________ Religiões Afro-recifenses: ensaio de classificação. In: CAROSO, 

Carlos; BACELAR, Jeferson. (Orgs.). Faces da tradição Afro-brasileira. Rio de 

Janeiro: Pallas, 1999 p. 17-35. 

 

____________ A modernidade do fetichismo: cientistas sociais, reuniões, encontros e a 

formação da igreja afro-brasileira. In: CIPRIANI, Roberto; ELETA, Paula; NESTI, 

Arnaldo, (Orgs.), Identidade e Mudança na Religiosidade Latino-Americana. 

Petrópolis: Vozes, 2000a. p. 267-276. 

 

____________ Tempo e Milênio nas Religiões Afro-Brasileiras. In: XXIV Reunião da 

Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Ciências Sociais, 2000. 

Petrópolis-RJ: Anpocs, 2000b. 

 

____________ Escatologia e Visão do Mundo nas Religiões Afro-Brasileiras. In: 

Sylvana Brandão (Org.) História das Religiões no Brasil, vol. II. Recife: Editora 

Universitária da Universidade Federal de Pernambuco, 2002. p. 75-107. 

 

____________ A Jurema do Recife: religião indo-afro-brasileira em contexto urbano. In 

LABATE, Beatriz Caiuby e GOULART, Sandra Lucia. (Orgs.), O uso ritual das 

plantas de poder. Campinas: Mercado de Letras, 2005. p. 279-299. 

 

____________ 2006 “Candomblé, Xangô e Catimbó: Transe de Êxtase e Transe de 

Possessão no Nordeste do Brasil”, in Artur Cesar Isaia (org.), Orixás e Espíritos: O 

Debate Interdisciplinar na Pesquisa Contemporânea, Uberlândia, M.G., EDUFU,  

99-114. 

____________ Santidade, Sacrifício, Imagem e Festa: Crenças e Ritos Básicos da 

Tradição Afrobrasileira. Revista do Instituto Arqueológico, Histórico e Geográfico 

Pernambucano, v. 64, p. 11-49, 2011. 

 

NABUCO, Joaquim. O Abolicionismo. In. Intérpretes do Brasil. Vol. 1. Rio de Janeiro: 

Nova Aguiar, 2002.  



197 

 

  

OLIVEIRA, Alexandre Alberto Santos de. “A Jurema Manda!” A Jurema Sagrada e sua 

decisiva representatividade territorial em Recife e Região Metropolitana. In: 25º 

Congresso Internacional da Soter, 2012. Belo Horizonte: SOTER, 2012. 

 

____________ Malunguinho Divindade Popular Entre a História e o Sagrado: um 

registro de seu imaginário no culto da Jurema Sagrada. Trabalho apresentado no 26º 

Congresso Internacional da Soter, 2013. Belo Horizonte: SOTER, 2013. 

 

OLIVEIRA, Lúcia Lippi. A questão nacional da Primeira República. São Paulo: 

Editora Brasiliense, 1990. 

 

OLIVEN, Ruben George. Cultura Brasileira e Identidade Nacional: o eterno retorno. In: 

MICELI, Sérgio (Org.), O que ler na ciência social brasileira (1970 – 2002). São 

Paulo: ANPOCS, 2002. p. 15-43. 

 

PALÁCIO, Carlos. Igreja e Movimentos Populares no Brasil. São Paulo: Loyola. 

1983.  

 

PALLARES-BURKE, Maria Lúcia Garcia. Gilberto Freyre: um vitoriano dos trópicos. 

São Paulo: UNESP, 2005.  

 

PANDOLFI, Dulce Chaves. Pernambuco de Agamenon Magalhães: consolidação e 

crise de uma elite política. Recife: Editora Massangana, 1984.  

 

PARÉS, Luis Nicolau. Os impasses entre a esfera pública e o terreiro. Debates do 

NER, Porto Alegre, ano 13, n. 22 p. 211-218, jul./dez. 2012.  

 

PASSMORE, J. A. John Anderson and Twentieth-Century Philosophy. In: 

ANDERSON, John.  Introductory essay in Studies in Empirical Philosophy. 

Sydney: Angus & Robertson. 1962. 

 

PEIRANO, Mariza. Uma antropologia no plural: três experiências contemporâneas. 

Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1992.  

 

PEIXOTO, Fernanda Arêas. Diálogos Brasileiros: uma análise da obra de Roger 

Bastide. São Paulo: EDUSP, 2000. 

 

PIERUCCI, Antônio Flávio. Interesses Religiosos dos Sociólogos da Religião. In: 

ORO, Ari Pedro e STEIL, Carlos Alberto (Orgs.), Globalização e religião. Petrópolis: 

Vozes, 1997a. p. 249-262. 

 

____________ Reencantamento e Dessecularização: a propósito do autoengano em 

sociologia da religião. Novos Estudos CEBRAP, nº 49, 1997b, pp. 99-119. 

 

____________ Sociologia da Religião – Área Impuramente Acadêmica. In: MICELI, 

Sérgio (Org.), O que ler na Ciência Social brasileira (1970-1995). Vol. 2 Sociologia. 

São Paulo/Brasília: Ed. Sumaré/ANPOCS/CAPES, 1999. p. 237-368. 

 

____________ A encruzilhada da fé. Folha de São Paulo, 19/05, 2002a. 



198 

 

  

 

____________ Cadê a nossa diversidade religiosa? Folha de São Paulo, 29/12, 2002b. 

 

____________ O Desencantamento do Mundo – todos os passos do conceito em Max 

Weber. São Paulo: Editora 34, 2005. 

 

____________ Religião como solvente - uma aula. Novos Estudos CEBRAP, nº 75, 

jul. 2006a, pp.111-127. 

 

____________ Cadê nossa diversidade religiosa? – Comentários ao texto de Marcelo 

Camurça. In: TEIXEIRA, Faustino; MENEZES, Renata (Orgs.), As religiões no Brasil: 

continuidades e rupturas. Petrópolis, Vozes, 2006b. p. 49-51. 

 

PIERUCCI, Antônio Flávio & PRANDI, Reginaldo. A realidade social das religiões 

no Brasil. São Paulo: Hucitec, 1996. 

 

PINTO, Clélia Moreira. A Jurema Sagrada. In: MOTA, Clarice Novaes e Albuquerque, 

Ulysses Paulino de (Orgs.), As Muitas Faces da Jurema: da espécie botânica à 

divindade afro-indígena. Recife: NUPEEA. 2006. p. 125-150. 

 

PERNAMBUCO. Comissão Censitária dos Mocambos. Observações estatísticas sobre 

os mocambos do Recife. Recife: Imprensa Oficial, 1939.  

 

PERNAMBUCANO, Ulysses. A Ação Social do Psiquiatra. Revista Latinoamericana 

de Psicopatologia Fundamental, vol. III, núm. I. mar., 2005, 130-136. 

 

POMPA, Cristina. Religião como tradução: missionários, Tupi e “Tapuia” no Brasil 

colonial. Bauru, SP: EDUSC, 2003. 

 

PRANDI, Reginaldo. A Religião no Planeta Global. In: ORO, Ari Pedro e STEIL, 

Carlos Alberto (Orgs.), Globalização e religião. Petrópolis: Vozes, 1997. p. 63-70. 

 

RAMOS, Alberto Guerreiro. O problema do negro na sociologia brasileira. Cadernos 

de Nosso Tempo, 2 (2): 189-220, jan./jun. 1954. 

 

RAMOS, Arthur. As culturas negras no novo mundo: antropologia cultural e 

psicologia social. Civilização Brasileira, Rio de Janeiro, 1937.  

 

____________ O Negro Brasileiro. Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 

1988. 

 

____________ Loucura e crime: questões de psychiatria, medicina forense e 

psychologia social. Porto Alegre: Livraria Globo/ Barcellos, Bertaso e Cia., 1937b.  

 

RAWLS, John. O direito dos povos. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

 

____________ O liberalismo político. São Paulo: Martins Fontes, 2011. 

 



199 

 

  

REESINK, Edwin. Raízes Históricas: a Jurema, Enteógeno e Ritual na História dos 

Povos Indígenas no Nordeste. In: MOTA, Clarice Novaes e Albuquerque, Ulysses 

Paulino de (Orgs.), As Muitas Faces da Jurema: da espécie botânica à divindade afro-

indígena. Recife: NUPEEA. 2006. p. 61-96. 

 

____________ Alteridades substanciais: apontamentos diversos. In: CARVALHO, 

Maria Rosário de; REESINK, Edwin; CAVIGNAC, Julie (Orgs.), Negro no mundo 

dos índios: imagens, reflexos, alteridades. Natal: EDUFRN, 2011. p. 245-288. 

 

RIBEIRO, José. Catimbó: magia do Nordeste. Rio de Janeiro: Pallas, 1992. 

RIBEIRO, René. Prefácio à 2ª Edição. In: RAMOS, Arthur, O Negro Brasileiro. 

Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988.  

 

RODRIGUES, Michelle Gonçalves; CAMPOS, Roberta Bivar C.. Caminhos da 

visibilidade: a ascensão do culto a Jurema no campo religioso de Recife. Afro-Ásia, 

Salvador, nº. 47, p. 269-291, 2013. 

 

RODRIGUES, Raimundo Nina. As Raças Humanas e a Responsabilidade Penal no 

Brazil. Rio de Janeiro: Editora Guanabara, 1934. 

 

____________ O Animismo Fetichista dos Negros Baianos. Rio de Janeiro, Civiliza-

ção Brasileira, 1935.  

 

____________ As coletividades anormais. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

1939. 

 

____________ Mestiçagem, degenerescência e crime. História, Ciências, Saúde-

Manguinhos. vol. 15, n. 4, Rio de Janeiro, out./dez. 2008a, 1151-1182.  

 

____________ Os Africanos no Brasil. São Paulo: Madras, 2008b.  

 

ROMANO, Roberto. Brasil: Igreja contra Estado. São Paulo: Kairós. 1979. 

 

ROMERO, Sílvio. Estudos sobre a poesia popular do Brazil. Rio de Janeiro: 

Laemmert & Cia, 1888. 

 

____________ História da Literatura Brasileira. Rio de Janeiro: Livraria José 

Olympio Editora, 1949.  

 

SAHLINS, Marshal. Ilhas de história. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1990. 

 

SALLES, Sandro Guimarães de. À sombra da Jurema encantada: mestres juremeiros 

na Umbanda de Alhandra. Recife: UFPE, 2010.  

 

SANCHIS, Pierre. O Campo Religioso Contemporâneo no Brasil. In: ORO, Ari Pedro e 

STEIL, Carlos Alberto (Orgs.), Globalização e religião. Petrópolis: Vozes, 1997. p. 

103-115. 

 



200 

 

  

SANTOS, Jocélio Teles dos. O dono da terra: o caboclo nos Candomblés da Bahia. 

Salvador: SarahLetras, 1995. 

 

SCHULUCHTER, Wolfgang. Paradoxos da Modernidade – cultura e conduta na 

teoria de Max Weber. São Paulo: UNESP, 2010. 

 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e questão 

racial no Brasil – 1870-1930. São Paulo: Cia das Letras, 2011.  

 

SILVA, Vagner Gonçalves da. (Org.). Intolerância religiosa. Impactos do 

neopentecostalismo no campo religioso afro-brasileiro. São Paulo: Edusp, 2007. 

 

SIMMEL, Georg. Problèmes de la sociologie des religions. Archives des sciences 

sociales des religions, n. 17, 1964. p. 12-44. 

 

____________ A natureza sociológica do conflito. In FILHO, Evaristo de Moraes 

(Org.), Simmel. São Paulo: Ática. 1983. p. 122-134. 

 

____________ O conceito e a tragédia da cultura. In: SOUZA, Jessé; ÖELZE, Berthold. 

(Orgs.), Simmel e a modernidade. Brasília: UnB. 2005. p. 77-105. 

 

____________ Religião – Ensaios. Vol. 1. São Paulo: Olho d’Água. 2010. 

 

SKIDMORE, Thomas Elliot. Preto no Branco. Raça e nacionalidade no pensamento 

brasileiro. São Paulo: Cia das Letras, 2012. 

 

SPINOZA, Benedictus de. Ética. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2009. 

 

TAMBIAH, Stanley Jeyaraja. Culture, thought, and social action: an anthropological 
perspective. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1985.  

____________ Magic, science, religion and the scope of rationality. Cambridge: 

Cambridge University Press. 1990. 

 

TARDE, Gabriel. A Opinião e as Massas. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

 

TAYLOR, Charles. Religion, politics, and ignorance past: philosopher Charles 

Taylor in discussion with The Utopian. The Utopian, 2010. Disponível em: 

<http://www.the-utopian.org/post/2134189139/spiritual-gains>. Acesso em: 19 de nov. 

2013. 

 

____________ Uma Era Secular. São Leopoldo: Editora UNISINOS, 2010b. 

 

____________ Why we need a radical redefinition of secularism, in Mendieta, Eduardo 

and VanAntwerpen, Jonathan (eds.) The Power of Religion in the Public Sphere. New 

York: Columbia University Press/SSRC, 2011. p. 34-59.  

 

TOQUEVILLE, Alexis de. A Democracia na América. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia, 

1998. 

 

http://theutopian.tumblr.com/tagged/Charles_Taylor
http://theutopian.tumblr.com/tagged/Charles_Taylor
http://www.the-utopian.org/post/2134189139/spiritual-gains


201 

 

  

UNAMUNO, Miguel de. Do Sentimento Trágico da Vida. Lisboa: Relógio D’Água 

Editores, 2007. 

 

VANDENBERGHE, Frédéric. Uma História Filosófica da Sociologia Alemã: 

alienação e reificação. Vol. I – Marx, Simmel, Weber e Lukács. São Paulo: 

ANNABLUME, 2012. 

 

VANDEZANDE, René. Catimbó: pesquisa exploratória sobre uma forma nordestina de 

religião mediúnica. 1975. Dissertação (Mestrado em Antropologia) - Universidade 

Federal de Pernambuco, Recife, 1975.   

 

VELHO, Otávio. Globalização: antropologia e religião. Mana, 3 (1), 1997, p. 133-154. 

 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Os pronomes cosmológicos e o perspectivismo 

ameríndio. Mana, vol. 2, nº. 2, Rio de Janeiro, oct., 1996. 

 

____________ Etnologia brasileira. In: MICELI, Sérgio (Org.), O que ler na ciência 

social brasileira (1970-1995) Antropologia (vol. I). São Paulo, Editora Sumaré/ 

Anpocs/CAPES, 1999. p. 109-223. 

 

____________ Atualização e contra-efetuação do virtual: o processo do parentesco. In: 

_____. A Inconstância da Alma Selvagem. São Paulo: Cosac Naify, 2002a. p. 401-

455. 

 

____________ O mármore e a murta: sobre a inconstância da alma selvagem. In: 

_____. A Inconstância da Alma Selvagem. São Paulo: Cosac Naify, 2002b. p. 181-

264. 

 

____________ Filiação Intensiva e Aliança Demoníaca. Novos Estudos CEBRAP, n. 

77, março, São Paulo, 2007, p. 91-126. 

 

____________ O intempestivo, ainda. Posfácio. In: CLASTES, Pierre. Arqueologia da 

Violência. São Paulo: Cosac Naify, 2011. p. 297-356. 

 

____________ “Transformação” na Antropologia, Transformação da “Antropologia”. 

Mana, 18(1): 151-11, 2012.  

 

WAGNER, Roy. A Invenção da Cultura. São Paulo: Cosac & Naify, 2010. 

 

WEBER, Max. Anticritical Last Word on The Spirit of Capitalism. American Journal 

of Sociology. Vol. 83, nº 5, Mar., 1978, pp. 1105- 1131. 

 

____________ Os três tipos de puros de dominação legítima. In: _____. Metodologia 

das ciências sociais. Parte 2. São Paulo: Cortez, 2001. p. 349-359. 

 

____________ A objetividade do conhecimento nas ciências sociais. In: COHN, 

Gabriel (Org.), Max Weber: sociologia. São Paulo: Ática, 2003. p. 79-127. 

 



202 

 

  

____________ A Ética Protestante e o espírito do capitalismo. São Paulo: Cia das 

Letras, 2004. 

____________ A Ciência como Vocação. In: _____. Ensaios de sociologia. Rio de 

Janeiro: LTC, 2010a. p. 90-107. 

 

____________ A psicologia social das religiões mundiais. In: _____. Ensaios de 

sociologia. Rio de Janeiro: LTC, 2010b. p. 189-211.  

 

____________ Rejeições Religiosas do Mundo e Suas Direções. In: _____. Ensaios de 

Sociologia. Rio de Janeiro: LCT, 2010c. p. 226-249. 

 

ZAIDAN, Michel. Tradição Oligárquica e Mudança. Tempo Histórico, Recife, v. 1, n. 

1, jun./dez. 2005. Disponível em: 

<http://www.revista.ufpe.br/revistatempohistorico/index.php/revista/article/viewFile/8/4

>. Acesso em: 18 jan. 2014.  

 

ZAMORA, Lois Parkinson. La mirada exuberante – Barroco novomundista y 

literatura latinoamericana. Madrid : Iberoamericana ; Frankfurt am Main : Vervuert ; 

Mexico D.F. : Literatura UNAM ; Mexico D.F. : Bonilla Artigas Editores, 2011. 

  

 

http://www.revista.ufpe.br/revistatempohistorico/index.php/revista/article/viewFile/8/4
http://www.revista.ufpe.br/revistatempohistorico/index.php/revista/article/viewFile/8/4



